
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 2

Artikel: Die Unionsbestrebungen im Altkatholizismus

Autor: Steinwachs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403781

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


169 —

DIE UNIONSBESTREBUNGEN

IM ÄLTKÄTHOLIZISMUS.

Ursprünglich waren es keine rein dogmatischen Gründe,
die die grossen Spaltungen in der christlichen Kirche
verursachten. Politische und egoistische Motive, vor allem aber die

ungemessenen Machtansprüche Roms haben ganz wesentlich
dazu beigetragen, die Trennungen zwischen morgen- und
abendländischer Kirche und dann in der Reformationszeit auch innerhalb

der abendländischen Kirche zu schaffen und zu verschärfen.
Die Krönung des absolutistischen Strebens in Rom durch die
Dogmatisierung der Lehre vom Universalepiskopate und der
Unfehlbarkeit des Papstes im Jahre 1870 hat die Kluft zwischen
Rom und der übrigen Christenheit unüberbrückbar gemacht.
Von da ab kann eine Union mit Rom nur mehr in einer blinden
Unterwerfung unter Rom bestehen.

Rom muss nun seine Wege weiter gehen, die es immer
mehr von der übrigen Christenheit entfernen werden. Und
doch hat das Papsttum gerade durch die Tat vom Jahre 1870,
wenn auch wider Willen, etwas für die Unionsidee sehr
bedeutsames getan, es hat den Elementen innerhalb der
römischkatholischen Kirche die noch vom altkirchlichen Geiste beseelt
und darum zur Mitarbeit an dem Werke der Wiedervereinigung-
befähigt waren, die Freiheit geschenkt und ihnen damit selbst
das Haupthindernis für eine Verständigung mit den übrigen
christlichen Kirchen aus dem Weg geräumt. Und alsbald
erwachte auch in den alten Katholiken das Bewusstsein, dass
diese Loslösung von dem herrschsüchtigen Rom für sie neue
Hoffnung auf Wiedervereinigung mit der vielgespaltenen Christenheit

bedeute. So enthielt bereits die Münchener Pfingsterklärung
vom Jahre 1871 das Bekenntnis: „Auf diesem Wege, und nicht



— 170 —

durch die vatikanischen Dekrete, werden wir zugleich uns dem
höchsten Ziele christlicher Entwicklung wieder nähern, der
Vereinigung der jetzt getrennten christlichen Glaubensgenossenschaften,

die von dem Stifter der Kirche gewollt und verheissen
ist, die mit immer steigender Kraft die Sehnsucht von unzähligen
Frommen, und nicht am wenigsten in Deutschland begehrt und
herbeigerufen wird." (Schulte, Der Altkatholizismus. Giessen
1887. S. 22.) Auch das Programm des ersten Altkatholiken-
Kongresses 1871 gab dieser Hoffnung Ausdruck. „WTir hoffen",
heisst es da im III. Artikel, „auf eine Wiedervereinigung mit
der griechisch - orientalischen und russischen Kirche, deren
Trennung* ohne zwingende Ursachen erfolgte und in keinen
unausgleichbaren dogmatischen Unterschieden begründet ist.
Wir erwarten unter Voraussetzung der angestrebten Reformen
und auf dem Wege der Wissenschaft und der fortschreitenden
christlichen Kultur allmählich eine Verständigung mit den

protestantischen und den bischöflichen Kirchen." Auch in den

Verhandlungen dieses Kongresses spielte bereits die Unionsfrage
keine geringe Rolle, zumal auch Glieder der beiden Kirchen
anwesend waren, die nach ihrer Verfassung und Vergangenheit
für eine Union zunächst in Betracht kommen mussten, der
griechisch-russischen und der anglikanischen Kirche. Seitens der
ersteren war der Theologieprofessor Dr. Ossinin aus St. Petersburg

und seitens der anglikanischen der Dekan von Westminster
in London Rev. Stanley erschienen. Professor Michelis wies
darauf hin, dass die morgenländische Kirche der nicht
ultramontanen katholischen Kirche des Abendlandes keineswegs so

fern stehe, als man für gewöhnlich annehme. „Es ist im
Episkopat der griechischen Kirche jetzt vollständig das Bewusstsein

angeregt, nachdem eben dieser Kampf gegen die Übergriffe
der päpstlichen Macht in unserer katholischen Kirche recht
aufgenommen wird, dass damit eigentlich die trennenden Hindernisse

einer Vereinigung schon behoben sind." Er fand die
vollste Zustimmung von Professor Ossinin, der ihm auch darin
beipflichtete, das zwar der Unterschied in der Lehre vom
Ausgang des heiligen Geistes wesentlich, aber nicht unüberwind-
bar sei. Bezüglich der anglikanischen Kirche konnte Döllinger
mitteilen : „Von seiten der bischöflichen Kirche in Nordamerika
sind mir wiederholt von Geistlichen und selbst von Bischöfen
erst jüngst und mit Beziehung auf unsere jetzige Versammlung



— 171 —

Erklärungen zugekommen, dass man den Wunsch hege, mit
uns, als den Vertretern der nicht ultramontanen Anschauung
in der katholischen Kirche, in nähere Beziehung, in Konferenzen
über die Möglichkeit einer Annäherung zu treten." Auch mit
den Protestanten deutschen und schweizerischen Bekenntnisses,
das wurde auf dem Kongress von verschiedenen nachdrücklich
betont, erhoffte man zunehmende Verständigung. (Stenographischer

Bericht über die Verhandlungen des Katholiken-Kongresses,

abgehalten vom 22. bis 24. September 1871 in München.
München 1871.)

Der Ruf nach Wiedervereinigung musste ja innerhalb der
anglikanischen und der morgenländischen Kirche ein lautes
Echo finden, hatten sich dort doch schon seit mehr als 10 Jahren
eine Reihe von bedeutenden Männern in gleichem heiligen
Streben zusammengefunden. Auf englischer Seite drängte vor
allem das Bedürfnis, den im Ausland zerstreut wohnenden
Glaubensgenossen für Leben und Sterben den Segen der Religion
zu sichern, zu einer Verständigung* mit der orthodoxen Kirche.
Besonders hat der „anglo-kontinentale Verein" den Gedanken
der Wiedervereinigung gepflegt. 1869 wurde von englischer
Seite aus der Patriarch von Konstantinopel um einen Bescheid
darüber ersucht, „1. ob in Ermanglung eines anglikanischen
Geistlichen der griechische Klerus verstorbene Mitglieder der
englischen Kirche christlich bestatten wolle; 2. ob nicht in
ähnlichem Fall der griechische Geistliche bei Taufen und bei
Ehen die Stelle des anglikanischen vertreten könne, ohne dass
dadurch die Zugehörigkeit zur anglikanischen Kirche aufgehoben

werde; 3. ob nicht sogar die heilige Kommunion
sterbenden Anglikanern durch griechische Priester gereicht werden
dürfe." Man erbot sich zu gleichem Entgegenkommen. Es

wurde aber durch den Patriarchen vorläufig nur der erste Punkt
gestattet. Bei diesen Bestrebungen wurde von englischer Seite
der grosse Gedanke ausgesprochen, der in der Tat die
unumgänglich nötige Vorbedingung ist, dass es gilt, gegenseitig auf
alle und jede Proselytenmacherei zu verzichten. Auch die
bischöfliche Kirche Amerikas schloss sich diesen Unionsbestrebungen

an und bildete hierzu eine eigene Kommission unter
dem Vorsitz des Bischofs Wittingham von Maryland. Unter
den Griechen war es vor allem der Erzbischof Lykurgos von
Syra und Tenos, der diesen Annäherungsversuchen aufs herz-



— 172 —

lichste entgegenkam und bei Gelegenheit eines Besuchs in
England im Jahr 1870 mit dem Vorsitzenden des „anglo-kon-
tinentalen Vereins", Bischof Dr. Browne von Ely, ein Religionsgespräch

hatte, über das er nach seiner Rückkehr der Synode
zu Athen Bericht erstattete. Das Gespräch hatte allerdings
die trennenden Punkte nur leise berührt, aber jedenfalls kamen
die dabei angeknüpften persönlichen Beziehungen, die der
Erzbischof sorgfältig pflegte, auch den späteren von altkatholischer
Seite ausgehenden Unionsverhandlungen zu gute. — Dieselbe
Bedeutung wie der „anglo-kontinentale Verein" in England für
die Unionsbestrebungen, hat der 1862 zu Moskau entstandene
„Verein der Freunde geistlicher Aufklärung"1 und noch mehr
dessen Zweigverein in St. Petersburg. Die als unmittelbare
Folgeerscheinung des altkatholischen Friedensrufes 1872

gegründete St. Petersburger Sektion, die ihren Mittelpunkt in dem
Palais des Grossfürsten Konstantin hatte, bezeichnete es
ausdrücklich als ihre Aufgabe, „mit den Vorkämpfern der
rechtgläubigen WTahrheit im Auslande Beziehungen zu unterhalten,
ihnen einen moralischen Halt zu bieten und zur Läuterung der
Ansichten über die orthodoxe Kirche im Auslande mitzuwirken".
(Verhandlungen des zweiten Altkatholiken-Kongresses zu Köln,
1872. S. 77f.; und „Deutscher Merkur11 1872, Nr. 38 vom 14.
September und Nr. 49 vom 30. November.) Ihre erste Aufgabe
bestand nach dem Zeugnis ihres langjährigen und für das
Unionswerk ausserordentlich verdienten Sekretärs, Oberst
Alexander Kirejew, darin, sich in Beziehungen zu den Repräsentanten

des Altkatholizismus zu setzen und dessen wahren
Charakter zu ergründen. (A. Kirejew, Du Rapprochement entre
les anciens-catholiques et les orthodoxes d'Orient. Revue
internationale 1893. Nr. 3, S. 429.) — Selbst der Gedanke einer
Verständigung mit Rom hatte noch kurz vor 1870 in England
begeisterte Freunde gefunden. Kein geringerer als das Haupt
der Oxforder Schule, Dr. Pusey, bekennt, dass dieser Gedanke
ihm „ein Traum und ein Lebensziel" gewesen. Er hat ihm
eine eigene Schrift „Eirenicon" gewidmet. Gemeinsam mit
Bischof Forbes formulierte er die mit Rom strittigen Punkte
und übergab sie zwei französischen Bischöfen, die sie in Rom
vorlegen wollten. Die Vorlegung verschob sich, das Konzil
kam dazwischen und vernichtete alle seine Hoffnungen. „Bischof
Forbes und ich", schreibt Pusey, „fühlten, dass die Türe durch



— 173 —

das Unfehlbarkeitsdekret verschlossen war, und ich gab den
Gedanken an Irenica auf, der für mich ein Traum und ein
Lebensziel gewesen war." (Brief Dr. Puseys an die „Times",
abgedruckt im „Deutschen Merkur" 1876, Nr. 11 vom 11. März.)

So fand denn der Friedensruf der Altkatholiken sowohl im
Bereich der anglikanischen wie der russisch-griechischen Kirche
ein lautes Echo. Die Vorträge, die Döllinger im Januar und
Februar 1872 in München „Über die Wiedervereinigung der
christlichen Kirchen" hielt, lenkten die Aufmerksamkeit der
ganzen Welt auf diese Bestrebungen. (Die Vorträge „Über die
Wiedervereinigung der christlichen Kirchen" wurden nach
stenographischen Aufzeichnungen zuerst in der „Allgemeinen
Zeitung" gedruckt und erschienen 1888 in Nördlingen bei Beck
auch in Buchform.) Noch in demselben Jahre wurden sie von
Nutcombe Oxenham ins Englische übersetzt. (Lectures on the
Reunion of the Churches, London, Rivingtons. 1872.) Auch in
protestantischen Kreisen weckten Döllingers Worte gleiche
Hoffnungen. Ein protestantischer bayerischer Geistlicher
bekennt: „Die höchst bedeutsame Tatsache des altkatholischen
Schismas ist ein kräftiger Appell an das protestantische Gewissen,
zumal seitdem der ehrwürdige Führer desselben sein Verlangen
nach Gemeinschaft mit den protestantischen Christen so ergreifend
öffentlich ausgesprochen hat." (Gedanken zur Wiedervereini-
gungsfrage der deutschen Christen evangelischer und altkatholischer

Konfession. Eine protestantische Antwort auf Herrn von
Döllingers Mahnruf zur kirchlichen Einigung. Würzburg. 1872.
S. auch „Deutscher Merkur" 1872, Nr. 38 vom 14. September.)
Ja vielfach haben diese Vorträge, zumal beim Herannahen des

Kölner Kongresses, der den ersten praktischen Schritt auf dem
Wege zur Union tun sollte, so enthusiastische Hoffnungen
wachgerufen, dass sich der „Deutsche Merkur" bewogen fühlte,
„die idealen Naturen unter unseren Gesinnungsgenossen an die
Realität der Dinge, d. h. an jene grossen noch entgegenstehenden
Hindernisse zu erinnern, welche dem Streben unserer Generation
wohl eine fortschreitende Annäherung, aber kaum schon die

Wiedervereinigung der christlichen Gemeinschaften als erreichbares

Ziel zu stecken erlauben". („Deutscher Merkur" 1873,
Nr. 20 vom 17. Mai.)

Geradezu glänzend war das Zeugnis, das die anglikanische
wie die orthodoxe Kirche auf dem zweiten Altkatholiken-Kon-



— 174 —

gress, der vom 20. bis 22. September in Köln tagte, von ihrem
Eifer für das Werk der Wiedervereinigung gab. Seitens der
ersteren waren Bischof Dr. Wordsworth von Lincoln und der
Vorsitzende des „anglo-kontinentalenVereins", BischofDr.Browne
von Ely, u. a. persönlich anwesend. Der Vorsitzende der
amerikanischen Kommission für die Unionsbestrebungen, Bischof
Dr. Wittingham von Maryland, hatte seitens des „bischöflichen
Hauses" der protestantisch-bischöflichen Kirche in den
Vereinigten Staaten von Amerika den Auftrag, „den Zustand und
die Eigenschaften der kirchlichen Verhältnisse an jenen Orten,
namentlich in Deutschland und Italien, wo seit kurzem reformatorische

Bestrebungen aufgetaucht sind, zu erforschen und dann
das Resultat dem Hause der Bischöfe, nach Umständen,
mitzuteilen". („Ansprache, welche der Bischof Wittingham von
Maryland in einer Sitzung vorzutragen durch Zeitmangel
verhindert wurde*'. S. Verhandlungen des zweiten Altkatholiken-
Kongresses zu Köln. 1872. S. 107.) Aus Russland waren der
Rektor der geistlichen Akademie von St. Petersburg, Protopresbyter

Janyschew, und der für das Unionswerk bis zu seinem
erst vor kurzem erfolgten Tode so unermüdlich und mit grossem
Geschick tätige Sekretär des „Vereins der Freunde geistlicher
Aufklärung in St. Petersburg", Oberst Alexander Kirejew,
erschienen.

Dem Kongress lag der Antrag vor : „Der Kongress wiederholt

den in den Münchener Programmen von Pfingsten und
vom September 1871 enthaltenen Ausdruck der Hoffnung auf eine
Wiedervereinigung der jetzt getrennten christlichen
Glaubensgenossenschaften. Er spricht den Wunsch aus, dass die Theologen

aller Konfessionen diesem Punkte ihre Aufmerksamkeit
zuwenden mögen, und ernennt eine Kommission, welcher der
Auftrag erteilt wird: 1. sich mit den bereits bestehenden oder
sich bildenden Vereinen zur Hebung der kirchlichen Spaltung
in Verbindung zu setzen; 2. wissenschaftliche Untersuchungen
über die vorhandenen Differenzen und die Möglichkeit ihrer
Beseitigung anzustellen und zu veranlassen und die Veröffentlichung

der Ergebnisse dieser Untersuchungen in wissenschaftlichen

Werken und Zeitschriften zu erleichtern ; 3. durch
populäre Schriften und Aufsätze die Kenntnis der Lehren,
Einrichtungen und Zustände der getrennten Kirchen und
Konfessionen, die richtige Würdigung der vorhandenen Einigungs-



— 175 —

und Differenzpunkte zu fördern und überhaupt das Verständnis
in weiteren Kreisen zu wecken und zu erhalten (a. o. S. XI f.).
In der dritten Delegiertenversammlung wurde dieser Antrag-
angenommen und eine Kommission ernannt nach einem sehr
bemerkenswerten Referate von Professor Dr. Reinkens. Er
betonte dabei, dass eine Einigung unmöglich in der Uniformität
bestehen könne. „Die verschiedenen Konfessionen und besonderen

Typen christlicher Gemeinschaft müssen, wenn eine
Einigung erzielt werden soll, so wie sie faktisch geworden sind,
sich selbst als reformbedürftig und vervollkommnungsfähig
erkennen und bekennen, ohne Ausnahme. Sowie Selbstgerechtigkeit

den einzelnen Christen verurteilt, so verurteilt sie auch die

ganze Konfession. Das Zweite ist : Nur aus der Mitte der Christen,
der Gläubigen heraus, durch die Kraft der Liebe und durch
die Macht der Wissenschaft, der heiligen Wissenschaft, kann
das Verständnis erzielt werden, welches für die offiziellen
Repräsentationen der Kirchen die Einigung möglich macht" (a. o.
S. 73 ff.). Die Rede ist auch ins Englische übersetzt in „Bishop
Reinkens Speeches on christian Union ..." (ed. v. John E. B.

Mayor. Rivingtons 1874.) Zwischen der eben ernannten
Kommission und den Vertretern des „Vereins der Freunde geistlicher
Aufklärung in St. Petersburg" wurden am Tage nach dem
Kongress die Prinzipien festgelegt, die den Arbeiten an der Union
zugrunde liegen sollten: 1. Gottheit Christi; 2. Er hat eine
Kirche gegründet; 3. als Quellen sind anzunehmen: a) die
hl. Schrift, b) die Lehren der ökumenischen Konzilien, c) die
Lehren der Kirchenväter der ungeteilten Kirche (die mit der
hl. Schrift übereinstimmende Überlieferung) ; 4. Kriterium : der
Ausspruch des hl. Vincentius von Lerin: „quod semper, quod
ubique, quod ab omnibus creditum est" ; 5. als Methode ist die
historische gewählt. (Sendschreiben der St. Petersburger Sektion
des „Vereins der Freunde geistlicher Aufklärung in St. Petersburg"

an Herrn Professor Dr. Langen (abgedr. „Deutscher
Merkur" 1874, Nr. 9 vom 28. Februar).

Die Folge dieses Kongresses zeigte sich in vermehrter
Tätigkeit des St. Petersburger Vereins wie des „anglo-kontinentalen

Vereins", der auf den Bericht des Bischofs Dr. Browne
von Ely ein eigenes Komitee für die Konferenzen mit den
Altkatholiken einsetzte. („Deutscher Merkur" 1873, Nr. 20 vom
17. Mai.) Auch erging nunmehr an den nächsten Altkatholiken-



— 176 —

Kongress, den zu Konstanz (12. bis 14. September 1873), die
Einladung, er möge drei Delegierte zur sechsten internationalen
General-Konferenz der Evangelischen Allianz, die in New-York
vom 2. bis 12. Oktober tagte, mit dem Auftrag abordnen, dem
christlichen Publikum von Amerika authentische Mitteilungen
über den Ursprung, Fortschritt und Absicht der altkatholischen
Bewegung zu machen. Da aber die Kürze der Zeit eine solche
Entsendung unmöglich machte, sandte der Kongress unter dem
12. September ein längeres Schreiben an die General-Konferenz
mit den gewünschten Aufschlüssen. Dabei betonte der Kongress:
„Wir bekennen offen, dass kein Zweig derselben (der Kirche)
allein die ausschliessliche Wahrheit habe Soll das Werk
der Wiederherstellung der Einen Kirche Christi zur Tat werden,
so muss eine jede einzelne christliche Kirche alles abwerfen,
was sich als menschlicher Ansatz ausweist und jene Verfassung
und Disziplin herstellen, die auf dem Fundamente, welches
Christus der Herr gelegt hat, den berechtigten Anforderungen
der Nationen und Zeiten Rechnung trägt". („Schreiben an die
General-Konferenz der evangelischen Allianz in New-York".
S. Der dritte Altkatholiken-Kongress in Konstanz im Jahre 1873.

Konstanz 1873. S. 21 ff.)
Auch diesem Konstanzer Kongress wohnten wieder

angesehene Glieder der anglikanischen Kirche, wie Bischof Doane
von Albany in Nordamerika, Dechant Howson von Chester,
Professor Mayor von Cambridge u. a. und aus Russland
Erzpriester Wasilieff und Oberst Kirejew bei. Da es sich gezeigt
hatte, dass die Aufgabe, die der Kölner Kongress der einen
Kommission zugewiesen, eine viel zu umfassende war, um zu
konkreten Zielen hinzuführen, ermächtigte der Konstanzer
Kongress die Synodal-Repräsentanz, Subkommissionen aufzustellen,
denen überlassen wird, mit den einzelnen Konfessionen in positive

Verhandlungen zu treten. In Ausführung dieses Beschlusses
wurden zunächst zwei Spezialkommissionen gebildet, die eine
für die Beziehungen zur anglikanischen Kirche, bestehend aus
den Professoren Friedrich und Messmer in München unter dem
Vorsitz von Döllinger, die zweite für die Beziehungen mit der
russisch-griechischen Kirche aus den Professoren Knoodt und
Reusch unter dem Vorsitz von Professor Langen in Bonn.
(„Deutscher Merkur" 1874, Nr. 4 vom 24. Januar.)

Noch war die Zeit nicht gekommen, dass die Organe der



— 177 —

befreundeten Kirchen offiziell Stellung zu dem Altkatholizismus
nahmen, doch wurde nunmehr bei Gelegenheit des

Kirchenkongresses in Bath unter dem Vorsitze des Bischofs von Dover
eine grosse Versammlung abgehalten, um den Altkatholiken die

Sympathie der Anglikaner auszudrücken. („Deutscher Merkur"
1873, Nr. 44 vom 1. November.) Um dieselbe Zeit wurde in
St. Petersburg unter Mitwirkung des Oberprokurators des hl.
Synods, Graf Tolstoi, ein Blatt gegründet zur Beförderung der

Unionsbestrebungen mit dem Altkatholizismus (a. o.).

Mit der Anzeige des zweiten Vorsitzenden der Synodal-
Repräsentanz an den St. Petersburger Verein von der
Konstituierung der in Konstanz beschlossenen Spezialkommission unter
dem Vorsitz von Professor Langen für die Verhandlungen mit
der orthodoxen Kirche und der Bitte um Zusammenstellung
der wichtigsten Unterscheidungslehren kamen die Verhandlungen
in Fluss. In dem „Sendschreiben der St. Petersburger Sektion
des Vereins der Freunde geistlicher Aufklärung in St. Petersburg

an Herrn Professor Dr. Langen" („Deutscher Merkur" 1874,
Nr. 9 vom 28. Februar) wurden die unmittelbar nach dem Kölner
Kongress festgelegten Grundlagen für die Unionsarbeit
angenommen und eine Zusammenstellung der dogmatischen und
wichtigsten kanonischen und rituellen Differenzpunkte gegeben.
Unter den dogmatischen Punkten wurde die Lehre vom
römischen Primat, das „filioque"-, die unbefleckte Empfängnis Maria,
die Lehre von den guten Werken, von der Sünde und vom
Fegfeuer aufgezählt. Unter den wichtigsten kanonischen und
rituellen Differenzen fand die Einfügung des „filioque" in das
nicänische Glaubensbekenntnis und die Verschiedenheiten in
der Sakramentenspendung Erwähnung. Diese Punkte, die die
Differenzen zwischen der orthodoxen Kirche und der römischen
wiedergeben wollten, waren zum grossen Teil von vornherein
durch die altkatholischen Reformen erledigt, zum Teil beruhten
sie auch auf Missverständnis der abendländischen Lehre. Die
Bonner Kommission beantwortete dieses Sendschreiben unter
dem 28. Februar 1874 und fügte ihrerseits noch einige Differenzpunkte

hinzu. Der St. Petersburger Verein beschäftigte sich
eingehend mit dieser Antwort und erbat sich hierzu auch die
Mitwirkung der geistlichen Akademien. — Durch die Veröffentlichung

des russischen Schemas wurde alsbald auch der „anglo-
kontinentale Verein" veranlasst, seinerseits ein entsprechendes

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1911. 12



— 178 —

Verzeichnis der Unterschiedslehren zwischen der anglikanischen
und orthodoxen Kirche nach St. Petersburg zu senden. —
Dadurch begannen weitere Kreise aufmerksam zu werden auf
diese Vorverhandlungen. So kam zum Beispiel in der griechischen

Kammer die Tätigkeit des St. Petersburger Vereins und
seine Beziehungen zu dem Altkatholizismus zur Sprache („Deutscher

Merkur" 1874, Nr. 34 vom 22. August).
So waren denn endlich dank dem Entgegenkommen, das

die beiden Spezialkommissionen gefunden, die Wege soweit
geebnet, dass Döllinger im Anfang August 1874 im Namen des

„Komitees zur Beförderung kirchlicher Unionsbestrebungen"
zur ersten Unions-Konferenz in Bonn auf den 14. September
einladen konnte. Als das zunächst zu erstrebende Ziel gab
die Einladung an: „nicht eine absorptive Union oder völlige
Verschmelzung der verschiedenen Kirchenkörper, sondern die
Herstellung einer kirchlichen Gemeinschaft auf Grund der
„unitas in necessariis", mit Schonung und Beibehaltung der
nicht zur Substanz des altkirchlichen Bekenntnisses gehörigen
Eigentümlichkeiten der einzelnen Kirchen". (Hierfür und für
das folgende siehe: Bericht über die am 14., 15. und 16. September
zu Bonn gehaltenen Unions-Konferenzen, im Auftrage des
Vorsitzenden Dr. von Döllinger herausgegeben von Dr. Fr. Heinrich
Reusch. Bonn 1874.) Der Besuch der ersten Unions-Konferenz
war ein glänzender. Aus England seien vornehmlich genannt
Bischof Dr. Browne von Winchester (früher von Ely), Dechant
Howson von Chester, Kanonikus Liddon ; aus Amerika Bischof
Kerfoot von Pittsburg ; aus Russland der Rektor der geistlichen
Akademie von St. Petersburg, Protopresbyter Janychew und
Oberst Kirejew seitens des St. Petersburger Vereins und seitens
des älteren Moskauer Vereins der Freunde geistlicher
Aufklärung Staatsrat von Sukhotin, und aus Griechenland Professor
Rhossis, Athen. Auch waren zahlreiche Glieder der protestantischen

Kirchen in Deutschland erschienen, die aber offensichtlich
die Rolle von unbeteiligten Zuhörern spielten. Dagegen nahm
der der dänischen Kirche lutherischen Bekenntnisses
angehörende Probst Lie. Bloch regen Anteil an den Verhandlungen.

Die Konferenzen, die, wie besonders hervorgehoben wurde,
„lediglich den Charakter einer Besprechung von Privatpersonen"
haben sollten, begannen recht bedeutungsvoll mit einigen
Erklärungen der altkatholischen und anglikanischen Vertreter.



— 179 —

Gleich im Anfang* erklärte Döllinger, dem das Präsidium
übertragen worden: „Was das Trienter Konzil betrifft, so glaube
ich nicht nur in meinem Namen, sondern auch im Namen meiner
Kollegen erklären zu können, dass wir uns keineswegs an alle
Dekrete dieses Konzils gebunden erachten, welches als ein
ökumenisches nicht angesehen werden kann." Hierdurch war in
der Tat die Verständigung sowohl mit den Anglikanern als den
Orientalen ganz wesentlich erleichtert. Bischof Wordswrorth von
Lincoln hatte bereits auf dem zweiten Altkatholiken-Kongress
recht eindringlich in einer längeren lateinischen Rede auf diesen
Punkt hingewiesen (Verhandlungen des zweiten Altkatholiken-
Kongresses in Köln. 1872 I, 16 ff.) und Dr. Michaud hatte es
auf demselben Kongress als unbedingt nötig bezeichnet, „um
praktisch zu sein, um einen Bruch gleich in der ersten Sitzung
dieser Kommission zu vermeiden", dass der Kongress die Öku-
menizität der abendländischen Konzilien verwerfe (a. o. I, 80ff.).
In der zweiten Sitzung in Bonn gab Bischof Dr. Browne zugleich
im Namen seiner englischen Freunde die Erklärung ab: „Ich
darf erklären, dass nach unserer Überzeugung von seiten der
englischen Kirche kein Bedenken gegen eine Interkommunion
mit den Altkatholiken obwaltet; Altkatholiken würden von
englischen Geistlichen unbedenklich zur Kommunion zugelassen
werden", welcher Erklärung sich der Bischof von Pittsburg*
anschloss.

Ohne grosse Schwierigkeiten fanden nachfolgende 8 Thesen
Annahme durch die anglikanischen und altkatholischen Theologen

:

1. „Wir stimmen überein, dass die apokryphischen oder
deuterokanonischen Bücher des alten Testamentes nicht
dieselbe Kanonizität haben, wie die im hebräischen Kanon
enthaltenen Bücher."

2. „Wir stimmen überein, dass keine Übersetzung der hl.
Schrift eine höhere Autorität beanspruchen kann, als der Grundtext."

3. „Wir stimmen überein, dass das Lesen der hl. Schrift
in der Volkssprache nicht auf rechtmässige Weise verboten
werden kann."

4. „Wir stimmen überein, dass es im allgemeinen angemessener

und dem Geiste der Kirche entsprechender ist, dass die



— 180 —

Liturgie in der vom Volke verstandenen Sprache gebraucht
werde."

5. „Wir stimmen überein, dass der durch die Liebe wirksame

Glaube, nicht der Glaube ohne die Liebe, das Mittel und
die Bedingung der Rechtfertigung* des Menschen vor Gott ist."

6. „Die Seligkeit kann nicht durch sogenannte „merita de

condigno" verdient werden, weil der unendliche Wert der von
Gott verheissenen Seligkeit nicht im Verhältnis steht zu dem
endlichen Werte der Werke des Menschen.*'*

7. „Wir stimmen überein, dass die Lehre von den „opera
supererogationis" und von einem „thesaurus meritorum sanctorum",

d. i. die Lehre, dass die überfliessenden Verdienste der
Heiligen, sei es durch die kirchlichen Oberen, sei es durch die

Vollbringer der guten Werke selbst, auf andere übertragen
werden können, unhaltbar ist."

8. a) „Wir erkennen an, dass die Zahl der Sakramente
erst im XII. Jahrhundert auf sieben festgesetzt und dann in
die allgemeine Lehre der Kirche aufgenommen wurde, und
zwar nicht als eine von den Aposteln oder von den ältesten
Zeiten kommende Tradition, sondern als das Ergebnis
theologischer Spekulation." b) „Katholische Theologen, z.B. Bellarmin,
erkennen an und wir mit ihnen, dass die Taufe und Eucharistie
„principalia, praecipua, eximia salutis nostrae sacramenta"
sind."

Die weiteren Thesen wurden gemeinsam von Altkatholiken,
Anglikanern und Orthodoxen angenommen:

9. „Während die hl. Schrift anerkanntermassen die primäre
Regel des Glaubens ist, erkennen wir an, dass die echte Tradition,
d. i. die ununterbrochene, teils mündliche, teils schriftliche
Überlieferung der von Christus und den Aposteln zuerst
vorgetragenen Lehre eine autoritative (gottgewollte) Erkenntnisquelle

für alle aufeinanderfolgenden Generationen von Christen
ist. Diese Tradition wird teils erkannt aus dem Konsensus der

grossen in historischer Kontinuität mit der ursprünglichen Kirche
stehenden Kirchenkörper, teils wird sie auf wissenschaftlichem
Wege ermittelt aus den schriftlichen Denkmälern aller
Jahrhunderte."

10. „Wir verwerfen die neue römische Lehre von der
unbefleckten Empfängnis der hl. Jungfrau Maria als in Wider-



- 181 —

spruch stehend mit der Tradition der ersten dreizehn
Jahrhunderte, nach welcher Christus allein ohne Sünde empfangen ist. "

11. „Wir stimmen überein, dass die Praxis des
Sündenbekenntnisses vor der Gemeinde oder einem Priester, verbunden
mit der Ausübung der Schlüsselgewalt, von der ursprünglichen
Kirche auf uns gekommen und, gereinigt von Missbräuchen
und frei von Zwang, in der Kirche beizubehalten ist."

12. „Wir stimmen überein, dass „Ablässe" sich nur auf
wirklich von der Kirche selbst aufgelegte Bussen beziehen
können."

13. „Wir erkennen an, dass der Gebrauch des Gebetes für
die verstorbenen Gläubigen, d. h. die Erflehung einer reicheren
Ausgiessung der Gnade Christi über sie, von der ältesten Kirche
auf uns gekommen und in der Kirche beizubehalten ist."

14. „Die eucharistische Feier in der Kirche ist nicht eine
fortwährende Wiederholung oder Erneuerung des Sühnopfers,
welches Christus ein für allemal am Kreuze dargebracht hat;
aber ihr Opfercharakter besteht darin, dass sie das bleibende
Gedächtnis desselben ist und eine auf Erden stattfindende
Darstellung und Vergegenwärtigung jener einen Darbringung
Christi für das Heil der erlösten Menschheit, welches (Hebr.
IX, 11, 12) fortwährend im Himmel von Christus geleistet wird,
indem er jetzt in der Gegenwart Gottes für uns erscheint
(Hebr. IX, 24). Indem dies der Charakter der Eucharistie
bezüglich des Opfers ist, ist sie zugleich ein geheiligtes Opfermahl,
in welchem die den Leib und das Blut des Herrn empfangenden
Gläubigen Gemeinschaft miteinander haben. (1. Kor. X, 17.)**

Die Hauptschwierigkeit einer Verständigung mit der
morgenländischen Kirche bildet die Lehre vom Ausgang des hl. Geistes.
Mit ihr beschäftigte sich darum die Konferenz zunächst und
zwar mit der formalen Seite der Frage, der Einschiebung des

„filioque" in das nicänische Glaubensbekenntnis. Nach längerer
Debatte wurde schliesslich eine These in der Fassung, die ihr
der Bischof von Winchester gegeben, angenommen : „Wir geben
zu, dass die Art und Weise, in Avelcher das Filioque in das
Nicänische Glaubensbekenntnis eingeschoben wurde, ungesetzlich
war, und dass es im Interesse des Friedens und der Einigkeit
sehr wünschenswert ist, dass die ganze Kirche es ernstlich in
Erwägung ziehe, ob vielleicht die ursprüngliche Form des
Glaubensbekenntnisses wiederhergestellt werden könne ohne



— 182 —

Aufopferung* irgend einer wahren in der gegenwärtigen
westlichen Form ausgedrückten Lehre." Über die Lehre vom
Ausgang des hl. Geistes sollte hierdurch nichts gesagt werden,
sondern nur „die geschichtliche Tatsache der unrechtmässigen
Änderung des Symbolums konstatiert werden". Die Untersuchung
der materiellen Seite der Frage, die dogmatische Untersuchung,
wurde einer Kommission von 5 Mitgliedern (je einem Altkatholiken,

einem Engländer, und einem Amerikaner, einem Russen
und einem Griechen) überwiesen.

Über eine weitere These, die an Nr. 9 angefügt werden
sollte: „Wir erkennen an, dass die englische Kirche und die
von ihr herstammenden Kirchen die ununterbrochene bischöfliche

Sukzession bewahrt haben", erklärten die Orientalen nicht
genügend unterrichtet zu sein, doch benutzten Döllinger und
Bischof Reinkens die Gelegenheit, ihre Überzeugung von der
zweifellosen Gültigkeit der anglikanischen Weihen zum
Ausdruck zu bringen, Ebenso wurde eine weitere These über die

Heiligenverehrung zurückgezogen, da die Orientalen Bedenken
trugen, zuzugestehen, dass die Anrufung der Heiligen keine
Pflicht für jeden Christ sei. In den Separatverhandlungen
zwischen Altkatholiken und Orthodoxen am Nachmittag des

16. September kam das von dem St. Petersburger Verein über-
gebene Schema zur Besprechung und wurden die beiden ersten
Punkte, die den römischen Primat und das „filioque" betreffen,
zu eingehenderer Behandlung an die Kommission überwiesen.
Nach einigen Schlussworten der Vertreter der an den Verhandlungen

beteiligten Kirchen schloss Bischof Reinkens die erste
Unions-Konferenz mit dem Tedeum und Gebet.

Was erreicht werden konnte auf einer ersten Konferenz,
war offenbar erreicht worden. Der Weg zur immer wachsenden

Verständigung war angebahnt und eine Reihe von Steinen des

Anstosses durch die gemeinsamen Erklärungen beseitigt. „Als
die Konferenz beendigt war und das Werk vollendet vor uns

lag", so äusserte sich ein englischer Teilnehmer im „Guardian"
vom 23. September, „da konnten wir nur zueinander in Demut
sprechen: „Es ist wahrhaftig wundervoll!" Wir begannen mit
dem Gebete, der Geist des Friedens und der Eintracht möge
bei uns sein, wir schlössen mit unserm Tedeum, denn unser
Gebet war offenbar erhört worden". („Deutscher Merkur" 1874,
Nr. 40 vom 3. Oktober.) Ein zweiter Bericht in derselben



— 183 —

Nummer des „Guardian" sagt: „Das grosse und sehr bemerkenswerte

Resultat der zu Bonn veranstalteten Diskussion besteht
darin, dass wir alle zu der Beobachtung gezwungen werden,
dass wir es hier mit möglichen Dingen zu tun haben" (a. o.).

Fast alle Nationen wurden in Stand gesetzt, sich nach
Verlauf der ersten Unions-Konferenz über die Bedeutung des

Unternehmens ein Urteil zu bilden. Der Bericht, den Professor
Reusch im Auftrage Döllingers herausgegeben (Bonn 1874)
wurde alsbald ins Englische übersetzt und mit einer selbständigen

Vorrede von Dr. Liddon veröffentlicht (Rivingtons 1875), die
russischen Teilnehmer legten ihre Eindrücke in der „St. Petersburger

Zeitung" und in der in Konstantinopel erscheinenden
„Byzantis" nieder, während Professor Rhossis für Griechenland
in einer eigenen Broschüre Bericht erstattete. („Deutscher Merkur"

1875, Nr. 32 vom 7. August.)
Besonders aus England schallten recht begeisterte Stimmen

herüber. Das Landdekanat von Tusworth in der Diözese Norwich
(„Deutscher Merkur" 1874, Nr. 40 vom 3. Oktober), wie der „anglo-
kontinentale Verein" („Deutscher Merkur" 1874, Nr. 50 vom
12. Dezember) sandten an Döllinger Adressen, die ein Zeugnis
für den Anteil sind, den man in weiten Kreisen der anglikanischen

Kirche an dem Friedenswerk nahm. Auf Anregung des
Bischofs von Lincoln und des „anglo-kontinentalen Vereins" fand
in der Paulskirche zu London ein stark besuchter Abendgottes-
dienst zur Erinnerung an die Bonner Unions-Konferenz statt,
in dem Kanonikus Meyrick, einer der eifrigsten Arbeiter am
Unionswerk, mit warmen Worten die Wiedervereinigung* von
Anglikanern und Altkatholiken empfahl („Deutscher Merkur"
1874, Nr. 44 vom 31. Oktober.) Bedeutungsvoller aber war es, dass
nunmehr auch in der offiziellen Vertretung der anglikanischen
Kirche Englands, auf dem in Brigthon tagenden anglikanischen
Kirchenkongress das Interesse für den Altkatholizismus in
merkwürdiger Weise in den Vordergrund trat. Bischof Dr.
Browne von Winchester hielt auf ihm eine bedeutungsvolle
Rede über den Altkatholizismus (fast vollständig abgedruckt
im „Deutschen Merkur" 1874, Nr. 42 vom 17. Oktober). Auch
die Jahresversammlung der bischöflichen Synode der anglikanischen

Kirche in Schottland am 18. November desselben Jahres
gedachte der Unionsverhandlungen und richtete ein
Dankschreiben an Döllinger, indem sie der Hoffnung Ausdruck gab,



— 184 —

dass auf Grund der von den Aposteln überlieferten und in der
ursprünglichen und ungeteilten Kirche festgehaltenen Lehre
eine immer innigere Eintracht zwischen den Christusgläubigen
erzielt werde („Deutscher Merkur" 1874, Nr. 50 vom 12. Dezember).
Dass es daneben, besonders in Deutschland, nicht an Leuten
fehlte, die dem ganzen Friedenswerk durchaus verständnislos
gegenüberstanden, ist eigentlich gar nicht besonders zu
erwähnen.

Schon ein Blick auf die Besucherliste der zweiten Unions-
Konferenz, die vom 10. bis 16. August 1875 in Bonn tagte, zeigte
den Erfolg der ersten. Der Hauptverhandlungsgegenstand sollten
die Fragen sein, die mit der orthodoxen Kirche streitig waren,
also vor allem die Frage nach dem Ausgang des hl. Geistes
nach ihrer materiellen Seite hin, die ja von der ersten Konferenz
ganz ausgeschaltet worden. Der Patriarch von Konstantinopel
hatte drei Vertreter entsandt, darunter die Archimandriten
Anastasiadcs und Bryennios; aus Griechenland war der durch
seine Verhandlungen mit der anglikanischen Kirche bereits
rühmlichst bekannte Erzbischof Lykurgos von Syra und Tenos,
sowie die Professoren Damalas und Rhossis aus Athen erschienen ;

aus Rumänien die Bischöfe Gennadios und Melchisedek ; der
Metropolit Michail von Serbien sandte einen huldvollen Brief
und einen Vertreter in der Person des Archimandriten Sabbas

aus Belgrad; aus Russland kamen die Teilnehmer der ersten
Konferenz, dazu Professor Ossinin und die Staatsräte von Phi-
lippow und von Thörner. Ausserordentlich zahlreich war die

anglikanische Kirche (über 65 Vertreter) vertreten. Um nur
wenige zu nennen, so seien aus England erwähnt Bischof
Sandford von Gibraltar, Dechant Howson von Chester, und
Kanonikus Meyrick. Die Bischöfe von Lincoln, Winchester
und Brechin entschuldigten sich brieflich, wobei die beiden

letzteren, wie auch Gladstone, ihre Ansicht über die mit den
Orientalen strittigen Punkte darlegten. Aus Amerika waren
Rev. Langdon, Rev. Dr. Potter u. a. erschienen.

Da eine Reihe von orientalischen Theologen schon vor dem

angesetzten Termin in Bonn eingetroffen waren, so begannen
die Vorbesprechungen bereits am 10. August. Im Mittelpunkt
aller Beratungen stand, wie schon erwähnt, die Lehre vom
Ausgang des hl. Geistes. Bewundernswert tritt uns Döllinger
in diesen schwierigen Verhandlungen entgegen. Nur zu oft



— 185 —

war man an einem toten Punkt angelangt, über den Döllingers
Genie hinwegführte. Auf seinen Vorschlag wurde, um die
Verständigung zu fördern, in der fünften Sitzung beschlossen,
neben den grossen Versammlungen Verhandlungen in einem
kleineren Kreise zwecks Formulierung der den Orientalen und
Okzidentalen gemeinsamen Überzeugung zu führen. In den
Ausschuss wurden gewählt: Döllinger, Bischof Reinkens, Langen,
Erzbischof Lykurgos, Anastasiades, Bryennios, Janyschew, Ossinin,

Liddon, Meyrick, Nevin. In zwei Ausschusssitzungen einigte
man sich auf sechs Artikel, die die Lehre über den Ausgang
des hl. Geistes enthalten, wie sie Johannes von Damaskus, der
am Ende der ganzen Kette der patristischen Tradition steht
und das Ergebnis der theologischen Entwicklung bis zum Konzil
vom Jahre 680 kurz zusammenfasse Mit dem Ausschuss einigte
sich die Konferenz auf die Erklärung: „Wir nehmen die Lehre
des hl. Johannes von Damaskus über den hl. Geist, wie dieselbe
in nachfolgenden Paragraphen ausgedrückt ist, im Sinne der
Lehre der alten ungetrennten Kirche an.

1. Der hl. Geist geht aus aus dem Vater, als dem Anfang,
der Ursache, der Quelle der Gottheit.

2. Der hl. Geist geht nicht aus aus dem Sohne, weil es in
der Gottheit nur Einen Anfang, Eine Ursache gibt, durch welche
alles, was in der Gottheit ist, hervorgebracht wird.

3. Der hl. Geist geht aus aus dem Vater durch den Sohn.
4. Der hl. Geist ist das Bild des Sohnes, des Bildes des

Vaters, aus dem Vater ausgehend und im Sohne ruhend als
dessen ausstrahlende Kraft.

5. Der hl. Geist ist die persönliche Hervorbringung- aus
dem Vater, dem Sohne angehörig-, aber nicht aus dem Sohne,
weil er der Geist des Mundes der Gottheit ist, welcher das
Wort ausspricht.

6. Der hl. Geist bildet die Vermittlung zwischen dem Vater
und dem Sohne und ist durch den Sohn mit dem Vater
verbunden."

Am Nachmittag des 16. August konnte Döllinger mit einer
längeren Rede diese zweite Konferenz schüessen, indem er
zuletzt aufforderte: „Lassen Sie uns nicht ermüden in unseren
Bemühungen, das Werk der Einigung der Christenheit zu fördern!
Hoffen wir, dass im nächsten Jahre, wo wir, so Gott will,
wieder zusammenkommen werden, manches weiter gereift sei."



- 186 —

Erzbischof Lykurgos und Bischof Sandford sprachen den Dank
der Versammlung aus, wobei letzterer erklärte : „Wenn jemals
Christen guten Grund hatten, ein Tedeum zu singen, so haben
wir einen solchen Grund in dem Erfolge, der unsere Bestrebungen

begleitet hat, die Kirchen des Morgen- und des Abendlandes

in den hl. Banden der christlichen Wahrheit und Liebe
wieder zu vereinigen." Tedeum und Gebet schlössen auch diese,
zwar mühevolle, aber gewiss nicht ergebnislose zweite Unions-
Konferenz.

Dr. Steinwachs.

(Fortsetzung folgt.)


	Die Unionsbestrebungen im Altkatholizismus

