Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)

Heft: 2

Artikel: Le général Alexandre Kiréeff et I'ancien-catholicisme
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403780

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 161 —

LE GENERAL ALEXANDRE KIREEFF
ET L’ANCIEN-CATHOLICISME.

M=e QOlga Novikoff a fait une belle et bonne ceuvre en
recueillant, sous ce titre, les études de son frere, parues dans
la « Revue internationale de théologie » I). Ce superbe volume est
un précieux souvenir de son dévouement envers I’Eglise ancienne-
catholique, et des idées trés claires et trés fermes qu'il a cons-
tamment exprimées pour plaider, en face de sa propre Eglise
et des autres, la cause de I'union sur la base de l'unité de la foi.

Comment ne pas nous réjouir, en ouvrant ce volume, d’'y
trouver, a4 la premiére page, son portrait si parfaitement exact!
Ce portrait est déja, a lui seul, tout un volume, '’expression de
son ame: c’est la psychologie de sa bonté, de sa finesse, de
son esprit, de son élégance; son ceil méditatif et profond, sa
tenue si simple et si naturelle, frappent, non moins que Ila
modestie avec laquelle il semble écarter ses décorations, comme
s'il en sentait la vanité. Kiréeff fut une haute personnalité, d'une
rare valeur, dans laquelle était réunies, en une harmonie par-
faite, toutes les qualités de la nature, de 'art et de la religion.

Les études du volume justifient pleinement ce que le por-
trait révele. Elles témoignent, avant tout, de la franchise de
son caractere, de la loyauté de ses convictions, de la profon-
deur de son amiti¢, amiti¢ qui, pendant pres de quarante ans,
ne s’estjamais démentie. De nos jours, oi les causes de division
sont si nombreuses, surtout entre théologiens qui discutent, une
telle persévérance est rare.

Le désintéressement de notre ami était absolu; car il n'avait
aucun intérét a4 se lier avec nous. Nous ne pouvions méme, 2

') Berne, Stimpfli, 1 vol. in-8°, 267 p., 1911, 3 fr.
Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1911. 11



— 162 —

une époque ou l'ancien-catholicisme était encore a4 peine connu
et ou les hostilités ultramontaines sévissaient déja contre nous,
nous ne pouvions, dis-je, que lui attirer des désagréments poli-
tiques et autres. Deés le premier jour, il comprit les theses an-
ciennes-catholiques et les aspirations de nos consciences; et
dés qu'il et compris, son coeur fut de la partie, je devrais
dire de la campagne: car ce fut une vraie campagne, une vraie
bataille, pour vaincre les nouvelles erreurs définies par le con-
cile de 1870. Quoique simple fidele et d'une modestie qui n’avait
d’égale que la vivacité de sa foi, il se langa dans la mélée
comme un vrai général, tant la lucidité de son esprit et son
flair des questions saisissaient facilement leur portée et leur
solution. Aussi I’Académie ecclésiastique de Moscou n’a-t-elle
fait que lui rendre justice en lui décernant le titre, trés excep-
tionnellement accordé, de « membre honoraire», si vaillamment
mérité. Non seulement il n'a jamais bronché devant les objec-
tions, non seulement il n’a jamais reculé d’'une semelle en pré-
sence des ennemis de gauche et de droite, mais il a su faire
sa trouée sur plus d'un point, et il est resté maitre du terrain.
Sur les trois questions du ZF7liogue, de la transsubstantiation et
de la validité des ordinations anciennes-catholiques, il a lutté a
nos cotés, il a pris fait et cause pour notre point de vue, il
I'a défendu clairement et énergiquement, et finalement il n’a
été démenti par aucun de ses coreligionnaires autorisés, lorsqu'il
a déclaré, en 1903, avec le professeur Swetloff, que ces ques-
tions étaient « définitivement vidées » 1).

Déja par le seul fait de son attitude si fidele, de sa per-
sévérance si courageuse, de sa constance infatigable, Kiréeft
s’est montré admirable. Nous souhaitons a toutes les Eglises
des membres aussi actifs, aussi vivants, aussi dévoués. Son
titre de chrétien, loin d’étre un vain mot, était pour lui un
vrai titre de gloire, dont il sentait toute la grandeur et la sublime
dignité.

Nous, anciens-catholiques, nous sommes d’autant plus fiers
de son amitié qu’elle était aussi une véritable confraternité reli-
gieuse. Il n'a pas attendu que son Eglise et la notre déclaras-
sent officiellement l'unité de leur foi et conséquemment la licité

')y N° 31, p. 171-174. Voir la « Revue internationale de théologie », juillet 1903,
P- 574-578.



— 163 —

de leur intercommunion ecclésiastique et sacramentelle, il a
reconnu publiquement qu’entre lui et nous il'n'y avait aucun
« impedimentum dirimens». «Pour ce qui me concerne, a-t-il
écrit en 1908, je ne doute plus de la conformité complete entre
la doctrine dogmatique de l'ancienne Eglise des huit premiers
siécles et celle des anciens-catholiques, et par conséquent de
leur orthodoxie; cette opinion est partagée par beaucoup de
ceux qui ont étudié cette importante question»?). Et encore:
« Revenons a ’Eglise ancienne-catholique, la seule avec laquelle,
selon moi, nous pourrions d’ores et déja entrer en commu-
nion . . .%). Selon moi, l'identité de nos doctrines dogmatiques
est parfaitement constatée ... C'est l'ancien-catholicisme seul
qui pourra sauver, et qui sauvera, en Occident, la religion; il
est dans le vrai entre les deux extrémes de Rome et de Wittem-
berg. Si I'Occident doit rester religieux, il deviendra ancien-
catholique » 3).

Les lecteurs attentifs trouveront dans ce volume ce que
Kiréeff a pensé, notamment sur les huit points suivants: 1° la
nécessité de l'union des Eglises chrétiennes; — 2° les conditions
du rétablissement de cette union; — 3° l'attitude que 1'Eglise
orthodoxe doit prendre vis-a-vis de I'Eglise ancienne-catholique;
— 4° Dattitude & prendre envers 1'Eglise anglicane; — 5° 1atti-
tude envers les Eglises protestantes; — 6° la question du
Filiogue;, — 7° celle de la transsubstantiation eucharistique; —
8° celle des Mariavites.

La place me manque ici pour entrer dans les détails. Tous
nos amis y suppléeront en lisant eux-mémes les développe-
ments si intéressants qu'il a donnés a sa pensée. Ce livre doit
étre entre toutes les mains, comme un témoignage historique
de ce qui a ¢été fait entre 1'Eglise orthodoxe de Russie et la
notre. L'édifice n’est pas complet, mais il est assez avancé pour
qu'on y puisse voir déja la clarté du plan et la solidité des
principales murailles. Je viens d’'indiquer, dans les lignes qui
préceédent, quelques résultats acquis. Tout le monde sait aussi
que l'union des Mariavites et des anciens-catholiques a été
scellée au congrés de Vienne en 1910 grace a lintervention
de Kiréeff, et qu'il a concouru également a la reconnaissance
officielle des paroisses et des évéques mariavites par le gou-

') N° 40, p. 233, note 1. — 2) N° 41, p. 238. — 3) P. 239.



— B =

vernement russe. Il a ainsi réussi & introduire solidement, nous
I'espérons, la cause et 'Eglise anciennes-catholiques en Russie.
Fait trés important?).

La pensée de Kiréeff était trés ferme sur le principe sui-
vant — c'était dans son esprit un principe hors de conteste —,
a savoir: que l'union ecclésiastique, soit entre deux Eglises
chrétiennes particulieres, soit entre toutes, ne peut se faire que
dans l'unité de la foi objective ou du dogme. Bien entendu, il
n'exigeait pas l'unité des spéculations théologiques; il I'excluait
méme, en en reconnaissant 'impossibilité. Cette distinction entre
le dogme et la théologie, distinction qui paraissait encore
presque impossible a4 délimiter dans U'esprit de plusieurs mem-
bres de notre congrés de Lucerne en 1892, était devenue tres
précise a ses yeux. Bien plus, il reconnaissait que plusieurs
opinions théologiques, admises autrefois, étaient aujourd’hui abso-
lument périmées et qu’il fallait les écarter. « Certaines lois ca-
noniques, a-t-il écrit en 1908, ont fait leur temps et doivent étre
abrogées. Il en est de méme de beaucoup d’opinions théologi-
ques qui, elles aussi, ont fait leur temps et qui encombrent la
doctrine. Elles sont non seulement inutiles, mais encore -
stbles, elles compromettent la religion en prétant le flanc & des
attaques qui ont une apparence de raison. Et pourtant ces doc-
trines surannées, ces opinions, ces rites observés, ne flit-ce que
formellement, finissent par devenir affaires d’habitude; ils s'in-
crustent dans l'esprit des masses, ils deviennent articles de foi;
et alors gare a4 ceux qui osent dire qu’ils ne sont pas obliga-
toires, qu'on est libre de les accepter ou de les rejeter. L'ha-
bitude finit par donner le change sur leur importance, et la
majorité des fideles les consideére comme des dogmes, comme
quelque chose de sacré et d'inviolable. La doctrine chyétienne
est faussée, obscurcie! Il est donc clair qu'une revision dans ce
sens est nécessaive, indispensable»?). Et il espérait bien que
«le tutur concile de 'Eglise de Russie» ferait cette revision,
«cet acte de raison et de justice ».

Cette pri¢re adressée a son Eglise était aussi un «acte de
raison et de justice», et, de plus, un acte de grand courage:
car Kiréeff, en parlant de la sorte, avait contre lui une foule

') Voir les Lettres & M=e Novikoff, p. 251-252.
) N° 40, p. 226,



— 160 —

d’orthodoxes . trés craintifs, plus que timides, qui cherchaient
par tous les moyens possibles & enrayer le travail de purifica-
tion théologique réclamé par tous les esprits éclairés.

Et Kiréeff, d’accord avec ses amis Ossinine et Yanischeft,
ne craignait pas de reconnaitre hautement les services que notre
petite Eglise pouvait rendre & la sienne. «Nous devons nous
réjouir, disait-il encore, de nos rapports avec 1'Eglise ancienne-
catholique, car ses membres nous invitent & un travail théolo-
gique de la plus haute importance. Ils nous invitent d’abord a
nous rendre compte de ce que, dans nos croyances, nous de-
vons reconnaitre comme immuable, comme faisant partie du
dépot de la foi obligatoire de I'Eglise universelle, et de ce qui
n'a qu'une importance locale et temporaire et n'appartient qu’'a
I’Eglise locale de Russie. Il est trés important de fixer les
limites de ces deux spheres; cette délimitation nous indique non
seulement les bases pour l'union entre nous et les autres confes-
sions chrétiennes, mais encore les limites des réformes et des
améliorations futures dans nos propres Eglises orthodoxes. Cette
idée, fort sage, a trouvé son application; et un certain triage
déja a ¢€té opéré dans lesprit de bien des gens et a méme €té
mis en pratique » %),

Kiréeff n'a pas hésité 4 se plaindre de ceux de ses coreli-
gionnaires qui confondaient encore les dogmes et les opinions
théologiques, et qui voulaient imposer celles-ci comme des dogmes
obligatoires. Ses plaintes, sur ce point capital, ont été fréquentes,
en 1895, 1897, 1898, 1904, 1906, etc. Clest grand dommage
qu’elles ne puissent étre reproduites ici, car elles sont éloquentes
et convaincantes; et je crains bien qu’il ne soit nécessaire, pen-
dant quelques années encore, de revenir sur cette matiere, tant
les idées en théologie progressent lentement, surtout quand elles
sont justes. Priere aux lecteurs de méditer attentivement les
précieux extraits de la Réponse de Kiréeff au R. Pere Hégou-
meéne Serge ?). Kiréeff ne considérait comme dogme ni la « Pro-
fession de foi orthodoxe », ni la «Lettre encyclique des patriar-
ches » 3), Ces documents, dit-il, servent seulement d'indicateurs,
de guides dans l'exposition des dogmes... La Profession de foi
et ’Epitre ne sont qu'une réplique contre les erreurs occiden-
tales. On voit que l'auteur apercoit clairement la différence qu'il

) P. 227. — 2) N° 33, p. 188-200. — %) N° 19, p. 100.



— 166 —

y a entre un ouvrage de dogmatique et un ouvrage de polé-
mique » 1). Cest que Kiréeff n'admettait pas seulement en théo-
rie le critérium catholique ou orthodoxe, il savait aussi le pra-
tiquer; il a insisté maintes fois, de 1897 &4 1899, sur les conditions
“d'unanimité (gquod ab omnibus cveditum est) et de constance
(quod semper). Son esprit, a la fois large et exact, reconnais-
sait qu'il est permis, dans la profession des dogmes, d’employer
d’autres expressions plus claires et plus adaptées a nos idées
actuelles. C'était aussi d'ailleurs l'opinion de St. Grégoire le
Théologien lorsqu'il disait: « Réunissons-nous en esprit, soyons
plutdt fraternels qu’égoistes. Reconnaissez la force divine, et
nous vous ferons une concession dans la maniére de vous
cxprimer. Confessez la substance sous d’autres nmoms que vous
tronves plus dignes de respect; nous vous guérirons comme
des malades, méme en voilant certaines choses pour vous satis-
faire. Ni vous ne devez nous accuser parce que nous employons
des expressions plus élevées, ni nous ne vous condamnerons
pour votre maniére de vous exprimer, qui est conforme & vos
- forces actuelles... Nous ne recherchons pas la victoire, mais
le retour de nos freres, dont la séparation nous tourmente» 2).
Non nova, sed nove, Kiréeff s’est conformé plusieurs fois a cette
sage maxime.

En ce qui concerne l'attitude & prendre envers les Eglises
protestantes, il était d'une urbanité et méme d'une cordialité
parfaites. Il en a donné des preuves dans tous nos congres
internationaux, aux Nippold, aux Beyschlag, etc. Mais il ne
dissimulait pas que les protestants étaient encore trop divisés
entre eux, méme sur le terrain du dogme, pour qu'il plt étre
question maintenant d’'une union ecclésiastique avec eux. Ceci
relevait de l'avenir.

Quant a I'Eglise anglicane (celle des Trente-neuf Articles),
sa pensée ¢tait aussi trés nette. D'une part, il admettait la pos-
sibilit¢ d'une union avec elle; il admirait ses savants, par
cxemple Farrar; il croyait qu'on pouvait expliquer correcte-
ment les textes suspects des Trente-neuf Articles; c’était, a ses
veux, «une question de rédaction » %).

En 1908, il s’est exprimé ainsi: « Il me semble qu'avec un
peu de bonne volonté, en mettant de co6té 'ancienne méthode

") N 19, p. 1o1. — ?) P. 105-106. — 3) N° g0, p. 229.



— 167 —

toute personnelle et souvent hargneuse, si nuisible dans les dis-
cussions, on finirait par s’entendre avec les Anglicans; mais le
coté difficile n'est pas dans les Trente-neuf Articles; il est dans
le fait que I'Eglise anglicane (de méme que le Parlement anglais)
admet des compromis, chose souvent nécessaire en politique,
mais absolument inadmissible en religion. La difficulté est que
I’Eglise anglicane est composée de parties différentes, qui ont
des doctrines différenies. Une union avec une High Church mo-
difiée est faisable, mais elle est zmpossible avec les autres par-
lies de I'Eglise, qui sont unies organiquement a la premigre.
Le jour ou la «Haute » Eglise se sera débarrassée de I'étreinte
de ses seurs et modifiée, I'union pourra se faire sans grande
difficulté... L'union avec 1'Eglise anglicane, chose prématurée
tant que U'Etablissement est maintenu>»!). — Et encore, dans
ses Constdévations sur la véponse de la Commission ancienne-
catholigue de Rotterdam & la Commission orthodoxe de Saint-
Pétersbourg concernant la rvéunion des Eglises: «11 est clair
quon ne peut s’unir 2 une partie de 'Eglise établie sans s’unir
en méme temps a foutes les autres... Or comment une Eglise
orthodoxe pourrait-elle s'unir avec des sociétés ecclésiastiques
de ce genre? Il faut donc attendre le disestablishment... Mais
il n’est pas douteux que /e seul chemin & suivrve pour 'angli-
canisme (comme en général pour toute Eglise occidentale) est
celui qu'ont suivi et que suivent les anciens-catholiques: Recons-
titution de 1'unité universelle par la voie de la reconstitution de
la doctrine universelle » 2).

Membre de la Commission du Saint-Synode de Russie, char-
gée de la tractation des questions théologiques relatives & 1'union
entre 1'Eglise orthodoxe et 1'Eglise ancienne-catholique, Kiréeff,
on le voit, a joué un role important. Si ses efforts n’ont pas
été couronnés d'un succeés aussi rapide que nous 1'eussions
tous désiré, c’est qu'il a été entravé par des théologiens extré-
mement timides, qui, absorbés dans leur retraite, connaissaient
trés peu la société vivante actuelle et les besoins des esprits.
Espérons que leurs successeurs seront mieux renseignés sur
les travaux scientifiques des Universités et qu'ils apprécieront
davantage les résultats théologiques des sciences historiques,
philosophiques et exégétiques modernes. Kiréeff, tout en étant

) Ne 40, p. 230. — %) N° 41, p. 236-237.



— 168 —

profondément croyant et dévoué a son Eglise, a devancé la
plupart de ses coreligionnaires. Il était de la trop petite pha-
lange de ceux qui voulaient mettre fin & une déplorable et trop
longue apathie, et ouvrir 4 son Eglise et & son pays une ere
de vie nouvelle et glorieuse. A I'exemple de 'avocat Eusebe,
de 1'économe Charisius et de tant d’autres simples fideles qui,
dans l'ancienne Eglise, prenaient une part active aux discus-
sions des conciles cecuméniques, il a bien mérité de la grande
cause chrétienne. Son nom vivra dans lhistoire. Pour nous,
anciens-catholiques, nous le bénirons toujours; toujours il sera
populaire parmi nous, comme le nom d'un ami et d'un frére.

E. Micuaup.




	Le général Alexandre Kiréeff et l'ancien-catholicisme

