
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 2

Artikel: Le général Alexandre Kiréeff et l'ancien-catholicisme

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 161

LE GÉNÉRAL ALEXANDRE KIRÉEFF

ET L'ANCIEN-CATHOLICISME.

Mm" Olga Novikoff a fait une belle et bonne œuvre en

recueillant, sous ce titre, les études de son frère, parues dans

la « Revue internationale de théologie » *). Ce superbe volume est

un précieux souvenir de son dévouement envers l'Eglise ancienne-

catholique, et des idées très claires et très fermes qu'il a

constamment exprimées pour plaider, en face de sa propre Eglise
et des autres, la cause de l'union sur la base de l'unité de la foi.

Comment ne pas nous réjouir, en ouvrant ce volume, d'y
trouver, à la première page, son portrait si parfaitement exact
Ce portrait est déjà, à lui seul, tout un volume, l'expression de

son âme: c'est la psychologie de sa bonté, de sa finesse, de

son esprit, de son élégance ; son œil méditatif et profond, sa
tenue si simple et si naturelle, frappent, non moins que la
modestie avec laquelle il semble écarter ses décorations, comme
s'il en sentait la vanité. Kiréeff fut une haute personnalité, d'une
rare valeur, dans laquelle était réunies, en une harmonie
parfaite, toutes les qualités de la nature, de l'art et de la religion.

Les études du volume justifient pleinement ce que le
portrait révèle. Elles témoignent, avant tout, de la franchise de
son caractère, de la loyauté de ses convictions, de la profondeur

de son amitié, amitié qui, pendant près de quarante ans,
ne s'est jamais démentie. De nos jours, où les causes de division
sont si nombreuses, surtout entre théologiens qui discutent, une
telle persévérance est rare.

Le désintéressement de notre ami était absolu ; car il n'avait
aucun intérêt à se lier avec nous. Nous ne pouvions même, à

') Berne, Stampili, i vol. in-8°, 267 p., 1911, 3 fr.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1911. 11



— 162 —

une époque où l'ancien-catholicisme était encore à peine connu
et où les hostilités ultramontaines sévissaient déjà contre nous,
nous ne pouvions, dis-je, que lui attirer des désagréments
politiques et autres. Dès le premier jour, il comprit les thèses
anciennes-catholiques et les aspirations de nos consciences; et
dès qu'il eût compris, son cœur fut de la partie, je devrais
dire de la campagne : car ce fut une vraie campagne, une vraie
bataille, pour vaincre les nouvelles erreurs définies par le concile

de 1870. Quoique simple fidèle et d'une modestie qui n'avait
d'égale que la vivacité de sa foi, il se lança dans la mêlée
comme un vrai général, tant la lucidité de son esprit et son
flair des questions saisissaient facilement leur portée et leur
solution. Aussi l'Académie ecclésiastique de Moscou n'a-t-elle
fait que lui rendre justice en lui décernant le titre, très
exceptionnellement accordé, de « membre honoraire », si vaillamment
mérité. Non seulement il n'a jamais bronché devant les objections,

non seulement il n'a jamais reculé d'une semelle en
présence des ennemis de gauche et de droite, mais il a su faire
sa trouée sur plus d'un point, et il est resté maître du terrain.
Sur les trois questions du Filioque, de la transsubstantiation et
de la validité des ordinations anciennes-catholiques, il a lutté à

nos côtés, il a pris fait et cause pour notre point de vue, il
l'a défendu clairement et énergiquement, et finalement il n'a
été démenti par aucun de ses coreligionnaires autorisés, lorsqu'il
a déclaré, en 1903, avec le professeur Swetloff, que ces questions

étaient « définitivement vidées » ]).

Déjà par le seul fait de son attitude si fidèle, de sa
persévérance si courageuse, de sa constance infatigable, Kiréeff
s'est montré admirable. Nous souhaitons à toutes les Eglises
des membres aussi actifs, aussi vivants, aussi dévoués. Son
titre de chrétien, loin d'être un vain mot, était pour lui un
vrai titre de gloire, dont il sentait toute la grandeur et la sublime
dignité.

Nous, anciens-catholiques, nous sommes d'autant plus fiers
de son amitié qu'elle était aussi une véritable confraternité
religieuse. Il n'a pas attendu que son Eglise et la nôtre déclarassent

officiellement l'unité de leur foi et conséquemment la licite

M N° 31, p. 171-174. Voir la «Revue internationale de théologie », juillet 1903,
P- 574-578.



— 163 —

de leur intercommunion ecclésiastique et sacramentelle, il a

reconnu publiquement qu'entre lui et nous il n'y avait aucun
«impedimentum dirimens». «Pour ce qui me concerne, a-t-il
écrit en 1908, je ne doute plus de la conformité complète entre
la doctrine dogmatique de l'ancienne Eglise des huit premiers
siècles et celle des anciens-catholiques, et par conséquent de

leur orthodoxie; cette opinion est partagée par beaucoup de

ceux qui ont étudié cette importante question »1). Et encore :

« Revenons à l'Eglise ancienne-catholique, la seule avec laquelle,
selon moi, nous pourrions d'ores et déjà entrer en communion

.2). Selon moi, l'identité de nos doctrines dogmatiques
est parfaitement constatée C'est l'ancien-catholicisme seul

qui pourra sauver, et qui sauvera, en Occident, la religion; il
est dans le vrai entre les deux extrêmes de Rome et de Wittem-
berg. Si l'Occident doit rester religieux, il deviendra ancien-

catholique » 3).

Les lecteurs attentifs trouveront dans ce volume ce que
Kiréeff a pensé, notamment sur les huit points suivants : 1° la
nécessité de l'union des Eglises chrétiennes ; — 2° les conditions
du rétablissement de cette union; — 3° l'attitude que l'Eglise
orthodoxe doit prendre vis-à-vis de l'Eglise ancienne-catholique;
— 4° l'attitude à prendre envers l'Eglise anglicane; — 5° l'attitude

envers les Eglises protestantes; — 6° la question du

Filioque; — 7° celle de la transsubstantiation eucharistique ; —
8° celle des Mariavites.

La place me manque ici pour entrer dans les détails. Tous
nos amis y suppléeront en lisant eux-mêmes les développements

si intéressants qu'il a donnés à sa pensée. Ce livre doit
être entre toutes les mains, comme un témoignage historique
de ce qui a été fait entre l'Eglise orthodoxe de Russie et la
nôtre. L'édifice n'est pas complet, mais il est assez avancé pour
qu'on y puisse voir déjà la clarté du plan et la solidité des
principales murailles. Je viens d'indiquer, dans les lignes qui
précèdent, quelques résultats acquis. Tout le monde sait aussi
que l'union des Mariavites et des anciens-catholiques a été
scellée au congrès de Vienne en 1910 grâce à l'intervention
de Kiréeff, et qu'il a concouru également à la reconnaissance
officielle des paroisses et des évêques mariavites par le gou-

') N° 40, p. 233, note 1. — 2) N° 41, p. 238. — 3) P. 239.



— 164 —

vernement russe. Il a ainsi réussi à introduire solidement, nous
l'espérons, la cause et l'Eglise anciennes-catholiques en Russie.
Fait très important1).

La pensée de Kiréeff était très ferme sur le principe
suivant — c'était dans son esprit un principe hors de conteste —,
à savoir: que l'union ecclésiastique, soit entre deux Eglises
chrétiennes particulières, soit entre toutes, ne peut se faire que
dans l'unité de la foi objective ou du dogme. Bien entendu, il
n'exigeait pas l'unité des spéculations théologiques; il l'excluait
même, en en reconnaissant l'impossibilité. Cette distinction entre
le dogme et la théologie, distinction qui paraissait encore
presque impossible à délimiter dans l'esprit de plusieurs membres

de notre congrès de Lucerne en 1892, était devenue très
précise à ses yeux. Bien plus, il reconnaissait que plusieurs
opinions théologiques, admises autrefois, étaient aujourd'hui
absolument périmées et qu'il fallait les écarter. « Certaines lois
canoniques, a-t-il écrit en 1908, ont fait leur temps et doivent être
abrogées. Il en est de même de beaucoup d'opinions théologiques

qui, elles aussi, ont fait leur temps et qui encombrent la
doctrine. Elles sont non seulement mutiles, mais encore
nuisibles; elles compromettent la religion en prêtant le flanc à des

attaques qui ont une apparence de raison. Et pourtant ces
doctrines surannées, ces opinions, ces rites observés, ne fût-ce que
formellement, finissent par devenir affaires d'habitude; ils
s'incrustent dans l'esprit des masses, ils deviennent articles de foi;
et alors gare à ceux qui osent dire qu'ils ne sont pas obligatoires,

qu'on est libre de les accepter ou de les rejeter.
L'habitude finit par donner le change sur leur importance, et la
majorité des fidèles les considère comme des dogmes, comme
quelque chose de sacré et d'inviolable. La doctrine chrétienne
est faussée, obscurcie! Il est donc clair qu'une revision dans ce

sens est nécessaire, indispensable »2). Et il espérait bien que
« le futur concile de l'Eglise de Russie » ferait cette revision,
« cet acte de raison et de justice ».

Cette prière adressée à son Eglise était aussi un « acte de

raison et de justice», et, de plus, un acte de grand courage:
car Kiréeff, en parlant de la sorte, avait contre lui une foule

*) Voir les Lettres à Mm0 Novikoff, p. 25 1-252.
2) N° 40, p. 226.



— 165 —

d'orthodoxes très craintifs, plus que timides, qui cherchaient
par tous les moyens possibles à enrayer le travail de purification

théologique réclamé par tous les esprits éclairés.
Et Kiréeff, d'accord avec ses amis Ossinine et Yanischeff,

ne craignait pas de reconnaître hautement les services que notre
petite Eglise pouvait rendre à la sienne. « Nous devons nous
réjouir, disait-il encore, de nos rapports avec l'Eglise ancienne-
catholique, car ses membres nous invitent à un travail théologique

de la plus haute importance. Ils nous invitent d'abord à

nous rendre compte de ce que, dans nos croyances, nous
devons reconnaître comme immuable, comme faisant partie du

dépôt de la foi obligatoire de l'Eglise universelle, et de ce qui
n'a qu'une importance locale et temporaire et n'appartient qu'à
l'Eglise locale de Russie. Il est très important de fixer les
limites de ces deux sphères; cette délimitation nous indique non
seulement les bases pour l'union entre nous et les autres confessions

chrétiennes, mais encore les limites des réformes et des

améliorations futures dans nos propres Eglises orthodoxes. Cette
idée, fort sage, a trouvé son application; et un certain triage
déjà a été opéré dans l'esprit de bien des gens et a même été
mis en pratique » l).

Kiréeff n'a pas hésité à se plaindre de ceux de ses
coreligionnaires qui confondaient encore les dogmes et les opinions
théologiques, et qui voulaient imposer celles-ci comme des dogmes
obligatoires. Ses plaintes, sur ce point capital, ont été fréquentes,
en 1895, 1897, 1898, 1904, 1906, etc. C'est grand dommage
qu'elles ne puissent être reproduites ici, car elles sont éloquentes
et convaincantes ; et je crains bien qu'il ne soit nécessaire,
pendant quelques années encore, de revenir sur cette matière, tant
les idées en théologie progressent lentement, surtout quand elles
sont justes. Prière aux lecteurs de méditer attentivement les
précieux extraits de la Réponse de Kiréeff au R. Père Hégou-
mène Serge2). Kiréeff ne considérait comme dogme ni la «

Profession de foi orthodoxe», ni la «Lettre encyclique des patriarches

»s). Ces documents, dit-il, servent seulement d'indicateurs,
de guides dans l'exposition des dogmes... La Profession de foi
et l'Epître ne sont qu'une réplique contre les erreurs occidentales.

On voit que l'auteur aperçoit clairement la différence qu'il

') P. 227. — 2) N° 33, p. 188-200. — 3) N° 19, p. ic



— 166 —

y a entre un ouvrage de dogmatique et un ouvrage de
polémique » *). C'est que Kiréeff n'admettait pas seulement en théorie

le critérium catholique ou orthodoxe, il savait aussi le
pratiquer; il a insisté maintes fois, de 1897 à 1899, sur les conditions
d'unanimité (quod ab omnibus creditum est) et de constance
(quod semper). Son esprit, à la fois large et exact, reconnaissait

qu'il est permis, dans la profession des dogmes, d'employer
d'autres expressions plus claires et plus adaptées à nos idées
actuelles. C'était aussi d'ailleurs l'opinion de St. Grégoire le
Théologien lorsqu'il disait : « Réunissons-nous en esprit, soyons
plutôt fraternels qu'égoïstes. Reconnaissez la force divine, et
nous vous ferons une concession dans la manière de vous
exprimer. Confessez la substance sous d'autres noms que vous
trouves plus dignes de respect; nous vous guérirons comme
des malades, même en voilant certaines choses pour vous
satisfaire. Ni vous ne devez nous accuser parce que nous employons
des expressions plus élevées, ni nous ne vous condamnerons

pour A-otre manière de vous exprimer, qui est conforme à vos
forces actuelles Nous ne recherchons pas la victoire, mais
le retour de nos frères, dont la séparation nous tourmente »2).

Non nova, sed novè; Kiréeff s'est conformé plusieurs fois à cette

sage maxime.
En ce qui concerne l'attitude à prendre envers les Eglises

protestantes, il était d'une urbanité et même d'une cordialité
parfaites. Il en a donné des preuves dans tous nos congrès
internationaux, aux Nippold, aux Beyschlag, etc. Mais il ne
dissimulait pas que les protestants étaient encore trop divisés
entre eux, même sur le terrain du dogme, pour qu'il pût être
question maintenant d'une union ecclésiastique avec eux. Ceci
relevait de l'avenir.

Quant à l'Eglise anglicane (celle des Trente-neuf Articles),
sa pensée était aussi très nette. D'une part, il admettait la
possibilité d'une union avec elle; il admirait ses savants, par
exemple Farrar; il croyait qu'on pouvait expliquer correctement

les textes suspects des Trente-neuf Articles ; c'était, à ses

yeux, « une question de rédaction » 3).

En 1908, il s'est exprimé ainsi : « Il me semble qu'avec un
peu de bonne volonté, en mettant de côté l'ancienne méthode

') N° 19, p. 101. — -') P. 105-106. — ') N° 40, p. 229.



— 167 —

toute personnelle et souvent hargneuse, si nuisible dans les
discussions, on finirait par s'entendre avec les Anglicans ; mais le
côté difficile n'est pas dans les Trente-neuf Articles ; il est dans
le fait que l'Eglise anglicane (de même que le Parlement anglais)
admet des compromis, chose souvent nécessaire en politique,
mais absolument inadmissible en religion. La difficulté est que
l'Eglise anglicane est composée de parties différentes, qui ont
des doctrines différentes. Une union avec une High Church
modifiée est faisable, mais elle est impossible avec les autres parties

de l'Eglise, qui sont unies organiquement à la première.
Le jour où la « Haute » Eglise se sera débarrassée de l'étreinte
de ses sœurs et modifiée, l'union pourra se faire sans grande
difficulté... L'union avec l'Eglise anglicane, chose prématurée
tant que l'Etablissement est maintenu » '). — Et encore, dans

ses Considérations sur la réponse de la Commission ancienne-

catholique de Rotterdam à la Commission orthodoxe de Saint-
Pétersbourg concernant la réunion des Eglises : « Il est clair
qu'on ne peut s'unir à une partie de l'Eglise établie sans s'unir
en même temps à toutes les autres... Or comment une Eglise
orthodoxe pourrait-elle s'unir avec des sociétés ecclésiastiques
de ce genre? Il faut donc attendre le disestablishment... Mais
il n'est pas douteux que le seul chemin à suivre pour
l'anglicanisme (comme en général pour toute Eglise occidentale) est
celui qu'ont suivi et que suivent les anciens-catholiques : Reconstitution

de l'unité universelle par la voie de la reconstitution de

la doctrine universelle »2).

Membre de la Commission du Saint-Synode de Russie, chargée

de la tractation des questions théologiques relatives à l'union
entre l'Eglise orthodoxe et l'Eglise ancienne-catholique, Kiréeff,
on le voit, a joué un rôle important. Si ses efforts n'ont pas
été couronnés d'un succès aussi rapide que nous l'eussions
tous désiré, c'est qu'il a été entravé par des théologiens
extrêmement timides, qui, absorbés dans leur retraite, connaissaient
très peu la société vivante actuelle et les besoins des esprits.
Espérons que leurs successeurs seront mieux renseignés sur
les travaux scientifiques des Universités et qu'ils apprécieront
davantage les résultats théologiques des sciences historiques,
philosophiques et exégétiques modernes. Kiréeff, tout en étant

') N° 40, p. 230. — 2) N» 41, p. 236-237.



— 168 —

profondément croyant et dévoué à son Eglise, a devancé la
plupart de ses coreligionnaires. Il était de la trop petite
phalange de ceux qui voulaient mettre fin à une déplorable et trop
longue apathie, et ouvrir à son Eglise et à son pays une ère
de vie nouvelle et glorieuse. A l'exemple de l'avocat Eusèbe,
de l'économe Charisius et de tant d'autres simples fidèles qui,
dans l'ancienne Eglise, prenaient une part active aux discussions

des conciles œcuméniques, il a bien mérité de la grande
cause chrétienne. Son nom vivra dans l'histoire. Pour nous,
anciens-catholiques, nous le bénirons toujours; toujours il sera
populaire parmi nous, comme le nom d'un ami et d'un frère.

E. Michaud.


	Le général Alexandre Kiréeff et l'ancien-catholicisme

