Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)

Heft: 1

Artikel: Dr. Wilhelm Tangermann (Viktor Granella) (1815-1907) als Schriftsteller
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403778

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE WILHELM TANGERMANN

(VIRTOR GRANELLA)
(1815—1907)

ALS SCHRIFTSTELLER.

I.

Seine Stellung und Bedeutung in der altkatholischen Kirche,
nicht minder seine hohe Begabung als Schriftsteller und Dichter
besonders aber auch der wertvolle Inhalt seiner Schrifftwerke
diirften es rechtfertigen, wenn die in dem biographischen Auf-
satz!) angedeutete Absicht ausgefiihrt und den Lesern dieser
Zeitschrift im folgenden eine kurze bibliographische Skizze dar-
geboten wird iiber Dr. Wilhelm Tangermann, mit dem Schrift-
stellernamen Viktor Granella, unter dem er einen Teil seiner
Werke verdéffentlichte.

In die Literatur fiihrte er sich ein durch eine poetische
Gabe: Religidse Gedichte. Koln und Neuss 1847. Schon hier
zeigt sich seine grosse Formgewandtheit, mit der er die ver-
schiedenen Metren scheinbar miihelos anwendet, zugleich er-
kennen wir sein reiches und tiefes Gemiitsleben, das den Festen
des Kirchenjahres, den Naturerscheinungen, den Vorgéingen
im Menschenleben immer neue Seiten abzugewinnen weiss.
Namentlich ist es die begeisterte Liebe zum Heiland und die
fromme Verehrung seiner hl. Mutter, die den Leser anspricht.

Als weitere Publikation ist zu nennen: Katholisches Jahr-
buch (Volks-Kalender) fir 1848 und 1849. FEine grosse Anzahl
Beitrige stammt von Tangermann selbst. Fiir 1848 lieferten

) Siehe diese Zeitschrift: 16. Jahrgang, Januar bis Mérz 1908, Nr. 61,
Seite 1.



e PO

solche ausserdem H. Bone, Dr. A. Buse, Dr. Friedrich Hurter,
W. Prisac, und fir 1849 H. Bone, Dr. Sebastian Brunner, Dr.
H. Brinckmann, Dr. Friedrich Hurter, W. Prisac, Maria Lenzen
geb. Sebregondi. Bei der Beurteilung mancher Artikel darf
man nicht vergessen, dass sie in einem Volkskalender stehen
und in einer politisch und kirchlich gewaltig erregten Zeit,
die eine entschiedene Sprache erkliarlich machte, erschienen
sind. Sie sind aber auch ein Beweis daftir, dass es nicht etwa
unkirchliche Gesinnung war, von der Tangermann spiter ge-
leitet wurde. Ubrigens begegnen wir schon hier einem Gedanken,
der in spiteren Schriften oft wiederkehrt: dass Freiheit und
Religion sich zu einem heiligen Bunde vereinigen miissen, damit
die ganze Menschheit geistig erneuert werde.

Auf vielseitiges Verlangen wurde dem Drucke iibergeben:
Trauverrede zum Geddchinis der in Berlin Gefallenen, gehalten bei
der Totenfeier am 5. April in der Miinsterkirche zu Neuss. Koln
und Neuss 1848. Ankniipfend an Isaias 55, 8—9 (Meine Ge-
danken sind nicht eure Gedanken etc.) schildert er darin das
Walten der gottlichen Vorsehung im Leben der Vélker, das
er auch in den Vorgingen der damaligen Zeit erkannte, und
gibt seinem Wunsche und seiner Hoffnung Ausdruck, dass auf
die politische Einigung, die er schon fiir fast verwirklicht hielt,
bald die kirchliche folgen moge.

"~ Die Rede zeigt schon die Eigenart des Schriftstellers, wie
er sich spéiter entwickelte: der Form nach finden wir eine
gehobene, poetische Ausdrucksweise, inhaltlich tritt uns ein
zugleich patriotischer und religiéser Sinn entgegen, der Deutsch-
land die Aufgabe stellt, zu sein ,stark durch seine Einheit,
gross durch die Kraft seines Geistes, uniiberwindlich durch
seinen Glauben®.

Nach mehrfacher Aufforderung gab er ein Gebetbuch
heraus: Anastasia, Evhebung der Seele zu Gott. Ein Andachts-
buch fir Katholiken. Koln und Neuss 1852. Er wollte damit
solchen Seelen dienlich sein, die nach einer durch wahre christ-
liche Erkenntnis erleuchteten Frommigkeit verlangen und den
inneren verborgenen Zusammenhang der Glaubenswahrheiten
sich zum Verstindnis bringen moéchten. Es ist ein Buch, wie
es sein soll: belehrende und anregende Betrachtungen, z. B.
iiber das Gebet, die Feste des Kirchenjahres, das hl. Altars-
sakrament, das hl. Messopfer usw. wechseln ab mit Gebeten



und religiosen Poesien; alles ist meist angekniipft an entspre-
chende Bibelstellen, und es werden dabei die Schriften der
Viter, namentlich des hl. Augustinus, ausgiebig und gliicklich
verwendet. Alle Stiicke sind ebenso weit entfernt von siiss-
licher Frommelei, als von einem, den wahren Geist der Andacht
verfliichtigenden, aufklarerischen Wortgeprange. Auch heute
noch wire das Buch (mit der einen oder anderen Modifikation)
zur Verbreitung christlicher Gesinnung und Frommigkeit durch-
aus geeignet. Sein Gebrauch fithrt uns geraden Weges zu
Christus hin, und, wie es im Vorworte heisst: ,in Mitte des
trostlosen Treibens der Welt ist Christus unsere einzige Zuflucht*.

Ein Jahr spiter trat unser Dichter mit einer neuen Sammlung
hervor: Pilgerkldnge. Paderborn 1853. Es sind im tiefsten Herzen
empfundene, formvollendete religiose Poesien; auch andere, aus
dem Natur- und Menschenleben entlehnte Stoffe sind religios
verklart und mit den Strahlen der Ewigkeit beleuchtet.

Erst nach ldngerer Pause trat Tangermann wieder an die
Offentlichkeit, nachdem er mittlerweile von Neuss als Pfarrer
nach Unkel am Rhein gekommen war. Der neue Pfarrort bot
durch seine landschaftliche Lage seinem reich entwickelten Natur-
sinn mancherlei Anregung. Aber das, was das Amt in Wirk-
lichkeit bot, stand begreiflicherweise mehrfach im Gegensatze
zu dem, was das phantasievolle Gemiit unseres Dichters in
den Stunden heiliger Begeisterung ahnungsvoll erschaut hatte.
Seiner empfindsamen Seele dringte sich der unvermeidliche
Widerspruch zwischen Ideal und Wirklichkeit besonders schmerz-
lich auf. Da werden wir uns nicht wundern, wenn er sich
nach Erfiillung seiner Berufspflichten in die Einsamkeit zuriick-
zog und in kontemplativer Stille seinen Gedanken nachging.
Eine Frucht solch weihevoller Stunden ist sein erstes Haupt-
werk: Wahrheit, Schinheit wund Liebe. Philosophisch-dsthetische
Studien. Leipzig 1867.

Im ersten Abschnitt: ,Wahrheit und Erkenntnis“, wird der
Gedanke ausgefiihrt, dass der wissenschaftliche Geist nicht bloss
als ein intellektuelles Ringen nach Erkenntnis zu betrachten
ist, dass er vielmehr der fein ausgebildete, sowohl auf Reinheit
des Wollens, wie auf Scharfe der Intelligenz beruhende Wahr-
heitssinn ist, worin somit das ethische Moment von der grossten
Wichtigkeit ist. Wer also das Christentum noch mit Erfolg



— 75

verteidigen und zu einer allgemeinen Anerkennung namentlich
in den intelligenten Kreisen bringen will, wird zu beachten
haben, dass nur ein in den Herzen wiedergeborenes Christen-
tum, verbunden mit seiner geistigen Vertiefung und einer den
Bediirfnissen und Errungenschaften der Zeit entsprechenden
philosophischen Durchbildung seines Inhalts, das fortgeschrittene
Wissen mit dem Glauben versohnen kann. Dieses Streben aber
ist fiir das Gedeihen unseres Volkes notwendig, ,denn durch
die Gewalt der Waffen ist noch niemals eine Nation einig, frei
und mdchtig geworden; es bedarf dazu besonders hoher, sitt-
licher Michte“. Diese Wirksamkeit wird und kann aber nur
in dem Masse eine gesegnete werden, als sie von der wahren
christlichen Liebe durchdrungen und getragen ist, ,denn die
Liebe ist das Prinzip der Kirche der Zukunft®.

Aus dem zweiten Abschnitt: ,Natur und Kunst“, worin er
der Natur neben der gesetzmiissigen auch eine freie, phantasie-
reich-produktive Tiitigkeit zuerkennen mdochte, mag als cha-
rakteristisch der Gedanke herausgehoben werden, dass es einer
tiefen und festen religiosen und sittlichen Grundlage bedari,
um ohne Gefahr mit den schénen Kinsten zu verkehren.

Der dritte Abschnitt ist weniger eine abstrakt-philosophische,
klare und bestimmte Exposition, sondern enthélt vielmehr an-
regende und gemiitsinnige Reflexionen iiber ,Ideen und Ideale®.

Im folgenden Abschnitt statuiert der Verfasser (mit welcher
Begrindung und ob mit Recht, kann hier nicht untersucht
werden) einen Unterschied zwischen der Einbildungskraft und
der Phantasie als dem Vermoégen der Ideale und widmet dieser
eine begeisterte Lobrede.

Uber ,die Idee des Schonen“ handelt Kapitel V im An-
schlusse an das bekannte Wort Goethes: ,Wir’ nicht das Auge
sonnenhaft usw.* Der Hauptinhalt ist ein geschichtlicher Ex-
kurs iiber die Lehre vom Schonen bei Plato, Aristoteles, Plotin,
Hegel und Geethe. Nebstdem wird die notwendige Verbindung
des Schonen mit dem Guten — im Gegensatze zu Goethe —
wiederholt und nachdriicklich betont.

Die Verwirklichung dieses Ideals bei den Hellenen, ins-
besondere den Athenern, schildert unter dem Titel: ,Die Kunst
der Griechen“ der folgende Abschnitt, aus dem wir als cha-
rakteristisch fiir die Tendenz des Verfassers folgende Stelle



ven T e

anfuhren: ,Die in unsern Tagen so hiufige Hypochondrie war
den alten Griechen unbekannt., Wiissten wir gleich ihnen uns
fir alles Edle und Schone warm zu begeistern, unsere Geniisse
zu veredeln, unsere Neigungen zu einem inneren geistigen
Interesse zu steigern, wir wiirden geistig frischer, an Leib und
an Seele gesunder und gliicklicher sein“ (S. 193).

In ,Hellenismus und Christentum“ entwickelt Tangermann
den Unterschied zwischen der klassischen und der christlichen
Kunst, der sich daraus ergibt, dass Leben und Tod, Zeit und
Ewigkeit bei den Griechen eine von der christlichen Auffassung
wesentlich verschiedene Bedeutung hatten. In der Differenz
zwischen Hellenismus und Christentum wird weiterhin der Grund
nachgewiesen dafiir, dass im klassischen Altertum die Kunst
vorwiegend eine plastische ist, wihrend in der christlichen
Welt die Plastik vor der Malerei zuriicktritt. Der Schluss
bringt eine Auseinandersetzung mit der oftmals gehorten (nament-
lich von Schiller in dem Gedichte: ,Die Gotter Griechenlands*
erhobenen) Klage tiber den Untergang der klassischen Kunst,
und ferner mit der Meinung Goethes: ,dass die reinste christ-
liche Religion mit der wahren bildenden Kunst immer sich
zwiefédltiz befinde“. Beiden gegeniliber erweist er die christ-
liche Kunst als die Veredlung und Vollendung der klassischen
zu dem Ziele hin:

Dass der Vollendung hohe Morgenglocken
Wie Zauberklang zur ew’gen Heimat locken.

Sind schon die bisher skizzierten Abschnitte in einer dich-
terisch gehobenen Sprache, die freilich den kiihlen, reflektieren-
den Geist weniger anspricht, geschrieben, so erreicht im Schluss-
kapitel die Diktion einen Hohepunkt schwérmerisch-begeisterter
Darstellung. ,Poesie und Liebe“ werden hier als die beiden
Geistesmiichte geschildert, die den Menschen emporheben in
das Reich des Ideals, ihn einfithren in das Gebiet alles Wahren,
Guten und Schonen, die das Irdische ins Himmlische verkldren
und Zeitliches und Ewiges verbinden, eine Wirkung, die beide
allerdings nur dann hervorrufen — und darin gipfelt die Beweis-
fithrung — wenn sie religios-sittlich vertieft sind.

Dass Tangermann nicht nur ein formgewandter Dichter,
sondern auch ein von der Kritik als hervorragend gewiirdigter
Zeichner war, bringt uns die Schrift: Poesie des Lebens. Leipzig



— 77

1870, in Erinnerung. Ein Sonett: ,Poesie des Lebens* schmiickte
er durch eine polychromierte Federzeichnung mit reichen
Phantasiearabesken und malerischen Landschaftsbildern, indem
er dadurch der Gedankenpoesie seines Gedichtes mit Riicksicht
auf den inneren und &dusseren Entwicklungsgang seines eigenen
Lebens einen Kkiinstlerischen Ausdruck geben wollte. Die
Beschreibung der Zeichnung ist von sinnigen Bemerkungen,
die wir zum grossen Teil in der spater zu besprechenden Selbst-
biographie wieder finden, durchflochten und erstreckt sich
namentlich auf folgende Bilder: Wetter an der Ruhr, wo er
seine Jugendzeit verbrachte; die Minsterkirche zu Neuss, wo
er als Kaplan wirkte; das Siebengebirge; die Apollinariskirche
bei Remagen, verschiedene Ansichten seines Pfarrortes Unkel
am Rhein; endlich eine Alpenlandschaft mit Firnen und Glet-
schern und der Jungfrau im Hintergrunde als Symbol hoch-
strebenden Denkens und Empfindens.

Wir kommen nunmehr zu einigen Schriften, die durch das
Vatikanum veranlasst sind, und haben zunichst zu erwihnen:
Petrus und Paulus. Ein Zeugnis des Glaubens in zwei Predigten.
Bonn 1870. Beide Predigten, die in mehreren Auflagen er-
schienen, behandeln in der Eigenart des Verfassers, der die
Oberfliche durchdringend den wesenhaften Kern der Sache
aufzeigen will, die durch das Vatikanum in Fluss gebrachte
Frage. Die erste, am 25. September im Anschluss an das
sonntégliche Evangelium gehaltene Rede war durch den Ver-
such veranlasst, auch in die Unkeler Gemeinde die papstliche
Unfehlbarkeit unter lieblosen Invektiven gegen verehrungs-
wirdige, um Kirche und Wissenschaft hochverdiente Ménner
einzuschwérzen und das christliche Bewusstsein der Glaubigen
zu verwirren. Sie schildert, ankntipfend an Luk. 18, 14: Ein
jeder, der sich selbst erhohet etc., als Bedingung fir unsere
Teilnahme am Reiche Gottes gliubige Hingebung und demiitige
Selbstverleugnung, und bespricht dann die primitiven Grund-
ziige der Kirche, die gottmenschliche Personlichkeit des Herrn,
die Stellung des Apostels Petrus zu den ersten Christengemein-
den auf Grund der hl. Schrift und der Kirchenviter, sowie
seine Kontroverse mit Paulus.

Schon acht Tage nach dieser Predigt, in der die Unfehl-
barkeitsfrage als solche gar nicht behandelt war, wurde dem
Pfarrer von Unkel seitens der Kolner Kirchenbehorde ein Revers



N 1 J—

vorgelegt, dessen Unterzeichnung eine Unterwerfung unter das
Vatikanum bedeutet hitte. Er sollte sich ndmlich binnen drei
Tagen durch eine ausdrickliche Erklarung verpflichten, das
neue Dogma zu glauben und zu lehren, 6ffentlich und privatim
dasselbe zu verteidigen usw. Die endgiiltige, ablehnende Ant-
wort erfolgte am 22. Oktober. Das riicksichtslose Vorgehen
des Erzbischofs und die mutige Erkliarung des Pfarrers hatten
in der Gemeinde Aufsehen und Beunruhigung hervorgerufen,
so dass ein den status controversiae beleuchtender und erliu-
ternder Kanzelvortrag notwendig schien. Es ist die zweite, am
23. Oktober tber 1 Tim. 6, 12 (Kampfe den guten Kampf des
Glaubens etc.) gehaltene Predigt. Wehmiitige Sorge und bange
Befiirchtung einer Vertreibung von Altar nnd Kanzel klingt
daraus hervor, aber ebenso sehr die unbeugsame Entschlossen-
heit des treuen Bekenners. Um das Charakterbild der beiden
Apostel Petrus und Paulus zu vervollstindigen und dadurch
den Vergleich mit den kirchlichen Zustinden der Gegenwart
mehr zu ermoglichen, wurden ausser den bezliglichen Beleg-
stellen noch einige lebensgeschichtliche Ziige und im Zusammen-
hang damit einige erweiternde Gedankenreihen tiber die reli-
giose Zeitlage und die dadurch gegebene Pflicht hinzugefiigt.

Am 25. Oktober wurde ihm die Abhaltung von Predigten
und Katechesen, sowie die Erteilung von Religionsunterricht
jeder Art verboten. Am 8. November erfolgte die suspensio
ab ordine et iurisdictione. Endlich wurde ihm schon am 22. No-
vember ohne Beobachtung der sonst iiblichen Zwischenin-
stanzen die volle Amtsentsetzung angekiindigt mit der gleich-
zeitigen Weisung, binnen zehn Tagen das Pfarrhaus zu verlassen.
Nachdem am 2. Dezember diese Frist abgelaufen, und bereits
in aller Eile ein neuer Pastor ernannt worden war, stellte am
folgenden Tage der Erzbischof bei der Regierung zu Koblenz
den Antrag, den suspendierten Pfarrer gewaltsam aus dem
Pastorate aussetzen zu lassen. Dieses Ansinnen wurde zwar
zuriickgewiesen, aber zweimal machte ein Abgesandter des
Oberprisidenten den Versuch, Tangermann zur , Verstindigung
mit dem Erzbischof, d. h. zur ,Unterwerfung“ zu bestimmen.
Da die Regierung ihm ihren Schutz versagte, verliess er nach
vielen gehissigen Vexationen und Krinkungen am 9. Mirz 1871,
unter Vorbehalt seiner Rechte, das Unkeler Pfarrhaus und
zog sich nach Bonn zurtick. Dort versffentlichte er alsbald —



— 79

das Vorwort ist vom 22. Mérz datiert — die folgende Schrift,
die namentlich die Bestimmung hatte, der Staatsregierung iiber
die Tragweite der vatikanischen Dekrete die Augen zu 6ffnen
und derselben iiber das pflichtgemisse Verhalten der Neuerung
gegentiber Klarheit zu verschaffen: Die romisch-jesuitische Neu.
erung. Mit Beziehungy auf das Verfahren des Herrn Erzbischofs
von Kiln gegen den Pfarrer von Unkel, zugleich als Denkschrift
fir das Konigliche Staatsministerium. Bonn 1871. Der Verfasser
beschreibt die Folgen der Julidekrete fiir die Kirche und, im
Anschluss an Schulte, die Macht der roémischen Pipste etc.,
namentlich fir den Staat. Wiederholt weist er dabei auf die
Aufgabe hin, die der Regierung im allgemeinen und in seinem
besonderen Falle oblag. Der Inhalt seiner Ausfiihrungen, die
leider keinen fruchtbaren Boden fanden, weshalb das im Schluss-
satz Vorhergesagte eingetreten ist, durfte sich in die Worte
zusammentassen lassen, die wir S. 31 finden: Von der hohen
Weisheit und erleuchteten Einsicht unserer Staatsregierung,
die nunmehr auf die Hohe der europiischen Machtverhiltnisse
gestellt worden, zur Wahrung der Glaubens- und Gewissens-
freiheit wie zum Schutze der Unterdriickten, diirfen wir mit
zuversichtlichem Vertrauen erwarten, dass sie den Versuch
einer jesuitischen Neugestaltung der Kirche entschieden zuriick-
weisen und den der alten Kirche treugebliebenen, von ihren
Bischofen verfolgten Katholiken zu ihrem Rechte verhelfen
wird. Diese letzteren bilden die eigentliche katholische Kirche,
deren Rechte vertragsmiissig vom Staate anerkanntsind, withrend
der am 18. Juli v. J. durch jesuitische Intriguen konstituierte
Neukatholizismus als eine unberechtigte Religionsgesellschaft
zu behandeln ist, der ein rechtlicher Anspruch auf die katho-
lischen Kirchen und Schulen, Dotationen und Pfarrgiter nicht
eingersumt werden kann. Der inneren staatlichen Entwick-
lung ‘und der geistigen Fortbildung des katholischen Volkes
wiirde durch ein bloss zuwartendes und passives Verhalten
der hohen Staatsregierung ein um so grosserer Nachteil zugefiigt
werden, als die grosse Masse Sinn und Verstindnis fiir das
Hohe und Heilige der Religion, fiir das Erhabene und Gottliche
des Christentums vielfach verloren und sich durch den tiberwiegen-
den Materialismus der Zeit auffallend nordamerikanisiert hat.

Im Anschluss an , Wahrheit, Schonheit und Liebe“ erschien
wihrend des deutsch-franzosischen Krieges: Aus zwei Welten.



— 80 —

Wahrheit und Dichtung. Leipzig 1871. Der Verfasser entrollt
uns im Rahmen einer Novelle und in schwungvoller Sprache
als Bild seines Entwicklungsganges die Geschichte einer nach
Geistesfreiheit und ewiger Schonheit ringenden Seele. Teil-
weise in etwas zu behaglicher Breite und hyperisthetischer
Ausdrucksweise bietet er eine Fiille von Betrachtungen, Re-
flexionen und geistreicher Bemerkungen tiber Kunst und Natur,
Malerei, Geschichte und Poesie, Religion und Philosophie. Er
schildert uns die idealen Eindriicke, die sein dichterisch ge-
stimmtes, empfingliches Gemiit durch edle Midnner und Frauen
empfangen. Fast alle Personen sind dem wirklichen Leben
entnommen, aber in eine hohere durchgeistigte Welt empor-
gehoben. So haben wir , Wahrheit und Dichtung*, die Phantasie-
gebilde eines Romans mit der Wahrheit der Geschichte ver-
bunden, alles auf kulturgeschichtlichem Hintergrunde mitreicher,
landschaftlicher Staffage. Der Grundton des ganzen ist das
intensive Gefiihl fir alles Schone, Wahre und Grosse in Welt
und Leben, Natur und Kunst, das sich in den religiosen Ge-
dankenreihen zu den idealen Hohen des Zeitbewusstseins erhebt
und das christliche Prinzip zur reinsten Humanitit entfalten
will. Das Schlusskapitel schildert, wie ,Walter“ aus der kauf-
ménnischen Laufbahn, die ihm nicht geniigte, heraustritt und
den unwiderruflichen Entschluss fasst, Priester zu werden. Nicht
unerwiithnt bleiben diirfen auch in diesem Buche die vielen,
reizenden Gedichte, die den Fluss der ungebundenen Rede in
anmutiger Weise unterbrechen.

Im selben Jahre erschien ein Band Gedichte: Patriotische
Lieder und Zeitgedichte. Bonn 1871. Wir beschrinken uns auf
zwei charakteristische Proben, von denen die erste zeigt, wie
der Dichter die Einheit in der Betatigung der Geisteskriifte
anstrebt. ,Einem Gelehrten® gibt er (S. 96) zu bedenken:

Nur wo Verstand und Herz verernt geblieben,
Gedeiht des Lebens Herrlichstes und Meistes
Als gottliche Erkenntnisfrucht des Geistes.

Seinen Kkirchlich-religiosen Standpunkt beleuchtet (S. 117)
das Sonett:



81 —

Das vatikanische Konzil.
Am 29, Juni 1870

Nicht denkt man, wie die grossen Zeitprobleme
Vereint zu losen sind, versdhnlich mild :

Nur wie, trotz der Gefahren, stiirmisch wild,
Der Papst ein goéttlich Attribut sich nehme.

Es fehlt ja nur ein Stein dem Diademe,

Nur ein Juwel noech dem Charakterbild:

Fir Recht und Freiheit, fiir den Geistesschild
Bewiihrter Forschung gibt's nur Anatheme.

»Seht doch“, so heisst’s, ,wie tief die Welt verdunkelt !“
Glaubt ihr: das neue Dogma, nachtentfunkelt,
Erobre sie im raschen Siegeslauf?

Ein Wahnwitz ist’s, ein Trugbild, bald zerronnen —
Schon démmert rings mit hellern Geistessonnen
Ein neuer Weltenfriihling still herauf. —

Zu den Stiddten, in denen gleich nach dem Vatikanum die
auf Erhaltung des alten katholischen Glaubens gerichteten Be-
strebungen feste Formen annahmen, gehort Krefeld in der
Rheinprovinz. Auf Einladung des dortigen Komitees hielt
Tangermann daselbst am 16. November 1871 einen Vortrag,
der bald darauf gedruckt erschien unter dem Titel: Die Prin-
zipien des Christentums im Kampfe mit Rom und im Zusammen-
hange mit den sittlichen und nationalen Kulturaufgaben der Gegen-
wart. Essen o.J. Nach einer Charakteristik des vatikanischen
Dogmas schildert er die Aufgabe, die gerade dem deutschen
Volke, das allein Kraft und Mut zum Widerstande gefunden,
in dem sich entwickelnden Kampfe obliege. Diese Ausfithrungen
leiten ihn auf einen Gedanken, der auch in spatern Schriften
wiederkehrt, und den wir seiner Bedeutung halber hier beson-
ders hervorheben diirfen. Alles, was sich auf naturgemissem
Wege ausgestaltet, so wird nicht selten behauptet, muss den
Gesetzen derselben Natur gemiiss frither oder spiter wieder zer-
fallen, nachdem es eine gewisse Stufe der Kultur und Entwick-
lung erlangt hat. Beweis sind die Griechen und Romer, deren
Geschick fir die europiischen Kulturlinder allerdings eine
wohl zu beherzigende Lehre enthalt. Steht nun dem deutschen
Volke dasselbe Schicksal notwendig bevor? Vor Beantwortung
dieser Frage muss man zunichst eine andere aufwerfen. Warum

Internat. kirehl. Zeitschrift, Heft 1, 1911. 6



W - -

mussten jene klassischen Volker, deren Grosse einst so bewun-
dernswert gewesen, untergehen? Ist es iliberhaupt ein Natur-
gesetz, dass die Volker allmihlich absterben missen — wie
kéonnen wir dann unserm in seiner Entwicklung bedrohten
nationalen Leben eine Zukunft sichern, da wir ja schon lange
genug gelebt, viel linger als die Romer? Wenn auch ein Reich-
tum natiirlicher Kriafte vorhanden ist, so liegt darin doch noch
keine Garantie fir die Zukunft. Soll es also einem Volke mog-
lich sein, diesem allgemeinen Naturgesetz zu entrinnen, so muss
ein unverwiistliches Lebensprinzip, ein unsterblicher Kern in
ihm vorhanden sein, der eine Wiedergeburt, eine Verjingung
und Erneuerung gestattet. Und wo wire ein solches regene-
rierendes, unsterbliches Prinzip anders zu suchen, als in der
Religion, das heisst in dem Bunde mit Gott, worin ja der cinzige
Hebel liegt, der den Menschen tiber den Naturprozess erhebt,
welchem er sonst rettungslos, gleich den fiibrigen Kreaturen
der Erde, preisgegeben sein wiirde. Die Frage nach der
Moglichkeit einer Volkererneuerung ist daher identisch mit
der Frage nach der Moglichkeit einer sittlich-religiosen Er-
neuerung.

Fine solche war im Heidentum nicht moglich, ist aber
erreichbar und durchfiihrbar durch das Christentum, das als
geistiges und gottliches Prinzip ewig ist und die von ihm Er-
griffenen uniiberwindlich macht. Wird diese Bedingung verstan-
den und erfiillt, dann ,werden wir nicht wie die Griechen und
Rémer untergehen, sondern mit grosser Zuversicht in eine sich
reich entwickelnde nationale Zukunft schauen* (S. 16).

Es dauerte nicht allzulange, bis sich fiir Tangermann ein
neuer Wirkungskreis fand. Einer Ende 1871 an ihn ergangenen
Einladung entsprechend, titbernahm er im Anfang des folgenden
Jahres die Pastoration der in der Bildung begriffenen Kolner
Gemeinde. Beim zweiten Kongress, der in der rheinischen
Metropole veranstaltet wurde, hielt er am 22. September 1872
die Festpredigt, die im Druck erschien unter dem Titel: Worte
des Glaubens. Koln und Leipzig 1872. Im Anschlusse an
Matth. 9, 2 (da nun Jesus ihren Glauben sah, sprach er: ,sei
getrost*) wird darin, trotz der vorausgegangenen Triibsal, zu-
kunftsiroh der Gedanke entwickelt, dass die deutsche Nation
nach Wiedererlangung ihrer Machtstellung ihre welthistorische



83 —

Aufgabe nur dann zu erfilllen vermag, wenn es ihr gelingt,
mit der politischen Einheit auch die religiose zu verbinden.

Auch auf dem Gebiete der Novelle betitigte sich Tanger-
mann wieder in dieser Zeit. Angeregt von der durch Ver-
mittlung eines Freundes empfangenen Skizze eines grosseren
Bildes, das eine Szene aus den Christenverfolgungen darstellte,
folgte des Dichters sinnende Betrachtung den Spuren des Malers
und erzihlte die tragische Geschichte einer durch Geist und
Schonheit ausgezeichneten christlichen Jungfrau und Martyrin
unter dem Titel: Diotima. FEine kulturhistorische Novelle aus der
Zeit der diokletianischen Verfolgung. Koln und Leipzig 1873.
Dabei gelingt es ihm, den Blick des Lesers von jener weit hinter
uns liegenden Zeit immer wieder auf die Gegenwart zu richten
und zwischen damals und jetzt lebensvolle Beziehungen her-
zustellen. Hier, wie auch sonst in seinen Schriften, wollte er
zunichst gegeniiber einer kirchlichen Entwicklung, die er nicht
in allen Teilen billigte, auf die einfachen Grundwahrheiten des
Evangeliums hinweisen und auf die ersten Quellen christlicher
Erkenntnis zuriickgehen, um den Inhalt der ewig geltenden
gottlichen Wahrheit mit allen darin liegenden vernunftgeméssen
Folgerungen in geistiger Vertiefung zu erfassen und die Idee
der Kirche wieder zum Verstindnis zu bringen. So konnte er
ferner hoffen, dem einreissenden Materialismus und Nihilismus
entgegenzuwirken, indem er die uniiberwindliche Macht des
lebendigen Glaubens an den Erloser auf den Seelenzustand
heilsbegieriger Menschen darstellte. Und nicht zuletzt musste
eine Vergegenwirtigung jener Kampfe, unter denen so viele
glaubensmutige Bekenner des Herrn die Krone der Unsterb-
lichkeit sich errungen, eine erfrischende Nahrung und Stéirkung
denjenigen bringen, die in der Gegenwart um ihres Festhaltens
am alten Glauben willen zu leiden hatten.

Ahnliche Gedanken, wie in der Schrift: Die romisch-jesuitische
Neuerung, entwickelte Tangermann einige Jahre spéter in seiner
wiederholt aufgelegten Abhandlung : Zur Charakteristik der kirch-
lichen Zustinde. Koln und Leipzig 1874 u. f. Er kommt darin
noch einmal auf seine Vertreibung aus Unkel zuriick, die er
bis an sein Lebensende als schweres Unrecht empfunden hat;
schildert den Ultramontanismus in seinen Wirkungen auf das
staatliche und kirchliche Leben, und als dessen Reprisentanten
den Erzbischof Melchers, unter Mitteilung mehrfacher person-



. 84 —

licher Erfahrungen?), und beschreibt namentlich die daraus sich
ergebenden Aufgaben. Er schliesst mit den Worten: ,Nur das
geeinigte Christentum ist uniiberwindlich; nur die substantiellen
Grundwahrheiten des Evangeliums haben eine weltiiberwindende
Kraft“,

Ferner veroéffentlichte unser Autor zwei Vortrdge unter
dem Titel: Zuerst die Wahrheit, dann den Frieden. Zweiter,
unverianderter Abdruck. Kéln und Leipzig 1875. Der erste
wurde am 27. April 1874 zu Diisseldorf, der zweite am 27. Au-
gust 1874 in Solingen gehalten. Beide Reden hatten den Zweck,
fir die altkatholische Bewegung und ihre weittragenden Prin-
zipien ein intensiveres Interesse anzuregen und dadurch zur
erspriesslichen Losung der zeitbewegenden Fragen in geistiger,
politischer und sozialer Hinsicht einen Beitrag zu liefern, indem
alle diese Fragen sich schliesslich auflésen miissen in die eine
christliche Frage. Und hier erstrebt er nicht den Frieden auf
Kosten der Wahrheit, sondern, wie der Titel schon andeutet,
zuerst die Wahrheit, dann den Frieden. Demgemiss behandelt
der erste Vortrag die religiose Bewegung der Gegenwart in
ihrer nationalen und Kkulturhistorischen Bedeutung fiir die Zu-
kunft. Seine Ausfiihrungen fasst er in die Verse zusammen:

Was sich aus innerer Geisteskraft entwickelt,

Das wird, von keiner Macht der Welt zerstiickelt,
Nach ew'gem Weltgesetz sich still entfalten,
Trotz all’ der widerstrebenden Gewalten.

Er schliesst mit einem warmen Aufruf an die Frauen,
damit diese in begeisternder Hingabe an alles Edle, Gute und
Schone, wie sie edlen weiblichen Gemiitern besonders eignet,
im Verein mit hochgesinnten Miannern der gebildeten Welt
die hoheren Zielpunkte des Lebens zeigen und Liebe, Frieden
und Versohnung bringen.

) Besonders interessant ist folgende Mitteilung (S. 87 f.): «Ein wohl-
unterrichteter, einsichtsvoller Pfarrer der Stadt Koln, der die rémischen
Zustinde in etwa aus eigener Anschauung kennt, und dessen Herzenser-
giisse iiber Jesuitismus und Absolutismus mir noch in frischer Erinnerung
geblieben, versicherte mir im Spatherbste des Jahres 1870, also mehrere
Monate nach der Publikation der vatikanischen Dekrete: Unter den 19
Pfarrern Kolns seien 17 antiinfallibilistiseh . . .»



— 8 —

Der zweite Vortrag entwickelt den Gedanken, wie nur
wahrhaft sittliche und echt religiose Bildung den gefahrdro-
henden Stromungen der Zeit einen méchtigen Damm entgegen
zu stellen, die tiaglich sich verschérfenden Gegensitze zu ver-
sbhnen und unserer nationalen Zusammengehorigkeit eine feste
Grundlage zu geben vermag. Am Schlusse kommt er auf die
Bedeutung des Altkatholizismus zu reden, der auf dem religitsen
Gebiete das konservative Element mit dem progressiven in
harmonischen Einklang zu bringen und sich ferner zugleich
reformatorisch zu betitigen habe.

Im folgenden Jahre erschien ein Band Gedichte: Herz und
Welt. Leipzig 1876. Das Buch weist folgende Abschnitte auf:
1. Lieder; II. Frihling und Liebe; III. Zeitgedichte; IV. Sonette;
V. Balladen und Romanzen; VI. Geistliche Gedichte; VII. Ver-
mischte Gedichte.

MENN.
(Schluss folgt.)




	Dr. Wilhelm Tangermann (Viktor Granella) (1815-1907) als Schriftsteller

