
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 1

Artikel: Dr. Wilhelm Tangermann (Viktor Granella) (1815-1907) als Schriftsteller

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 72 —

öS WILHELM TÄNGERMÄNN
(VIKTOR GRANELLA)

(1815—1907)

ALS SCHRIFTSTELLER.

i.
Seine Stellung und Bedeutung in der altkatholischen Kirche,

nicht minder seine hohe Begabung als Schriftsteller und Dichter
besonders aber auch der wertvolle Inhalt seiner Schriftwerke
dürften es rechtfertigen, wenn die in dem biographischen
Aufsatz1) angedeutete Absicht ausgeführt und den Lesern dieser
Zeitschrift im folgenden eine kurze bibliographische Skizze
dargeboten wird über Dr. Wilhelm Tangermann, mit dem
Schriftstellernamen Viktor Granella, unter dem er einen Teil seiner
Werke veröffentlichte.

In die Literatur führte er sich ein durch eine poetische
Gabe: Religiöse Gedichte. Köln und Neuss 1847. Schon hier
zeigt sich seine grosse Formgewandtheit, mit der er die
verschiedenen Metren scheinbar mühelos anwendet, zugleich
erkennen wir sein reiches und tiefes Gemütsleben, das den Festen
des Kirchenjahres, den Naturerscheinungen, den Vorgängen
im Menschenleben immer neue Seiten abzugewinnen weiss.
Namentlich ist es die begeisterte Liebe zum Heiland und die
fromme Verehrung seiner hl. Mutter, die den Leser anspricht.

Als weitere Publikation ist zu nennen: Katholisches Jahrbuch

(Volks-Kalender) für 1848 und 1849. Eine grosse Anzahl
Beiträge stammt von Tangermann selbst. Für 1848 lieferten

') Siehe diese Zeitschrift : 16. Jahrgang, Januar bis März 1908, Nr. 61,
Seite 1.



— 73 —

solche ausserdem H. Bone, Dr. A. Buse, Dr. Friedrich Hurter,
W. Prisac, und für 1849 H. Bone, Dr. Sebastian Brunner, Dr.
H. Brinckmann, Dr. Friedrich Hurter, W. Prisac, Maria Lenzen
geb. Sebregondi. Bei der Beurteilung mancher Artikel darf
man nicht vergessen, dass sie in einem FoZfekalender stehen
und in einer politisch und kirchlich gewaltig erregten Zeit,
die eine entschiedene Sprache erklärlich machte, erschienen
sind. Sie sind aber auch ein Beweis dafür, dass es nicht etwa
unkirchliche Gesinnung war, von der Tangermann später
geleitet wurde. Übrigens begegnen wir schon hier einem Gedanken,
der in späteren Schriften oft wiederkehrt: dass Freiheit und
Religion sich zu einem heiligen Bunde vereinigen müssen, damit
die ganze Menschheit geistig erneuert werde.

Auf vielseitiges Verlangen wurde dem Drucke übergeben:
Trauerrede zum Gedächtnis der in Berlin Gefallenen, gehalten bei

der Totenfeier am 5. April in der Münsterkirche zu Neuss. Köln
und Neuss 1848. Anknüpfend an Isaias 55, 8—9 (Meine
Gedanken sind nicht eure Gedanken etc.) schildert er darin das
Walten der göttlichen Vorsehung im Leben der Völker, das

er auch in den Vorgängen der damaligen Zeit erkannte, und

gibt seinem Wunsche und seiner Hoffnung Ausdruck, dass auf
die politische Einigung, die er schon für fast verwirklicht hielt,
bald die kirchliche folgen möge.

Die Bede zeigt schon die Eigenart des Schriftstellers, wie
er sich später entwickelte: der Form nach finden wir eine

gehobene, poetische Ausdrucksweise, inhaltlich tritt uns ein
zugleich patriotischer und religiöser Sinn entgegen, der Deutschland

die Aufgabe stellt, zu sein „stark durch seine Einheit,
gross durch die Kraft seines Geistes, unüberwindlich durch
seinen Glauben".

Nach mehrfacher Aufforderung gab er ein Gebetbuch
heraus: Anastasia, Erhebung der Seele zu Gott. Ein Andachtsbuch

für Katholiken. Köln und Neuss 1852. Er wollte damit
solchen Seelen dienlich sein, die nach einer durch wahre christliche

Erkenntnis erleuchteten Frömmigkeit verlangen und den

inneren verborgenen Zusammenhang der Glaubenswahrheiten
sich zum Verständnis bringen möchten. Es ist ein Buch, wie
es sein soll: belehrende und anregende Betrachtungen, z. B.

über das Gebet, die Feste des Kirchenjahres, das hl.

Altarssakrament, das hl. Messopfer usw. wechseln ab mit Gebeten



— 74 —

und religiösen Poesien; alles ist meist angeknüpft an entsprechende

Bibelstellen, und es werden dabei die Schriften der
Väter, namentlich des hl. Augustinus, ausgiebig und glücklich
verwendet. Alle Stücke sind ebenso weit entfernt von süss-

licher Frömmelei, als von einem, den wahren Geist der Andacht
verflüchtigenden, aufklärerischen Wortgepränge. Auch heute
noch wäre das Buch (mit der einen oder anderen Modifikation)
zur Verbreitung christlicher Gesinnung und Frömmigkeit durchaus

geeignet. Sein Gebrauch führt uns geraden Weges zu
Christus hin, und, wie es im Vorworte heisst: „in Mitte des
trostlosen Treibens der Welt ist Christus unsere einzige Zuflucht".

Ein Jahr später trat unser Dichter mit einer neuen Sammlung
hervor: Pilgerklänge. Paderborn 1853. Es sind im tiefsten Herzen
empfundene, formvollendete religiöse Poesien ; auch andere, aus
dem Natur- und Menschenleben entlehnte Stoffe sind religiös
verklärt und mit den Strahlen der Ewigkeit beleuchtet.

Erst nach längerer Pause trat Tangermann wieder an die
Öffentlichkeit, nachdem er mittlerweile von Neuss als Pfarrer
nach Unkel am Rhein gekommen war. Der neue Pfarrort bot
durch seine landschaftliche Lage seinem reich entwickelten Natursinn

mancherlei Anregung. Aber das, was das Amt in
Wirklichkeit bot, stand begreiflicherweise mehrfach im Gegensatze
zu dem, was das phantasievolle Gemüt unseres Dichters in
den Stunden heiliger Begeisterung ahnungsvoll erschaut hatte.
Seiner empfindsamen Seele drängte sich der unvermeidliche
Widerspruch zwischen Ideal und Wirklichkeit besonders schmerzlich

auf. Da werden wir uns nicht wundern, wenn er sich
nach Erfüllung seiner Berufspflichten in die Einsamkeit zurückzog

und in kontemplativer Stille seinen Gedanken nachging.
Eine Frucht solch weihevoller Stunden ist sein erstes Hauptwerk:

Wahrheit, Schönheit und Liebe. Philosophisch-ästhetische
Studien. Leipzig 1867.

Im ersten Abschnitt: „Wahrheit und Erkenntnis", wird der
Gedanke ausgeführt, dass der wissenschaftliche Geist nicht bloss
als ein intellektuelles Ringen nach Erkenntnis zu betrachten
ist, dass er vielmehr der fein ausgebildete, sowohl auf Reinheit
des Wollens, wie auf Schärfe der Intelligenz beruhende
Wahrheitssinn ist, worin somit das ethische Moment von der grössten
Wichtigkeit ist. Wer also das Christentum noch mit Erfolg



-- 75 —

verteidigen und zu einer allgemeinen Anerkennung namentlich
in den intelligenten Kreisen bringen will, wird zu beachten
haben, dass nur ein in den Herzen wiedergeborenes Christentum,

verbunden mit seiner geistigen Vertiefung und einer den
Bedürfnissen und Errungenschaften der Zeit entsprechenden
philosophischen Durchbildung seines Inhalts, das fortgeschrittene
Wissen mit dem Glauben versöhnen kann. Dieses Streben aber
ist für das Gedeihen unseres Volkes notwendig, „denn durch
die Gewalt der Waffen ist noch niemals eine Nation einig, frei
und mächtig geworden ; es bedarf dazu besonders hoher,
sittlicher Mächte". Diese Wirksamkeit wird und kann aber nur
in dem Masse eine gesegnete werden, als sie von der wahren
christlichen Liebe durchdrungen und getragen ist, „denn die
Liebe ist das Prinzip der Kirche der Zukunft".

Aus dem zweiten Abschnitt: „Natur und Kunst", worin er
der Natur neben der gesetzmässigen auch eine freie,
phantasiereich-produktive Tätigkeit zuerkennen möchte, mag als
charakteristisch der Gedanke herausgehoben werden, dass es einer
tiefen und festen religiösen und sittlichen Grundlage bedarf,
um ohne Gefahr mit den schönen Künsten zu verkehren.

Der dritte Abschnitt ist weniger eine abstrakt-philosophische,
klare und bestimmte Exposition, sondern enthält vielmehr an
regende und gemütsinnige Reflexionen über „Ideen und Ideale"*.

Im folgenden Abschnitt statuiert der Verfasser (mit welcher
Begründung und ob mit Recht, kann hier nicht untersucht
werden) einen Unterschied zwischen der Einbildungskraft und
der Phantasie als dem Vermögen der Ideale und widmet dieser
eine begeisterte Lobrede.

Über „die Idee des Schönen" handelt Kapitel V im
Anschlüsse an das bekannte Wort Goethes : „War' nicht das Auge
sonnenhaft usw." Der Hauptinhalt ist ein geschichtlicher
Exkurs über die Lehre vom Schönen bei Plato, Aristoteles, Plotin,
Hegel und Goethe. Nebstdem wird die notwendige Verbindung
des Schönen mit dem Guten — im Gegensatze zu Goethe —
wiederholt und nachdrücklich betont.

Die Verwirklichung dieses Ideals bei den Hellenen,
insbesondere den Athenern, schildert unter dem Titel : „Die Kunst
der Griechen" der folgende Abschnitt, aus dem wir als

charakteristisch für die Tendenz des Verfassers folgende Stelle



— 76 —

anführen : „Die in unsern Tagen so häufige Hypochondrie war
den alten Griechen unbekannt. Wüssten wir gleich ihnen uns
für alles Edle und Schöne warm zu begeistern, unsere Genüsse
zu veredeln, unsere Neigungen zu einem inneren geistigen
Interesse zu steigern, wir würden geistig frischer, an Leib und
an Seele gesunder und glücklicher sein" (S. 193).

In „Hellenismus und Christentum" entwickelt Tangermann
den Unterschied zwischen der klassischen und der christlichen
Kunst, der sich daraus ergibt, dass Leben und Tod, Zeit und
Ewigkeit bei den Griechen eine von der christlichen Auffassungwesentlich

verschiedene Bedeutung hatten. In der Differenz
zwischen Hellenismus und Christentum wird weiterhin der Grund
nachgewiesen dafür, dass im klassischen Altertum die Kunst
vorwiegend eine plastische ist, während in der christlichen
Welt die Plastik vor der Malerei zurücktritt. Der Schluss

bringt eine Auseinandersetzung mit der oftmals gehörten (namentlich

von Schiller in dem Gedichte: „Die Götter Griechenlands"
erhobenen) Klage über den Untergang der klassischen Kunst,
und ferner mit der Meinung Goethes : „dass die reinste christliche

Religion mit der wahren bildenden Kunst immer sich

zwiefältig befinde". Beiden gegenüber erweist er die christliche

Kunst als die Veredlung und Vollendung der klassischen
zu dem Ziele hin:

Dass der Vollendung hohe Morgenglocken
Wie Zauberklang zur ew'gen Heimat locken.

Sind schon die bisher skizzierten Abschnitte in einer
dichterisch gehobenen Sprache, die freilich den kühlen, reflektierenden

Geist weniger anspricht, geschrieben, so erreicht im Schlusskapitel

die Diktion einen Höhepunkt schwärmerisch-begeisterter
Darstellung. „Poesie und Liebe" werden hier als die beiden
Geistesmächte geschildert, die den Menschen emporheben in
das Reich des Ideals, ihn einführen in das Gebiet alles Wahren,
Guten und Schönen, die das Irdische ins Himmlische verklären
und Zeitliches und Ewiges verbinden, eine Wirkung, die beide
allerdings nur dann hervorrufen — und darin gipfelt die
Beweisführung — wenn sie religiös-sittlich vertieft sind.

Dass Tangermann nicht nur ein formgewandter Dichter,
sondern auch ein von der Kritik als hervorragend gewürdigter
Zeichner war, bringt uns die Schrift : Poesie des Lebens. Leipzig



— 77 -
1870, in Erinnerung. Ein Sonett: „Poesie des Lebens" schmückte
er durch eine polychromierte Federzeichnung mit reichen
Phantasiearabesken und malerischen Landschaftsbildern, indem
er dadurch der Gedankenpoesie seines Gedichtes mit Rücksicht
auf den inneren und äusseren Entwicklungsgang seines eigenen
Lebens einen künstlerischen Ausdruck geben wrollte. Die
Beschreibung der Zeichnung ist von sinnigen Bemerkungen,
die wir zum grossen Teil in der später zu besprechenden
Selbstbiographie wieder finden, durchflochten und erstreckt sich
namentlich auf folgende Bilder: Wetter an der Ruhr, wo er
seine Jugendzeit verbrachte; die Münsterkirche zu Neuss, wo
er als Kaplan wirkte ; das Siebengebirge ; die Apollinariskirche
bei Remagen, verschiedene Ansichten seines Pfarrortes Unkel
am Rhein; endlich eine Alpenlandschaft mit Firnen und
Gletschern und der Jungfrau im Hintergrunde als Symbol
hochstrebenden Denkens und Empfindens.

Wir kommen nunmehr zu einigen Schriften, die durch das
Vatikanum veranlasst sind, und haben zunächst zu erwähnen:
Petrus und Paulus. Ein Zeugnis des Glaubens in zwei Predigten.
Bonn 1870. Beide Predigten, die in mehreren Auflagen
erschienen, behandeln in der Eigenart des Verfassers, der die
Oberfläche durchdringend den wesenhaften Kern der Sache

aufzeigen will, die durch das Vatikanum in Fluss gebrachte
Frage. Die erste, am 25. September im Anschluss an das

sonntägliche Evangelium gehaltene Rede war durch den
Versuch veranlasst, auch in die Unkeier Gemeinde die päpstliche
Unfehlbarkeit unter lieblosen Invektiven gegen verehrungswürdige,

um Kirche und Wissenschaft hochverdiente Männer
einzuschwärzen und das christliche Bewusstsein der Gläubigen
zu verwirren. Sie schildert, anknüpfend an Luk. 18, 14: Ein
jeder, der sich selbst erhöhet etc., als Bedingung für unsere
Teilnahme am Reiche Gottes gläubige Hingebung und demütige
Selbstverleugnung, und bespricht dann die primitiven Grundzüge

der Kirche, die gottmenschliche Persönlichkeit des Herrn,
die Stellung des Apostels Petrus zu den ersten Christengemeinden

auf Grund der hl. Schrift und der Kirchenväter, sowie
seine Kontroverse mit Paulus.

Schon acht Tage nach dieser Predigt, in der die
Unfehlbarkeitsfrage als solche gar nicht behandelt war, wurde dem

Pfarrer von Unkel seitens der Kölner Kirchenbehörde ein Revers



— 78 —

vorgelegt, dessen Unterzeichnung eine Unterwerfung unter das
Vatikanum bedeutet hätte. Er sollte sich nämlich binnen drei
Tagen durch eine ausdrückliche Erklärung verpflichten, das

neue Dogma zu glauben und zu lehren, öffentlich und privatim
dasselbe zu verteidigen usw. Die endgültige, ablehnende
Antwort erfolgte am 22. Oktober. Das rücksichtslose Vorgehen
des Erzbischofs und die mutige Erklärung des Pfarrers hatten
in der Gemeinde Aufsehen und Beunruhigung hervorgerufen,
so dass ein den status controversiae beleuchtender und
erläuternder Kanzelvortrag notwendig schien. Es ist die zweite, am
23. Oktober über 1 Tim. 6, 12 (Kämpfe den guten Kampf des
Glaubens etc.) gehaltene Predigt. Wehmütige Sorge und bange
Befürchtung einer Vertreibung* von Altar nnd Kanzel klingt
daraus hervor, aber ebenso sehr die unbeugsame Entschlossenheit

des treuen Bekenners. Um das Charakterbild der beiden
Apostel Petrus und Paulus zu vervollständigen und dadurch
den Vergleich mit den kirchlichen Zuständen der Gegenwart
mehr zu ermöglichen, wurden ausser den bezüglichen
Belegstellen noch einige lebensgeschichtliche Züge und im Zusammenhang

damit einige erweiternde Gedankenreihen über die
religiöse Zeitlage und die dadurch gegebene Pflicht hinzugefügt.

Am 25. Oktober wurde ihm die Abhaltung* von Predigten
und Katechesen, sowie die Erteilung von Religionsunterricht
jeder Art verboten. Am 8. November erfolgte die suspensio
ab ordine et iurisdictione. Endlich wurde ihm schon am 22.
November ohne Beobachtung der sonst üblichen Zwischenin-
stanzen die volle Amtsentsetzung angekündigt mit der
gleichzeitigen Weisung, binnen zehn Tagen das Pfarrhaus zu verlassen.
Nachdem am 2. Dezember diese Frist abgelaufen, und bereits
in aller Eile ein neuer Pastor ernannt worden war, stellte am
folgenden Tage der Erzbischof bei der Regierung zu Koblenz
den Antrag, den suspendierten Pfarrer gewaltsam aus dem
Pastorate aussetzen zu lassen. Dieses Ansinnen wurde zwar
zurückgewiesen, aber zweimal machte ein Abgesandter des

Oberpräsidenten den Versuch, Tangermann zur „Verständigung"
mit dem Erzbischof, d. h. zur „Unterwerfung" zu bestimmen.
Da die Regierung ihm ihren Schutz versagte, verliess er nach
vielen gehässigen Vexationen und Kränkungen am 9. März 1871,
unter Vorbehalt seiner Rechte, das Unkeier Pfarrhaus und
zog sich nach Bonn zurück. Dort veröffentlichte er alsbald —



— 79 —

das Vorwort ist vom 22. März datiert — die folgende Schrift,
die namentlich die Bestimmung hatte, der Staatsregierung über
die Tragweite der vatikanischen Dekrete die Augen zu öffnen
und derselben über das pflichtgemässe Verhalten der Neuerung
gegenüber Klarheit zu verschaffen : Die römisch-jesuitische Neu.

erung. Mit Beziehung auf das Verfahren des Herrn Erzbischofs
von Köln gegen den Pfarrer von Unkel, zugleich als Denkschrift
für das Königliche Staatsministerium. Bonn 1871. Der Verfasser
beschreibt die Folgen der Julidekrete für die Kirche und, im
Anschluss an Schulte, die Macht der römischen Päpste etc.,
namentlich für den Staat. Wiederholt weist er dabei auf die
Aufgabe hin, die der Regierung im allgemeinen und in seinem
besonderen Falle oblag. Der Inhalt seiner Ausführungen, die
leider keinen fruchtbaren Boden fanden, weshalb das im Schlusssatz

Vorhergesagte eingetreten ist, dürfte sich in die Worte
zusammenfassen lassen, die wir S. 31 finden: Von der hohen
Weisheit und erleuchteten Einsicht unserer Staatsregierung,
die nunmehr auf die Höhe der europäischen Machtverhältnisse
gestellt worden, zur Wahrung der Glaubens- und Gewissensfreiheit

wie zum Schutze der Unterdrückten, dürfen wir mit
zuversichtlichem Vertrauen erwarten, dass sie den Versuch
einer jesuitischen Neugestaltung der Kirche entschieden zurückweisen

und den der alten Kirche treugebliebenen, von ihren
Bischöfen verfolgten Katholiken zu ihrem Rechte verhelfen
wird. Diese letzteren bilden die eigentliche katholische Kirche,
deren Rechte vertragsmässig vom Staate anerkannt sind, während
der am 18. Juli v. J. durch jesuitische Intriguen konstituierte
Neukatholizismus als eine unberechtigte Religionsgeselfschaft
zu behandeln ist, der ein rechtlicher Anspruch auf die
katholischen Kirchen und Schulen, Dotationen und Pfarrgüter nicht
eingeräumt werden kann. Der inneren staatlichen Entwicklung

und der geistigen Fortbildung des katholischen Volkes
würde durch ein bloss zuwartendes und passives Verhalten
der hohen Staatsregierung* ein um so grösserer Nachteil zugefügt
werden, als die grosse Masse Sinn und Verständnis für das

Hohe und Heilige der Religion, für das Erhabene und Göttliche
des Christentums vielfach verloren und sich durch den überwiegenden

Materialismus der Zeit auffallend nordamerikanisiert hat.
Im Anschluss an „Wahrheit, Schönheit und Liebe" erschien

während des deutsch-französischen Krieges: Aus zwei Welten.



— 80 —

Wahrheit und Dichtung. Leipzig 1871. Der Verfasser entrollt
uns im Rahmen einer Novelle und in schwungvoller Sprache
als Bild seines Entwicklungsganges die Geschichte einer nach
Geistesfreiheit und ewiger Schönheit ringenden Seele.
Teilweise in etwas zu behaglicher Breite und hyperästhetischer
Ausdrucksweise bietet er eine Fülle von Betrachtungen,
Reflexionen und geistreicher Bemerkungen über Kunst und Natur,
Malerei, Geschichte und Poesie, Religion und Philosophie. Er
schildert uns die idealen Eindrücke, die sein dichterisch
gestimmtes, empfängliches Gemüt durch edle Männer und Frauen
empfangen. Fast alle Personen sind dem wirklichen Leben
entnommen, aber in eine höhere durchgeistigte Welt
emporgehoben. So haben wir „Wahrheit und Dichtung", die Phantasiegebilde

eines Romans mit der Wahrheit der Geschichte
verbunden, alles auf kulturgeschichtlichem Hintergrunde mit reicher,
landschaftlicher Staffage. Der Grundton des ganzen ist das
intensive Gefühl für alles Schöne, Wahre und Grosse in Welt
und Leben, Natur und Kunst, das sich in den religiösen
Gedankenreihen zu den idealen Höhen des Zeitbewusstseins erhebt
und das christliche Prinzip zur reinsten Humanität entfalten
will. Das Schlusskapitel schildert, wie „Walter" aus der
kaufmännischen Laufbahn, die ihm nicht genügte, heraustritt und
den unwiderruflichen Entschluss fasst, Priester zu werden. Nicht
unerwähnt bleiben dürfen auch in diesem Buche die vielen,
reizenden Gedichte, die den Fluss der ungebundenen Rede in
anmutiger Weise unterbrechen.

Im selben Jahre erschien ein Band Gedichte: Patriotische
Lieder und Zeitgedichte. Bonn 1871. Wir beschränken uns auf
zwei charakteristische Proben, von denen die erste zeigt, wie
der Dichter die Einheit in der Betätigung der Geisteskräfte
anstrebt. „Einem Gelehrten" gibt er (S. 96) zu bedenken:

Nur wo Verstand und Herz vereint geblieben,
Gedeiht des Lebens Herrlichstes und Meistes
Als göttliche Erkenntnisfrucht des Geistes.

Seinen kirchlich-religiösen Standpunkt beleuchtet (S. 117)
das Sonett:



— 81 —

Das vatikanische Konzil.
Am 29. Juni 1870

Nicht denkt man, wie die grossen Zeitprobleme
Vereint zu lösen sind, versöhnlich mild:
Nur wie, trotz der Gefahren, stürmisch wild,
Der Papst ein göttlich Attribut sich nehme.

Es fehlt ja nur ein Stein dem Diademe,
Nur ein Juwel noch dem Charakterbild:
Für Eecht und Freiheit, für den Geistesschild
Bewährter Forschung gibt's nur Anathème.

„Seht doch", so heisst's, „wie tief die Welt verdunkelt !"
Glaubt ihr: das neue Dogma, nachtentfunkelt,
Erobre sie im raschen Siegeslauf?

Ein Wahnwitz ist's, ein Trugbild, bald zerronnen —
Schon dämmert rings mit hellem Geistessonnen
Ein neuer Weltenfrühling still herauf. —

Zu den Städten, in denen gleich nach dem Vatikanum die
auf Erhaltung des alten katholischen Glaubens gerichteten
Bestrebungen feste Formen annahmen, gehört Krefeld in der
Rheinprovinz. Auf Einladung des dortigen Komitees hielt
Tangermann daselbst am 16. November 1871 einen Vortrag,
der bald darauf gedruckt erschien unter dem Titel : Die
Prinzipien des Christentums im Kampfe mit Rom und im Zusammenhange

mit den sittlichen und nationalen Kulturaufgaben der Gegenwart.

Essen o. J. Nach einer Charakteristik des vatikanischen
Dogmas schildert er die Aufgabe, die gerade dem deutschen
Volke, das allein Kraft und Mut zum Widerstände gefunden,
in dem sich entwickelnden Kampfe obliege. Diese Ausführungen
leiten ihn auf einen Gedanken, der auch in spätem Schriften
wiederkehrt, und den wir seiner Bedeutung halber hier besonders

hervorheben dürfen. Alles, was sich auf naturgemässem
Wege ausgestaltet, so wird nicht selten behauptet, muss den
Gesetzen derselben Natur gemäss früher oder später wieder
zerfallen, nachdem es eine gewisse Stufe der Kultur und Entwicklung

erlangt hat. Beweis sind die Griechen und Römer, deren
Geschick für die europäischen Kulturländer allerdings eine
wohl zu beherzigende Lehre enthält. Steht nun dem deutschen

Volke dasselbe Schicksal notwendig bevor f Vor Beantwortung
dieser Frage muss man zunächst eine andere aufwerfen. Warum

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1911. 6



— 82 —

mussten jene klassischen Völker, deren Grösse einst so
bewundernswert gewesen, untergehen? Ist es überhaupt ein
Naturgesetz, dass die Völker allmählich absterben müssen —¦ wie
können wir dann unserm in seiner Entwicklung bedrohten
nationalen Leben eine Zukunft sichern, da wir ja schon lange
genug gelebt, viel länger als die Römer? Wenn auch ein Reichtum

natürlicher Kräfte vorhanden ist, so liegt darin doch noch
keine Garantie für die Zukunft. Soll es also einem Volke möglich

sein, diesem allgemeinen Naturgesetz zu entrinnen, so muss
ein unverwüstliches Lebensprinzip, ein unsterblicher Kern in
ihm vorhanden sein, der eine Wiedergeburt, eine Verjüngung
und Erneuerung gestattet. Und wo wäre ein solches
regenerierendes, unsterbliches Prinzip anders zu suchet), als in der
Religion, das heisst in dem Bunde mit Gott, worin ja der einzige
Hebel liegt, der den Menschen über den Naturprozess erhebt,
welchem er sonst rettungslos, gleich den übrigen Kreaturen
der Erde, preisgegeben sein würde. Die Frage nach der
Möglichkeit einer Völkererneuerung ist daher identisch mit
der Frage nach der Möglichkeit einer sittlich-religiösen
Erneuerung.

Eine solche war im Heidentum nicht möglich, ist aber
erreichbar und durchführbar durch das Christentum, das als

geistiges und göttliches Prinzip ewig ist und die von ihm
Ergriffenen unüberwindlich macht. Wird diese Bedingung verstanden

und erfüllt, dann „werden wir nicht wie die Griechen und
Römer untergehen, sondern mit grosser Zuversicht in eine sich

reich entwickelnde nationale Zukunft schauen" (S. 16).

Es dauerte nicht allzulange, bis sich für Tangermann ein
neuer Wirkungskreis fand. Einer Ende 1871 an ihn ergangenen
Einladung entsprechend, übernahm er im Anfang des folgenden
Jahres die Pastoration der in der Bildung begriffenen Kölner
Gemeinde. Beim zweiten Kongress, der in der rheinischen
Metropole veranstaltet wurde, hielt er am 22. September 1872
die Festpredigt, die im Druck erschien unter dem Titel : Worte
des Glaubens. Köln und Leipzig 1872. Im Anschlüsse an
Matth. 9, 2 (da nun Jesus ihren Glauben sah, sprach er: „sei
getrost") wird darin, trotz der vorausgegangenen Trübsal,
zukunftsfroh der Gedanke entwickelt, dass die deutsche Nation
nach Wiedererlangung ihrer Machtstellung ihre welthistorische



— 83 —

Aufgabe nur dann zu erfüllen vermag, wenn es ihr gelingt,
mit der politischen Einheit auch die religiöse zu verbinden.

Auch auf dem Gebiete der Novelle betätigte sich Tangermann

wieder in dieser Zeit. Angeregt von der durch
Vermittlung eines Freundes empfangenen Skizze eines grösseren
Bildes, das eine Szene aus den Christenverfolgungen darstellte,
folgte des Dichters sinnende Betrachtung den Spuren des Malers
und erzählte die tragische Geschichte einer durch Geist und
Schönheit ausgezeichneten christlichen Jungfrau und Martyrin
unter dem Titel: Diotima. Eine kulturhistorische Novelle aus der
Zeit der diokletianischen Verfolgung. Köln und Leipzig 1873.
Dabei gelingt es ihm, den Blick des Lesers von jener weit hinter
uns liegenden Zeit immer wieder auf die Gegenwart zu richten
und zwischen damals und jetzt lebensvolle Beziehungen
herzustellen. Hier, wie auch sonst in seinen Schriften, wollte er
zunächst gegenüber einer kirchlichen Entwicklung, die er nicht
in allen Teilen billigte, auf die einfachen Grundwahrheiten des

Evangeliums hinweisen und auf die ersten Quellen christlicher
Erkenntnis zurückgehen, um den Inhalt der ewig* geltenden
göttlichen Wahrheit mit allen darin liegenden vernunftgemässen
Folgerungen in geistiger Vertiefung zu erfassen und die Idee
der Kirche wieder zum Verständnis zu bringen. So konnte er
ferner hoffen, dem einreissenden Materialismus und Nihilismus
entgegenzuwirken, indem er die unüberwindliche Macht des

lebendigen Glaubens an den Erlöser auf den Seelenzustand
heilsbegieriger Menschen darstellte. Und nicht zuletzt musste
eine Vergegenwärtigung jener Kämpfe, unter denen so viele
glaubensmutige Bekenner des Herrn die Krone der Unsterblichkeit

sich errungen, eine erfrischende Nahrung und Stärkung
denjenigen bringen, die in der Gegenwart um ihres Festhaltens
am alten Glauben willen zu leiden hatten.

Ähnliche Gedanken, wie in der Schrift : Die römisch-jesuitische
Neuerung, entwickelte Tangermann einige Jahre später in seiner
wiederholt aufgelegten Abhandlung : Zur Charakteristik der kirchlichen

Zustände. Köln und Leipzig 1874 u. f. Er kommt darin
noch einmal auf seine Vertreibung aus Unkel zurück, die er
bis an sein Lebensende als schweres Unrecht empfunden hat;
schildert den Ultramontanismus in seinen Wirkungen auf das

staatliche und kirchliche Leben, und als dessen Repräsentanten
den Erzbischof Melchers, unter Mitteilung mehrfacher person-



— 84 —

licher Erfahrungen *), und beschreibt namentlich die daraus sich
ergebenden Aufgaben. Er schliesst mit den Worten: „Nur das

geeinigte Christentum ist unüberwindlich; nur die substantiellen
Grundwahrheiten des Evangeliums haben eine weltüberwindende
Kraft".

Ferner veröffentlichte unser Autor zwei Vorträge unter
dem Titel : Zuerst die Wahrheit, dann den Frieden. Zweiter,
unveränderter Abdruck. Köln und Leipzig 1875. Der erste
wurde am 27. April 1874 zu Düsseldorf, der zweite am 27.

August 1874 in Solingen gehalten. Beide Reden hatten den Zweck,
für die altkatholische Bewegung und ihre weittragenden
Prinzipien ein intensiveres Interesse anzuregen und dadurch zur
erspriesslichen Lösung der zeitbewegenden Fragen in geistiger,
politischer und sozialer Hinsicht einen Beitrag zu liefern, indem
alle diese Fragen sich schliesslich auflösen müssen in die eine
christliche Frage. Und hier erstrebt er nicht den Frieden auf
Kosten der Wahrheit, sondern, wie der Titel schon andeutet,
zuerst die Wahrheit, dann den Frieden. Demgemäss behandelt
der erste Vortrag die religiöse Bewegung der Gegenwart in
ihrer nationalen und kulturhistorischen Bedeutung für die
Zukunft. Seine Ausführungen fasst er in die Verse zusammen:

Was sich aus innerer Geisteskraft entwickelt,
Das wird, von keiner Macht der Welt zerstückelt,
Nach ew'gem Weltgesetz sich still entfalten,
Trotz all' der widerstrebenden Gewalten.

Er schliesst mit einem warmen Aufruf an die Frauen,
damit diese in begeisternder Hingabe an alles Edle, Gute und

Schöne, wie sie edlen weiblichen Gemütern besonders eignet,
im Verein mit hochgesinnten Männern der gebildeten Welt
die höheren Zielpunkte des Lebens zeigen und Liebe, Frieden
und Versöhnung bringen.

l) Besonders interessant ist folgende Mitteilung (S. 37 f.) : « Ein
wohlunterrichteter, einsichtsvoller Pfarrer der Stadt Köln, der die römischen
Zustände in etwa aus eigener Anschauung kennt, und dessen Herzensergüsse

über Jesuitismus und Absolutismus mir noch in frischer Erinnerung
geblieben, versicherte mir im Spätherbste des Jahres 1870, also mehrere
Monate nach der Publikation der vatikanischen Dekrete: Unter den 19

Pfarrern Kölns seien 17 antiinfallibilistisch ...»



— 85 —

Der zweite Vortrag entwickelt den Gedanken, wie nur
wahrhaft sittliche und echt religiöse Bildung den gefahrdrohenden

Strömungen der Zeit einen mächtigen Damm entgegen
zu stellen, die täglich sich verschärfenden Gegensätze zu
versöhnen und unserer nationalen Zusammengehörigkeit eine feste
Grundlage zu geben vermag. Am Schlüsse kommt er auf die
Bedeutung des Altkatholizismus zu reden, der auf dem religiösen
Gebiete das konservative Element mit dem progressiven in
harmonischen Einklang zu bringen und sich ferner zugleich
reformatorisch zu betätigen habe.

Im folgenden Jahre erschien ein Band Gedichte : Herz und
Welt. Leipzig 1876. Das Buch weist folgende Abschnitte auf :

I. Lieder; IL Frühling und Liebe; III. Zeitgedichte; IV. Sonette;
V. Balladen und Romanzen; VI. Geistliche Gedichte; VII.
Vermischte Gedichte.

Menn.

(Schluss folgt.)


	Dr. Wilhelm Tangermann (Viktor Granella) (1815-1907) als Schriftsteller

