
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 1

Artikel: Le dilettantisme en théologie

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


62

LE DILETTANTISME EN THÉOLOGIE.

i.

Et d'abord, distinguons bien le virtuose et le dilettante.
Celui-là connaît son art à fond, y compris les plus grandes
difficultés et les tours de force. Celui-ci est superficiel, ignore
les principes, n'est qu'un trompe-l'œil. Le virtuose tend à la
perfection, le dilettante mène à la décadence.

Le dilettantisme est une plaie partout, mais surtout en
théologie. Je dis « surtout », parce que traiter légèrement une chose
sérieuse est d'autant plus grave que la chose dont il s'agit est
plus sérieuse en elle-même. Si la théologie est de nos jours en
décadence et peu estimée, c'est, en grande partie, qu'elle a été

compromise par les dilettantes, qui, effectivement, ne peuvent
que la traiter superficiellement, donc la dénaturer et, par
conséquent, la compromettre. C'est donc un devoir, pour une Revue
de théologie scientifique, de signaler et de mettre en lumière
le mal que le dilettantisme actuel cause à la théologie.

Le dilettantisme (de delectatio, delectare) est, en général, le
procédé de ceux qui ne cherchent que leur propre satisfaction
dans la chose dont ils s'occupent. Ce ne sont que des amateurs,
au lieu d'être des chercheurs désintéressés et des connaisseurs
exacts; amateurs d'eux-mêmes et pour eux-mêmes, et non du
vrai et du beau en soi. Sans doute la science et l'art procurent
du plaisir aux savants et aux artistes ; toutefois on doit les
cultiver non pour le seul plaisir, mais à cause de leur valeur intrinsèque

et pour les porter à un degré supérieur. La science et
l'art exigent une méthode sérieuse et stricte, parce que leur
base vraie consiste en principes solides. Or, c'est cette
méthode et cette base qui font défaut chez les simples amateurs.
Bref, ne faire de l'étude qu'un divertissement intellectuel, n'étudier

qu'autant que l'objet étudié procure de la jouissance, et



— 63 —

chercher cette jouissance plus que la vérité et que la beauté,
rejeter même celles-ci dès que celle-là ne se fait plus sentir, tel
est, en un mot, le dilettantisme.

« Rien n'égale l'absence de méthode qui caractérise les
savants spécialistes dès qu'ils se hasardent sur un domaine
étranger à leur métier. Toute la science d'un Newton ne
l'empêche pas d'écrire d'interminables divagations sur l'Apocalypse,
et, de nos jours, que de savants illustres qui accordent leur
foi à des histoires de revenants Nul ne déraisonne comme un
géomètre errant hors de sa voie, comme un physiologiste arraché

à son laboratoire. Et le pire, c'est qu'ils portent dans leurs
plus grosses erreurs le sentiment de l'infaillibilité scientifique » *).

Fouillée, à qui nous devons cette judicieuse remarque, a
dit aussi : « L'heure du scepticisme et du dilettantisme est passée

» 2). M. G. Deschamps a écrit également : « Le dilettantisme,
jadis favorisé par les caprices de la mode, n'est plus à présent
qu'une pose vieillotte et bébéte»8).

Je regrette, hélas de n'être pas de cet avis, car je crois
apercevoir du dilettantisme, et même un dilettantisme effréné,
à peu près dans tous les ordres de choses, et surtout lorsqu'il
s'agit de choses religieuses et théologiques. Sans doute les poètes,
les romanciers, les dramaturges qui sont obligés, de par leur
sujet, de toucher à la religion, ne peuvent guère le faire qu'avec
leur imagination et leur sentiment; c'est leur devoir et par
conséquent leur droit, lorsque leurs opinions concordent avec la vérité
et avec l'histoire, ou du moins lorsqu'elles ne sortent pas des

limites permises à ces genres littéraires. Mais le fait est que
ces limites sont trop rarement respectées et que trop d'auteurs
semblent prendre plaisir à les outrepasser. Le fait est, surtout,
que, même sur le terrain religieux proprement dit et dans le
domaine strict de la théologie, en matière de théodicée philosophique,

d'exégèse biblique, de dogmatique, d'histoire ecclésiastique,

un grand nombre d'écrivains, au lieu de se préoccuper
d'exactitude, parlent sans connaître Va b c des questions,
critiquant, tranchant, condamnant, approuvant, à tort et à travers,
avec un aplomb qui n'a d'égal que l'ignorance. Or, c'est ce

dilettantisme déplacé et malsain qu'il faut combattre.

') Fouillée, La France au point de vue moral, p. 25.
*) Malaise de la démocratie, p. 204; 1899.

') Réforme de (enseignement, p. 172.



— 64 —

On se récrie: Ni la religion, devoir et droit de tous, n'est
la propriété exclusive des clergés, ni la théologie, science
ouverte à tous, n'appartient aux seuls théologiens, parce que,
dans toute science, il y a, à la base, le bon sens, la raison,
l'observation, qui sont du domaine de tous. Si donc il y a une
théologie savante, réservée aux théologiens savants, il en est
une à la portée de tous et qui relève de tous. Et que les
théologiens ne s'en plaignent pas : car si la théologie des simples
fidèles peut avoir de grands défauts, manquer de méthode et de

règles, cependant elle peut aussi être rationnelle, exacte, et
rendre de grands services, notamment aux théologiens perdus
dans l'observation des choses célestes, lesquels violent trop
souvent les règles les plus élémentaires de la critique et de la
vraie science. N'en est-il pas de ceux-ci comme des grammairiens

du XVIe siècle, qui ont voulu s'approprier la langue
française, la faire exclusivement leur, lui imposer leurs caprices et

risquer de la dénaturer? Heureusement, Vaugelas, dans ses

«Remarques» (1647), a établi qu'elle appartient au «bon usage»,
c'est-à-dire à la plus saine partie de la cour et des écrivains
du temps. Pareillement donc la théologie est à tous les fidèles,
sinon dans toute son étendue, du moins dans une grande partie
de ses éléments

Certes, il y a du vrai dans ces revendications, et je concède

que les prêtres ultramontains se trompent, lorsqu'ils prétendent
que « seuls les évêques et les prêtres doivent s'occuper des

questions religieuses; que les laïques n'ont rien à y voir, que
cela ne les regarde nullement » '). Nous disons, au contraire,
que les laïques devraient étudier le mieux possible les questions

religieuses, et être prêts à justifier leur foi: scio cui cre-
didi. Mais quand ils parlent de la religion sans la connaître,
quand ils la faussent, même de bonne foi, ils doivent être
blâmés. « Prêtre ou laïque, la loi primordiale de tout écrivain, a
dit avec raison le jésuite Portalié, est d'étudier les problèmes
qu'il veut résoudre. La science théologique serait-elle la seule

qui dispensât d'une initiation sérieuse » 2).

Oui, certes, les laïques ont le droit de raisonner leur foi,
d'en rendre témoignage et de défendre leur religion. Toujours

') Ettides, 5 août 1905, p. 336.
*) Voir le Catéchisme de Coutances, cité par le « Catholique français » du

31 novembre 1898, p. 171-172.



— 65 —

il y a eu des Arnobe, des Lactance, des Lemaître, des Pascal,
etc. Mais encore ces écrivains connaissaient-ils les matières
qu'ils traitaient. Il va de soi que, s'il s'agit de la simple
biographie d'un Newman ou de tout autre théologien, si le caractère

de l'œuvre est plutôt l'édification, on pourra être moins
exigeant envers l'auteur. Mais lorsqu'il s'agit des mystères mêmes
de la religion et des questions les plus ardues de la théologie,
c'est aux seuls compétents, prêtres ou laïques, à les traiter.

Or la vraie compétence est rare. Ne nous faisons pas
illusion. Ne nous laissons ni séduire par les beautés de la forme
littéraire, ni imposer par le ton tranchant des écrivains ou des

orateurs; c'est rarement que le fonds est exact, solide,
inattaquable. Les compétents qui ne parlent que de ce qu'ils savent,
sont, je le répète, en très petit nombre; les dilettantes, qui ne
savent qu'à demi ou même pas du tout, sont, au contraire,
légion.

Ces dilettantes sont, pour la plupart, de simples lettrés ou
de simples politiciens, quelquefois l'un et l'autre, quelquefois aussi
des philosophes ; et ni les uns ni les autres ne se sont appliqués

sérieusement, méthodiquement, à la théologie. Pour eux,
la théologie est la dernière des choses qu'on étudie, et c'est
cependant d'elle qu'ils veulent être les premiers à parler. Ces

maîtres, qui n'ont jamais été disciples et qui veulent en savoir
plus long que les vrais maîtres, font en général plus de

politique que de religion, même quand ils croient ne faire que de

la religion. Chateaubriand et Joseph de Maistre ont, avant tout,
voulu faire une réaction contre la Révolution française et une
revanche d'ancien régime; P. Janet l'a remarqué avec beaucoup

de justesse dans son étude sur le Génie du Christianisme *).

De là, dans leurs ouvrages, une théologie pleine de politique,
d'intérêts étrangers à la théologie, de visées autres que la
recherche et l'exposition des vérités religieuses; théologie toute
de parti, comme la politique, ou toute d'école, comme la
littérature et la philosophie; théologie qui dévie, à chaque page,
dans des passions ou des intérêts non religieux, et qui assimile
soit la religion à une affaire mondaine, soit l'Eglise à une société

politique, soit le culte à une pompe théâtrale, soit l'éloquence
religieuse à une éloquence de tribune, de barreau ou de carrefour, etc.

') Revue des Deux Mondes, 1890, T. 98, p. 391-423.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1911.



— 66 —

Dans son Génie du Christianisme, Chateaubriand, parlant
des épopées, a dit que le christianisme « doit être employé non
comme sujet, mais comme machine ». Cette abominable conception

du christianisme et de la religion, qui se rattache au Deus
ex machina, et qui rabaisse le merveilleux chrétien au rang
d'une mythologie d'un autre genre, est devenue générale chez
ces dilettantes, qui n'ont plus vu dans les mystères chrétiens,
dans les sacrements, dans les exercices du culte, que des «

machineries » pour faire illusion aux naïfs, pour exploiter le
sentimentalisme des crédules et pour développer la piété chez tous
ceux qui y sont aptes. La religion-machine, machine de guerre
et de domination pour les uns, machine à émotions ou d'autres
effets pour les autres, a engendré une théologie de même
nature, ad hoc, toute mécanique, où les syllogismes fonctionnent
machinalement sans logique dans les idées, où le surnaturel
apparaît comme une sorte de magie dite mystique, résultat de

prétendus pouvoirs divins, mystérieusement transmis par une
« porrection d'instruments » consacrés à cet effet.

Tels sont les principaux aspects, faciles à saisir, sous
lesquels les dilettantes envisagent d'ordinaire les questions
religieuses. C'est là toute leur théologie: elle leur suffit, soit pour
glorifier, soit pour attaquer la religion, suivant la tournure de

leur esprit ou le but qu'ils poursuivent. Ils écrivent sur la
religion et la théologie comme le président de Brosses écrivit sur
les dieux fétiches des nègres sans avoir jamais mis le pied
chez les nègres. Terra incognita. Leur allure est d'autant plus
allègre que leur bagage est moins gênant. Leur théologie n'est

guère que du rocambolisme prétendu théologique, des contes
bleus sous forme de dogmes, de prétendues explications où
l'abaissement du caractère remplace l'éclaircissement de l'esprit,
amas d'attaques injurieuses contre la personne des adversaires,
attaques et injures par lesquelles on se dispense de réfuter les

erreurs. Ils cherchent à amuser la galerie, quand il faudrait
l'éclairer. Certains adversaires de la religion sont aussi superficiels

dans leurs attaques que certains apologistes dans leur
défense. De part et d'autre, ce sont les mêmes à peu près, les
mêmes parce que, le même défaut de critère, de base et de

principes.
Le dilettante ne voit les choses que de profil, très

incomplètement et mal. Il se croit autorisé à deviner ce qu'il n'aper-



— 67 —

çoit pas ; et comment devine-t-il Quel arbitraire quel a priori'!
Au lieu de contrôler sévèrement, il s'entraîne, s'excite,
s'approuve, ne doute jamais de lui, mais toujours des maîtres dont
les renseignements exacts le gênent. Il tient ses affirmations
pour des preuves. Il prend à la lettre ce qui doit être pris au
figuré, et au figuré ce qui doit être pris à la lettre. Sa norme,
c'est son goût, son sentiment, son opinion, son bon plaisir. Il
n'a d'autre méthode que celle de son engouement. Les simples
approximations lui suffisent, les fausses équivalences l'enchantent;

la première vraisemblance venue, quand elle cadre avec
ses idées, est acceptée et défendue comme une vérité indiscutable,

évidente, dogmatique. Il ne cherche ni la vérité, ni la
science, mais la satisfaction de ses sympathies et de ses
antipathies. S'il est partisan de l'orthodoxie, il l'exagère, renchérit
sur ses données, se lance dans des rêves et des subtilités futiles
sous prétexte de la glorifier; de fait, il la compromet par ses
ridicules. Si, au contraire, il est hostile à l'orthodoxie, il la
dénature, la noircit, la caricature à plaisir, et se persuade qu'elle
est telle qu'il la représente ; il ne s'aperçoit pas de la sottise
de son procédé. Ne connaissant pas la juste valeur des choses,
il prend le secondaire pour le principal et le principal pour le
secondaire. Il s'obstine dans des détails qui échappent à la
science ; lui, il prétend les décrire, même les expliquer. Il croit
pallier son ignorance et imiter les grands savants en affectant
d'employer les mots rares; il parlera de l'entelechie, de la pa-
rénétique, de la kénose, et de tout ce que le vocabulaire grec
peut lui offrir de plus obscur. Il croit approfondir les idées, en les

répétant sans cesse jusqu'à la banalité. Etudier les questions
d'après les sources et avec méthode, n'est pas son affaire; il
s'en dispense. Il préfère papillonner sur tous les sujets, imposer

son avis comme un truisme, dire leur fait aux théologiens
de profession qui le contrecarrent, frapper d'estoc et de taille
quiconque lui résiste. Tout est vieux jeu à ses yeux et digne
de mépris ; sa tête seule n'est pas une vieille perruque; sa théologie

seule a bonne tenue, stat. Il s'attache non à ce qui est vrai,
mais à ce qui le frappe; et ce qui le frappe, c'est le piquant
de la question, ou une idée secondaire, un sentier de traverse
qui le conduit hors de la question.

Une difficulté théologique surgit-elle, vite le dilettante accourt

pour la trancher, et cela uniquement par vanité ou par plaisir.



— 68 —

Ce qui le préoccupe, ce n'est pas d'acquérir d'abord les
connaissances nécessaires, c'est uniquement de se faire remarquer.
Il ne conçoit pas que traiter les choses divines avec une légèreté

aussi frivole est un scandale; jamais le dilettante ne se
scandalise de lui-même. Et plus il ignore, plus il tranche. Se

croyant religieux et l'étant peut-être, il conclut que, par cela
même, il est aussi théologien ; il ne saisit pas la différence. Tel
donc s'improvise théologien pour défendre la religion, tel autre
pour l'attaquer; l'un et l'autre remplacent l'étude de la question

par le jeu de l'escrime, et le fond par la forme. Théologiens

de parade, l'un destructeur de cathédrales, l'autre sacristain

ignare, il font leur besogne en jonglant avec les mots et
les formules, en répétant les lieux communs les plus usés. L'art
unique est de contredire l'adversaire, de trouver un argument
quelconque pour lui barrer le passage et détourner la question ;

la méthode est de ferrailler pour ferrailler, de critiquer quand
même, d'exagérer, de fausser, d'être toujours en dehors de la
juste limite, soit en deçà, soit au delà. Le dilettante outre tout,
passe d'un extrême à l'autre. Il n'a pas de mesure. Il fronde
pour fronder.

M. H. Berr a dit : « Le dilettantisme, c'est l'ignorance reconnue

et allègrement portée » x). Cependant le dilettante ne reconnaît

pas son ignorance ; il se croit plutôt profond, même quand
il s'amuse, et il prend volontiers ses airs de flûte pour un jeu
d'orgue grave, solennel et commotionnant. Il serait plus exact
de définir le dilettantisme en théologie : « la théologie sans
méthode, selon le caprice de chacun. » Cette définition embrasse
les prêtres et les laïques, et s'étend à toutes les confessions.
Il y a, en effet, les dilettantes du catholicisme romain, qui ne
voient que le papisme; ceux du monachisme, qui ne comprennent

que le mysticisme ; ceux du culte extérieur, qui ne prisent
que les superstitions ; ceux du protestantisme, qui ne jurent que
par la Bible, ou par le libre examen individuel, et qui ne
parlent que salut, ou péché, ou prédestination, ou grâce; ceux
de la libre-pensée, qui n'ont d'yeux que pour découvrir dans
la religion le mal qui n'y est pas, qui rendent celle-ci responsable

des fautes des clergés, et qui, faisant retomber sur le
christianisme, sur la religion, sur Dieu, tous les méfaits du

') L'avenir de la philosophie, p. 13; 1899.



— 69 —

cléricalisme, s'écrient : Donc le christianisme est une erreur, la
religion une illusion et Dieu une chimère!

Il faut reconnaître que, s'il y a des matières qui se prêtent
au dilettantisme, ce sont surtout les matières théologiques.
Voici pourquoi. La plupart des esprits touchent, de fait, à la
question religieuse, parce que toute la vie dépend plus ou moins
de la solution qu'on lui donne; bon gré mal gré, elle est
inévitable : les uns la combattent, d'autres la défendent, d'autres y
puisent une philosophie, une morale, une religion. Or ces
matières sont difficiles, si difficiles qu'on n'a pas toujours la faculté
de les étudier à fond; et là où est la faculté, manque la volonté,
ou le temps et le reste. On est alors forcé de se contenter d'une
connaissance très superficielle, quelquefois même d'une
méconnaissance à peu près complète du sujet. De là le dilettantisme :

dilettantisme des croyants, qui, mal instruits, ne peuvent que
mal expliquer les dogmes et mal défendre l'Eglise; dillettan-
tisme des adversaires, qui connaissant mal ce qu'ils attaquent,
succombent souvent à la tentation de fausser ce qu'ils combattent,

de le noircir, de le dénaturer, afin d'en triompher plus
commodément. Ce dilettantisme est destructeur de la théologie
et de la religion. Il est rare — cependant cela peut arriver —
qu'un dilettante s'aperçoive de son dilettantisme, qu'il en sorte
et que, fortifiant son étude, il arrive à une science véritable.
En littérature, on peut citer nombre d'amateurs qui, à force
d'application et de méthode, sont devenus d'excellents
professionnels : les Rabelais, les Molière, les de Vigny, les Loti et

tant d'autres, ont commencé en simples amateurs. Mais, en

théologie, les vices du début sont très difficilement corrigés;
on n'y arrive qu'à force d'intrépidité et de persévérance, le

milieu routinier dans lequel on vit d'ordinaire y faisant obstacle.
Hélas! oui, il y a des charbonniers en théologie, comme

il y en a en littérature, en art, en philosophie, en science.
Charbonnier ou dilettante, celui qui étudie la théologie sans
méthode, à l'aventure, à son gré, pour son plaisir ou à peu près,
qui se borne à deviner là où il faudrait chercher, à sentir là
où il faudrait voir, et qui croit qu'une certaine piété ou un
certain mysticisme justifient l'absence de travail. Dilettante
néfaste, celui qui se plaît dans cette théologie d'équivoques ou
de fausses équivalences, qui, loin d'éclairer l'esprit, le fausse;
celui qui, sous prétexte de religion, cherche à faire passer pour



- 70 —

vraies toutes les superstitions et toutes les rêveries de sacristies ;

celui qui se contente des demi-vérités et des demi-faussetés,
qui fait de l'histoire à sa guise, gardant bien le dessin des
faits mais changeant leur couleur, respectant scrupuleusement
les dates et les noms, mais dénaturant les idées et les
sentiments.

Tel dilettante veut avoir raison à tout prix et soutenir ses
fantaisies partout et à tout propos, se servant, par exemple, du
miracle de St. Janvier pour démontrer l'existence de Dieu,
l'immortalité de l'âme, la légitimité du culte des saints, et,
quatrièmement, la mission divine de l'Eglise catholique Le vicaire
général qui a donné l'imprimatur à ce livreJ), a entendu le louer
en le déclarant «affriolant» et «déconcertant», et l'évêque de

Montpellier l'a honoré d'une lettre-préface. On en est là dans
l'Eglise romaine Et la théologie de St. Janvier n'y est pas plus
« abracadabrante » que celle de St. Antoine de Padoue, ou celle
de Lourdes, ou celle du Purgatoire, etc.

Tel autre s'obstine à ne jamais définir ses mots et ses
formules. Cousin a dit excellemment: »Si le mot soutient la pensée,

quelquefois aussi il la masque et trompe celui qui s'en sert
et croit posséder une idée quand souvent il joue avec un mot.
Le mot ne correspond pas toujours dans tous les hommes à la
même idée ; de là ces consentements apparents de tous à une
même idée, qui ne sont autre chose que des consentements à

un terme reçu et que nul ne définit: de là ces préjugés qui
viennent de mots appris dès l'enfance ou puisés dans les écoles;
enfin, toutes ces querelles qui se termineraient d'un coup, si
chacun, fidèle à la règle de Pascal, commençait par bien expliquer

le sens des mots qu'il emploie. » Or, la théologie est pleine
de ces querelles, de ces préjugés, de ces consentements
apparents, de ces mots à double et même à triple et à quadruple
entente. Tous les mots en isme sont de ce genre, et aussi d'autres,

comme les mots trinité, filioque, procession du St. Esprit,
génération du Verbe, communication de la grâce, etc., on peut
les employer en ayant dans l'esprit des idées très différentes
et même en n'ayant aucune idée précise. C'est alors de la pure
routine. Les dilettantes ne sont que des échos et des cymbales ;

') Le célèbre miracle de St. Janvier, par Louis Cavène. Voir les Annales de

philosophie chrétienne, octobre 1909.



— 71 —

ils sont plus inconscients qu'ils ne pensent, simples machines à

répétition.
Donc, le premier devoir du théologien sérieux qui veut

tirer la théologie de son ornière et de son verbiage stérile, est
de définir les mots avec précision. Un autre devoir consiste à

corriger non seulement les erreurs qui dérivent des mots, mais
aussi celles qui viennent de l'esprit même, de sa précipitation,
de sa témérité, de sa passion, de son imagination. Le dilettante
tombe dans ces défauts de l'esprit, non moins que dans les erreurs
de mots.

Tel autre dilletante est assez naïf pour croire à la solution

des problèmes sur le papier. La paperasserie exerce un
tel empire sur les esprits, on s'imagine tellement que la paix
signée sur parchemin est une vraie paix, qu'une loi formulée
dans le code est une loi vivante et immortelle, qu'on tient pour
assurée, en théologie aussi, la doctrine encore obscure qu'on
réussit à consigner comme un accord entre deux partis ou deux
écoles. Illusion. C'est dans les esprits et non sur le papier, je
dis dans les esprits et non dans les seuls sentiments, c'est dans
les principes solides, dans les idées claires, dans les arguments
rationnels qu'est la vraie solution des difficultés. Toute l'histoire
de la théologie, et aussi celle de l'Eglise, sont pleines de ces
formules conventionnelles, de ces sortes de traités de paix, qui
mettent fin pour un jour, pour quelques années, aux débats
précédents. Fatigué de part et d'autre de discussions interminables,
on consent, de guerre lasse, à se contenter d'un compromis
plus ou moins habile ; mais bientôt la lumière enfermée dans les

mots a besoin de percer l'enveloppe et de s'échapper en toute
liberté, et alors recommencent de nouveau les disputes. Donc
ce ne sont pas les à peu près du dilettantisme qui peuvent établir

la vraie paix entre les Eglises, ni résoudre les problèmes
théologiques, ni indiquer avec preuves à l'appui en quoi consiste
la vraie foi; cette tâche est celle de la théologie scientifique,
donc de la clarté et de la science. Il faut que les partisans de

la routine et de la paperasse en prennent leur parti. La vérité
ne cède ses droits à personne. E. Michaud.

(A suivre)


	Le dilettantisme en théologie

