Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)

Heft: 1

Artikel: Le dilettantisme en théologie

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403777

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE DILETTANTISME EN THEOLOGIE.

L.

Et d’abord, distinguons bien le wiriuose et le dilettante.
Celui-14 connait son art a fond, y compris les plus grandes
difficultés et les tours de force. Celui-ci est superficiel, ignore
les principes, n’est qu'un trompe-I'ceil. Le virtuose tend a la
perfection, le dilettante meéne a la décadence.

Le dilettantisme est une plaie partout, mais surtout en théo-
logie. Je dis «surtout», parce que traiter légérement une chose
sérieuse est d’autant plus grave que la chose dont il s’agit est
plus sérieuse en elle-méme. Si la théologie est de nos jours en
décadence et peu estimée, c’est, en grande partie, qu'elle a été
compromise par les dilettantes, qui, effectivement, ne peuvent
que la traiter superficiellement, donc la dénaturer et, par con-
séquent, la compromettre. C'est donc un devoir, pour une Revue
de théologie scientitique, de signaler et de mettre en lumiére
le mal que le dilettantisme actuel cause a la théologie.

Le dilettantisme (de delectatio, delectare) est, en général, le
procédé de ceux qui ne cherchent que leur propre satisfaction
dans la chose dont ils s'occupent. Ce ne sont que des amateurs,
au lieu d'étre des chercheurs désintéressés et des connaisseurs
exacts; amateurs d'eux-mémes et pour eux-mémes, et non du
vrai et du beau en soi. Sans doute la science et 'art procurent
du plaisir aux savants et aux artistes; toutefois on doit les cul-
tiver non pour le seul plaisir, mais & cause de leur valeur intrin-
séque et pour les porter 4 un degré supérieur. La science et
lart exigent une méthode sérieuse et stricte, parce que leur
base vraie consiste en principes solides. Or, c’est cette mé-
thode et cette base qui font défaut chez les simples amateurs.
Bref, ne faire de 1'étude qu'un divertissement intellectuel, n’étu-
dier qu'autant que l'objet étudié procure de la jouissance, et



WY - TP

chercher cette jouissance plus que la vérité et que la beauté,
rejeter méme celles-ci dés que celle-1a ne se fait plus sentir, tel
est, en un mot, le dilettantisme.

« Rien n’égale l'absence de méthode qui caractérise les
savants spécialistes dés qu'ils se hasardent sur un domaine
étranger a leur métier. Toute la science d'un Newton ne 'em-
péche pas d’écrire d'interminables divagations sur I’Apocalypse,
et, de nos jours, que de savants illustres qui accordent leur
foi a des histoires de revenants! Nul ne déraisonne comme un
géometre errant hors de sa voie, comme un physiologiste arra-
ché a son laboratoire. Et le pire, c’est qu'ils portent dans leurs
plus grosses erreurs le sentiment de l'infaillibilité scientifique » 1).

Fouillée, a qui nous devons cette judicieuse remarque, a
dit aussi: «L’heure du scepticisme et du dilettantisme est pas-
sée»?). M. G. Deschamps a écrit également: «Le dilettantisme,
jadis favorisé par les caprices de la mode, n’est plus a présent
qu'une pose vieillotte et bébéte»3).

Je regrette, hélas! de n’étre pas de cet avis, car je crois
apercevoir du dilettantisme, et méme un dilettantisme effréné,
&4 peu prés dans tous les ordres de choses, et surtout lorsqu'’il
s'agit de choses religicuses et théologiques. Sans doute les poctes,
les romanciers, les dramaturges qui sont obligés, de par leur
sujet, de toucher a la religion, ne peuvent guere le faire qu'avec
leur imagination et leur sentiment; c'est leur devoir et par con-
séquent leur droit, lorsque leurs opinions concordent avec la vérité
et avec I'histoire, ou du moins lorsqu’elles ne sortent pas des
limites permises a ces genres littéraires. Mais le fait est que
ces limites sont trop rarement respectées et que trop d’auteurs
semblent prendre plaisir & les outrepasser. Le fait est, surtout,
que, méme sur le terrain religieux proprement dit et dans le
domaine strict de la théologie, en matiere de théodicée philoso-
phique, d’exégese biblique, de dogmatique, d'histoire ecclésias-
tique, un grand nombre d’écrivains, au lieu de se préoccuper
d’exactitude, parlent sans connaitre I'a b ¢ des questions, criti-
quant, tranchant, condamnant, approuvant, a tort et a travers,
avec un aplomb qui n’a d’égal que lignorance. Or, c'est ce
dilettantisme déplacé et malsain qu’il faut combattre.

") Fouillée, La France au point de vue moral, p. 25.
Y Malaise de la démocratic, p. 204; 1899.
3 Riforme de I'enseignement, p. 172,



— 61 —

 On se récrie: Ni la religion, devoir et droit de tous, n’est
la propriété exclusive des clergés, ni la théologie, science
ouverte a tous, n'appartient aux seuls théologiens, parce que,
dans toute science, il vy a, a4 la base, le bon sens, la raison,
I'observation, qui sont du domaine de tous. Si donc il y a une
théologie savante, réservée aux théologiens savants, il en est
une A la portée de tous et qui reléve de tous. Et que les théo-
logiens ne s'en plaignent pas: car si la théologie des simples
fideles peut avoir de grands défauts, manquer de méthode et de
régles, cependant elle peut aussi étre rationnelle, exacte, et
rendre de grands services, notamment aux théologiens perdus
dans 1'observation des choses célestes, lesquels violent trop
souvent les régles les plus élémentaires de la critique et de la
vraie science. N'en est-il pas de ceux-ci comme des grammai-
riens du XVI° siecle, qui ont voulu s’approprier la langue fran-
caise, la faire exclusivement leur, lui imposer leurs caprices et
risquer de la dénaturer ? Heureusement, Vaugelas, dans ses «Re-
marques » (1647), a établi qu'elle appartient au «bon usage »,
c'est-a-dire & la plus saine partie de la cour et des écrivains
du temps. Pareillement donc la théologie est a tous les fideles,
sinon dans toute son étendue, du moins dans une grande partie
de ses éléments. ..

Certes, il y a du vrai dans ces revendications, et je concede
que les prétres ultramontains se trompent, lorsqu'ils prétendent
que «seuls les évéques et les prétres doivent s’occuper des
questions religieuses; que les laiques n’ont rien & y voir, que
cela ne les regarde nullement»?!). Nous disons, au contraire,
que les laiques devraient étudier le mieux possible les ques-
tions religieuses, et étre préts a justifier leur foi: scio cui cre-
didi. Mais quand ils parlent de la religion sans la connaitre,
quand ils la faussent, méme de bonne foi, ils doivent étre bla-
més. «Prétre ou laique, la loi primordiale de tout écrivain, a
dit avec raison le jésuite Portalié, est d’étudier les problemes
qu'il veut résoudre. La science théologique serait-elle la seule
qui dispensdt d'une initiation sérieuse? » ®).

Oui, certes, les laiques ont le droit de raisonner leur foi,
d’en rendre témoignage et de défendre leur religion. Toujours

1) Etudes, 5 aolt 1905, p. 336.
) Voir le Catéchisme de Coutances, cité par le «Catholique frangais» du
31 novembre 18g8, p. 171-172.



—_ 65 —

ily a eu des Arnobe, des Lactance, des Lemaitre, des Pascal,
etc. Mais encore ces écrivains connaissaient-ils les matieres
qu’ils traitaient. Il va de soi que, s'il s’agit de la simple bio-
graphie d'un Newman ou de tout autre théologien, si le carac-
tere de 'ceuvre est plutdt 1'édification, on pourra étre moins
exigeant envers 'auteur. Mais lorsqu'’il s’agit des mysteres mémes
de la religion et des questions les plus ardues de la théologie,
c’est aux seuls compétents, prétres ou laiques, a les traiter.

Or la vraie compétence est rare. Ne nous faisons pas illu-
sion. Ne nous laissons ni séduire par les beautés de la forme
littéraire, ni imposer par le ton tranchant des écrivains ou des
orateurs; c’est rarement que le fonds est exact, solide, inatta-
quable. Les compétents qui ne parlent que de ce qu'ils savent,
sont, je le répéte, en trés petit nombre; les dilettantes, qui ne
savent qu'a demi ou méme pas du tout, sont, au contraire,
légion.

Ces dilettantes sont, pour la plupart, de simples lettrés ou
de simples politiciens, quelquefois 1'un et 'autre, quelquefois aussi
des philosophes; et ni les uns ni les autres ne se sont appli-
qués sérieusement; méthodiquement, a la théologie. Pour eux,
la theologie est la derniere des choses qu'on étudie, et c'est
cependant d’elle qu'ils veulent étre les premiers & parler. Ces
mafitres, qui n'ont jamais été disciples et qui veulent en savoir
plus long que les vrais maitres, font en général plus de poli-
tique que de religion, méme quand ils croient ne faire que de
la religion. Chateaubriand et Joseph de Maistre ont, avant tout,
voulu faire une réaction contre la Révolution francaise et une
revanche d’ancien régime; P. Janet 1'a remarqué avec beau-
coup de justesse dans son étude sur le Génie du Christianisme?).
De 1a, dans leurs ouvrages, une théologie pleine de politique,
d'intéréts étrangers A la théologie, de visées autres que la re-
cherche et 1'exposition des vérités religieuses; théologie toute
de parti, comme la politique, ou toute d’école, comme la litté-
rature et la philosophie; théologie qui dévie, a chaque page,
dans des passions ou des intéréts non religieux, et qui assimile
soit 1a religion a une affaire mondaine, soit I'Eglise & une société
politique, soit le culte & une pompe théatrale, soit I'éloquence reli-
gieuse A une éloquence de tribune, de barreau ou de carrefour, etc.

VY Revue des Deux Mondes, 1890, T. 98, p. 391-423.
Internat. kirchl. Zeitsohrift, Heft 1, 1911, 5



s BE  nme

Dans son Génie du Christianisme, Chateaubriand, parlant
des épopées, a dit que le christianisme «doit étre employé non
comme sujet, mais comme machine ». Cette abominable concep-
tion du christianisme et de la religion, qui se rattache au Deus
ex machina, et qui rabaisse le merveilleux chrétien au rang
d'une mythologic d'un autre genre, est devenue générale chez
ces dilettantes, qui n’ont plus vu dans les mysteres chrétiens,
dans les sacrements, dans les exercices du culte, que des «ma-
chineries » pour faire illusion aux naifs, pour exploiter le sen-
timentalisme des crédules et pour développer la piété chez tous
ceux qui y sont aptes. La religion-machine, machine de guerre
et de domination pour les uns, machine a émotions ou d’autres
effets pour les autres, a engendré une théologie de méme na-
ture, ad hoc, toute mécanique, ou les syllogismes fonctionnent
machinalement sans logique dans les idées, ol le surnaturel
apparait comme une sorte de magie dite mystique, résultat de
prétendus pouvoirs divins, mystérieusement transmis par une
« porrection d'instruments » consacrés a cet effet.

Tels sont les principaux aspects, faciles a saisir, sous les-
quels les dilettantes envisagent d’ordinaire les questions reli-
gieuses. C'est 1a toute leur théologie: elle leur suffit, soit pour
glorifier, soit pour attaquer la religion, suivant la tournure de
leur esprit ou le but qu'ils poursuivent. Ils écrivent sur la reli-
gion et la théologie comme le président de Brosses écrivit sur
les dieux fétiches des negres sans avoir jamais mis le pied
chez les negres. Terra incognita. Leur allure est d’autant plus
allegre que leur bagage est moins génant. Leur théologie n'est
guere que du rocambolisme prétendu théologique, des contes
bleus sous forme de dogmes, de prétendues explications ol
I'abaissement du caractere remplace I’éclaircissement de U'esprit,
amas d’attaques injurieuses contre la personne des adversaires,
attaques et injures par lesquelles on se dispense de réfuter les
erreurs. Ils cherchent a amuser la galerie, quand il faudrait
I'éclairer. Certains adversaires de la religion sont aussi super-
ficiels dans leurs attaques que certains apologistes dans leur
défense. De part et d’autre, ce sont les mémes & peu pres, les
mémes parce que, le méme défaut de critere, de base et de
principes.

Le dilettante ne voit les choses que de profil, trés incom-
pletement et mal. Il se croit autoris¢ a deviner ce qu'il n’aper-



— 67 —

coit pas; et comment devine-t-il! Quel arbitraire! quel a priori!
Au lieu de contrdler séveérement, il s’entraine, s’excite, s’ap-
prouve, ne doute jamais de lui, mais toujours des maitres dont
les renseignements exacts le génent. Il tient ses affirmations
pour des preuves. Il prend a la lettre ce qui doit étre pris au
figuré, et au figuré ce qui doit étre pris a la lettre. Sa norme,
c’est son gofit, son sentiment, son opinion, son bon plaisir. Il
n'a d'autre méthode que celle de son engouement. Les simples
approximations lui suffisent, les fausses équivalences l'enchan-
tent; la premiére vraisemblance venue, quand elle cadre avec
ses idées, est acceptée et défendue comme une vérité indiscu-
table, évidente, dogmatique. Il ne cherche ni la vérité, ni la
science, mais la satisfaction de ses sympathies et de ses anti-
pathies. S'il est partisan de l'orthodoxie, il I'exagere, renchérit
sur ses données, se lance dans des réves et des subtilités futiles
sous prétexte de la glorifier; de fait, i1 la compromet par ses
ridicules. Si, au contraire, il est hostile a 1'orthodoxie, il la dé-
nature, la noircit, la caricature a plaisir, et se persuade qu'elle
est telle qu'il la représente; il ne s’apercoit pas de la sottise
de son procédé. Ne connaissant pas la juste valeur des choses,
il prend le secondaire pour le principal et le principal pour le
secondaire. Il s’obstine dans des détails qui échappent a la
science; lui, il prétend les décrire, méme les expliquer. Il croit
pallier son ignorance et imiter les grands savants en affectant
d’employer les mots rares; il parlera de l'entéléchie, de la pa-
rénétique, de la kénose, et de tout ce que le vocabulaire grec
peut lui offrir de plus obscur. Il croit approfondir les idées, en les
répétant sans cesse jusqu’'a la banalité. Etudier les questions
d'apres les sources et avec méthode, n'est pas son affaire; il
s'en dispense. Il préfere papillonner sur tous les sujets, impo-
ser son avis comme un truisme, dire leur fait aux théologiens
de profession qui le contrecarrent, frapper d’estoc et de taille
quiconque lui résiste. Tout est vieux jeu a ses yeux et digne
de mépris; sa téte seule n’est pas une vieille perruque; sa théo-
logie seule a bonne tenue, staf. Il s’attache non a ce qui est vrai,
mais a ce qui le frappe; et ce qui le frappe, c’est le piquant
de la question, ou une idée secondaire, un sentier de traverse
qui le conduit hors de la question.

Une difficulté théologique surgit-elle, vite le dilettante accourt
pour la trancher, et cela uniquement par vanité ou par plaisir.



I -

Ce qui le préoccupe, ce n'est pas d’acquérir d’abord les con-
naissances nécessaires, c'est uniquement de se faire remarquer.
Il ne congoit pas que traiter les choses divines avec une lége-
reté aussi frivole est un scandale; jamais le dilettante ne se
scandalise de lui-méme. Et plus il ignore, plus il tranche. Se
croyant religieux et 1'étant peut-étre, il conclut que, par cela
méme, il est aussi théologien; il ne saisit pas la différence. Tel
donc s’'improvise théologien pour défendre la religion, tel autre
pour lattaquer; l'un et l'autre remplacent 1'étude de la ques-
tion par le jeu de l'escrime, et le fond par la forme. Théolo-
giens de parade, 'un destructeur de cathédrales, l'autre sacris-
tain ignare, il font leur besogne en jonglant avec les mots et
les formules, en répétant les lieux communs les plus usés. L'art
unique est de contredire l'adversaire, de trouver un argument
quelconque pour lui barrer le passage et détourner la question;
la méthode est de ferrailler pour ferrailler, de critiquer quand
méme, d'exagérer, de fausser, d'étre toujours en dehors de la
juste limite, soit en decga, soit au dela. Le dilettante outre tout,
passe d'un extréme a l'autre. Il n’a pas de mesure. Il fronde
- pour fronder.

M. H. Berr a dit: «Le dilettantisme, c’est l'ignorance recon-
nue et allegrement portée » ). Cependant le dilettante ne recon-
nait pas son ignorance; il se croit plutot profond, méme quand
il s'amuse, et il prend volontiers ses airs de flite pour un jeu
d’orgue grave, solennel et commotionnant. Il serait plus exact
de définir le dilettantisme en théologie: «la théologie sans mé-
thode, selon le caprice de chacun.» Cette définition embrasse
les prétres et les laiques, et s'étend a toutes les confessions.
Il vy a, en effet, les dilettantes du catholicisme romain, qui ne
voient que le papisme; ceux du monachisme, qui ne compren-
nent que le mysticisme,; ceux du culte extérieur, qui ne prisent
que les superstitions; ceux du protestantisme, qui ne jurent que
par la Bible, ou par le libre examen individuel, et qui ne
parlent que salut, ou péché, ou prédestination, ou grace; ceux
de la libre-pensée, qui n'ont d’yeux que pour découvrir dans
la religion le mal qui n'y est pas, qui rendent celle-ci respon-
sable des fautes des clergés, et qui, faisant retomber sur le
christianisme, sur la religion, sur Dieu, tous les méfaits du

Y L’avenir de la philosophie, p. 13; 1899,



— 69 -

cléricalisme, s’écrient: Donc le christianisme est une erreur, la
religion une illusion et Dieu une chimere!

Il faut reconnaitre que, s'il y a des matiéres qui se prétent
au dilettantisme, ce sont surtout les matidres théologiques.
Voici pourquoi. La plupart des esprits touchent, de fait, a la
question religieuse, parce que toute 1a vie dépend plus ou moins
de la solution qu'on lui donne; bon gré mal gré, elle est iné-
vitable: les uns la combattent, d’autres la défendent, d’autres y
puisent une philosophie, une morale, une religion. Or ces ma-
tieres sont difficiles, si difficiles qu'on n’a pas toujours la faculté
de les ¢tudier & fond; et 1a ol est la faculté, manque la volonté,
ou le temps et le reste. On est alors forcé de se contenter d'une
connaissance trés superficielle, quelquefois méme d'une mécon-
naissance a peu preés complete du sujet. De 1a le dilettantisme:
dilettantisme des croyants, qui, mal instruits, ne peuvent que
mal expliquer les dogmes et mal défendre I'Eglise; dillettan-
tisme des adversaires, qui connaissant mal ce qu'ils attaquent,
succombent souvent a la tentation de fausser ce qu’ils combat-
tent, de le noircir, de le dénaturer, afin d’en triompher plus
commodément. Ce dilettantisme est destructeur de la théologie
et de la religion. Il est rare — cependant cela peut arriver —
qu'un dilettante s’apercoive de son dilettantisme, qu'il en sorte
et que, fortifiant son étude, il arrive & une science véritable.
En littérature, on peut citer nombre d’amateurs qui, a force
d’application et de méthode, sont devenus d'excellents profes-
sionnels : les Rabelais, les Moliere, les de Vigny, les Loti et
tant d’autres, ont commencé en simples amateurs. Mais, en
théologie, les vices du début sont tres difficilement corrigés;
on n'y arrive qu'a force d'intrépidité et de persévérance, le
milieu routinier dans lequel on vit d’ordinaire y faisant obstacle.

Hélas! oui, il y a des charbonniers en théologie, comme
il y en a en littérature, en art, en philosophie, en science. Char-
bonnier ou dilettante, celui qui étudie la théologie sans mé-
thode, a 'aventure, & son gré, pour son plaisir ou & peu pres,
qui se borne a deviner 1a ol il faudrait chercher, a sentir 1a
o1 il faudrait voir, et qui croit qu'une certaine piét¢ ou un
certain mysticisme justifient I'absence de travail. Dilettante
néfaste, celui qui se plait dans cette théologie d’équivoques ou
de fausses équivalences, qui, loin d’éclairer I'esprit, le fausse; -
celui qui, sous prétexte de religion, cherche a faire passer pour



— 70 —

vraies toutes les superstitions et toutes les réveries de sacristies;
celui qui se contente des demi-vérités et des demi-faussetés,
qui fait de l'histoire a sa guise, gardant bien le dessin des
faits mais changeant leur couleur, respectant scrupuleusement
les dates et les noms, mais dénaturant les idées et les sen-
timents.

Tel dilettante veut avoir raison a tout prix et soutenir ses
fantaisies partout et a tout propos, se servant, par exemple, du
miracle de St. Janvier pour démontrer 'existence de Dieu, l'im-
mortalité de 'ame, la légitimité du culte des saints, et, qua-
tritmement, la mission divine de 1'Eglise catholique! Le vicaire
général qui a donné l'imprimatur a ce livre?!), a entendu le louer
en le déclarant «affriolant» et «déconcertant», et I'évéque de
Montpellier I'a honoré d'une lettre-préface. On en est 14 dans
I'Eglise romaine! Et la théologie de St. Janvier n'y est pas plus
« abracadabrante » que celle de St. Antoine de Padoue, ou celle
de Lourdes, ou celle du Purgatoire, etc.

Tel autre s’obstine a ne jamais définir ses mots et ses for-
mules. Cousin a dit excellemment: »Si le mot soutient la pen-
sée, quelquefois aussi il la masque et trompe celui qui s’en sert
et croit posséder une idée quand souvent il joue avec un mot.
Le mot ne correspond pas toujours dans tous les hommes a la
méme idée; de 1a ces consentements apparents de tous a une
méme idée, qui ne sont autre chose que des consentements a
un terme regu et que nul ne définit: de la ces préjugés qui
viennent de mots appris dés 'enfance ou puisés dans les écoles;
enfin, toutes ces querelles qui se termineraient d’'un coup, si
chacun, fidele a la régle de Pascal, commengait par bien expli-
quer le sens des mots qu'il emploie. » Or, la théologie est pleine
de ces querelles, de ces préjugés, de ces consentements appa-
rents, de ces mots a double et méme a triple et & quadruple
entente. Tous les mots en 7sme sont de ce genre, et aussi d'au-
tres, comme les mots {rinité, filioque, procession du St. Esprii,
géncration du Verbe, communication de la grdce, etc., on peut
les employer en ayant dans Uesprit des idées trés différentes
et méme en n'ayant aucune idée précise. C’est alors de la pure
routine. Les dilettantes ne sont que des échos et des cymbales,

Y Le célébre miracle de St. Fanvier, par Louis Caveéne. Voir les Annales de
philosophie chrétienne, octobre 19og.



e 7] —

ils sont plus inconscients qu'ils ne pensent, simples machines a
répétition.

Donc, le premier devoir du théologien sérieux qui veut
tirer la théologie de son orniere et de son verbiage stérile, est
de définir les mots avec précision. Un autre devoir consiste a
corriger non seulement les erreurs qui dérivent des mots, mais
aussi celles qui viennent de l'esprit méme, de sa précipitation,
de sa témérité, de sa passion, de son imagination. Le dilettante
tombe dans ces défauts de 1'esprit, non moins que dans les erreurs
de mots.

Tel autre dilletante est assez naif pour croire a la solu-
tion des problémes sur le papier. La paperasserie exerce un
tel empire sur les esprits, on s'imagine tellement que la paix
signée sur parchemin est une vraie paix, qu'une loi formulée
dans le code est une loi vivante et immortelle, qu'on tient pour
assurée, en théologie aussi, la doctrine encore obscure qu’on
réussit & consigner comme un accord entre deux partis ou deux
¢coles. Illusion. C'est dans les esprits et non sur le papier, je
dis dans les esprits et non dans les seuls sentiments, c’est dans
les principes solides, dans les idées claires, dans les arguments
rationnels qu’est la vraie solution des difficultés. Toute I'histoire
de la théologie, et aussi celle de T'Eglise, sont pleines de ces
formules conventionnelles, de ces sortes de traités de paix, qui
mettent fin pour un jour, pour quelques années, aux débats pré-
cédents. Fatigué de part et d'autre de discussions interminables,
on consent, de guerre lasse, 4 se contenter d'un compromis
plus ou moins habile; mais bient6ot la lumiere enfermée dans les
mots a besoin de percer I'enveloppe et de s'échapper en toute
liberté, et alors recommencent de nouveau les disputes. Donc
ce ne sont pas les & peu prés du dilettantisme qui peuvent éta-
blir la vraie paix entre les Eglises, ni résoudre les probléemes
théologiques, ni indiquer avec preuves & I'appui en quoi consiste
la vraie foi; cette tache est celle de la théologie scientifique,
donc de la clarté et de la science. Il faut que les partisans de
la routine et de la paperasse en prennent leur parti. La vérité
ne céde ses droits a personne. E. MICHAUD.

(A sutvre.)




	Le dilettantisme en théologie

