
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 1

Artikel: Thomas von Aquin : sein Verhältnis zum Christentum und zur
Philosophie

Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 37

THOMAS VON ÄQUIN

SEIN VERHÄLTNIS ZUM CHRISTENTUM

UND ZUR PHILOSOPHIE.

Nur um eine Skizzierung der Gesamtauffassung des Thomas
von dem Verhältnis des Christentums und des kirchlichen Glaubens

zur Philosophie handelt es sich in der folgenden
Darstellung. Schon der Umstand, dass sie ursprünglich an den

engen Rahmen eines Vortrages gebunden war, liess es untunlich

erscheinen, der gestellten Aufgabe bis in alle Verzweigungen
hinein nachzugehen. Man darf daher hier weder eine erschöpfende

Klarstellung der thomistischen Glaubensphilosophie
erwarten noch auch eine eingehende Würdigung des scholastischen
Philosophen in Beziehung auf Probleme, für die ein engerer
Zusammenhang zu der erörterten LIauptfrage nicht besteht.
Was darum die Erkenntnistheorie des Thomas, seine Logik
und Psychologie möglicherweise bedeuten, ob ihnen ein
originaler Wert zuerkannt werden kann, das alles kommt für
unseren Zweck nicht in Betracht. Dieser beschränkt sich
vielmehr auf die Ausmessung der Grenzen, die Thomas zwischen
den Gebieten des christlichen Glaubens und der philosophischen
Einsicht gezogen hat. Zugleich ist der Versuch gemacht, wenigstens

für einzelne Punkte der thomistischen Lehre, eine historische

Orientierung zu gewinnen, und zwar sowohl durch einen

gelegentlichen Rückblick auf die vorausgehende wie auch durch
einen Ausblick auf die folgende Entwickelung. Die von mir
gezogene Parallele zwischen Thomas und Kant ist dabei nicht
als ein Widerspruch zu den gedankenreichen Ausführungen
Euckens in seinem Aufsatz über das Verhältnis beider in den



— 38 —

Kantstudien aufzufassen *), sondern als eine mögliche Ergänzung,
die dem Prinzip der historischen Kontinuität gerecht zu werden
trachtet, indem sie des gemeinsamen Bodens gedenkt, auf dem
der scholastische und der kritische Philosoph trotz allen Gegensatzes

stehen. Es ist der Mutterboden der platonischen Ideenlehre,

auf dem ihre Metaphysik wie der philosophische Idealismus

überhaupt Wurzel gefasst hat. Der geschichtliche
Zusammenhang darf aber in diesem Falle als ein beredtes Zeugnis

dafür gelten, dass die Fruchtbarkeit des Bodens, auf dem

er erwachsen ist, sich noch lange nicht erschöpft hat.

In den Himmelsräumen des Paradieses, die Dante, von
Beatrice geleitet, zu immer höheren Sternenkreisen sich
erhebend durchmisst, trifft er auf der Sonne die grossen Kirchenlehrer

seiner Zeit und der vergangenen Jahrhunderte und unter
ihnen gleichsam als ihren Repräsentanten und Sprecher Thomas
von Aquino. Doch die Wertschätzung des grossen Scholastikers
bringt der Dichter nicht nur dadurch zum Ausdruck, dass er
sich von ihm an dieser Stelle seiner Dichtung, dem zehnten
und den folgenden Gesängen des Paradiso, über bestimmte
Fragen der Theologie und der Philosophie Auskunft erteilen
lässt —, fast auf allen Blättern der Divina Commedia stossen
wir auf Ausführungen, die uns zeigen, wie sehr sich Dante in
die Werke des Thomas vertieft hat. Eine weitgehende
Übereinstimmung der Gedanken ergibt sich aus dieser Abhängigkeit

des Dichters von dem scholastischen Denker. Ihre
Ausprägung hat sie in der Tatsache gefunden, dass Dantes
wundervolles Lehrgedicht fast als der vollkommenste Ausdruck der
mittelalterlichen Weltanschauung gelten darf. Nur in einem
allerdings wesentlichen Punkte ist Dante über die scholastischen
Theorien hinausgewachsen. Die mönchische Hingebung an die
Weltherrschaftsansprüche des Papsttums und der Hierarchie
ist ihm fremd. Zu tief hat er in das Verderben der römischen
Kurie hineingeschaut, zu sehr den ganzen Jammer mitempfunden,

den der Kampf zwischen Kaisertum und Papstum über
die Christenheit gebracht hatte! In seinem Werke über die

*) Kudolf Eucken, Thomas von Aquino und Kant, ein Kampf zweier
Welten. Kantstudien 1901. Auch als Sonderabdruck erschienen.



— 39 —

Monarchie sehen wir ihn Wege wandeln, die in der modernen
Auffassung des Staates als des Schützers einer von der Kirche
unabhängigen und selbständigen Rechtsordnung münden. — Im
übrigen aber begegnen wir in den Werken Dantes in allen
wesentlichen Zügen dem theologischen und philosophischen
Weltbilde der Scholastik. Zu einer poetischen Vision ist allerdings

das Ganze gesteigert und darum steht es auch heute
noch mit dem Eindruck erhabener Schönheit vor uns gleich
den gotischen Domen, in welchen sich die gleichen
Jahrhunderte ihren künstlerisch religiösen Ausdruck erschufen.

Anders jedoch, wenn wir in die nüchterne Gedankenwerkstätte

des scholastischen Philosophen treten und nun erkennen,
aus wie verschiedenartigem Material der Gedankenbau
zusammengefügt ist, der anscheinend so geschlossen vor uns steht-
Es ist nicht nur die Gedankenwelt der ersten christlichen
Jahrhunderte, der wir hier begegnen, die Lehren des Neuen
Testamentes und der Kirchenväter, neben der Weisheit und
Gedankentiefe eines Augustinus die mystischen Spekulationen
des angeblichen Dionysius Areopagita aus dem fünften
Jahrhundert, und wieder die teils echten teils unterschobenen
Schriften des Staatsmannes und Philosophen Boetius.
Merkwürdiger noch als diese Verschmelzung und Ausgleichung
christlicher Denker in dem theologischen System des Thomas
ist der Umstand, dass das philosophische Fundament für dieses

System in der Hauptsache mit Bausteinen ausgeführt ist, die
der griechischen Philosophie entlehnt sind. Plato und vor allem
Aristoteles und dessen arabische Kommentatoren sind die
Autoritäten, die Thomas in fast allen philosophischen Fragen zu
Rate zieht, mit denen er sich teils zustimmend teils abweisend
auseinandersetzt. In seinen beiden Hauptwerken, der Summa
contra gentiles und der Summa theologica, begegnen wir immer
wieder der Wendung „philosophus dicit". Der Philosoph aber,
der dann zu Worte kommt, ist der Lehrer Alexanders des

Grossen, Aristoteles.
Und mit dieser Wertschätzung des griechischen Philosophen

steht Thomas in der Scholastik nicht allein, wiewohl er zu ihr
einen der mächtigsten Anstösse gegeben hat. Als den „Prae
cursor Christi in naturalibus" hat man Aristoteles gefeiert, sein

Studium als die Bedingung hingestellt, die man erfüllt haben

müsse, wenn man in die Geheimnisse der Theologie eindringen



— 40 —

wolle ; ja als eine Autorität hat man ihn hingestellt, die gleich
nach der heiligen Schrift und der Überlieferung der Kirchenväter

zu befragen sei, und ein vermessener Gedanke schien
nicht besser widerlegt werden zu können als mit der Erklärung:
„quod est et contra s. scripturam et contra patres et contra
Aristotelem et omnes". Was die Vernunft in weltlichen Dingen
zu ergründen vermöge, das habe Aristoteles gefunden, behauptet
in einer poetischen Verherrlichung des Philosophen Johann
von Salisbury A Das war um die Mitte des 12. Jahrhunderts,
also zu einer Zeit, wo sich die Kirche noch durchaus nicht
für die Anerkennung der aristotelischen Philosophie entschieden

hatte. Aber schon gingen in den theologischen Schulen
die lateinischen Übersetzungen der logischen und naturwissenschaftlichen

Schriften des Aristoteles von Hand zu Hand; schon
suchte man mit Hülfe seiner arabischen Kommentatoren, eines
Averroes, Alfarabi, Avicenna, Avempace und Avicebron, ein
Verständnis und eine Lösung aller von Aristoteles aufgegebenen
Denkschwierigkeiten zu finden. Schon tauchen hier und dort
auch Zeichen auf für die Tatsache, dass sein philosophisches
Gedankensystem durchaus nicht so leicht mit dem kirchlichen
Glaubenssystem auszugleichen sei2). Die Lehre von der
zweifachen Warheit kommt als eine gewagte Deckung gegen die
kirchliche Autorität in Aufnahme, und wie weit ihre Wirkung
reicht, lässt sich aus der Bewegung ermessen, die sich im
Verlauf des 13. Jahrhunderts an Namen wie Simon von Tournay
und namentlich Johann von Brescain anknüpft. Ihr gegenüber
hat denn wenigstens in Frankreich die Kirche den wohl
begreiflichen Versuch gemacht, sich dem alle autoritativen
Sicherheitsdämme überströmenden Einfluss des griechischen Denkers
entgegenzustemmen. 1209 erliess eine Pariser Synode ein Verbot
über die Bücher des Aristoteles de naturali philosophia und
deren Commenta an der Universität zu lesen. In einer
Verordnung des päpstlichen Legaten Robert von Courcon aus dem
Jahre 1215 wird dieses Verbot auf die aristotelische
Metaphysik ausgedehnt und noch 1231 wollte Gregor IX. die natur-

') 1. Otto Willmann, Geschichte des Idealismus, II Bd., 2. Aufl. S. 342.
3) Zum folgenden vergi. Max Maywald, Die Lehre von der zweifachen

Wahrheit, Berlin 1871, und Reuter, H., Geschichte d. relig. Aufklärung im
Mittelalter, II, 152—157. Lange, F. A., Geschichte des Materialismus, 5. Aufl.,
I, 181 f.



— 41 —

philosophischen Schriften des Aristoteles wenigstens solange vom
Lehrgebrauch ausgeschlossen wissen, bis sie von jedem
Verdacht des Irrtums gereinigt seien. — Aber dieses Verbot war
praktisch und ideell schon gegenstandslos geworden, seitdem
ein Theologe von der Bedeutung des Albertus Magnus sich in
seinen naturwissenschaftlichen und philosophischen Schriften
fast ganz auf aristotelischen Boden gestellt hatte. Durch Albert
ist auch Thomas von Aquin für Aristoteles gewonnen worden.

Seit 1245 war er Alberts treuester Schüler und Gefolgsmann

auf den Reisen, die ihn von Köln nach Paris und von
dort wieder an die neugegründete Ordensschule in Köln führten.

Bald nach 1252 beginnt dann Thomas selbständige
Lehrtätigkeit, und zwar an der schon damals weit berühmten
Universität Paris; seit 1256 lehrt er hier als Lizentiat. 1257

wird er zum Doktor der Theologie promoviert zugleich mit
Bonaventura. 1261 beruft ihn Urban IV. nach Rom, und wir
sehen ihn nicht lange nachher in den verschiedensten Städten
Italiens wie Bologna, Viterbo, Orvieto, Pisa als theologischen
und philosophischen Lehrer wirken. Noch einmal kehrt er
1269 auf zwei Jahre nach Paris zurück. 1272 beruft ihn Karl
von Anjou an die Universität Neapel. Auf der Reise zum
Konzil von Lyon ereilt ihn am 7. März 1274 in dem Cisterzien-
serkloster Fossanuova der Tod. Kaum 50 Jahre später wurde
er durch Johann XXII. 1323 heilig gesprochen. So weit in
flüchtiger Übersicht die wichtigsten Daten aus Thomas
Lebensgeschichte

Versuchen wir nun den persönlichen Gehalt dieses Lebens
und zugleich das innerlich Bedeutsame in ihm zu erfassen,
so dürfen wir sagen : Thomas war nach seiner ganzen geistigen
und sittlichen Veranlagung für das religiöse Asketentum
geboren, für ein Asketentum von der feingeistigen und
wissenschaftlich interessierten Art des Hieronymus, doch ohne die
hässlichen Nebenzüge, die dem Bilde des Kirchenvaters
anhaften. Von unvornehmer Leidenschaftlichkeit ist er frei. Im
Geisteskampf bewahrt er eine gelassene Milde. Er ist ein
ausgeglichener Charakter, so wie ihn der von ihm selbst
angenommene aristotelische Tugendbegriff fordert1). Thomas war

') S. theol., II, 1. q. 64. a. 1, vergi, die Charakteristik von Thomas

geistiger Eigenart bei Rudolf Eucken, Die Philosophie des Thomas von
Aquino und die Kultur der Neuzeit. Halle, 1886, S. 27.



— 42 —

ferner Aristoteliker auch darin, dass sich sein Leben als die
Entfaltung einer ungeheueren geistigen Energie darstellt, als
ein unablässiges Bemühen, Gott und die Welt mit den Mitteln
der menschlichen Vernunft zu begreifen.

Wenn der grosse Philosoph des Altertums als das höchste
Glück des Erdenlebens ein Leben nachdenkender Beschaulichkeit

preist, ein Leben, in welchem der Mensch sein eigenstes
Selbst in der Entwickelung der ihm verliehenen Vernunft findet,
wenn er weiter sagt, dass wir mit einer solchen Betätigung
unseres intellektuellen Vermögens die Gottheit selbst
nachahmen, da ja auch deren Tätigkeit nur im Denken ihrer selbst,
in der Erfassung ihres eigenen Wesens bestehe1) —, so hat
sich Thomas fast alle diese Gedanken zu eigen gemacht. Auch
er erklärt, dass das Denken (intelligere) die für die intellektuelle

Substanz eigentümliche Tätigkeit und darum auch als
deren Endzweck (finis) anzusehen sei2). — Dem entspricht, dass

auch sein eigenes religiöses Leben ganz in die Sphäre
nachdenkender Betrachtung gestellt ist.

Die Frage „WTas Gott sei?" beschäftigt ihn schon in seiner
Kindheit8). Sie wird dem heranreifenden Manne durch den
kirchlichen Offenbarungsglauben beantwortet. Aber zugleich
erhebt sich die Frage, die Thomas nicht müde wird zu erwägen
und zu durchdenken : Wie lässt sich dieser Offenbarungsglaube
vor der Vernunft rechtfertigen? Er gelangt zu folgender
Entscheidung : Es gibt Glaubenswahrheiten, die dem menschlichen
Begreifen entrückt sind. In ihren Kreis gehören die Lehren
von der Dreieinigkeit, von der Menschwerdung, die
Sakramentenlehre, die Lehre von den letzten Dingen und endlich
auch der Glaubenssatz von dem Anfang der Welt in der Zeit *).

Die überlieferten Argumente der Theologen, soweit sie sich
als philosophische Gründe darstellen, scheinen in diesem Falle
Thomas nicht stark genug, um die Behauptung des Aristoteles
von der Ewigkeit der Welt zu widerlegen. Vielleicht dass die
auffallenden Bedenken des Scholastikers in dieser Frage dem

») cf. Aristot. Eth. Nik. X, 7. — Met. XII, 7. 1072. b. 24, u. 1074. b. 33 f-

s) S. c. Gent. III, 25 u. 26, vergi, auch den Kommentar zu Aristot.
Politik, bei Baumann, Die Staatslehre des h. Thomas v. Aquino 1873, S. 116 ff.

3) K. Werner, Thomas v. Aquino. I. Bd., S. 5.

4) S. theol. I, 46. 2. — vergi, hierzu auch A. Stöckl, Geschichte der
Philosophie des Mittelalters. 1865. II, S. 543, 554 u. 557 f.



— 43 —

Maimonides entlehnt sind1). „Sola fide tenetur", so formuliert
Thomas hier seine Haltung zur kirchlichen Glaubenslehre. Er
beruhigt sich um so leichter bei seiner bewreislosen Annahme,
weil sie durch die Autorität der göttlichen Offenbarung
gesichert wird, und diese damit eine Garantie übernimmt, für
welche der menschlichen Vernunft die Mittel fehlen. Damit
soll aber nicht gesagt sein, dass in diesen nicht völlig
durchdringlichen Geheimnissen die Unvernunft walte, dass sie zu
allen Gesetzen des menschlichen Denkens in Widerspruch
stehen müssen. Thomas ist weit davon entfernt, eine solche
Konsequenz, der sich einst Tertullian zuneigte, die sich später
die Nominalisten zu eigen machten, gelten zu lassen. In diesen
Geheimnissen der Offenbarung spricht sich eben eine höhere,
die göttliche Vernunft aus; sie sind darum wohl supra, aber
nicht contra rationem2). Ja bei sorgfältiger Erwägung finden
wir dem menschlichen Geistesleben Spuren aufgedrückt, denen
wir nur nachzugehen brauchen, um wenigstens ahnend in die
Tiefen des göttlichen Lebens und Waltens einzudringen. Nach
dem Vorbilde Augustins hat auch Thomas versucht, in den
Formen des menschlichen Selbstbewusstseins ein Nachbild der
göttlichen Wesenserfassung in drei Personen aufzuweisen 3j.

Doch nur um einen Versuch, die Denkbarkeit des Mysteriums
deutlich zu machen, handelt es sich bei diesen Gedankengängen.

Anders dagegen, wenn wir die natürliche Gotteserkenntnis,
die in jeder Menschenseele schlummert, zum Reden bringen.
Sie gibt Zeugnis nicht nur vom Dasein Gottes und von seinen

Eigenschaften, die in der Bestimmung wurzeln, dass er das

ens realissimum, ein Wesen sei, von dem alle positiven
Prädikate realer Wesen befasst sind, ein Wesen, dessen Vollkommenheit

die Vollkommenheiten aller anderen Wesen nur
wiederzuspiegeln vermögen4). Und dieses „natürliche Licht",
dessen Strahlen unser Gottesbewusstsein erhellen, lässt zugleich
unser Selbstbewusstsein und in ihm die intellektuelle
Formbestimmtheit unserer Seele, ihre Geistigkeit und Unsterblichkeit

erkennen.

') Stöckl, a. a. 0., S. 559 und J. Guttmann, Das Verhältnis des Thomas

von Aquino zum Judentum und zur jüdischen Literatur. 1891. S. 3, 63 f., 68.

2) S. c. Gent. I, 6, 7.

3) S. theol. I, q. 93. a. 7. u. 8.

4) S. theol. I, q. 4. a. 2.



— 44 —

Zugleich durchmessen wir mit diesem Licht die Höhen
und Tiefen, die sich zwischen Gott und der Menschenseele
auftun. Gott ist die ewige Wahrheit und überragt als solche
den Mensch engeist. Ein Gesetz für die Wahrheitserkenntnis
vermag darum nicht der Mensch von sich aus aufzustellen,
sondern er ist der Wahrheit unterworfen und wandelt darum
auf den Wegen Gottes, wo er der Wahrheit nachtrachtetx).
Es sind Gedanken Augustins, die Thomas hier aufnimmt2). Sie
werden in Beziehung* gesetzt zu aristotelischen Lehren. Die
Wesensbestimmtheit der menschlichen Seele, so hören wir, ist
ihre Vernunft, ihr Intellekt. Entfalten und betätigen kann die
Seele ihre Wesensbestimmtheit, die in ihr schlummernde Anlage
(potentia) nur im Erkennen3). Alles Erkennen aber hat zum
Ziele die Wahrheit, und so ist für die Seele das höchste und
letzte Ziel ein intellektuelles Gut, die Erkenntnis der Wahrheit.
Doch nicht nur für die Seele, sondern für das Universum
überhaupt. Alle Weisheit findet daher Richtung und Ziel in der
Wahrheit1). Aus diesen Bestimmungen folgt unmittelbar, dass
nicht nur die Gegenstände unserer sinnlichen Wahrnehmung
in die Sphäre des Erkennens eingerückt sind, sondern ebenso
auch der Inhalt unserer Glaubensvorstellungen. Dieser ist
solange noch nicht ein Teil unseres Selbst geworden, als ihn
die Erkenntniskraft noch nicht durchdrungen hat. Gewiss, so
sahen wir, gesteht Thomas zu, dass es uns, solange wir auf
Erden wandeln, unmöglich ist, den Glauben ganz in Vernunft
zu verwandeln6) ; aber als ein Ideal schwebt ihm der Zustand
der Vollendung vor, wo auch dieses Ziel ganz erreicht ist, wo
der durch das „lumen gloriae" über sein natürliches Vermögen
hinaus gesteigerte Intellekt dem göttlichen Denken konform
geworden und damit in den vollen Besitz der Wahrheit
gelangt ist6).

Eine solche Betrachtung stellt den Glauben im Grunde
unter die Vernunft; er wird ein Mittel für den letzten Zweck

») S. theol. I, q. 16. a. 6, 1.

2) Vergi, besonders: S. theol. II, 1. q. 93. a. 2.

') S. c. Gent. II, 76 am Ende.
4) S. c. Gent. I, 1.

s) S. c. Gent. III, 48 u. I, 3.

*) S. c. Gent. III, 53 u. S. th. I, 12, 5, vergi. Philalethes, Kommentar
zu Dante Paradiso XXX. Anmerkung- 10.



— 45 —

des Erkennens, eine Stufe, die wir überschreiten müssen, um
die Höhe der Wahrheit zu erreichen. Auch für Thomas gilt
durchaus der berühmte Satz des Anselm von Canterbury, den
man wohl als das Programm der Scholastik bezeichnen darf:
„credo ut intelligam". Aus dem Glauben entwickelt sich die
Erkenntnis, doch eben so, dass der Trieb zur verstandesmässigen
Aneignung herrschend ist auch gegenüber dem Glauben.

Der thomistischen Verhältnisbestimmung von Wissen und
Glauben entspricht es nun, wenn auch das letzte Ziel des

Willens und zugleich das höchste Gut, die Seligkeit, ganz und
gar mit dem Erkennen verwachsen ist. Allerdings bleibt die
Erkenntnis Gottes erst der „visio beatifica" im Jenseits
vorbehalten, und darum übernimmt für den gegenwärtigen Stand
unseres Erkennens der Glaube die notwendige Vermittlung
jener religiösen Wahrheiten, die sonst unserem Blicke verborgen
blieben. Aber der Glaube hat dabei doch nur den Charakter
einer noch unentwickelten Erkenntnis. Und an die Erkenntnis
schliesst sich letzthin erst der Wille an. Es ist darum wohl
begreiflich, dass der Glaube, sofern er noch unentwickelte
Erkenntnis ist, der Beihülfe der göttlichen Gnade bedarf, um die

Zustimmung des Willens zu dem von ihm befassten Inhalt zu
erlangen. Glaube, Hoffnung und Liebe sind im theologischen
System des Thomas „virtutes infusae", zu deren Ausbildung die
natürliche sittliche Anlage des Menschen nicht ausreichtl).
Dass jedoch der Wille die Seligkeit, auf die er als sein Ziel
gerichtet ist, sich nicht selbst zu schaffen vermag, das ist die
klar ausgesprochene Überzeugung des Thomas. Erst die
vollendete Erkenntnis, das Schauen Gottes, lässt in den Seligen
die Überfülle des Gefühls entstehen, die nun als „delectatio" die

„beatitudo" gleichsam krönt2).
Wie nun der Wille nur durch das Medium der Erkenntnis

sich sein letztes und höchstes Ziel gegenwärtigzuhalten vermag,
um es in solcher Gegenwart selig zu geniessen, so ist für ihn
erst recht die Hülfe der erkennenden Vernunft erforderlich,

*) S. c. Gent. III, c. 151, 152 u. 153. -- S. theol. II, 1. q. 92. a. 1. u. q. 110.

a. 3, 1. c. II, 2. q. 24. a. 2 u. 3, vergi, hierzu H. Ritter, Die christl. Philosophie
nach ihrem Begriff, ihren äusseren Verhältnissen und in ihrer Geschichte
bis auf die neuesten Zeiten, I. Bd., S. 657.

a) S. theol. II, 1. q. 3. a. 4, vergi, auch J. Baumann, Die klassische Moral
des Katholizismus. Philos. Monatshefte, Bd. XV, 1879, S. 451.



— 46 —

wenn die Notwendigkeit entfällt, mit der den Willen das letzte
Ziel und zugleich das höchste Gut, die Seligkeit im Erkennen
Gottes, gefangen hält, mag diese Seligkeit nun durch den
Glauben gleichsam vorausgenommen werden oder sich im
Schauen der Seligen vollenden *). Diese Notwendigkeit entfällt
aber dort, wo wir es nicht mit dem höchsten Gute, sondern
statt dessen mit endlichen Gütern zu tun haben. Hier, so scheint
es, ist der Wille in der Lage durchaus frei zu schalten. Er
kann sich diesem oder jenem Gute nach Gefallen zuwenden.
Er vermag es, so behauptet auch Thomas —, aber nur weil
gegenüber den endlichen Gütern auch die Erkenntnis nicht
gebunden ist. Denn die Abmessung des Wertes dieser Güter ist
doch zunächst der Überlegung anheimgegeben. Durch einen
gewissen, von der Vernunft auszuführenden Vergleich (ex col-
latione quadam rationis)2) suchen wir diesen Wert festzustellen.
Also weil die Vernunft bei ihrer Überlegung frei ist, darum ist
auch der Wille frei. Das liberum arbitrium ist die Ursache
unserer Willensfreiheit3). Als Zeugnisse für die Freiheit der
Vernunft führt Thomas die Wahrscheinlichkeitsschlüsse, weiter
die Tatsache ins Feld, dass die Überredung damit rechnet, dass
der Erwägung verschiedene Wege offen stünden *). Jedenfalls
ist es die Vernunft, der die Massstäbe für die Entscheidung
sittlicher Konflikte zu entnehmen sind; sie ist es, die in dem

') S. theol. I, q. 82. a. 2 u. 4, q. 83. a. 1. ad 5.

2) S. theol. I. 83. a. 1.

3) S. theol. I, 59. a. 3. « solum id quod habet intellectum potest agere
iudicio libero, in quantum cognoscit universalem rationem boni, ex qua
potest iudicare hoc vel illud esse bonum. Unde ubicumque est intellectus
est liberum arbitrium». S. theol. I, 83. a. 3. «proprium liberi' arbitrii est
electio : ex hoc enim liberi arbitrii esse dicimur, quod possumus unum
recipere alio recusato quod est eligere». S. theol. II, 6. a. 2. «Ex hoc enim
quod ratio deliberans se habet ad opposita, voluntas in utrumque potest »,

ct. II, 1. q. 17. a. 1. ad 2. — « Das keiner Notwendigkeit unterworfene Werturteil

der Vernunft ist es somit, was von dem Wahlakte die Notwendigkeit
fernhält. Die Vernunft ist folglich der Grund, die Wurzel des liberum
arbitrium, der Wahlfreiheit. Wo Vernunpt, da auch Freiheit ». Joh. Verweyen.
Das Problem der Willensfreiheit in der Scholastik, 1909, S. 134, vergi. S. 136

und besonders das Schlussergebnis für Thomas, S. 147 ff.
4) S. theol. I, 83. 1, cf. 1. c. II, 1. q. 17. a. 1. ad 2, sowie die entsprechenden

Ausführungen bei 0. Willmann, Gesch. des Idealismus, IL Bd., 2. Aufl.
S. 434 ff.



_ 47 —

uns angeborenen natürlichen Sittengesetz die Regeln besitzt,
durch welche der schwankende Wille zu leiten ist.

Dass das Sittliche aus einem Vernunftgesetze abgeleitet
w*erden müsse, ist nun auch die prinzipielle Forderung der
Ethik Kants. Allein darin besteht zwischen ihm und Thomas
ein tiefgreifender Gegensatz, dass für diesen das sittliche Ver-
nunftgesetz einen gegebenen Inhalt hat, nämlich das natürliche
Sittengesetz (lex naturalis), das wiederum eine Ausstrahlung
der ewigen Gesetzmässigkeit ist (lex aeterna), die von der Idee
des Guten beschlossen wird*). — Die Idee des Guten jedoch
lässt Thomas, hierin wie Anselm von Canterbury ganz Pla-
toniker, wesenhaft wurzeln in Gott, der selbst die vollkommene
Güte ist2). Das praktische Vernunftgesetz erscheint dagegen im
Sinne Kants als autonom, d. h. es empfängt seinen Inhalt nicht
von aussen, sondern bestimmt sich in seiner Anwendung selbst
mit der Regel, dass die Maxime unseres Wollens jederzeit
Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung zu sein dienlich sein
müsse. Indessen die Forderung, dass die Normen unseres
Wollens ihre Sanktion vor der Vernunft in der Regel ihrer
allgemeinen Verbindlichkeit zu finden haben, wird auch bei
Kant durch den abschliessenden Gedanken gestützt, dass wir
uns als Glieder eines Reiches der Vernunft betrachten müssen,
in dem einem jeden die Würde einer sittlichen Persönlichkeit
zukommt. Wir bewähren diese, wenn wir uns nach den Regeln
der praktischen Vernunft bestimmen und uns frei machen von
allen sinnlichen Antrieben. Zwar bleibt die Bewährung, solange
wir auf Erden wandeln, stets hinter dem Ideal der Vernunft
zurück, so dass dieses ein unerreichbares Ziel bezeichnen würde,
wenn nicht seiner praktischen Absicht die Vorausnahmen des

Glaubens zu Hülfe kämen. Der Glaube an Gott und an die
Unsterblickeit der Seele sind die unter der Oberschicht unserer
raum-zeitlichen Erfahrung ruhenden Verankerungen der
moralischen Welt. — So mündet denn auch bei Kant die Moral
schliesslich in einen religiösen Vorstellungskreis. Trotz aller
tiefgreifenden Unterschiede besteht hier eine begrenzte Gemeinsamkeit

in den Überzeugungen des scholastischen und des

kritischen Denkers.

') S. theol. II, 1. q. 71. a. 6. u. II, 1. q. 93. a. 3.

2) S. c. Gent. I, 38. u. S. theol. I, 6,4; hier unter ausdrücklicher Bezugnahme

auf Plato. — Anselm, Cant. Monol. cp. 1, 2 u. 4. Proslog. 22



—. 48 —

Diese Gemeinsamkeit prägt sich, wie wir gezeigt zu haben
glauben, vor allem in der rationalistischen Grundlage aus, die
dem sittlichen Willen gegeben wird. Dem Verhältnis des
intellectus speculativus zum intellectus practicus bei Thomas
entspricht das Verhältnis der theoretischen zur praktischen
Vernunft bei Kant1). Die praktische Vernunft gilt sodann beiden
Denkern als die Gesetzgeberin des Willens. Weiter, beide
gliedern den Menschen als Vernunftwesen dem Reiche der
Zwecke ein; beide erkennen ihm ferner die Würde zu, sich
im Bereiche des Sittlichen als Selbstzweck betrachten zu
dürfen: Kant allerdings mit erheblich stärkerer Betonung in der
Behauptung, dass ein jeder durch die Anerkennung des
Sittengesetzes einen Ausdruck für die Tatsache schaffe, dass er selbst
ein vernünftiges und sittliches Wesen sei; auf diese Tatsache
aber gründet sich aller Wert des Menschen. Bei Thomas lässt
sich wenigstens der verwandte Gedanke nachweisen, dass ein
jeder erkennend und wollend durch Verähnlichung (per assimi-
lationem) die Güte und Vollkommenheit Gottes an sich zur
Darstellung bringe und damit seine intellektuelle Natur der
Vollendung entgegenführe2). Eine solche Übereinstimmung ist
natürlich kein Zufall; sie erklärt sich für beide Denker daraus,
dass im Hintergrunde ihrer Weltanschauung, wenn auch in
vielfacher Umgestaltung, der platonische Idealismus steht3)
und dass dieser Idealismus bei beiden durch christliche
Gedanken durchgebildet ist. „Seid vollkommen, wie euer
himmlischer Vater vollkommen ist."

') Für Thomas vergi. S. theol. I, 79. 11. Secundum hoc autem différant

intellectus speculativus et practicus; nam intellectus speculatiuvs est

'qui quod apprehendit, non ordinat ad opus, sed ad solam veritatis consi-
derationem; practicus vero intellectus dicitur qui hoc quod apprehendit,
ordinat ad opus. — Dass im übrigen in der Bewertung Thomas den
theoretischen, Kant den praktischen Vernunftgebrauch höher stellt, ist bekannt,
cf. Thomas, S. theol. I, 14, 16. « Scientia speculativa est nobilior quam
practica», und 1. c. II, 1. q. 3. a. 5. Hierzu die Ausführungen in dem Kommentar
zu Aristoteles Politik bei Baumann, Staatsphilosophie d. h. Th., S. Ill f,
vergi, philos. Monatshefte 1879, S. 465, und Stöckl, Geschichte der Philos,
d. M., § 178, S. 646 ff.

2) S. theol. II, 1. q. 3. a. 5. u. I, q. 53. a. 3. — 1. c. q. 44. a. 4. « unaquae-
que creatura intendit consequi suam perfectionem quae est similitudo per-
fectionis et bonitatis divinae ».

3) S. theol. I, 6. 4. In Beziehung auf Kant s. Paulsen, Im. Kant, 2. u.
3. Aufl., 1896, S. 315.



— 49 —

Nicht unwesentliche Unterschiede bleiben natürlich trotz
solcher Gemeinsamkeit zwischen dem Philosophen des
dreizehnten und des achtzehnten Jahrhunderts bestehen. Zunächst
in der Färbung des Zweckgedankens, der bei Thomas immer
die aristotelische Fassung erkennen lässt. Er wird
dementsprechend von ihm nicht nur auf die moralische, sondern auch
auf die physische Welt angewandt. Beide sind von
Zweckbestimmungen durchwirkt. Denn die innere Bewegung, mittelst
deren die Seele zum Erkennen sich wendet und vom Erkennen
zum Wollen fortschreitet, muss ebenso ein Ziel haben, dem sie

zustrebt, wie die durch unsere Sinne wahrnehmbare Bewegung
der Körper im Räume. Alles Sein ist im Grunde ein Tätig-sein
(Operari sequitur esse). Nur in ihren Wirkungen, in der Art
ihrer Betätigung offenbaren uns die Dinge ihre Naturx). Keine
Betätigung aber lässt sich denken ohne einen Zweck, dem sie
dienstbar ist. Der Zweckgedanke stellt darum das Prinzip der
Ursachen schlechthin dar, die causa causarum; alle anderen
Ursachen, wie die Bewegung, sind eben nur Mittel, durch welche
der vorherbestimmte und im Wesen der Dinge selbst angelegte
Zweck erreicht werden soll2). Soweit das Reich des Lebens
sich erstreckt, soweit erstreckt sich auch das Reich der Zwecke.
Und allumfassend wie der Grund des Lebens ist für alle Dinge
die Zweckbestimmung ihres Daseins. Also nicht nur die
hervorbringende (causa efficiens), sondern zugleich die End- oder
Zweckursache (causa finalis) für das Universum ist Gott. Seine

Vollkommenheit und Güte soll in der Welt zur Darstellung
gelangen, und so streben denn alle Kreaturen nach Ähnlichkeit
mit der göttlichen Vollkommenheit3). Sie stellen sich damit
bewusst oder unbewusst in den Dienst des Gedankens, dass die
Welt eine Repräsentation der göttlichen Vollkommenheit sei *).

*) S. c. Gent. II, 1. S. theol. I, 75. 2. Nihil autem potest per se operari
nisi quod per se subsistit ; non enim est operari nisi entis in actu. Unde
eo modo aliquid operatur quo est..., cf. auch Dante, Purgator, XVIII, 49 ff.

2) S. theol. I, 5. 2. ad 1. u. II, 1. q. 1. a. 2.

3) S. theol. I, 44. 4.

4) S. c. Gent. I, 54. — Expositio Symb. Apost. (Opusc. 16.) bei K. Werner,
Thomas v. A. I, 125, vergi. Quaest. disput. q. 3. a. 16, bei Werner, 1. c. I, 368,

und S. c. G. III, 71. Über den Einfluss ästhetischer Motive auf diese Seite

der thomistischen Weltanschauung s. W. Molsdorf, Die Idee des Schönen

in der Weltgestaltung des Thomas v. Aquino. Inaug. Diss. Jena 1891,

S. 25 t, 32, 43, 45 f.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1. 1911. 4



— 50 —

— Thomas entwickelt ihn in folgenden Sätzen : „Die göttliche
Güte, die in sich eine und einfach ist, muss sich vielfach (multi-
formiter) in den Dingen darstellen, weil ja die geschaffenen
Dinge die göttliche Einfachheit nicht erreichen können. Daher
werden, um die ganze Fülle des Universums zum Ausdruck
zu bringen, verschiedene Abstufungen der Dinge erfordert, von
denen einige eine hohe, andere die tiefste Stelle im Universum
einnehmen. Und um die Vielfachheit der Abstufungen zu
erhalten, lässt Gott zu, dass einiges Böse geschehe, damit nicht
viel Gutes verhindert werde Wir unterstellen also das

Menschengeschlecht derselben Betrachtungsweise wie das
Universum der Dinge. Es ist daher der Wille Gottes gewesen, an
einem Teil der Menschen, die er vorher bestimmt hat, seine
Güte zur Darstellung zu bringen, indem er sie aus Barmherzigkeit

schont, und an einem anderen Teile, den er verwirft, seine

Gerechtigkeit durch die über ihn verhängte Strafe. Und dies
ist der Grund, warum Gott einige erwählt und andere verwirft" *).

Die hier mitgeteilte Gedankenfolge ist insofern von Thomas
klar zu Ende geführt, als sie das Prinzip, dass ausschliesslich
in Gott der Endzweck alles Geschaffenen gesucht werden müsse,
zur uneingeschränkten Darstellung bringt. Dagegen ist der
Gedanke, der, wie vorhin ausgeführt wurde, Thomas sonst doch
nicht fremd ist, dass den geistig-sittlichen Wesen zugleich noch
ein Selbstzweck, eine selbständige Bedeutung in dem sittlichen
Reiche Gottes zukomme, hier ganz ausgeschaltet. Thomas nimmt
vielmehr mit diesen Anschauungen die späterhin namentlich
von den Jesuiten vertretene Lehre voraus, dass der Endzweck
der Schöpfung nur die Verherrlichung, die grössere Ehre Gottes
sei. Es ist leicht verständlich, dass der religiöse Impuls, den
das fromme Gemüt dieser Lehre möglicherweise verdanken
könnte, in der Folgezeit nur zu oft in einen theoretischen und
praktischen Fanatismus übersetzt wurde. Aber von diesen
Folgen abgesehen fällt die Erörterung und kritische Bewertung
der dogmatischen Lehre nicht in den Rahmen unserer
Betrachtung 8).

') S. theol. I, 23. 5. ad 3.

3) Wir verweisen jedoch auf den Aufsatz von J. H. Reinkens « Einiges
über den Endzweck der Weltschöpfung». «Revue Internat, de Théologie »,
I. 1893, S. 1—38.



— 51 —

Wir wenden uns dem physischen Weltbilde des Thomas zu.
„Die Herrlichkeit dess', der das All beweget,
Durchdringt die Weltgesamtheit und erglänzet
An einem Orte mehr, am andern minder."

(Parad. I. 1 ff.)

— so umschreibt Dante die thomistische Lehre von der
Spiegelung der göttlichen Vollkommenheit auch im physischen
Universum. Allerdings ist im einzelnen diese Vollkommenheit
bald mehr, bald weniger ausgeprägt. So zunächst in den
verschiedenen Arten der Bewegungen. Thomas bemüht sich zu
beweisen, dass unter diesen die Kreisbewegung die vollkommenste

sei *). Sie ist darum die den Himmelskreisen natürliche
Bewegung. Allein das Mass der Geschwindigkeit, mit der sich
die verschiedenen konzentrisch umeinander gelagerten Himmelsund

Sternenkreise bewegen, ist nun wiederum ein verschiedenes,
und zwar aus dem Grunde, weil die Himmelskreise ihrer
elementaren Beschaffenheit nach die Mitte zwischen den ihrer
Natur nach unwandelbaren reinen Geistern und den ihrer
Substanz nach wandelbaren Körpern einnehmen2). Daher tritt in
den höchsten Himmelssphären die Verwandtschaft mit den reinen
Geistern, in den tieferen mit den irdischen Körpern stärker hervor.

Die schnellste Bewegung ist darum dem „primum mobile",
dem Kristallhimmel eigen, weil er dem Empyreum, dem ewig
unbewegten Sitze Gottes und der seligen Geister am nächsten
ist8). Der Bewegungsumschwung des primum mobile teilt sich
den von ihm eingeschlossenen Gestirnkreisen mit: dem
Fixsternhimmel und den sieben Planetenhimmeln, in welche ausser
den damals bekannten fünf Planeten nach dem ptolomäischen
Weltsystem auch Mond und Sonne eingefügt waren. Sie alle
kreisen wieder um die unbewegte Erde. Auf dieser kreuzen
sich nun die Bewegungseinflüsse aller sie umschliessenden
Himmelskreise und bewirken hier alle natürlichen Veränderungen:

Entstehen und Vergehen der Dinge, ihr Wachstum
und ihre Auflösung. Der Saturn, behauptet ganz im Sinne

*) S. K. Werner, Thomas v. Aquino, II, 278 f. S. c. Gent. III, 82. vergi.
Molsdorf, a. a. O., S. 36.

2) Werner, a. a. 0., II, S. 285.

3) Zum folgenden siehe Frohschammer, Die Philosophie des Thomas
v. Aquino, 1889, S. 279 ff. und A. Schmid, Die peripatetisch - scholastische
Lehre von den Gestirngeistern in Frohschammers Athenäum, Bd. I, München,
1862, S. 549—589.



— 52 —

dieser scholastischen Denkweise, Vincenz von Beauvais, bringt
der Erde Kälte und Trockenheit, der Mars Hitze und Trockenheit,

der Morgenstern erquickenden Tau, der Merkur, der Stern
der Kauf leute, macht die Menschen gesprächig, der Mond, der
Stern der Fruchtigkeit, kühlt der Sonne Glut1). — Kurzum,
wir haben es hier nicht mit einer wissenschaftlichen Astronomie,
sondern mit einer phantastischen Astrologie zu tun. Mit einer
Astrologie auch dem Wortsinne nach! — Denn das Medium,
durch welches die Bewegungen der Himmelskreise hervorgerufen

werden, sind Vernunftkräfte, himmlische Intelligenzen.
Und in völlig mystischen Spekulationen sehen wir Thomas sich
an dieser Stelle verlieren. Der räumliche Kreisumschwung der
Gestirne ist das sichtbare Gegenbild zur geistig innerlichen
Bewegung, von der die Erkenntnis der himmlischen Intelligenzen
erfasst wird, wenn sie gerichtet ist auf das allbeherrschende
Zentrum der Welt, auf Gott2). — „Alles Vergängliche ist nur
ein Gleichnis." In eine „Konzeption von beispielloser Grösse"
hat Dante den thomistischen Gedanken übersetzt in dem
achtundzwanzigsten Gesänge seines Paradiso. Das sinnliche Weltbild

findet hier sein Korrelat in einer intellektuellen Anschauung,
die zur Offenbarung bringt, dass, „was in der Sinnenwelt schwer
und langsam um das Erdenzentrum des Menschen sich zu
drehen scheint, sich in Wirklichkeit alles dreht um Gott"3).
Zuletzt ist es die Liebe zu ihm, die da „die Sonne rollt und
andern Sterne". (Parad. XXXIII, 144 f.)

Dass die astronomische Weltbetrachtung mit mystisch
religiösen Gedanken versetzt wird, ist allerdings eine im Verlauf
der Geschichte des philosophischen Denkens immer
wiederkehrende Erscheinung. Von der pythagoräischen
Sphärenharmonie führt eine, wenn auch nicht immer geradlinige,
Verbindung hinüber zu den Gestirnseelen bei Plato, Aristoteles und
den Neuplatonikern und weiter in die Scholastik. Und wieder
ist es, als wenn der Geist der Vergangenheit in jenem Buche
erwacht sei, das unserem astronomischen Weltbilde eine streng

*) Vergi. H. v. Eicken, Geschichte und System der mittelalterlichen
Weltanschauung, S. 615; — für Thomas auch sein Kommentar zu Aristoteles

Politik, bei Baumann, Staatsphilosophie d. h. Th., S. 104.

2) Werner, a. a. 0., II, 294.

8) Vergi. B. Federn, Dante, 1899, S. 212.



— 53 —

mechanische Ableitung zu geben versucht hat ; wir denken an
die Ausführungen in dem Schlussabschnitt von Kants berühmter
Naturgeschichte und Theorie des Himmels1). —- Unter den
philosophischen Denkern des 19. Jahrhunderts aber hat zuletzt noch
Gustav Theodor Fechner die Lehre von einer Beseelung der
Gestirne im vollen Ernste wieder aufgenommen. Fast scheint
es sich also um eine Versuchung des Denkens zu handeln, immer
wieder auf solchen Wegen auszuschweifen. Doch vielmehr, nicht
um eine Ausschweifung handelt es sich, sondern um den
ernsthaften Versuch, dem unerträglichen Gedanken zu entgehen, der
den Kosmos, von der Erde abgesehen, nur als einen seelenlosen
Mechanismus gelten lassen möchte. — Das spezifisch
Scholastische in der Prägung dieser Gedanken liegt nun bei Thomas
und verwandten Denkern darin, dass sie das Verhältnis der
himmlischen Intelligenzen zu einander im Sinne einer
hierarchischen Ordnung zu bestimmen versuchen. So entsteht das
Bild eines Himmelsstaates, der sich in verschiedene Rangordnungen

gliedert, je nach der Stufe der von den himmlischen
Geistern erlangten Seligkeit, je nach der Art der Dienste, die
sie Gott leisten.

Diese himmlische Hierarchie aber wird nun nachgebildet
von der Hierarchie auf Erden2). Beide dienen ja dem gleichen
Endziel: die erkennenden Wesen ihre Seligkeit in Gott finden
zu lassen. Diesem Ziele müssen auch auf Erden alle anderen
Ziele untergeordnet wrerden3). Daraus folgt für Thomas ohne
weiteres die Überor.dnung der Hierarchie über die weltliche
Gewalt.

Im einzelnen bietet dieser Zusammenhang ein interessantes
Beispiel für seine Methode, die Aufstellungen der aristotelischen
Ethik und Politik der kirchlichen Moral und der hierarchischen
Staatsauffassung anzupassen. Dem Staat wird ganz im Anschluss

an Aristoteles als kulturelle Aufgabe die sittliche Durchbildung
der Gesellschaft zugewiesen. Dann aber werden die Grenzen
seiner Weltanschauung überschritten mit dem Gedanken, dass

das sittliche Leben des einzelnen sein Ziel in Gott finde. Das

*) Kants Werke (Ausg. Hartenstein), I, 336 f.

2) S. theol., I, 113, 2. — cf. de regim. princ, I, 9 und 14. Über die

Gliederung der irdischen Hierarchie bei Thomas s. P. Knoodt, Die Thomas

Enzyklika Leos XIIL, 1880, S. 8 f. und Molsdorf, a. a. O., S. 34 f.

3) S. theol., II, 1. q. 93. a. 6.



— 54 —

gleiche Endziel muss jedoch auch für die Gesellschaft Geltung
haben. Und hieraus ergibt sich, dass für deren sittliche
Durchbildung eine religiöse Leitung durch den Stellvertreter Gottes
auf Erden erforderlich ist. Dieser ist gegeben in dem römischen
Bischof, dem Papst, dem darum alle Könige des christlichen
Volkes Untertan sein müssen, „wie dem Herrn Jesu Christo
selber"*). — Da ferner das Naturrecht aus dem göttlichen Recht
herzuleiten ist, so müssen der Papst und die ihm unterstellte
Hierarchie befugt sein, die gesamte Rechtsordnung auf Erden
zu leiten und zu überwachen2). In der Heidenwelt und bei den
Juden, so erfahren wir weiter in der für die staatsphilosophischen
Anschauungen des Thomas wichtigsten Schrift „de regimine
principum"3), waren Religion und Kultus auf die Erringung
irdischer Güter angelegt und darum der Staatsgewalt, die über
diese waltet, unterworfen. Im neuen Bunde dagegen richtet
das Priestertum seine Tätigkeit auf die himmlischen Güter. Aus
diesem Grunde nimmt es auch jetzt einen höheren Rang ein,
und die Staatsgewalt ist von der geistlichen abhängig, wie der
Körper von der Seele4). Merkwürdigerweise muss, um diese

Auffassung zu stützen, auch Aristoteles Argumente hergeben5).
Hirn und Hand würden von ihm als die Hauptorgane des Körpers
bezeichnet. In der Kirche sei der Klerus das Gehirn, die weltliche

Gewalt die Hand. Der Klerus habe demgemäss die geistige
Führung, die weltliche Gewalt die Pflicht, die Kirche zu schützen
und von ihr ihre Leitung zu empfangen.

Der Schutz, den die Kirche vom Staat zu beanspruchen hat,
betrifft vor allem das Verfahren gegen die Häretiker. Thomas

vertritt, in diesem Punkte gleichfalls ein Kronzeuge des
hierarchischen Staatsgedankens, ganz und gar die Theorie zu der
Praxis des Ordens, dem er angehörte. War doch den Prediger-

') De regim. princ, I, 14.

2) De regim. princ, I, 15; vergi, auch S. theol., II, 2. q. 12. a. 2, wo
dem Papste das Absetzungsrecht gegenüber den vom Glauben abgefallenen
Fürsten zugesprochen wird.

3) Ausserdem ist namentlich zu vergleichen S. theol., II. 1. q. 90—108.

4) De regim. princ, I, 14. S. theol-, II, 1. q. 91. a*. 4.

5) Oper. Opusc. XXXVII, 7, 3. b. Langen, Die zwei Schwerter. «Revue
internat, de Théol.», 1896, p. 649. — Ähnliche Vergleiche finden sich auch bei
anderen Scholastikern, z. B. in dem « Polycraticus » des Johannes v. Salisbury,

b. Willmann, Gesch. d. Idealismus, II, 437 f.



— 55 —

mönchen 1231 durch Gregor IX. die Inquisitionsgerichtsbarkeit
übertragen worden. Ihr Verfahren rechtfertigend, führt Thomas
in der Summa theologica1) aus: Bei dem Vorgehen gegen die
Häretiker ist einmal auf sie selbst Rücksicht zu nehmen, sodann
auf ihre Stellung zur Kirche. Das Verhalten jener stelle ein
Vergehen dar, demzufolge sie nicht nur von seiten der Kirche
die Exkommunikation, sondern ebenso auch den Tod verdient
hätten. Den Glauben, der das Leben der Seele sei, zu fälschen,
sei ein schlimmeres Verbrechen, als sich der Geldfälschung
schuldig zu machen, durch die nur das zeitliche Leben geschädigt
werde. Wenn nun schon die Geldsfälscher mit Recht durch die
weltlichen Behörden mit dem Tode bestraft würden, um wieviel
mehr die der Häresie Überführten! — Das Wort des Herrn,
man solle das Unkraut wachsen lassen bis zur Ernte,
widerspreche einem solchen Verfahren nicht, da es ja nur für den
Fall gelte, in dem zu besorgen sei, dass mit dem Unkraut auch
der Weizen ausgerottet werde. Dazu wird augenscheinlich die

unausgesprochene Voraussetzung gemacht, dass die Kirche die
ihr angehörigen Gläubigen sehr wohl von den Häretikern zu
unterscheiden wisse. Es kann jedoch nicht behauptet werden,
dass die Methoden der Inquisitionsgerichtsbarkeit — Denunziation
und Tortur — einer solchen Annahme als Stütze gedient haben. —
Im übrigen ist an dieser Stelle kein weiteres Wort notwendig, um
die Theorie des Gewissenszwanges und der Ketzerverbrennung
zu verurteilen.

Wir können unsere Betrachtung nicht schüessen, ohne

wenigstens einen Blick auf die politischen und staatswirtschaftlichen

Theorien des Thomas zu werfen2). Wir betreten damit
ein Gebiet, dem er augenscheinlich ein besonderes Interesse
gewidmet hat. Ein Zeugnis dafür bieten nicht nur die von ihm
ausgestellten staatswissenschaftlichen Gutachten und Programme,
sondern auch die eingehende Art, wie er hier den ihm auf-
stossenden Detailfragen nachgeht. — Die Richtlinien, die er für
das Verhältnis von Staat und Kirche festsetzt, haben wir schon

verfolgt. Wie der Staat hiernach die im Wesen des Menschen

angelegten religiösen Ziele zu achten und ihre Verrückung nach

») S. theol., II, 2. q. 11. a. 3.

2) « Die Staatslehre des Thomas ab Aquino » von Dr. Basilius Antoniades.
Leipzig 1890.



— 56 —

Möglichkeit zu verhindern hat, so muss er ebenso auch auf die
Pflege seiner moralischen Natur bedacht sein '). Schon um seiner
Selbsterhaltung willen hat der Staat das sittliche Interesse zu
schützen. Im menschlichen Gemeinschaftsleben aber fordert
dieses Interesse die möglichste Auswirkung des Prinzips der
Gerechtigkeit. Dessen Anwalt ist also der Staat. Ihm fällt
damit die Aufgabe zu, einen Ausgleich der auseinanderstrebenden
Privatinteressen herbeizuführen und ihnen allen das Gemeinwohl
voranzusetzen. Die Zwecke des Einzellebens dürfen daher nicht
isoliert werden, sondern sind insgesamt dem Leben der Gemeinschaft

und seiner Abzweckung, dem Gemeinwohl, unterzuordnen2).
Das Gesetz bringt für alle Staatsangehörigen diese Verpflichtung
zur Unterordnung in die Form einer Zwangssatzung. Hinter dem

Zwange aber steht der ideelle Wert: „omnis lex ad bonum
commune ordinatur" 3). — Das Recht zur Auferlegung gesetzlichen
Zwanges steht dem Inhaber der legislatorischen Gewalt zu4).
Diese wird am zweckmässigsten einem Monarchen übertragen5).
Auf ihn, den König, muss dementsprechend der ideale Rechtswille

übergehen, der das Staatsleben beherschen soll. Zum
König seine Zuflucht nehmen, heisst daher „zum lebendigen
Recht seine Zuflucht nehmen"6). Die Wahrung des Rechts
sichert dem Staate zugleich Einheit und Frieden7). Eine weitere
Gewähr für den inneren Frieden des Staates liegt nach Thomas
in seiner monarchischen Leitung8). Die Frage, ob eine
konstitutionelle Beschränkung der monarchischen Gewalt zu
empfehlen sei, hat Thomas im Anschluss an aristotelische Ausführungen
wohl erörtert, aber nicht eigentlich entschieden9).

Mustert man das Ganze der staatsphilosophischen und
politischen Aufsätze bei Thomas, so bemerkt man, dass der
Zusammenhang zwischen Politik und Wirtschaftsleben kaum

') Kommentar zu Aristoteles Politik. Baumann, Staatsphilosophie etc.,
S. 116 f.

2) A. a. 0., S. 132 f., S. 168.

3) S. th., II, 1. q. 90. a. 2.

«) S. th., II, 1. q. 90. a. 4.

6) De reg. princ, I, 2. — Baumann S. 121, 137, 168.
6) A. a. O., S. 132, vergi. S. 135.

') S. th., II, 1. 98., 1. und 100., 8.
s) De reg. princ, I, 2.

8) Baumann S. 138 f., vergi. S. theol., II, 1. q. 105. a. 1.



— 57 —

einmal gestreift und gewiss nicht erkannt wird :). Wohl aber
sieht man, dass es in der Hauptsache die Verhältnisse des

Agrarstaates sind, die im Blickpunkt seiner Betrachtung liegen2).
Sie schüessen eine städtische Zentrierung nicht aus, dagegen
wohl die Entwicklung des Städtewesens zu einem Umfang, der
die wirtschaftliche Selbstgenügsamkeit des Staates in Frage
stellen würde8). — Dem Handelsstaat bringt Thomas eine
ausgesprochene Antipathie entgegen4). Die Gründe hierfür sind
in religiös-sittlichen Bedenken gegen das System der Geldwirtschaft

zu suchen. Von Aristoteles übernimmt er die Behauptung,
dass das Geld als solches unfruchtbar und nicht seinesgleichen
erzeugen könne, somit nur der Bestimmung des Tauschwertes
zu dienen habes). „Daher ist es an sich unerlaubt, für die
Benutzung geliehenen Geldes einen Preis zu nehmen, den
sogenannten Zins, und wie der Mensch verbunden ist, anderes
unrechtmässig Erworbenes zurückzugeben, so ist er auch verbunden,
Geld, das er als Zins empfangen, zurückzugeben." — Indessen
auch hier spricht Thomas nur die Gedanken aus, auf Grund
deren das Zinsverbot zu einem Bestandteil des kirchlichen Rechts
geworden war. Erklärte doch wenige Jahrzehnte später das
Konzil von Vienne (1311) die Verteidigung des Zinsnehmens für
Ketzerei !6)

Doch wir wollen uns hier nicht ins einzelne verlieren.
Absichtlich ist es mein Bemühen gewesen, bei der Darstellung
der Weltanschauung des Thomas, seines rationalen Verhältnisses
zum Christentum und zur Religion, der Konsequenzen, die sich
daraus für seine Staatsphilosophie und Ethik ergeben, mich an

") Immerhin wird aus Aristoteles (Ethik V, 7.) die Erkenntnis der
Abhängigkeit des Wirtschaftswertes von der Nachfrage übernommen. S.

theol., II, 2. 77. 2., s. J. Baumann, D. h. Thomas v. Aquino. Ein Nachtrag
usw. Leipzig 1909, S. 29. — Zur Kritik vergi, besonders die Ausführungen
bei Rud. Eucken, Die Phil. d. Th. v. A. und die Kultur der Neuzeit, S. 44 f.

') Das tritt zwar unmittelbar nur de regim. princ, II, 3. deutlich
hervor. Dazu kommt, dass der Bauernstand politisch rechtlos ist. Bürgerrecht

besitzen im Staate nur die Beamten, Krieger und Priester. Baumann
S. 154 f., vergi. S. 146.

°) De reg. princ, II, 3. und Baumann, S. 151.

4) Baumann, S.152f.
6) S. theol., II, 2. q. 77. u. 78; vergi. Baumann, S. 197. K. Werner, Th.

v. A., I, 156.
6) Wilh. Röscher, Die Grundlage der Nationalökonomie, 4. Aufl., S. 191.



— 58 —

das Ganze seiner geistigen Art zu halten. — So soll denn auch
die Kritik sich nicht am einzelnen festhaken, sondern das
Grundsätzliche und die Methode des Denkens, die Thomas verfolgt,
zum Ziele nehmen. Sie wird damit in ihrem Ergebnis auch
eine Antwort auf die Frage beibringen, ob Thomas durch die
Art seiner Bindung von Christentum und Philosophie ein
„monumentimi aere perennius" geschaffen habe.

Da behaupten wir nun zunächst: eine hierarchisch-autoritative

Denkweise bestimmt bei Thomas die Wertabschätzung
aller Wissenschaft und Kultur. Die Theologie, die Wissenschaft
von der göttlichen Offenbarung, gedeckt durch den Schild der
kirchlichen Autorität, überragt nach den Ausführungen des
ersten Teils der theologischen Summe alle anderen
Wissenschaften nach Ursprung, Inhalt und AbzwTeckung. Der Gedanke,
dass sie insgesamt der Theologie Magdsdienste zu leisten hätten,
ist zwar schon lange vor Thomas geprägt worden, aber bei
ihm liegt er in systematischer Begründung vor *). — Dazu kommt,
dass er den autoritativen Ansprüchen der Theologie ein noch
stärkeres Rückgrat gibt mit der zuerst von ihm in die Glaubenslehre

eingeführten Behauptung, dass der Papst der unfehlbare
Interpret des Glaubens und der Symbole sei. In dem Papsttum
kulminiert nach Thomas alle geistige Macht auf Erden, da ihm
die autoritative Auslegung der göttlichen Offenbarung
anheimgegeben ist2).

Doch hiermit haben wir nur ein erstes Moment bezeichnet,
das für den thomistischen Wissens- und Glaubensbegriff
charakteristisch ist. Viel eindrucksvoller für den Leser der Summa
theologica und der Summa contra gentiles ist die Unermüdlichkeit

logischer Argumentation, die hier vorliegt. Gewiss, sie ist
eingebaut in das feste Gerüst der theologischen und
philosophischen Autoritäten, auf die sich Thomas beruft; aber die

Schlussgedanken, die er gewinnt, sind doch zuletzt das Ergebnis
einer logischen Reflexion, der Kontrastierung von Behauptung
und Gegenbehauptung, ihrer vielfach mühsamen Ausgleichung

') S. theol., I, 1. a. 5 u. 8. cf. S. c. Gent. II, cp. 4. u. Cl. Barumker, Geist
und Form der mittelalterlichen Philosophie. Internat. Wochenschrift für
Wissenschaft, Kunst, Technik. I. Jahrgang, Nr. 15, S. 468.

2) J. v. Döllinger, Das Papsttum. Neubearbeitung von J. Friedrich,
S. 133 und die Beweisstellen, S. 449 f.



— 59 —

in der Ausfeilung vermittelnder Gedanken. — Wollte man Thomas
hiernach eines logischen Rationalismus bezichtigen, so würde
man kaum ein Unrecht begehen. Denn trotz des Scheins
entgegenstehender Behauptungen lässt sich nicht vorkennen, dass

dielogischeAuseinanderlegung undDurchleuchtung des Glaubensinhalts

das wesentliche Mittel seiner Aneignung für Thomas
darstellt.

Zwar könnte geltend gemacht werden: wie intellektualistisch
sich auch die thomistische Weltanschauung und Theologie
ausnehmen, so bleiben sie sich doch der Schranken bewusst, die
der Anwendung logischer Instrumentation auf bestimmte Gebiete
der kirchlichen Glaubenslehre entgegenstehen. Wir haben uns
nur an die ausdrückliche Erklärung zu erinnern, dass es religiöse
Wahrheiten gebe, die dem menschlischen Begreifen unzugänglich

seien und von denen sich höchstens nachweisen lasse, dass
sie nicht mit der menschlichen Vernunft in Widerspruch stünden.
— Aber der Verzicht ist doch auch hier nur ein halber. Die
Information des Intellekts erfolgt in allem, was supra naturam
ist, „analogice" — durch symbolische ErkenntnisJ), und an ihr
versucht sich letzthin doch wieder der logische Verstand2). Es bleibt
ein nicht zu verwischender Eindruck bei der Lektüre der beiden

Summen, dass sie wie mit einem logischen Gespinnst überzogen
sind. — An dem Irrationalen geht zwar das Denken des Thomas
nicht ganz vorüber; aber mit Distinktionen schafft er es aus
seiner Welt heraus. So verschwindet alles Rätselhafte und

Dunkle, und nirgends begegnen wir Gefühlsakzenten, wie sie

etwa Pascals religionsphilosophischen Gedanken eigen sind. Eine
klare, ruhige und nüchterne Verständigkeit —, sie bezeichnet
das Wesen unseres scholastischen Denkers. Nur das Begreifliche
soll uns zu Gott führen, eine Kette von Schlüssen, die uns aus
der Welt der Veränderlichkeit und Bewegung hinüberführen zu

Gott, dem Unveränderlichen und Unbewegten3).

1) K. Werner Th. v. A., II, 123 f. 0. Willmann, Gesch. des Idealismus,
II. Bd., 2. Aufl., S. 463 f.

2) Auch für Thomas gilt Pregers Urteil: «Die Scholastik will das

kirchliche Dogma dem Bewusstsein vermitteln — aber durch ein
philosophisches Dogma. » W. Preger, Geschichte der deutschen Mystik im Mittelalter.

I. Teil, 1874, S. 263; vergi, auch Eucken, a. a. 0., S. 24.

3) S. c Gent. III. 23. Werner, a. a. O., I, 523 f., II, 245 f.; vergi, auch
die verwandten Ausführungen bei R. Eucken, Lebensanschauungen der

grossen Denker, 5. Aufl., S. 248. In grossen Zügen charakterisiert diese

semirationalistische Denkweise Fr. Paulsen, Philosophia militans, S. 33 ff.



— 60 —

Deckt nun aber die von Thomas entwickelte Logik tatsächlich

die Ergebnisse seines Denkens — Das ist die weitere Frage,
die wir stellen müssen. Sie stellen aber heisst : sie beantworten.
Denn gefallen ist, woran an erster Stelle erinnert werden muss,
die ganze Naturanschauung, die Thomas seiner Beschreibung
des Universums zugrunde legt. Unmöglich als wissenschaftliches
Denkverfahren die Verwendung des Zweckbegriffs in der von
Thomas und der Scholastik aus Aristoteles übernommenen und
dann weiter gebildeten Form. Denn es ist ausgeschlossen, dass
die mechanischeNaturwissenschaft j e von ihrem methodologisch en

Prinzip zurücktrete, demzufolge die Erklärung der Naturvorgänge
nur noch in ihrer zusammenfassenden Beschreibung in möglichster
Verbindung mit einer Reduktion der Erscheinungen auf
mathematische Grössenbestimmungen zu suchen ist. Dieses Prinzip
schliesst die Einfügung von Zweckbestimmungen in den
wissenschaftlichen Erklärungszusammenhang der Naturerscheinungen
aus und erweist sich damit als der gerade Gegensatz zu der
von solchen Zweckbestimmungen geleiteten aristotelisch-scholastischen

Denkweise '). — Kaum wird ferner noch ein Psychologe
sich in das aristotelische Begriffsschema hineinfinden, das Thomas
für die Erklärung der Erscheinungen des menschlichen Seelenlebens

verwendet2). Völlig unhaltbar geworden und durch die
Geschichte widerlegt stellt sich seine Auffassung des Verhältnisses
von Staat und Kirche dar3).

Man kann nach all dem die Bedeutung des Thomas für seine
Zeit durchaus anerkennen, denn er gehört in ihr zu den führenden
Denkern; man kann ruhig anerkennen, dass man in manchen
theologischen und religionsphilosophischen Fragen bei ihm Rat
einholen könne —, aber prinzipiell, darüber hilft keine päpstliche
Empfehlung, keine Thomasenzyklika hinweg, ist die thomistische

") Vergi, auch die kritischen Ausführungen bei Eucken, Thomas von
Aquin usw., S. 30—34.

2) Schon methodisch ist die thomistische Psychologie unbrauchbar
geworden; sie erklärt die psychischen Tatsachen aus vorausgesetzten
Begriffen, während gerade umgekehrt jene die Grundlage zu bilden haben
für die Feststellung der erfahrungsmässigen Bedeutung dieser. Zur
orientierenden Übersicht über die thomistische Psychologie vergi, ausser
Werner besonders H. Siebeck, Geschichte der Psychologie, I, 2., S. 448 ff.

3) Siehe auch hierzu Euckens grosszügige und einschneidende Kritik
a. a. O., S. 38 ff.



— 61 —

Philosophie überholt, überholt durch Wissenschaft und Leben.
Diese Empfindung ist selbst dem thomistischen Lager nicht ganz
fremdJ). Man spricht wohl von der Notwendigkeit einer durchgreif

enden Revision des Thomas unter Wahrung seiner Prinzipien.
Als wenn ein Baum, dem man die Hauptäste genommen, noch
lebenskräftige Früchte hervorbringen könnte und nicht vielmehr
verkümmern musste! Nein, die Thomasenzyklika und alle
Meinungskundgebungen gleicher Art, auch aus der letzten Zeit,
sind wohl Mittel, den mittelalterlichen Geist in der römischen
Kirche festzuhalten, aber um den Preis einer Verarmung des

wissenschaftlichen Lebens im allgemeinen und des philosophischen
Denkens insbesondere. Eine mechanische Restauration, weil sie

die Entwicklung des menschlichen Geisteslebens in Philosophie
und Geschichte nicht sehen will. Ebenso mechanisch, wie die
kirchliche Verfehmung solcher katholischer Denker, die aus dem
Geiste der neueren Philosophie heraus und mit ihren Mitteln
Christentum und Philosophie zu verbinden suchten. Ich nenne
nur Namen wie : Descartes, Malebranche, Arnauld und Pascal,
Hermes, Günther, Rosmini u. a. Doch was hilft es, dass wir
die kurzsichtige Verblendung eines solchen Verfahrens beklagen?
Die Geschichte wird auch hier ihr Urteil fällen, die Geschichte
und die Wahrheit. Sie werden ihr Urteil aus der der menschlichen

Geistes- und Kulturgeschichte immanenten Logik ableiten,
deren Prüfung die Geisteswerke aller Jahrhunderte unterliegen.
Vor ihrem Forum wird es sich schliesslich entscheiden, ob Thomas
noch in die Gegenwart und in die Zukunft ein volles Gewicht
geistigen Wertes hineinzulegen vermag im Sinne jenes sopho-
kleischen Wortes, das Hegel seiner Logik als Motto vorausgesetzt

hat:
J'âXrj'&Èç âéi nXelotov layvei Xóyov.

') Angedeutet z. B. selbst in dem zu Thomas schwörenden Buche von
W. Th. Englert, Von der Gnade Christi. Text d. h. Thomas v. A. Summ.
Theol., II, 1. q. 109—114, mit deutschem Kommentar. Bonn 1896, S. 55,
59, 86. — Vergi, auch die Äusserung des Bischofs Spalding bei Eucken,
Thomas v. A. und Kant, S. 40. — « Thomisten im Sinne des Thomas gibt es

nicht mehr», sagt Eucken, Th. v. A. und die Kultur der Neuzeit, S. 43;
vergi. S. 53 : « Thomas ist ein Leuchtturm, nicht ein Grenzstein, und es

wäre ein Verbrechen an der theologischen Wissenschaft, ihn aus jenem in
diesen verwandeln zu wollen. » A. Ehrhard, Der Katholizismus und das

zwanzigste Jahrhundert, 2. u. 3. Aufl., 1902, S. 252.

Bonn. Rudolf Keussen.


	Thomas von Aquin : sein Verhältnis zum Christentum und zur Philosophie

