Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)
Heft: 1
Vorwort: Ausschau
Autor: A.T.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RAUSSCHAU.

Wenn dieses erste Heft der neuen Folge unserer Zeitschrift
im die Hénde der Leser gelangt, wird der gewaltige Vorstoss
des Papstes im Kampf gegen den ,Modernismus“, soweit der
Klerus seiner Obedienz in Frage kommt, dusserlich einen vor-
laufigen Abschluss gefunden haben. Die (Grosszahl der Geist-
lichen wird bis zum 31. Dezember den Antimodernisteneid ge-
leistet haben.

Wir tuberlassen gern jeden seinem (tfewissen. Auch méchten
wir betonen, dass der Papst in den kirchlichen und kirchen-
politischen Kreisen anderer Konfessionen nicht wenige stille
Gesinnungsgenossen bei diesem Kampfe besitzen mag, die ihm
in der Sache recht geben und ihn um séine Methode beneiden.

Aber wir befiirchten, dass der so energisch bekdmpfte Feind
mit dieser fast beispiellosen Aktion innerlich noch lange nicht
tiberwunden ist. Wir schliessen hier nur aus Symptomen, ohne
in das Sachliche einzutreten.

Der Zwangseid, den man den Geistlichen zugemutet hat,
ist doch gewiss kein Zeugnis fiir die Kraft der innern Be-
griindung, die der Papst seinerzeit in der Enzyklika Pascendi
gegeben hatte. Man muss sich doch fragen, warum angesichts
einer solchen Aufbietung aller theologischen Wissenschaft, tiber
die man am Sitze der papstlichen Unfehlbarkeit vertigt, es
noch notig werden konnte, jedem Geistlichen auf dem ganzen
katholischen Erdkreis ein erneutes Bekenntnis mit einem feier-
lichen Eidschwur zuzumuten. Bisher konnte man sich doch
damit begniigen, den Geistlichen einmal im Leben das triden-
tinische Glaubensbekenntnis abzunehmen. Selbst die Anerken-
nung der vatikanischen Papstdogmen hat man vor vierzig Jahren
nirgendwo in einer so feierlichen und allgemeinen Form ver-
langt. Gerade das heutige Vorgehen konnte fiir manchen eine

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1911. ’ !



s B e

Versuchung sein, zu glauben, dass hinter der sogenannten mo-
dernistischen Bewegung, die ja auch nicht vom Himmel ge-
fallen ist, sondern sich auf die grosse Geistesarbeit stiitzt, die
in erster Linie die protestantische Theologie der letzten achtzig
Jahre geleistet hat, doch etwas mehr steckt, als leicht zu unter-
driickende héretische Einseitigkeiten. s ist auch nicht das
Auftauchen der neuen ,Irrtimer“, was der Papst bekidmpfen
wollte, sonst hiitte er manches Jahrzehnt frither einsetzen miissen,
sondern ihr Eindringen in die katholische Kirche selbst. Es
musste den aufmerksameren Beobachter geradezu befremden,
wie in der Enzyklika und in den erlduternden Organen, der
,Corrispondenza romana“ und anderen immer wieder das Haupt-
gewicht auf die Anklage gelegt wird, dass die ,,Modernisten“ nicht
aus der Kirche austreten wollen. Eine seltsame Anklage! Wenn
der Heiland seinem verlorenen Schiiflein in die Wiiste nachgeht,
so mochte sein irdischer Stellvertreter, dass es von selbst in
die Wiiste hinausgehe, damit er sich nicht weiter darum zu
sorgen habe. Von den reagierenden Stimmen wurde nur selten
die Situation in ihrer vollen Schirfe erfasst. Einmal las man
zutreffend: ,Das war nicht viterlich gesprochen.“ Aber wire
es nicht wirksamer gewesen, wenn man gemeinschaftlich, und
auf Du und Du mit dem Vater gesprochen hiitte?

Ein weiteres Symptom innerer Schwiche ist der Umstand,
dass der Papst den Iiid nicht allen auferlegt, die es angeht.
So hat man die Professoren an den theologischen Fakultiten
staatlicher Anstalten, obschon sie an hunderten junger Priester-
amtskandidaten das verantwortungsvolle Amt eines theologischen
Lehrers iiben, des Eides entbunden, und an die Laienschaft hat
man wohl gar nicht gedacht. Richtig ist es ja, dass pépstliche
Ausserungen dieser Art ohne weiteres die ganze katholische Welt
einschliesslich der Universititsprofessoren aller Fakultiten und
einschliesslich der gesamten Laienschaft im Gewissen verpflichten.
Aber wenn diese Verpflichtung, die durch das vatikanische Konzil
dogmatisch festgelegt wurde, in den Millionen der romischen
Gefolgschaft so unbestritten ist, wozu dann der Eid? Und wenn
er notig war, so war er es doch sicher am meisten fir die
Universitiitsprofessoren und fiir ungezihlte Tausende gebildeter
Laien. Wir wollen die Wirkung der gegenwértig sich voll-
ziehenden Massregel abwarten, die nicht nur als Anreizung fir
ein schiidliches Sykophantentum jetzt schon empfunden wird,



— 3 —

sondern fiir viele ergebene und hoffnungsvolle Glieder des
Klerus zu einer entsittlichenden und den Geist ertétenden Geissel
werden muss.

Wiihrend diese wahrhaft furchtbare Umklammerung direkt
nur den Klerus trifft, ist gleichzeitig die Laienschaft von einer
womdglich noch unerhorteren, jedenfalls vollig unerwarteten Zu-
mutung bedroht, die die ganze katholische Welt diesseits und
selbst jenseits der Alpen aufs dusserste erschreckt hat. Dies
ist das sogenannte Kommuniondekret vom 8. August 1910, in
welchem, entgegen einer seit Jahrhunderten sorgfiltig gehegten
und gerade in den frommen Katholischen Kreisen von Nizza bis
Koln und Ermeland, und von Bordeaux bis Miinchen und Wien
aufs hochste geschitzten Ubung, die Kommunion der Kinder
neu geregelt wird. Neu, fremd und abstossend sind darin die
Bestimmungen, dass die Zulassung zur ersten Kommunion nicht
mehr als Abschluss der lehrhaften und erzieherischen Vor-
bereitung angesehen werden soll, sondern dass sie schon mit
dem siebenten Lebensjahr oder etwas dariiber oder darunter,
nattirlich mit der denkbar mangelhaftesten, lediglich als Lernen
und Begreifen nach der Fassungskraft eines so unreifen Kindes
aufgefassten Vorbereitung zu geschehen hat; ferner, dass der
ganze Akt nicht unter den Gesichtspunkt der héchsten Gnade,
die dem Kinde zuteil werden soll, sondern unter den eines Ge-
botes gestellt wird, das — natiirlich sub gravi, unter einer
schweren Siinde — nunmehr nicht bloss die Erwachsenen und
die im reiferen Alter zugelassenen, sondern auch die vollig un-
reifen Kinder trifft, sobald sie die Jahre der ,Unterscheidung*
erreicht haben; — endlich, dass die einmal zur Kommunion ge-
fihrten Kinder, wenn mdoglich, sogar tiglich wieder kommuni-
zieren, also das hochste Heiligtum zu einer alltiglichen Sache
machen sollen. Die Bestimmungen iiber Beickte und Olung
tibergehen wir,

Dieses Dekret, dariiber kann man sich ehrlicher Weise
nicht hinwegtiuschen, trifft die katholische Frommigkeit, wie
sic in den germanischen Vélkern und in Frankreich zuhause
ist, bis ins Herz. Seine Durchfithrung wiirde eine vollige Ver-
flachung des religiosen Gemiitslebens in den nachwachsenden
Generationen zur Folge haben, wiirde vielleicht einzelne von
widerspenstigen Gellisten, etwa ,jansenistischer* Natur, fern-
halten, aber um den traurigen Preis, dass in bisher frommen



4

katholischen Kreisen eine Gleichgiiltigkeit gegen alles in nie
gekanntem Masse heraufbeschworen wiirde. Als einst kampfes-
miide Kraus-Spektator die erste Serie seiner Briefe mit dem
erschiitternden Gestdndnis schloss: Das Rad ist im Rollen, ich
kann nicht mehr in seine Speichen greifen; als zwanzig Jahre
frither Dollinger seinem Erzbischof, der eine Unterscheidung
zwischen alter und neuer Kirche nicht zugeben wollte, die
schneidende Antwort gab: Man hat eine neue gemacht, da
hat wohl keiner von diesen beiden an die Moglichkeit eines so
grausamen Attentates gedacht.

Im ersten Augenblick schien auch wirklich die ganze ka-
tholische Welt gegen das Dekret zu stehen; man bestritt sogar
seine Existenz. Bischéfe und Pfarrer begannen dann, sich mit
mehr oder weniger Entschiedenheit zu dussern, und in manches
bange Herz mochte eine dumpfe Ahnung dringen: Sollte es
wirklich moglich sein, dass auch wir einmal zwischen Christus
und Pius wéhlen miissten ?

Aber schon setzt die traurige Virtuositiat im Vertuschen ein;
der Kurie hingegen beginnt die Ahnung eines grossen begangenen
Fehlers aufzudimmern. Aus dem Zusammenwirken dieser beiden
Faktoren wird sich die seelsorgliche Praxis der Zukunft ent-
wickeln, soweit nicht liebedienerische Voreiligkeit die Korrektur
des Ubels verhindert.

Wir wollen nicht prophezeien. Gern wiirden wir aber
wenigstens sagen konnen: es ist Mitternacht; es wird in ge-
messener Zeit wieder heller werden. Gern benutzen wir aber
auch die Gelegenheit, zu sagen, dass wir uns in dieser ernsten,
kritischen Zeit fern wissen von Spott, Schadenfreude oder klein-
licher Sucht zum Gewinnen. Eine Erneuerung des grossen
romisch-katholischen Kirchenkérpers von innen heraus erscheint
uns freilich als der am schwersten gangbare Weg fiir die Losung
einer Krisis, in die das ganze Christentum hineingezogen ist;
aber die Aufgabe ist so unumginglich und so vordringlich, dass
wir die Hoffnung niemals aufgeben wollen, dass dieser Weg
sich doch noch erklimmen lasse.

Wenn hochgeistige Méanner in kithnem Fluge sich mit den
weitgreifendsten philosophischen Problemen ,freien Christen-
tums und religiosen Fortschritts“ beschéaftigen, warum sollen
wir nicht gern mitfliegen? Nur wollen wir nicht vergessen,
dass nach dem Fluge erst die hochste Kunst einzusetzen hat,



— 5 —

das Landen auf der ,festgegriindeten, dauernden Erde*. Und wenn
wir mit andern die Gefahren der Tiefen geteilt haben, um den
geschichtlichen Wurzeln des menschlichen Ringens um Gott und
um Christus bis zu den Anfingen nachzuspiliren, so miissen wir
doch wieder herauf an die Oberfliche. Wir sehen fréhlich jeder
philosophischen und jeder geschichtlichen Frage ins Gesicht,
da keine uns unsern Glauben nehmen, keine uns scheiden kann
von unserem Gott und unserem Heiland. Wir haben weder
Monisten- noch Modernistenfurcht. Aber wir wissen auch, dass
sich die Kédmpfe unter den Menschenkindern immer auf der
Oberflache des in der Gegenwart wirksamen Weltbildes abspielen,
und hier schweift auch von der rettenden Felseninsel aus, auf
der wir Altkatholiken uns, nicht ohne Miihsal, bescheiden, aber
wohnlich einrichten mussten, unser aufmerksamer Blick zu denen
hiniiber, die wir in Bedréngnis glauben, mogen sie’s nun gern
haben, oder nicht. Unser Herz weilt heute bei den katholischen
Miittern, die ihre eigene fromme Vergangenheit als Jansenismus
gebrandmarkt, und zugleich die religiose Zukunft ihrer Lieb-
linge gefihrdet sehen, und zwar befremdenderweise nicht
durch die Kirchenfeinde, vor denen man sie so oft gewarnt hat,
sondern durch die Wachter des Heiligtums selbst. Unser Herz
weilt bei den Pfarrern, die das Hauptstiick ihres Seelsorge-
berufes ihren Hénden entgleiten sehen, Kern und Stern ihrer
Arbeit an der Gemeindejugend, bei dem sie vor Gott standen
und ihr Bestes gaben. Unser Herz weilt bei den Lehrern der
katholischen Religion, die das Geheimnis des Todesmahles Christi,
das nur in der Nidhe von Gtethsemane und Kalvarienberg voll
verstanden oder geahnt werden kann, nun in'ein Krippenspiel
der Kinder mit dem Bambino umdeuten sollen. Unser Herz
weilt bei den Bischifen, bei den Regierenden, bei den Volks-
ménnern und bei allen, die es angeht, die sich gezwungen
glauben, in den alten Geleisen weiterzufahren, und nicht wissen,
wie bald sich der Abgrund vor ihnen auftun kann. Unser Herz
weilt, warum sollen wir es nicht sagen, auch bei dem priester-
lichen Greis im Vatikan, auf dessen Schultern man eine Biirde
von Allgewalt und Unfehlbarkeit gelegt hat, die ein Mensch
nicht tragen kann, und der nun seinen Namen unter ein Akten-
stick setzen musste, dessen Konzept ihm in deutschen Landen
wohl von dem letzten Kaplan hétte korrigiert werden konnen.
Und dabei ist er zweifellos der verehrungswiirdigste Mann, den



— 6 —

die jetzt lebende Generation auf dem Stuhle Petri gesehen hat.
Aber unter allen seinen ,S6hnen“ ist nicht einer, der dem ein-
samen Manne hétte zurufen dirfen: Komm und sieh! damit
er einmal, wie der Heiland wandelnd unter den Menschenkindern,
sich selbst tiberzeugen konne, dass, was praktisch christliche
Frommigkeit betrifft, die Italiener weit mehr von den Nord-
liindern, und wahrlich nicht nur von denen, die unter des Papstes
Gehorsam stehen, zu lernen hitten, als umgekehrt.

In der unscheinbaren Ecke dieses Heiligtums gilt ein un-
iiberlegtes Kommandieren nichts. Die Stitte, wo die zartesten
Bliiten sich entfalten und die edelsten Friichte reifen sollen,
muss vielmehr vor solchen Eingriffen behiitet werden, und hier
ist eine ganze Welt interessiert; jeder hat Recht und Pflicht.
Tua res agitur! A. Th.



	Ausschau

