
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 1

Vorwort: Ausschau

Autor: A.T.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1 —

AUSSCHAU.

Wenn dieses erste Heft der neuen Folge unserer Zeitschrift
in die Hände der Leser gelangt, wird der gewaltige Vorstoss
des Papstes im Kampf gegen den „Modernismus", soweit der
Klerus seiner Obedienz in Frage kommt, äusserlich einen
vorläufigen Abschluss gefunden haben. Die Grosszahl der
Geistlichen wird bis zum 31. Dezember den Antimodernisteneid
geleistet haben.

Wir überlassen gern jeden seinem Gewissen. Auch möchten
wir betonen, dass der Papst in den kirchlichen und
kirchenpolitischen Kreisen anderer Konfessionen nicht wenige stille
Gesinnungsgenossen bei diesem Kampfe besitzen mag, die ihm
in der Sache recht geben und ihn um seine Methode beneiden.

Aber wir befürchten, dass der so energisch bekämpfte Feind
mit dieser fast beispiellosen Aktion innerlich noch lange nicht
überwunden ist. Wir schüessen hier nur aus Symptomen, ohne
in das Sachliche einzutreten.

Der Zwangseid, den man den Geistlichen zugemutet hat,
ist doch gewiss kein Zeugnis für die Kraft der innern
Begründung, die der Papst seinerzeit in der Enzyklika Pascendi
gegeben hatte. Man muss sich doch fragen, warum angesichts
einer solchen Aufbietung aller theologischen Wissenschaft, über
die man am Sitze der päpstlichen Unfehlbarkeit verfügt, es

noch nötig werden konnte, jedem Geistlichen auf dem ganzen
katholischen Erdkreis ein erneutes Bekenntnis mit einem
feierlichen Eidschwur zuzumuten. Bisher konnte man sich doch
damit begnügen, den Geistlichen einmal im Leben das triden-
tinische Glaubensbekenntnis abzunehmen. Selbst die Anerkennung

der vatikanischen Papstdogmen hat man vor vierzig Jahren
nirgendwo in einer so feierlichen und allgemeinen Form
verlangt. Gerade das heutige Vorgehen könnte für manchen eine

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1911. 1



Versuchung sein, zu glauben, dass hinter der sogenannten
modernistischen Bewegung, die ja auch nicht vom Himmel
gefallen ist, sondern sich auf die grosse Geistesarbeit stützt, die
in erster Linie die protestantische Theologie der letzten achtzig*
Jahre geleistet hat, doch etwas mehr steckt, als leicht zu
unterdrückende häretische Einseitigkeiten. Es ist auch nicht das
Auftauchen der neuen „Irrtümer", was der Papst bekämpfen
wollte, sonst hätte er manches Jahrzehnt früher einsetzen müssen,
sondern ihr Eindringen in die katholische Kirche selbst. Es
musste den aufmerksameren Beobachter geradezu befremden,
wie in der Enzyklika und in den erläuternden Organen, der
„Corrispondenza romana" und anderen immer wieder das
Hauptgewicht auf die Anklage gelegt wird, dass die „Modernisten" nicht
aus der Kirche austreten wollen. Eine seltsame Anklage Wenn
der Heiland seinem verlorenen Schäflein in die Wüste nachgeht,
so möchte sein irdischer Stellvertreter, dass es von selbst in
die Wüste hinausgehe, damit er sich nicht weiter darum zu
sorgen habe. Von den reagierenden Stimmen wurde nur selten
die Situation in ihrer vollen Schärfe erfasst. Einmal las man
zutreffend: „Das war nicht väterlich gesprochen." Aber wäre
es nicht wirksamer gewesen, wenn man gemeinschaftlich, und
auf Du und Du mit dem Vater gesprochen hatte?

Ein weiteres Symptom innerer Schwäche ist der Umstand,
dass der Papst den Eid nicht allen auferlegt, die es angeht.
So hat man die Professoren an den theologischen Fakultäten
staatlicher Anstalten, obschon sie an hunderten junger
Priesteramtskandidaten das verantwortungsvolle Amt eines theologischen
Lehrers üben, des Eides entbunden, und an die Laienschaft hat
man wohl gar nicht gedacht. Richtig ist es ja, dass päpstliche
Äusserungen dieser Art ohne weiteres die ganze katholische Welt
einschliesslich der Universitätsprofessoren aller Fakultäten und
einschliesslich der gesamten Laienschaft im Gewissen verpflichten.
Aber wenn diese Verpflichtung, die durch das vatikanische Konzil
dogmatisch festgelegt wurde, in den Millionen der römischen
Gefolgschaft so unbestritten ist, wozu dann der Eid Und wenn
er nötig war, so war er es doch sicher am meisten für die
Universitätsprofessoren und für ungezählte Tausende gebildeter
Laien. Wir wollen die Wirkung der gegenwärtig sich
vollziehenden Massregel abwarten, die nicht nur als Anreizung für
ein schädliches Sykophantentum jetzt schon empfunden wird,



sondern für viele ergebene und hoffnungsvolle Glieder des

Klerus zu einer entsittlichenden und den Geist ertötenden Geissei
werden muss.

Während diese wahrhaft furchtbare Umklammerung direkt
nur den Klerus trifft, ist gleichzeitig die Laienschaft von einer
womöglich noch unerhörteren, jedenfalls völlig unerwarteten
Zumutung bedroht, die die ganze katholische Welt diesseits und
selbst jenseits der Alpen aufs äusserste erschreckt hat. Dies
ist das sogenannte Kommuniondekret vom 8. August 1910, in
welchem, entgegen einer seit Jahrhunderten sorgfältig gehegten
und gerade in den frommen katholischen Kreisen von Nizza bis
Köln und Ermeland, und von Bordeaux bis München und Wien
aufs höchste geschätzten Übung, die Kommunion der Kinder
neu geregelt wird. Neu, fremd und abstossend sind darin die
Bestimmungen, dass die Zulassung zur ersten Kommunion nicht
mehr als Abschluss der lehrhaften und erzieherischen
Vorbereitung angesehen werden soll, sondern dass sie schon mit
dem siebenten Lebensjahr oder etwas darüber oder darunter,
natürlich mit der denkbar mangelhaftesten, lediglich als Lernen
und Begreifen nach der Fassungskraft eines so unreifen Kindes
aufgefassten Vorbereitung zu geschehen hat; ferner, dass der
ganze Akt nicht unter den Gesichtspunkt der höchsten Gnade,
die dem Kinde zuteil werden soll, sondern unter den eines
Gebotes gestellt wird, das — natürlich sub gravi, unter einer
schweren Sünde — nunmehr nicht bloss die Erwachsenen und
die im reiferen Alter zugelassenen, sondern auch die völlig
unreifen Kinder trifft, sobald sie die Jahre der „Unterscheidung"
erreicht haben; — endlich, dass die einmal zur Kommunion
geführten Kinder, wenn möglich, sogar täglich wieder kommunizieren,

also das höchste Heiligtum zu einer alltäglichen Sache
machen sollen. Die Bestimmungen über Beichte und Ölung
übergehen wir.

Dieses Dekret, darüber kann man sich ehrlicher Weise
nicht hinwegtäuschen, trifft die katholische Frömmigkeit, wie
sie in den germanischen Völkern und in Frankreich zuhause
ist, bis ins Herz. Seine Durchführung würde eine völlige
Verflachung des religiösen Gemütslebens in den nachwachsenden
Generationen zur Folge haben, würde vielleicht einzelne von
widerspenstigen Gelüsten, etwa „jansenistiseher1*1 Natur,
fernhalten, aber um den traurigen Preis, dass in bisher frommen



_ 4 —

katholischen Kreisen eine Gleichgültigkeit gegen alles in nie
gekanntem Masse heraufbeschworen würde. Als einst kampfesmüde

Kraus - Spektator die erste Serie seiner Briefe mit dem
erschütternden Geständnis schloss: Das Rad ist im Rollen, ich
kann nicht mehr in seine Speichen greifen ; als zwanzig Jahre
früher Döllinger seinem Erzbischof, der eine Unterscheidung
zwischen alter und neuer Kirche nicht zugeben wollte, die
schneidende Antwort gab : Man hat eine neue gemacht, da
hat wohl keiner von diesen beiden an die Möglichkeit eines so

grausamen Attentates gedacht.
Im ersten Augenblick schien auch wirklich die ganze

katholische Welt gegen das Dekret zu stehen ; man bestritt sogar
seine Existenz. Bischöfe und Pfarrer begannen dann, sich mit
mehr oder weniger Entschiedenheit zu äussern, und in manches
bange Herz mochte eine dumpfe Ahnung dringen: Sollte es

wirklich möglich sein, dass auch wir einmal zwischen Christus
und Pius wählen mussten?

Aber schon setzt die traurige Virtuosität im Vertuschen ein ;

der Kurie hingegen beginnt die Ahnung eines grossen begangenen
Fehlers aufzudämmern. Aus dem Zusammenwirken dieser beiden
Faktoren wird sich die seelsorgliche Praxis der Zukunft
entwickeln, soweit nicht liebedienerische Voreiligkeit die Korrektur
des Übels verhindert.

Wir wollen nicht prophezeien. Gern würden wir aber
wenigstens sagen können: es ist Mitternacht; es wird in
gemessener Zeit wieder heller werden. Gern benutzen wir aber
auch die Gelegenheit, zu sagen, dass wir uns in dieser ernsten,
kritischen Zeit fern wissen von Spott, Schadenfreude oder
kleinlicher Sucht zum Gewinnen. Eine Erneuerung des grossen
römisch-katholischen Kirchenkörpers von innen heraus erscheint
uns freilich als der am schwersten gangbare Weg für die Lösung
einer Krisis, in die das ganze. Christentum hineingezogen ist;
aber die Aufgabe ist so unumgänglich und so vordringlich, dass

wir die Hoffnung niemals aufgeben wollen, dass dieser Weg
sich doch noch erklimmen lasse.

Wenn hochgeistige Männer in kühnem Fluge sich mit den

weitgreifendsten philosophischen Problemen „freien Christentums

und religiösen Fortschritts" beschäftigen, warum sollen
wir nicht gern mitfliegen? Nur wollen wir nicht vergessen,
dass nach dem Fluge erst die höchste Kunst einzusetzen hat,



das Landen auf der „festgegründeten, dauernden Erde". Und wenn
wir mit andern die Gefahren der Tiefen geteilt haben, um den

geschichtlichen Wurzeln des menschlichen Ringens um Gott und
um Christus bis zu den Anfängen nachzuspüren, so müssen wir
doch wieder herauf an die Oberfläche. Wir sehen fröhlich jeder
philosophischen und jeder geschichtlichen Frage ins Gesicht,
da keine uns unsern Glauben nehmen, keine uns scheiden kann
von unserem Gott und unserem Heiland. Wir haben weder
Monisten- noch Modernistenfurcht. Aber wir wissen auch, dass
sich die Kämpfe unter den Menschenkindern immer auf der
Oberfläche des in der Gegenwart wirksamen Weltbildes abspielen,
und hier schweift auch von der rettenden Felseninsel aus, auf
der wir Altkatholiken uns, nicht ohne Mühsal, bescheiden, aber
wohnlich einrichten mussten, unser aufmerksamer Blick zu denen
hinüber, die wir in Bedrängnis glauben, mögen sie's nun gern
haben, oder nicht. Unser Herz weilt heute bei den katholischen
Müttern, die ihre eigene fromme Vergangenheit als Jansenismus
gebrandmarkt, und zugleich die religiöse Zukunft ihrer Lieblinge

gefährdet sehen, und zwar befremdenderweise nicht
durch die Kirchenfeinde, vor denen man sie so oft gewarnt hat,
sondern durch die Wächter des Heiligtums selbst. Unser Herz
weilt bei den Pfarrern, die das Hauptstück ihres Seelsorgeberufes

ihren Händen entgleiten sehen, Kern und Stern ihrer
Arbeit an der Gemeindejugend, bei dem sie vor Gott standen
und ihr Bestes gaben. Unser Herz weilt bei den Lehrern der
katholischen Religion, die das Geheimnis des Todesmahles Christi,
das nur in der Nähe von Gethsemane und Kalvarienberg voll
verstanden oder geahnt werden kann, nun in "ein Krippenspiel
der Kinder mit dem Bambino umdeuten sollen. Unser Herz
weilt bei den Bischöfen, bei den Regierenden, bei den
Volksmännern und bei allen, die es angeht, die sich gezwungen
glauben, in den alten Geleisen weiterzufahren, und nicht wissen,
wie bald sich der Abgrund vor ihnen auftun kann. Unser Herz
weilt, warum sollen wir es nicht sagen, auch bei dem priesterlichen

Greis im Vatikan, auf dessen Schultern man eine Bürde
von Allgewalt und Unfehlbarkeit gelegt hat, die ein Mensch
nicht tragen kann, und der nun seinen Namen unter ein Aktenstück

setzen musste, dessen Konzept ihm in deutschen Landen
wohl von dem letzten Kaplan hätte korrigiert werden können.
Und dabei ist er zweifellos der verehrungswürdigste Mann, den



— 6 —

die jetzt lebende Generation auf dem Stuhle Petri gesehen hat.
Aber unter allen seinen „Söhnen" ist nicht einer, der dem
einsamen Manne hätte zurufen dürfen : Komm und sieh damit
er einmal, wie der Heiland wandelnd unter den Menschenkindern,
sich selbst überzeugen könne, dass, was praktisch christliche
Frömmigkeit betrifft, die Italiener weit mehr von den
Nordländern, und wahrlich nicht nur von denen, die unter des Papstes
Gehorsam stehen, zu lernen hätten, als umgekehrt.

In der unscheinbaren Ecke dieses Heiligtums gilt ein
unüberlegtes Kommandieren nichts. Die Stätte, wo die zartesten
Blüten sich entfalten und die edelsten Früchte reifen sollen,
muss vielmehr vor solchen Eingriffen behütet werden, und hier
ist eine ganze Welt interessiert; jeder hat Recht und Pflicht.
Tua res agitur A. Th.


	Ausschau

