
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 69

Artikel: Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403750

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 79

DÖLLINGER ALS SCHRIFTSTELLER.

(1799—1890.)l)

IV.
Wir kommen nunmehr zu einer Reihe von Publikationen,

welche sich auf das Vatikanum beziehen.
1. Das eigentliche Konzilsprogramm enthüllte der berüchtigte

Artikel der offiziellen Civiltà cattolica vom 6. Februar 1869 mit
der Behauptung, die „eigentlichen Katholiken wünschten, dass
das Konzil die Doktrin des Syllabus affirmativ und gehörig
entwickelt gebe und die dogmatische Unfehlbarkeit des Papstes
per acclamationem als Glaubenssatz definiere. Ferner bestehe
der Wunsch nach einer Dogmatisierung der leiblichen Himmelfahrt

Maria" 2). Rasch entschlossen veröffentlichte D. eine
Artikelserie in der Augsburger Allgemeinen Zeitung vom 10. bis
15. März, worin er seine warnende Stimme gegen die Verwirklichung

dieser Absicht erhob und die schlimmen Folgen einer
etwaigen Definition, wie sie später auch tatsächlich eingetreten
sind, voraussagte.

Bei dem grossen Aufsehen, das die Märzartikel erregten,
und besonders, weil die Gefahr näher rückte, hielt unser
Gelehrter es für geboten, sich ausführlich zu äussern. Es erschien
das berühmte Buch : Der Papst und das Konzil von Janus. Eine
weiter ausgeführte und mit dem Quellennachweis versehene

Neubearbeitung der in der Augsburger Allgemeinen Zeitung erschienenen

Artikel: Das Konzil und die Civiltà. Leipzig 1869.

') Siehe diese Zeitschrift, Oktober 1909, S. 713—740.
2) Vgl. darüber die bis ins einzelne gehende Darstellung bei Friedrich,

Geschichte des Vatik. Konzils I, 748 ff.; II, 7ff.; ferner die Döllinger-Bio-
graphie III, 478 ff., und « Einige Bemerkungen etc. » in dieser Zeitschrift.
1909, Heft 66, S. 233 ff.



— 80-
Was die Verfasserschaft angeht, so macht Prof. J. Friedrich ')

darüber folgende Mitteilung: „Da sie [die Märzartikel] ,grosse
Sensation erregt' hatten, ,proponierte ihm [Döllinger] G. Huber',
wie dieser am 20. Februar 1875 feststellte, ,dieselben zu einer
grösseren Broschüre ausarbeiten zu wollen. Döllinger ging
darauf ein, und Huber arbeitete anfangs allein, aber unter
beständiger Kontrolle von Döllinger; dann — erst nach Pfingsten
des Jahres 1869 — griff dieser entscheidend in die Abfassung
des Buches ein, so dass es anstatt einer Broschüre ein ansehnlicher

Band wurde. Der grösste Teil des Buches gehört
demnach Döllinger, doch ist jeder Satz in Beratung mit Huber
gearbeitet worden.'"

Aus dem Vorwort zur zweiten Auflage, die Döllingers
vertrauter Schüler und Freund, Prof. J. Friedlich, besorgte,
erfahren wir, dass unser Gelehrter bis an seinen Tod auf keines
seiner Bücher einen so hohen Wert legte, als auf den Janus,
in dem er in vieljähriger, anhaltender Arbeit gewonnene
wohlbeglaubigte Tatsachen und unantastbare Zeugnisse zusammengestellt

hatte. Zwar gab er zu, dass sich darin einige kleine
nebensächliche Versehen, z. B. über den Vorsitz der päpstlichen
Legaten auf den alten ökumenischen Konzilien (er hatte
behauptet: „Zu Chalcedon 451 und zu Konstantinopel 680
präsidierten die päpstlichen Legaten", welche Behauptung nicht
aufrecht zu halten ist), finden, dass einzelne Abschnitte, wie
der über Pseudo-Isidor, etwas mehr ausgeführt sein sollten,
Versehen und Mängel, die er mit dem Hinweis auf die Eile,
mit der das Buch abgefasst wurde, hinlänglich entschuldigte.
Aber er gab nie zu, dass im Janus ein wesentlicher historischer
Irrtum nachzuweisen sei. Als er daher in den achtziger Jahren
erfuhr, dass der Janus nicht mehr zu kaufen sei, dachte er
daran, ihn nicht aus der Literatur verschwinden zu lassen, und
veranlasste den genannten Gelehrten, die Vorbereitung einer
neuen Auflage zu übernehmen. Als leitende Gesichtspunkte
dafür gab er folgende an. Da Janus nur selten die Beweisstellen

gab, so waren die meisten Leser nicht in der Lage,
seine Behauptungen an den Quellen zu prüfen. Dieser Mangel
sollte durch vollständige Mitteilung der Belege beseitigt, zweitens

sollten die Angriffe auf Janus, insbesondere die Hergen-

') In der Döllinger-Biographie III, 484 f.; vgl. insbesondere die Vorrede

zu der später zu erwähnenden zweiten Auflage, des Janus, S. VII.



— 81 —

röthers in seinem „Anti-Janus", berücksichtigt werden. Unter
Beachtung dieser beiden Weisungen liess Friedrich den Text
selbst bis auf einige Zusätze in Klammern und einige
Übergänge, namentlich in den Paragraphen des 4. Kapitels,
unverändert. Nur wurde eine chronologische Ordnung des Ganzen
nerzustellen versucht und an mehreren Stellen eine Umstellung
des Textes vorgenommen. Die neue Auflage erschien unter
dem Titel: Das Papsttum von J. von Döllinger. Neubearbeitung
von Janus „Der Papst und das Konzil"- im Auftrage des

inzwischen heimgegangenen Verfassers von J. Friedrich München
1892.

Das Buch sollte, als ein Akt der Notwehr gegen das eben
erwähnte Programm, eine aus den Quellen geschöpfte, geschichtliche

Orientierung bieten über diejenigen Fragen, welche auf
dem angekündigten Konzil zur Entscheidung kommen sollten.
Es sollte beitragen zur Weckung einer starken, einmütigen,
zugleich positivgläubigen und der Verwirklichung des Ultramontanismus

widerstrebenden öffentlichen Meinung, und so der
drohenden Gefahr vorbeugen.

Über den Standpunkt, von dem aus das Werk geschrieben
ist, lesen wir im Vorwort: „Wir bekennen uns zu derjenigen
Ansicht von der katholischen Kirche und ihrer Mission, welche
von den Gegnern mit einem oft missbrauchten und in seiner
Unbestimmtheit für polemische Zwecke sehr bequemen Worte
die liberale genannt wird Uns ist die katholische Kirche
keineswegs identisch mit dem Papismus Wir verwerfen —
kurz gesagt — jene Lehre und jene Gestalt der Kirche, welche
von der römisch-jesuitischen Zeitschrift seit Jahren als die
allein richtige, als der einzige und letzte Rettungsanker der
sonst untergehenden Menschheit gepriesen wird."- Gerade in
der Verwerfung des Papismus aber beruht die Anerkennung
des Primates, was fort und fort denen vorgehalten werden
muss, die beides gleichsetzend unserm Gelehrten eine
Sinnesänderung vorwerfen. „Der Primat ruht, davon ist jeder gläubige

Katholik überzeugt," so lesen wir ebenda, „und zu dieser
Überzeugung bekennen sich auch die Verfasser dieses Buches,
auf höherer Anordnung; die Kirche ist von Anfang an auf
denselben angelegt gewesen, er ist in Petrus von dem Herrn der
Kirche vorgebildet, er hat sich daher auch mit innerer
Notwendigkeit bis zu einem gewissen Punkte entwickelt, worauf

Kerne intern, de Théologie. Heft 69, 1910. 6



— 82 —

dann allerdings, vom 9. Jahrhundert an, eine weitere, mehr
künstliche und krankhafte, als gesunde und natürliche
Fortbildung des Primats zum Papat erfolgt ist, mehr eine
Umwandlung, als eine Entwicklung, welche denn auch die
Zerreissung der bis dahin vereinigten Kirche in drei grosse, feindlich
geschiedene Kirchenkörper zur Folge gehabt hat."

Von der Überfülle des Inhalts kann im folgenden nur eine
dürftige Skizze gegeben werden. Zunächst wird die angekündigte

Dogmatisierung des Syllabus erörtert. Wenn dieselbe
auch nicht zustande kam, so tut das der Autorität desselben
doch keinen Abbruch, denn wenn die Päpste unfehlbar sind,
so kommt auch dem Syllabus der Charakter der Irrtumslosig-
keit notwendig zu. Was also D. damals sagte, gilt geradeso,
als wenn die beabsichtigte Dogmatisierung erreicht worden
wäre. Auf Grund der Schrift des Jesuiten Sehrader: Der Papst
und die modernen Ideen, IL Heft, Die Enzyklika, Wien 1865,
worin die negierenden und verwerfenden Sätze des Syllabus
in assertorische umgewandelt waren, und somit die Beschlüsse
des Konzils nach dieser Richtung- hin antizipiert wurden, wird
darauf aufmerksam gemacht, dass in diesem Falle folgende
Sätze bei Verlust der Seligkeit zu glauben seien: 1. Die Kirche
hat die Macht, äusseren Zwang anzuwenden, sie hat auch eine
direkte und indirekte zeitliche Gewalt, d. h. die politische und
körperliche Strafgewalt. 2. Die Päpste haben die Grenzen
ihrer Gewalt nie überschritten, die Rechte der Fürsten nie
usurpiert. Die Päpste können also auch jetzt noch nach Gutdünken
Könige absetzen, ganze Reiche und Nationen ihrem
Wohlgefallen gemäss verschenken. 3. Wenn bisher gelehrt wurde,
dass die Immunitäten der Geistlichen allmählich von den
römischen Kaisern und spätem Königen der Kirche verliehen
worden, also zivilrechtlich entstanden seien, so wird das nun
als Ketzerei ausgemerzt werden. Nicht minder ist häretisch
die Behauptung, dass die hochgespannten Machtansprüche der
Päpste zur Trennung der morgenländischen von der
abendländischen Kirche beigetragen haben. 4. Noch brennender
werden sich die Fragen von Gewissenszwang und Religionsfreiheit

gestalten. 5. Nach dem Syllabus befinden sich
diejenigen in einem verdammensvverten Irrtum, welche die
Versöhnung des Papstes mit der modernen Zivilisation für möglich
und wünschenswert halten, womit die Verdammung der mo-



— 83 —

dernen Zivilisation und des Verfassungswesens ausgesprochen
ist, weshalb denn auch päpstlicherseits eine Reihe von
Verfassungen, von der englischen Magna Charta angefangen,
verworfen wurden.

Nachdem so gezeigt worden, was es heisse, den Syllabus
zu dogmatisieren, wendet sich die Darstellung dem verhältnismässig

harmloseren neuen Mariendogma zu und zeigt, wie diese

Sage entstand und zur Anerkennung durchdrang.
Den grössten Teil des Buches nimmt die Erörterung über

die päpstliche Unfehlbarkeit ein. Nach einer Charakterisierung
des Ultramontanismus, der wesentlich Papalismus ist („Wenn
wir von der Kirche reden, so meinen wir den Papst",/, wird
auf einige Folgen des Unfehlbarkeitsdogmas hingewiesen. Es
wird der Grund- und Eckstein des ganzen Lehrgebäudes werden,
mühsames Forschen in Bibel und Tradition ist nicht mehr
erforderlich; aber eine durchgängige Verfälschung der
Kirchengeschichte ist nötig. Es folgt die Aufzählung mehrerer Irrtümer
und Widersprüche der Päpste (Kinderkommunion, Reordina-
tion etc.). Die Stellung, welche die Päpste in den Streitigkeiten
der alten Kirche einnahmen, lässt von ihrer Unfehlbarkeit nichts
erkennen. Eine Darstellung des Primates in der alten
Kirchenverfassung und die Vorführung der Zeugnisse der Kirchenväter
darüber zeigen den unermesslichen Unterschied in der Stellung
und Wirksamkeit dieser Institution, wie sie sich im römischen
Reiche ausgebildet hatte, und wie sie im spätem Mittelalter
geworden war. Es mag hier genügen, an die Stellung der
Päpste zu den grossen Synoden zu erinnern, die sie nicht
beriefen, denen sie (oder ihre Legaten) nicht präsidierten, deren
Beschlüsse sie nicht bestätigten, sowie daran, dass es im ersten
Jahrtausend der Kirche nicht vorgekommen ist, dass die Päpste
eine für die ganze Kirche bestimmte Glaubensentscheidung
erlassen hätten. Dasselbe Resultat ergibt eine Abhör der Zeugnisse

der Kirchenväter. Nunmehr wird die Grundlage aufgedeckt,

auf der sich eine vollständige Umwandlung der kirchlichen

Verfassung und Verwaltung vollzog. Es sind dies Pseudo-
Isidor und die gregorianischen Fälschungen. Zurückgreifend
macht uns dann D. nachträglich mit den ältesten römischen
Fiktionen behufs Änderung der KirchenVerfassung bekannt, und
behandelt das Papstbuch, die Schenkungen Konstantins, Pipins
und Karls des Grossen. Das mächtigste Werkzeug aber des



— 84 —

neuen Papalsystems wurde um die Mitte des zwölften
Jahrhunderts das Dekret des Gratian. In diesem Werke vereinigten
sich die isidorischen Fälschungen mit denen der Gregorianer
und mit den von Gratian selbst hinzugefügten. Darauf fussen
die Päpste im 12. und 13. Jahrhundert von Alexander III. und
Innocenz III. bis Bonifaz VIII., der den Doktrinen der päpstlichen

Universalherrschaft in der Bulle Unam sanctam eine
biblische dogmatische Begründung gab.

War schon seit Hildebrands Zeiten das Legatenwesen als
stehendes Institut durchgeführt worden, so gab es noch weitere
Mittel, um die römische Zentralisierung immer mehr durchzusetzen:

Gehorsamseid der Kaiser, Exemptionen, Privilegien,
Dispensen, Pallium, plenitudo potestatis, Appellationen, Pfründen-
vergebung, Reservationen, Obödienzeid der Bischöfe, was alles
in seinem Wesen und in seinen Wirkungen ausführlich geschildert

wird. Ein weiteres, interessantes Kapitel handelt von den
durch die Päpste veranstalteten mittelalterlichen Konzilien und
lässt deren Unterschied von den wirklich ökumenischen deutlich

erkennen. Hierauf geht die Darstellung über zu einer
Schilderung der damaligen Zustände in Rom und beleuchtet
folgende Punkte: Mangel einer theologischen Schule, der zu
grosser Unwissenheit im Klerus führte ; Vorherrschen der
Jurisprudenz, d. h. des Studiums des gefälschten und verkehrten
Kirchenrechts; Kardinalskollegium, das Ringen zwischen dieser
oligarchischen Institution und der rein absoluten päpstlichen
Monarchie und Einfluss der Kardinäle auf das kirchliche Leben,
der überwiegend ein nachteiliger war; Kurie, deren Unterschied
von einer Kirche aufgezeigt wird. Zur Bestätigung dieser
Darstellung der kirchlichen Zustände werden zahlreiche Aussprüche
von Zeitgenossen angeführt. Stets aber wurde nur der
Rechtsstandpunkt erörtert und die Notwendigkeit der Unterwerfung
trotz aller Missbräuche betont, denn: „der erste Stuhl wird von
niemand gerichtet". Niemand wusste noch zu unterscheiden
zwischen dem ursprünglichen, schon aus der apostolischen Zeit
stammenden Kerne des Primats und jener kolossalen Monarchie,
welche jetzt vor den getäuschten Augen der Menschen als ein
aus einem göttlichen Okisse hervorgegangenes Werk ehrfurchtgebietend

dastand.
Ein überaus mächtiges Institut, um das Papalsystem

unüberwindlich zu machen, um jede Aufdeckung der morschen



— 85 —

Grundlagen zu erschweren und die Unfehlbarkeits-Hypothese
zur Herrschaft zu bringen, war die Inquisition, an deren
Durchführung die Päpste die Hauptschuld trugen, und die sich im
Laufe ihrer Entwicklung immer mehr von den Regeln der
Gerechtigkeit und Billigkeit entfernte. Ein verwandtes Thema
ist die Auseinandersetzung über die Hexenprozesse, wobei die
scheinbar paradoxe Behauptung eingehend begründet wird, dass
das ganze Hexenwesen, wie es vom 13. bis ins 17. Jahrhundert
bestand, teils unmittelbar, teils mittelbar ein Erzeugnis des

Glaubens an die unwidersprechüche Autorität des Papstes ist.
Um die Mitte des 13. Jahrhunderts wurde eine neue

umfassende Fälschung ins Werk gesetzt, welche in ihrer Art nicht
minder folgenreich wurde, als die pseudo-isidorische. Hatte diese
ihren Einfluss neugestaltend auf die Verfassung und das Recht
der Kirche geübt, so drang jene in die dogmatische Theologie

ein und beherrschte die Schulen. Aus Anlass einer
Kontroverse mit den Griechen, denen das isidorisch-gregorianische
Papsttum ebenso unerhört als unbegreiflich war, stellte ein
lateinischer Theolog, wahrscheinlich ein Dominikaner, eine
erdichtete Traditionskette von griechischen Konzilien'und Kirchenvätern,

des Chrysostomus, der beiden Cyrille, von Jerusalem
und von Alexandrien, und eines angeblichen Maximus zusammen,
in welchen jene neuen päpstlichen Ansprüche ihre dogmatische
Basis erhalten sollten. Durch diesen Pseudo-Cyrillus wurden
Thomas von Aquin und die Scholastik nach ihm getäuscht und
für die päpstliche Unfehlbarkeit gewonnen.

Im Grunde waren nun alle Bestimmungen, aus denen die
Unfehlbarkeit des Papstes sich ergab, durch die altern
römischen Fiktionen, durch Pseudo-Isidor, durch die Gregorianer
und Gratian, zuletzt noch durch die Fälschungen der Dominikaner

und die Autorität des Thomas in der Theologie fast ohne

Widerspruch angenommen. Gleichwohl führt D. Zeugnisse an,
aus denen sich ergibt, dass die absolute päpstliche Untrüglichkeit

in Glaubenssachen noch nicht allgemein anerkannt war.
Die Päpste selbst sorgten durch den Irrtum der Reordination
dafür, dass ihre dogmatische Autorität immer wieder zweifelhaft

wurde.
Kurze Zeit nach Thomas, gegen Ende des 13. Jahrhunderts,

unternahmen die Dominikaner Martin von Troppau und Tolomeo
von Lucca weitere Dichtungen auf geschichtlichem Gebiete,



— 86 —

um die Kaisergeschichte sowohl wie die Kirchengeschichte dem
gregorianischen Papalsystem gemäss darzustellen. Besonders
aber wurde in Spanien das Geschäft der historischen Fälschung
zu diesem Behufe noch planmässiger als anderswo betrieben.
Zu allen diesen Mitteln, welche die päpstliche Weltherrschaft
stützten und die Vorstellung ihrer Unfehlbarkeit mehr und mehr
in Aufnahme brachten, kamen noch die Interdikte, welche die
Päpste häufig über ganze Länder verhängten. Auf eine
paradox klingende Tatsache macht D. hier aufmerksam, dass, je
bedenklicher und anstössiger das Verfahren der Päpste und die
dadurch entstehende Zerrüttung in der Kirche frommen Männern

erschien, diese desto mehr vor ihren eigenen Zweifeln
und Bedenken in das Asyl der päpstlichen Unfehlbarkeit sich
flüchteten mit der Annahme, der Papst tue solches auf Antrieb
des h. Geistes.

Eine ausführliche Darstellung ist der Zeit des 15.
Jahrhunderts gewidmet, das der Welt das Schauspiel einer Kirchenspaltung

und feindlicher, sich wechselseitig verfluchender Päpste
zeigte. Einen Ausweg aus dem Labyrinth bot das Episkopalsystem,

das auf den grossen Reformkonzilien zu Pisa, Konstanz
und Basel zur Geltung kam, aber alsbald wieder dem Papismus
Platz machen musste. So kehrten die alten Zustände noch
verschlimmert zurück; jede Aussicht auf Besserung schien
abgeschnitten. Ein ähnliches Ergebnis hat die Betrachtung der Zeit
von der Lateransynode im Anfang des 16. Jahrhunderts bis zum
Konzil von Trient. Torquemada, Bellarmin, Baronius u. a., die
Bulle Cum ex apostolatus officio und die Abendmahlsbulle werden
hinsichtlich ihrer Bedeutung für die weitere Ausbildung und
Durchsetzung der gregorianischen Idee in entsprechende
Beleuchtung gerückt.

Ein interessantes Kapitel erörtert die Schwierigkeiten einer
Lehrentscheidung ex cathedra. Seit nämlich die Unfehlbarkeitslehre

ausgebildet war, fand man bei näherem Zusehen
päpstliche Entscheidungen, welche mit anderen päpstlichen oder
doch in der Kirche rezipierten Lehren in Widerspruch standen,
oder welche sonst bedenklich schienen. Man sah sich also
genötigt, Unterscheidungszeichen anzugeben, an welchen eine
wirklich unfehlbare Dezision eines Papstes erkannt werden
könne. So entstand seit dem 16. Jahrhundert die berühmte
Distinktion der ex cathedra gegebenen und darum jeder Mög-



— 87 —

lichkeit des Irrtums entrückten päpstlichen Kundgebungen.
Wann aber eine Kathedralentscheidung vorliege, darüber wurden
verschiedene Meinungen laut. Von der Ansicht Bellarmins, die
das päpstliche Vorrecht dogmatischer Unfehlbarkeit am meisten
beschränkt, sagt D., sie sei meist wieder fallen gelassen worden.
Aber schliesslich hat gerade sie auf dem Vatikanum den Sieg
davongetragen, obschon nicht einzusehen ist, warum der Papst
fehlbar sein soll, wenn er sich an einen Teil der Kirche wendet,
unfehlbar aber, wenn er sich an die ganze Kirche wrendet.

Weiterhin macht eine Vergleichung zwischen der kirchlichen
und der päpstlichen Unfehlbarkeit den grossen Unterschied beider
klar. Nachdem noch an einer Anzahl von Beispielen die
Wirkung der Unfehlbarkeitsmeinung- auf die Päpste gezeigt worden,
wird zum Schlüsse der Begriff der konziliaren Freiheit erörtert.

D. spricht — und der wirkliche Verlauf des Vatikanums
hat ihm nur zu sehr recht gegeben — ernste Zweifel darüber
aus, dass das bevorstehende Konzil ein wahrhaft freies sein
werde. „Die Theologen und Kirchenrechtslehrer erklären: ohne
volle Freiheit seien die Beschlüsse eines Konzils nicht verbindlich,

sei die Versammlung nur eine Pseudosynode. Sie werden
vielleicht korrigiert werden müssen."

Fussend auf dem Ausspruch des hl. Bernhard: Melius est,
ut scandalum oriatur, quam veritas relinquatur, hat D. die
Entwicklung des Papalsystems im Gegensatz zum Primat
klargelegt und namentlich die unlautern Mittel aufgezeigt, die zu
seiner Durchführung angewandt wurden. Durch die Umarbeitung

Friedrichs, der den 300 gross gedruckten Textseiten auf
242 eng gedruckten Seiten eine Fülle von Anmerkungen,
besonders auch zur Widerlegung des Anti-Janus von Hergenröther,

beifügte, auch ein ausführliches Register verfasste, hat
das Buch wesentlich gewonnen, indem alle Unvollkommen-
heiten, die die damals notwendige Eile unvermeidlich mit sich

brachte, in einer Weise ergänzt sind, dass das Werk zu den
schärfsten Waffen gegen das Vatikanum allezeit gehören wird.
Es wäre in hohem Grade zu wünschen, dass durch einen
populär gehaltenen, das Wesentliche klar darstellenden Auszug
das Wichtigste aus dieser Arbeit der beiden hochverdienten
Männer einem grösseren Leserkreis zur Kenntnis gebracht
würde.



2. Die Zeit der Eröffnung des Konzils kam näher.
Bezeichnenderweise wurde unmittelbar vorher das Indexdekret
gegen den Janus, dessen Verfasser noch nicht bestimmt bekannt
war, veröffentlicht. Inzwischen machte sich bei der Minderheit

von neuem das Bedürfnis nach der Anwesenheit oder doch
wenigstens der Hülfe Döllingers geltend. Da veröffentlichte
dieser die berühmten Briefe über das Konzil in der Allgemeinen
Zeitung, die bei Freund und Feind das grösste Aufsehen
erregten, aber natürlich je nach dem Standpunkte eine ganz
verschiedene Beurteilung erfuhren. Jedenfalls war nunmehr das

„päpstliche Stillschweigen" gegenstandslos gemacht; was sich
auf dem Konzil zutrug, lag offen vor aller Augen da.

In Buchform gesammelt erschienen die Artikel unter dem
Titel: Römische Briefe vom Konzil von Quirinus. München 1870.

Vorausgeschickt wurden den Konzilsbriefen fünf Aufsätze, welche
wichtige Mitteilungen zur Vorgeschichte des Konzils bringen,
und noch ein paar Beilagen angehängt, welche teils zur
Vervollständigung der Geschichte des Konzils, teils zur Bestätigung
der Briefe dienen.

Dass Döllinger der Redaktor sei, vermutete im Anfange
niemand. Selbst Prof. Friedrich, damals in Rom, wusste nicht,
wer die Briefe verfasse oder redigiere und erlangte erst nach
seiner Rückkehr nach München vollen Aufschluss. Die
Aufsätze verrieten eine so genaue und umfassende Kenntnis der
Vorgänge, Verhältnisse und Personen in Rom, dass man
unwillkürlich dort den Verfasser suchte und z. B. an Prof. Friedrich

dachte.

D. hatte verschiedene Quellen, aus denen ihm reichliches
Material zufloss. Friedrich schickte einzelne Briefe und später
Partien seines „Tagebuchs" an ihn. Namentlich waren ihm
die Depeschen des bayerischen Gesandten Tauffkirchen zur
Verfügung gestellt. Dazu kamen Konzilszeitschriften, besonders
aber Briefe von Bischöfen, namentlich von Strossmayer, der von
Anfang an ein Hauptinspirator für die Römischen Briefe war,
und von anderen Personen. Einzelnes aus den Arnimschen
Berichten war ihm aus zweiter Hand zugänglich x).

Die Römischen Briefe bieten eine lebensfrische, auf persönlicher

Anschauung beruhende und unter dem unmittelbaren

') Vgl. Friedrich, Döllinger-Biographie III, 518 ff., 703 f.



— 89 —

Eindruck der Ereignisse geschriebene Geschichte des ganzen
vatikanischen Konzils von der Eröffnung bis zum Schlüsse. Es
werden nicht nur die äusseren Vorgänge gewissenhaft zur
Darstellung gebracht, sondern auch jene mehr im geheimen und
verborgenen spielenden Bewegungen und Machinationen
enthüllt, durch welche die Definition der neuen Dogmen ins Werk
gesetzt wurde. Wenn auch seitdem die grosse Konzilsgeschichte
von J. Friedrich erschienen ist und über das Vatikanum mit
allem Zubehör ein helles und unauslöschliches Licht verbreitet
hat, so ist diese Briefsammlung trotz einigen Ungenauigkeiten
von untergeordneter Bedeutung, wie sie bei der Art der
Entstehung des Werkes unvermeidlich sind, nicht überflüssig
geworden. Neben dem genannten Montimeli talwerk ist sie noch
immer eine interessante Quelle für die Geschichte dieser der
katholischen Kirche so verhängnisvollen Versammlung. „Ein
späterer Historiker derselben wird sie nicht unbenutzt lassen
können, und die Opposition liberaler Katholiken '), deren kirchliches

Gewissen gegen die mit allen unlautern Künsten und
Mitteln der Gewalt gemachte dogmatische Oktroyierung
protestiert, wird aus ihr die besten Waffen für die Bestreitung der
Legitimität dieses Konzils sich nehmen können." Diese
Bemerkung des Vorwortes ist auch heute noch nicht ganz
hinfällig geworden.

Nicht unerwähnt darf bleiben, dass im Interesse einer
bequemen und übersichtlichen Orientierung über den reichen
Inhalt ein doppelter Index beigefügt ist, wovon der erste
summarisch den Inhalt der einzelnen Briefe angibt, der andere
ein ausführliches Personen- und Sachregister darstellt. —

3. Es ist auffällig, aber für das Verfahren der Ultramon-
taneii charakteristisch, dass die Versuche, Döllinger zu
„bekehren", nicht aufhörten und besonders gegen Ende seines
Lebens unternommen wurden. Es war freilich ein starkes Stück,
ihm die Verleugnung der Wahrheit zuzumuten, die gerade er
so klar ans Licht gestellt und für die er keine Mühe und keine
Opfer gescheut hatte. — Gott aber sei Dank, der ihm Geistesfrische

und Willensstärke gab bis zum seligen Ende. — Diese
Vorgänge bestärkten ihn in dem Gedanken, vor seinem Ab-

') Offensichtlich gebraucht Döllinger die Bezeichnung «liberale Katholiken

» hier, ähnlich wie im Vorwort zum Janus, in einem ganz andern
Sinne, als wie das Wort heutzutage in der Reo-el verstanden wird.



— 90 —

scheiden der Welt noch eine motivierte Erklärung über seine
Stellung zu geben. In Briefform wollte er eine Übersicht der
dogmatischen Geschichte de römischen Stuhles vom Anfang bis
zur Gegenwart geben unter dem Titel: „Die vatikanischen
Dekrete im Lichte der Geschichte". Zur Ausführung ist dieser
Plan nicht gekommen. Aber es entsprach der Absicht des
Verstorbenen, wenn noch im Todesjahre sein inzwischen gleichfalls
entschlafener Mitarbeiter, Prof. Reusch, eine Sammlung von
Publikationen und Briefen veröffentlichte, die, sich gegenseitig
ergänzend, zusammen zu einer Rechtfertigung seines Verhaltens

gegenüber den vatikanischen Dekreten dienen. So
erschienen : Briefe und Erklärungen von J. von Döllinger über die
vatikanischen Dekrete 1869—1887. München 1890.

A. An erster Stelle steht eine kleine, deutsch und
französisch erschienene und damals jedem deutschen und
französischen Bischöfe zugesandte Schrift, die ohne Namensnennung
im Oktober 1869 erschien: „Erwägungen für die Bischöfe des
Konziliums über die Frage der päpstlichen Unfehlbarkeit". Sie
könnte als Compendium Antivaticanum bezeichnet werden.
Seine Absicht, den meist als nackte Behauptungen hingestellten
Sätzen Belege, Zeugnisse und historische Ausführungen als
Nachtrag folgen zu lassen, kam nicht zur Ausführung.

Er beginnt mit einem Hinweis auf das katholische Kriterium,

das als Motto diese Zeitschrift ziert : „Die katholische
Kirche hat in vergangenen Jahrhunderten stets im Gegensätze
gegen beabsichtigte Neuerungen den höchsten Wert auf das

Alter und die Unveränderlichkeit ihrer Glaubenslehren gelegt.
Sie hat es zugleich als einen grossen Vorzug und als eine heilige

Pflicht betrachtet, dass in ihrem Schoosse nur das gelehrt
und bekannt werde, was allezeit, überall und von jedermann
geglaubt worden ist. Wenn sich von einer Lehre nachweisen
lässt, dass sie während mehrerer Jahrhunderte nicht vorhanden
oder nicht Bekenntnis der ganzen Kirche gewesen, dass sie zu
einer gewissen Zeit erst entstanden sei, und wenn diese Lehre
nicht mit logischer Notwendigkeit als unabweisbare Konsequenz
in andern Glaubenssätzen potentiell enthalten ist, — dann ist
diese Lehre vom katholischen Standpunkte aus schon gerichtet,
sie trägt das Brandmal der Illegitimität an der Stirne, sie darf
und kann nie zur Dignität einer Glaubens Wahrheit erhoben



— 91 —

werden. Eben dies alles aber trifft bei der Meinung von der
päpstlichen Unfehlbarkeit zu."

Das wird nun an folgenden Punkten nachgewiesen. 1. Der
alten Kirche, sowohl der morgenländischen, wie der
abendländischen, ist die Infallibilität unbekannt gewesen: viele
Äusserungen der Väter sprachen ein solches Privilegium der
Untrüglichkeit ausdrücklich den Päpsten ab. 2. Von keinem
einzigen alten Häretiker wird bemerkt, dass er damit angefangen
habe oder dahin geführt worden sei, die Autorität der Päpste
in Glaubenssachen zu verwerfen. 3. In den Schriften der Kirchenväter,

welche von der Regel des Glaubens und der Autorität
¦der Kirche handeln, wird nie auf die Entscheidungen der Päpste
verwiesen, obschon ein päpstlicher Ausspruch ein sehr einfaches
Mittel gewesen wäre, Lehrstreitigkeiten abzuschneiden. 4. Erst
spät und nur infolge von Fälschungen ist diese Lehre
hervorgetreten und wurde erst gegen Ende des 13. Jahrhunderts durch
Thomas von Aquin, wieder auf Grund von Fälschungen, in die
Theologie eingeführt. 5. Für den Infallibilisten ist es nicht
erklärlich, warum in der alten Kirche die langwierigen
Glaubensstreitigkeiten durch umständliche Konzilien, statt durch leicht
zu erlangende päpstliche Entscheidungen erledigt wurden.
j6. Die jaeue Lehrmeinung- von der Unfehlbarkeit einer einzelnen
Person ist nicht eine richtige Konsequenz, sondern eine Negation

der alten, nach der die Kirche für unfehlbar galt. 7. Das
Beispiel der ersten Synode zu Jerusalem zeigt, dass die
Entscheidung nicht durch einen Machtspruch des Petrus fiel.
8. Die Beschlüsse der alten Konzilien in Glaubensfragen
bedurften keiner päpstlichen Bestätigung. 9. Päpstliche Schreiben
wurden auf allgemeinen Synoden zuerst geprüft und dann
gebilligt (Leo an Flavian) oder verworfen (Honorius). 10. Das
Gebet Christi für Petrus (Luk. 22, 32) kann nicht im Sinne der
Infallibilisten verstanden werden, denn, wie im einzelnen näher
ausgeführt wird, diese Auslegung widerspricht: a) der ganzen
Tradition der alten Kirche; b) sie verletzt den Eid, den jeder
Bischof und Priester geleistet hat, die Bibel nach der
Auslegung der Kirchenväter zu erklären; c) sie widerstrebt den
wissenschaftlichen Regeln der Bibelauslegung; cl) sie wird durch
eine Reihe von geschichtlichen Tatsachen widerlegt. 11. Die
bekannte Stelle des Irenäus ist ein redendes Zeugnis nicht für,
sondern gegen die päpstliche Unfehlbarkeit. 12. Der Verlauf des



— 92 —

Streites zwischen Stephan und Cyprian über die Ketzertaufe
spricht dagegen. 13. Desgleichen die Verurteilung des Honorius
durch die 6. allgemeine Synode. 14. Der Satz: „Der erste Stuhl
wird von niemanden gerichtet", hat den Grund gelegt und den
Anfang gemacht zu der Annahme einer päpstlichen Unfehlbarkeit.

Allein der Satz selbst war der alten Kirche in den fünf
ersten Jahrhunderten unbekannt und ist nur durch Erdichtungen
in die Kirche eingeführt worden. 15. Er wurde zu Konstanz und
Basel wiederholt verworfen, und es wurde dafür der entgegengesetzte

aufgestellt, dass der Papst so gut wie jeder Christ in
Sachen des Glaubens und der Reformation der Kirche einem
allgemeinen Konzil unterworfen sei. 16. Die Beschlüsse der
Konstanzer Synode, namentlich die der 4. und 5. Sitzung von
der Superiorität eines Konzils über jeden Papst, wurde von
einer Reihe von Päpsten für wahr und rechtskräftig erklärt.
17. Sollte die Hypothese von der päpstlichen Unfehlbarkeit zur
Lehre der ganzen Kirche erhoben werden, so entstände ein
Chaos, denn es mussten verworfen werden : a) die Konstanzer
Synode; b) die Basler Synode in ihrer früheren, vom römischen
Stuhl anerkannten Periode ; cj die Bestätigungsbullen der Päpste.
18. Wird das Dogma von der päpstlichen Unfehlbarkeit
proklamiert, so ist hiermit zugleich die Lehre für göttliche Wahrheit

erklärt, dass katholische Fürsten und Staaten da, wo sie
die Macht dazu besitzen, auch im Gewissen verpflichtet sind,
kein anderes, als das katholische Bekenntnis zu gestatten, die
davon abweichenden möglichst von Ämtern fernzuhalten, an
dere christliche Genossenschaften zu untergraben und endlich
auszurotten. Desgleichen darf die Inquisition nicht mehr als

Verirrung bezeichnet werden. 19. Es wird dann die gregorianische

Theorie, (Bulle Unam Sanctam), dass die Päpste eine
unbeschränkte Stacht über alle Fürsten und Obrigkeiten haben,
zum Glaubenssatz. 20. Es würde das dogmatische Dekret
Eugens IV. vom Jahre 1439 über die Sakramente in volle Kraft
treten. 21. Die tridentinische Synode wies diese Meinung zurück.
22. Nur durch Zwang und Gewalt vermochte diese Ansicht sich
auszubreiten. 23. Man darf behaupten, dass alle Theologen,
welche umfassende Geschichtskenntnis mit biblisch-patristischer
Erudition verbinden, die neue Lehre verworfen haben. 24. Die
Verteidiger der päpstlichen Untrüglichkeit —• Mönche, besonders

Jesuiten und Männer, die entweder Kardinäle waren oder



— 93 —

es zur Belohnung dafür wurden, — stützten sich auf unechte
Zeugnisse. Auch Zeitgenossen macht der Autor zum Beweise
namhaft. 25. Sollte diese Lehrmeinung wirklich zum Dogma
erhoben werden, so würde damit den getrennten Kirchen gegenüber

eine unermessliche Blosse gegeben. 26. Eine weitere Folge
wäre eine ganz unberechenbare Schwächung des Ansehens der
Kirche.

B. Im Januar 1870 wurde eine Adresse der Konzilsmajorität

bekannt, worin an die Synode das Ansinnen gestellt wurde,
„dass sie mit offenen und jeden Zweifel ausschliessenden Worten
festsetzen wolle, die Autorität des römischen Pontifex sei die
höchste und deshalb von Irrtum frei, wenn er in Sachen des
Glaubens und der Sitten das feststellt und befiehlt, was von
allen Christgläubigen zu glauben und festzuhalten oder zu
verwerfen und zu verdammen sei" ').

Alsbald veröffentlichte die Allgemeine Zeitung 1870, 21.

Januar, folgenden Aufsatz unseres Gelehrten: ..Einige Worte über
die Unfehlbarkeitsadresse. 19. Januar 1870". Zunächst weist
er darauf hin, was die Bischöfe verlangen: ,.180 Millionen
Menschen sollen künftig durch die Drohung der Ausschliessung
aus der Kirche, der Entziehung der Sakramente und der ewigen
Verdammnis gezwungen werden, das zu glauben und zu
bekennen, was die Kirche bisher nicht geglaubt, nicht gelehrt
hat". „Nicht geglaubt hat (fide divina),. sondern viele haben es

nur vermutet, haben es für wahrscheinlich oder höchstens für
menschlich gewiss — fide humana — gehalten, dass diese
Prärogative dem Papste zukomme. Demnach wäre die Veränderung

in dem Glauben und der Lehre der Kirche, welche die
Adress-Bischöfe durchgeführt wissen wollen, ein in der
Geschichte der Kirche einzig dastehendes Ereignis Es ist eine
kirchliche Revolution, welche sie begehren.a Ein Vergleich ergibt
folgenden fundamentalen Unterschied : „Bisher sagte der
Katholik: ich glaube diese oder jene Lehre auf das Zeugnis der
ganzen Kirche aller Zeiten, weil sie die Verheissung hat, dass
sie immerdar bestehen, stets im Besitze der Wahrheit bleiben
soll. Künftig aber musste der Katholik sagen: ich glaube, weil
der für unfehlbar erklärte Papst es zu lehren und zu glauben
befiehlt. Dass er aber unfehlbar sei, das glaube ich, wreil er

l) Friedberg. Aktenstücke S. 465



_ 94 ---

es von sich behauptet. Denn 400 oder 600 Bischöfe haben
zwar im Jahre 1870 zu Rom beschlossen, dass der Papst,
unfehlbar sei" ; allein „jener Beschluss hat nur so viel Kraft und
Autorität, als der Papst ihm, indem er sich denselben aneignet,
verliehen hat. Und so löst sich denn alles zuletzt in das
Selbstzeugnis des Papstes auf, was freilich sehr einfach ist".

Nunmehr werden einige Bedenken namhaft gemacht, zu
denen die Adresse besonders Anlass gibt.

a) „Sie beschränkt die Unfehlbarkeit des Papstes auf
diejenigen Aussprüche und Dekrete, welche derselbe an die
Gesamtheit aller Gläubigen richtet. Daraus würde folgen, dass,
wenn ein Papst nur an einzelne Personen, Körperschaften,
Partikularkirchen sich wendete, er stets dem Irrtum
preisgegeben war." Von dieser letzteren Art seien aber alle
Kundgebungen der Päpste über Fragen der Lehre vor dem Ende
des 13. Jahrhunderts gewesen. „Es ist also klar, dass die Päpste
selber von dieser Bedingung mindestens tausend Jahre lang
keine Ahnung gehabt haben. Mit einem einzigen
vorgesetzten Worte, durch die blosse Aufschrift hätten die Päpste
ihren dogmatischen Kundgebungen, nach dieser Theorie, die
höchste Prärogative der Irrtumslosigkeit verleihen können; —
sie haben es nicht getan, haben Personen und Gemeinden in
die Gefahr versetzt, durch Annahme ihrer, ohne die Bürgschaft
göttlicher Gewissheit gegebenen Entscheidungen in Irrtümer zu
verfallen."

b) „Es ist unwahr, dass gemäss der allgemeinen und
konstanten Tradition der Kirche die dogmatischen Urteile der
Päpste irreformabel sind." Vielmehr hat die Kirche „die
dogmatischen Schreiben der .Päpste stets erst geprüft und ihnen
infolge dieser Prüfung entweder zugestimmt. oder sie als irrig-
verworfen."

c) Es sei ferner nicht richtig, dass auf dem 2. Konzil zu
Lyon (1274) durch die Zustimmung der Griechen sowohl als
der Lateiner ein Glaubensbekenntnis angenommen worden sei,
in welchem erklärt wird, dass Streitigkeiten über den Glauben
durch das Urteil des Papstes entschieden werden mussten."
Diese aus dem Pseudo-Cyrill stammenden Worte'j finden sich

*) Friedrich, Döllinger-ßiographie III, 524. Reusch, Die Fälschungen
in dem Traktat des Thomas von Aquin etc., S. 685, 712.



- 95 —

nur in einem Glaubensbekenntnis des Kaisers Michael Paläologus,

das die Not ihm auspresste, und das er später widerrief.
d) Auch die Berufung auf das florentinische Konzil sei

nicht berechtigt; zudem sei, was weiter ausgeführt wird, dieses
Konzil gar nicht ökumenisch.

C. Als am 22. Februar eine neue, im Interesse der
Majorität abgefasste Geschäftsordnung verteilt wurde, veröffentlichte

Döllinger auf Wunsch mehrerer Minoritätsbischöfe in der
Allgemeinen Zeitung 1870, 11. März, eine Kritik derselben:
„Die neue Geschäftsordnung des Konzils und ihre theologische
Bedeutung, 9. März 1870". Er wies darauf hin, dass die heutige

römische Synode die erste in der Geschichte der Kirche
sei, in welcher den versammelten Vätern, ohne jede Teilnahme
von ihrer Seite, die Prozedur vorgeschrieben worden sei.

Zwei Züge treten darin vor allem hervor. Einmal ist alle
Macht und aller Einfluss auf den Gang des Konzils in die
Hände der präsidierenden Legaten und der Deputationen gelegt,
so dass das Konzil selbst ihnen gegenüber machtlos und willenlos

erscheint. Sodann sollen die gewichtigsten Fragen des Glaubens

und der Lehre durch einfache Mehrheit der Kopfzahl,
durch Aufstehen und Sitzenbleiben, entschieden werden. Da
sich infolge des durchgreifenden und prinzipiellen Gegensatzes
in der Unfehlbarkeitsfrage eine Majorität und eine Minorität
gebildet hat, so steht zu erwarten, dass die Mehrheit die
Vorlagen so, wie sie aus den Händen der Deputationen hervorgehen,

auch unbedenklich votieren werde.
Aber, fährt der Kritiker fort, seit 1800 Jahren hat es in

der Kirche als Grundsatz gegolten, dass Dekrete über den
Glauben und die Lehre nur mit einer, wenigstens moralischen
Stimmeneinhelügkeit votiert werden sollten. Um dies zu
veranschaulichen, werden folgende Punkte erörtert und mit
Zeugnissen belegt: Die Kirche hat ein ihr von Anfang an über-
gebenes Depositum geoffenbarter Lehre zu bewahren und zu
verwalten. Sie empfängt keine neuen Offenbarungen, und sie
macht keine neuen Glaubensartikel. So ist es auch mit dem

allgemeinen Konzil ; das Konzil ist die Repräsentation der

ganzen Kirche ; die Bischöfe auf demselben sind die Gesandten
und Geschäftsträger aller Kirchen der katholischen Welt ; sie
haben im Namen der Gesamtheit zu erklären, was diese
Gesamtheit der Gläubigen über eine religiöse Frage denkt und



— 96 —

glaubt, was sie als Überlieferung empfangen hat. Die Bischöfe
auf dem Konzil sind also vor allem Zeugen, sie sind aber auch
Richter, nur dass ihre richterliche Gewalt über den Glauben
nicht über den Bereich ihres Zeugentums hinausgehen darf,
vielmehr durch dieses fortwährend bedingt und umschrieben
ist. Sie üben ihr Richteramt, erstens, indem sie die von ihnen
abgelegten Zeugnisse untereinander prüfen und vergleichen und
deren Tragweite erwägen; zweitens, indem sie nach gewissenhafter

Prüfung erklären, ob an einer Lehre die drei unentbehrlichen

Bedingungen der Universalität, der Perpetuität und des
Konsensus (ubique, semper, ab omnibus) zutreffen, ob also die
Lehre als die allgemeine Lehre der ganzen Kirche, als
wirklicher Bestandteil des göttlichen Depositums, allen gezeigt, und
ihr Bekenntnis jedem Christen auferlegt werden könne. Wenn
nun eine Lehre jahrhundertelang stets auf Widerspruch ge-
stossen und mit allen theologischen Waffen bestritten worden,
also stets mindestens unsicher gewesen ist, so kann sie nie,
auch durch ein Konzil nicht, zur Gewissheit, d. h. zur Dignität
einer göttlich geoffenbarten Lehre erhoben werden. Soll also
z. B. an die Stelle der früher geglaubten und gelehrten
Irrtumsfreiheit der ganzen Kirche die Unfehlbarkeit eines
einzigen gesetzt werden, so ist das keine Entwicklung, keine
Explikation des vorher implizite Geglaubten, keine mit logischer
Folgerichtigkeit sich ergebende Konsequenz, sondern einfach
das gerade Gegenteil der früheren Lehre, die damit auf den
Kopf gestellt würde. Gelegentlich eines Konzils dürfen auch
Laien ihre Stimmen erheben ; wenn es sich um Einführung eines
neuen Dogmas handelt, ist ihr Protest ein Zeugnis der Anhänglichkeit

an den überlieferten Glauben, und sie erfüllen damit
eine Pflicht gegen die Kirche. Das abweichende Votum einer
Anzahl Bischöfe aber würde zeigen, dass die Definition zu
unterbleiben habe. Alle Theologen machen zur Bedingung der Öku-
menizität eines Konzils, dass völlige Freiheit auf demselben
herrsche. Aber auch vollste Publizität ist notwendig. Dazu
kommt dann erst die Rezeption durch die Gesamtkirche. Die
Kirche gibt den Konzilien Zeugnis — nicht erst Autorität —.
sowie sie durch ihren biblischen Kanon den einzelnen Büchern
der Bibel Zeugnis gibt, während natürlich die innere Autorität
derselben nicht von der Kirche ausfliesst. Sie ist auch da
testis, nicht auctor fidei. Er schliesst mit den Worten: „Sollte



— Q7 —

sich also zeigen, dass auf dem Konzil keineswegs ,die Ansicht
der ganzen katholischen Welt zusammengetragen' worden
[Bossuet], dass vielmehr Mehrheitsbeschlüsse gefasst worden
seien, welche mit dem Glauben eines beträchtlichen Teiles der
Kirche in Widerspruch stehen, dann würden gewiss in der
katholischen Welt die Fragen aufgeworfen werden : Haben
unsere Bischöfe richtig Zeugnis gegeben von dem Glauben ihrer
Diözesen? und wenn nicht, sind sie wahrhaft frei gewesen?
und wie kommt es, dass ihr Zeugnis nicht beachtet worden ist?
dass sie majorisiert worden sind Von den Antworten, die auf
diese Fragen erteilt werden, werden dann die ferneren Ereignisse

in der Kirche bedingt sein ."

D. An vierter Stelle findet sich ein Schreiben des
Erzbischofs Gregorius von Scherr von München und Freising, vom
20. Oktober 1870, an die Münchener theologische Fakultät.
Darin fordert er deren Annahme der vatikanischen Beschlüsse,
denn, so begründet er dies ganz im Gegensatz zu seinen eigenen
frühern Aussagen1'), „die bisherigen Beschlüsse des allgemeinen
vatikanischen Konzils sind unter allen jenen Förmlichkeiten
gefasst worden, welche zu ihrer Gültigkeit notwendig sind"
„Nachdem also jetzt die Lage der Dinge unwidersprechlich
klar [!] ist. .."

Da Döllinger die Antwort der Fakultät nicht unterzeichnete,

forderte ihn der Erzbischof in einem Schreiben vom
4. Januar 1871 „förmlich zu einer offenen Aussprache auf"
und drohte am Schlüsse mit seinem Einschreiten.

An sechster Stelle wird Döllingers Antwort vom 29. Januar
1871 mitgeteilt. Darin weist er auf seine erneuten Studien hin
und versichert: „Wenn es mir gelingt, die Überzeugung zu

gewinnen, dass diese Lehre die wahre, die durch Schrift und
Tradition verbürgte sei, und dass ich, der ich bisher mit der

grossen Mehrzahl der deutschen Theologen das Gegenteil glaubte,
mich im Irrtum befunden, dann werde ich nicht anstehen, dies
ohne Rückhalt und ohne Beschönigungsversuch vor der Welt
zu bekennen ; ich werde dann, insoferne mir Gott noch so viel
Leben und Geisteskraft übrig lässt, noch weiter gehen: — ich
werde bemüht sein, den Schaden, welchen ich seit 47 Jahren
durch meine im entgegengesetzten Sinne geschriebenen Bücher

') Friedrich, Döilmger-Biographie III, 548.

Revue intern, de Théologie. Heft 69, 1910.



— 98 —

und gehaltenen Vorträge der Kirche zugefügt haben würde,
dadurch einigermassen gut zu machen, dass ich mich selber
widerlege und meine Fehler und unrichtigen Ansichten
aufdecke. Ich weiss sehr wohl, dass der Priester bereit sein muss,
der Kirche auch dieses höchste und schwerste Opfer zu bringen,
das Opfer seines guten Rufes und der Ehre vor seinen
Mitmenschen. Aber doch nur unter der einen Bedingung: dass

er nämlich auch wirklich von der Wahrheit dessen, was er
neu bekennen soll, und der Falschheit dessen, was er bisher
gelehrt hat, überzeugt sei. Denn ohne diese Überzeugung wäre
ja eine derartige Unterwerfung eine schwere Sünde, eine
grobe Lüge."

Nummer 7 ist ein kurzes Schreiben des Erzbischofs vom
14. Februar 1871, „dass er bis zum 15. März schliessüchen
Erklärungen entgegensehe".

Nachdem Döllinger in einem Briefe vom 14. März (Nr. 8)

um Verlängerung des Termins gebeten hatte, gewährte Scherr
durch ein Schreiben vom 17. März (Nr. 9) ihm eine Frist bis
zum 31. März.

An zehnter Stelle wird die berühmte, ausführliche Erklärung

Döllingers vom 28. März 1871 an den Erzbischof mitgeteilt.
Darin fragt er an, ob er nicht etwa, wie im Jahr 1848, auf der
bevorstehenden Bischofsversammlung oder, wenn dies nicht
möglich sei, vor einer Kommission des Domkapitels für kurze
Zeit Gehör finden könne. Er gibt an, was er bezüglich der
vatikanischen Dekrete bei dieser Gelegenheit nachzuweisen sich
bemühen wolle, und macht dabei nur die Bedingung, dass die
Verhandlungen stenographiert und veröffentlicht würden, sowie
dass einem wissenschaftlich gebildeten Manne seiner Wahl bei
der Konferenz zugegen zu sein erlaubt werde. „Werde ich mit
Zeugnissen und Tatsachen überführt, so verpflichte ich mich
hiermit, öffentlichen Widerruf zu leisten, alles, was ich über
die Sache geschrieben, zurückzunehmen und mich selber zu
widerlegen. Für die Kirche und den Geisterfrieden könnten
die Folgen in jedem Falle nur erwünscht sein. Denn es handelt

sich hierbei nicht bloss um meine Person : Tausende im
Klerus, Hunderttausende in der Laienwelt denken wie ich, und
halten die neuen Glaubensartikel für unannehmbar." Nach
einem Hinweis auf den kurz zuvor unter dem Namen des
Erzbischofs veröffentlichten, aber von Rampf, dem spätem Bischof



— 99 —

von Passau*), verfassten Hirtenbrief, der in keiner Weise
geeignet sei, Belehrung zu bieten, führt er Beispiele aus der
Kirche an dafür, dass sein Verlangen nach einer Konferenz
kein unberechtigtes sei, und beleuchtet dann gründlich die
Dekrete und die Geschichte des Vatikanums. Er schliesst mit
jenem oft zitierten Passus, der auch stilistisch ein Meisterwerk
ist, und von dem hier wenigstens die Einleitungsworte stehen

mögen, die die Beweggründe für seine Stellungnahme in der
kürzesten Form enthalten: „Als Christ, als Theologe, als Ge-

schichtskundiger, als Bürger kann ich diese Lehre nicht
annehmen."

Es folgt der Hirtenbrief vom 2. April 1871, den wiederum
Rampf verfasst hatte. Das Verlangen Döllingers nach einer
Konferenz wird abgelehnt, weil „die Sache bereits entschieden"
sei. Wenn Döllinger behauptet habe, dass es sich um eine
rein geschichtliche Frage handle, so habe er „die historische
Forschung über die Kirche gestellt". Drittens wird protestiert
gegen die Behauptung über die Staatsgefährlichkeit der neuen
Lehren.

Nummer 12 gibt das vom folgenden Tage datierte Schreiben
des Ordinariats an Döllinger wieder. Es wird ihm das Verbot
seiner Vorlesungen mitgeteilt und ihm angedeutet, er sei bereits
der grösseren Exkommunikation ipso facto verfallen.

Unter Nummer 13 finden wir die Exkommunikationssentenz
des Ordinariats im Namen des Erzbischofs und unter Nummer 14

den Auftrag an das Stadtpfarramt St. Ludwig, von der Kanzel
verkündigen zu lassen, „dass unser hochwürdigster Herr Erz-
bischof sowohl an den Stiftspropst und Prof. Dr. von Döllinger,
als auch an den Hofbenefizia ten und Prof. Dr. Johann Friedrich

die oberhirtüche Erklärung hat ergehen lassen, dass
dieselben wegen ihrer bewussten, hartnäckigen und öffentlichen
Leugnung klarer und sicherer kirchlicher Glaubenssätze der
grösseren Exkommunikation mit allen daran hängenden
kanonischen Folgen verfallen seien'1.

E. Weiterhin wird mitgeteilt der Brief vom 18. Oktober
1874 an den Pfarrer Widmann zu Todtnau (f als Geistlicher
Rat und Stadtpfarrer der i'altikatholischen Gemeinde zu Offenburg

in Baden). Das Schreiben ist bedeutungsvoll, weil es des

') Döllinger-Biographie III, 564.



— 100 —

Verfassers Ansicht über die Aufgabe der (alt)katholischen
Gemeinschaft und über die Erhebung des Alfons Liguori zum
Doctor ecclesise enthält und einen Fingerzeig über seine
Stellung zum Altkatholizismus gibt.

F. Nummer 16 ist ein kurzes Schreiben an einen Altkatholiken

in Dortmund. Gegenüber „böswilligen Lügen" ultramontaner

Blätter versichert er darin: „Ich werde mein Alter nicht
mit einer Lüge vor Gott und den Menschen entehren ; dessen
können Sie sicher sein."

G. In Nummer 17 lesen wir einen Brief vom 1. Mai 1879

an Prof. Michelis (f 28. Mai 1886 zu Freiburg im Breisgau),
worin er von Leo XIIL „nichts von irgend welchem Belange
im Sinne einer Verbesserung der kirchlichen Lage" erwartet,
und das Ergebnis seiner langjährigen Studien über die Einflüsse
des Papsttums dahin zusammen fasst : „Roms Einfluss ist viel
schädlicher und ruinöser, als ich vor 1860 etwa auch nur
geahnt hatte."

H. Ein Brief vom 4. Mai 1879 an Dr. Robert J. Nevin,
Rektor der anglo-amerikanischen Kirche in Rom, enthält die
Bitte, „die durch ganz Europa verbreitete erlogene Nachricht
seiner Unterwerfung unter die vatikanischen Dekrete" zu
dementieren. „Wenn man von mir verlangt, ich solle schwören,
dass diese Lehrsätze wahr seien, so habe ich dieselbe Empfindung,

als wenn jemand von mir begehrte, ich solle schwören,
dass zweimal zwei fünf und nicht vier seien."

J. Die beiden folgenden Briefe, 15. und 28. Februar 1880,
tragen die Überschrift: „Eine hochgestellte Dame an Döllinger".
Es war dies, wie sich aus der Biographie ergibt (I, 132 f.), die
Prinzessin Adelheid von Braganza. Sie enthalten Äusserungen,
wie sie von einer frommen Frau, deren Religion ausschliesslich
im Gemute wurzelt, leicht zu erwarten sind. Nummer 20 bringt
die Antwort Döllingers, worin er, unter Hinweis auf Bossuet und
Fénelon, ausführt : „Was würden Ew. sagen, wenn man
Ihnen im Namen des Papstes geböte, zu glauben und zu
bekennen, dass die Existenz und die ganze Geschichte des ersten
Napoleon Bonaparte ein Mythus, eine Erdichtung sei? Nun,
mit derselben innersten und durch keine Autorität der Welt
zu erschütternden Gewissheit, mit welcher Sie von der
Existenz Napoleons und den Haupttatsachen seines Lebens über-



— 101 —

zeugt sind, weiss ich, dass die vatikanischen Dekrete unwahr
sind und zwar nicht aus zweiter oder dritter Hand ."

K. Hefele scheint seit 1871 mit unserm Gelehrten nicht
mehr korrespondiert zu haben. Döllinger hat wenigstens nie
etwas davon gesagt, und auch in seinen Briefen findet sich
keiner von Hefele mehr. Erst als 1885/86 von verschiedenen
Seiten auf Döllinger eingestürmt wurde, um ihn zur
„Unterwerfung" zu bewegen, fand sich auch Hefele mit einem Briefe
vom 10. Juni 1886 wieder ein, der unter Nummer 21 mitgeteilt
wird. Er ist matt, und man merkt ihm die Verlegenheit an,
indem auch nicht einmal der Versuch gemacht wird, den Vati-
kanismus einigermassen annehmbar erscheinen zu lassen. Es
ist darum auch nicht einzusehen, warum in mehreren Zeitungen,
wie Reusch im Vorwort angibt, angedeutet war, Döllingers
Freunde würden wohl nicht wagen, diesen vom Empfänger
unbeantwortet gelassenen Brief zu veröffentlichena).

L. Drei Briefe des Erzbischofs Antonius von Steichele aus
den Jahren 1878, 1879 und 1886 (Nr. 22) verfolgen den gleichen
Zweck, wie der von Hefele. Döllingers Antwort (Nr. 23) ist
datiert vom 1. März 1887. Er erinnert darin nachdrücklich
an das gegen ihn eingeschlagene Verfahren, das er stets als
schweres Unrecht empfand, und kommt auf den frühern
Vorschlag einer Konferenz zurück.

Im Anschluss hieran wird ein Schreiben Steicheles
mitgeteilt des Inhalts, dass er, entgegen der Vermutung Döllingers,
aus eigenem Antrieb sich tin ihn gewendet habe.

M. Nun mischte sich auch der Nunzius Ruffo Scilla in die
Sache, um zur Feier des bevorstehenden Jubiläums Leos NHL
neben anderen hervorragenden Altkatholiken auch Döllinger
für den Vatikanismus zu gewinnen. Zwei Schreiben von ihm
sind im Original und in deutscher Übersetzung unter Nummer 25
und Nummer 27 mitgeteilt. Des greisen Bekenners ebenso
höfliche als kraftvolle Antwort auf diese unerhörte Zumutung
finden wir französisch und deutsch in Nummer 26.

N. Im Anhang wird ein Brief Döllingers vom 7. Februar
1868 an einen hochgestellten Geistlichen mitgeteilt. —

(Fortsetzung folgt.) MeNN.

•) Vgl. diese Zeitschrift, 63. Heft, 1908, S. 504 f.


	Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890

