Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 69

Artikel: L'accusation de protestantisme
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403749

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L'ACCUSATION DE PROTESTANTISME.

Il n’est pas toujours facile de réfuter un adversaire. Dans
ce cas, certaines gens préféerent linjurier. Mais l'injurier par
un mot grossier est une maladresse; pour éviter cette mala-
dresse, on recourt alors 4 un terme qui, sans étre grossier,
est assez obscur pour pouvoir étre mal interprété par les
masses ignorantes. On a soin, naturellement, d'insinuer a celles-
ci cette mauvaise interprétation, et ainsi le but visé est atteint.

Les Juifs, qui ne pouvaient pas réfuter le Christ, et qui
préféraient le discréditer, remplacaient la discussion doctrinale
par ce simple reproche: «Tu es un Samaritain, tu as un dé-
mon » ). A leurs yeux, un Samaritain était un schismatique, il
avait un démon en lui. Ils ne considéraient pas que certains
Samaritains étaient meilleurs que certains Juifs; le mot «Sama-
ritain » leur suffisait; sur leurs levres, c'était a la fois une réfu-
tation sommaire et une injure triomphante.

C’est ainsi que dans 1'Eglise romaine on a attaché un sens
mauvais et injurieux au mot « protestant », au mot «janséniste »,
au mot «franc-magon», etc. Veut-on se dispenser de réfuter
un adversaire, vite on le qualifie d'un de ces trois titres, et
tout est dit. L’adversaire est tenu aussitot pour un schisma-
tique, un hérétique, un apostat, un fils de Satan. C'est ainsi
que les partisans de Rome traitent les modernistes de protes-
tants, les anciens-catholiques de protestants et de jansénistes,
comme, en 1904, ils ont accusé 'évéque de Dijon, Le Nordez,
d’¢tre un franc-macon, ce qui, & leurs yeux, était pire encore.

C'est ainsi qu'on procede dans l'officine romaine.

En soi, protester contre l'erreur en général et contre les
erreurs romaines en particulier, est une vertu et un meérite.

') Nonne bene dicimus nos quia Samaritanus es tu et dwmonium habes (Fean,

VI, 48).



— 70 —

N'importe. Les jésuites, qui ont été établis pour défendre Rome
a tout prix, ont été assez habiles pour transformer le vrai
sens du mot protestantisme en un sens hérétique et antichre-
tien. Ils ont suivi la méme tactique envers les jansénistes;
aujourd’hui encore, bien qu'il soit avéré que les jansénistes
aient €ét¢é¢ des hommes austéres, aussi austéres que les casuistes
étaient relachés, le mot jansénisme n’en est pas moins prononcé
dans I'Eglise de Rome comme entaché d'hérésie.

Certes, nous convenons avec tout le monde que les pro-
testants ont enseigné plus d'une opinion erronée et commis
plus d'une faute; de méme les jansénistes et aussi les francs-
macons., Mais est-ce une raison pour que tout soit vicié et cou-
pable dans le protestantisme, dans le jansénisme et dans la
franc-macgonnerie? Que ne faudrait-il pas dire alors du jésui-
tisme et du papisme!

Il a été démontré dans la « Revue » que le mot « protestan-
tisme » est un mot trés obscur; qu'on peut lui faire signifier des
choses tres différentes et méme opposées; qu'il y a peut-étre
une vingtaine de systémes «dits protestants», desquels on peut
“faire sortir le oui et le non. Tout récemment, dans la « Revue
chrétienne » de novembre 1909 (p. 886), une plume protestante
autorisée, parlant des qualificatifs de libéraux et d'orthodoxes,
disait: «Décidément, il faudra réviser notre vocabulaire; les
formules d'antan ne répondent plus a4 la topographie théoio-
gique actuelle . .. Il est donc entendu que je ne fais usage de
ces désignations suramnées que faute de mieux et parce que
la tradition et 'habitude les ont consacrées.» Dans la méme
« Revue », il est dit (p. 908) que le baron de Schickler, certes
un type du protestant actuel, subordonnait 'honneur du pro-
testantisme a l'attachement au devorr et au don de soi-ménie
a ses freéres et a Dien. Dans ces conditions, qui ne serait pas
protestant? Deés lors, qualifier quelqu'un de « protestants, sans
préciser le sens dans lequel on emploie ce terme, et surtout
en lui attachant une signification fausse et blessante, est un
procédé non seulement antichrétien, mais malhonnéte et dé-
loyall). De méme, il a été démontré que l'accusation de janse-
nisme n'a été qu'une tactique et une duperie; qu'elle ne re-
pose sur rien de sérieux; que les jansénistes ont été les plus

1) Voir la «Revue», 1897, p. 770-78g; 1899, p. 66-94; 1900, p. 673-690.



— T

honnétes gens du monde malgré les calomnies et les persécu-
tions dont ils ont été l'objet ).

Malheureusement, ce procédé mensonger et calomniateur
est d'usage courant parmi les théologiens catholiques-romains.
Loin de moi la pensée de les croire tous conscients de ces
indignités. Elevés dans des idées sur lesquelles ils n'ont jamais
réfléchi, sans doute persuadés a prior: que cette conduite est
permise envers des adversaires, peut-étre méme croient-ils
rendre gloire & Dieu en répétant aveuglément ce que Rome
leur a appris. Je veux les croire innocents. Mais toujours est-il
que le fait de leur méprise est incontestable. Voici quelques
exemples:

Vigilantius, attaqué violemment par St. Jérome, est repré-
senté aujourd’hui, dans une « Histoire des dogmes», comme un
-« Protestant ».

Dans son volume sur la Rédemption, M. Riviére dit que
ses theéses sont combattues par les historiens protestants, et par
ce qualificatif il croit sans doute avoir réfuté Abélard «loin-
tain précurseur du protestantisme » (p. 324). Dans le cas par-
ticulier, ii faut avouer que Harnack, Ritschl et d’autres pro-
testants ont combattu, avec beaucoup de bon sens, certaines
interprétations admises naivement par quelques Peres, mais
rejetées aussi par d'autres (p. 395). Non, non, tout n'est pas
erroné chez les théologiens protestants; je reléve assez nette-
ment ceux d'entre eux qui se trompent pour avoir le droit de
rendre justice 4 ceux qui ne se trompent pas. Les théologiens
papistes sont obligés d'obéir au mot d'ordre de leur chef,
qui est d'attaquer le protestantisme quand méme; les théolo-
giens anciens-catholiques ne dépendent que de la science.

Pour discréditer Cyrille Lucar, les « Echos d'Orient» (juil-
let 1907, p. 199) le traitent de «patriarche calviniste», et ils
tiennent pour «disciples de protestants» tous les orthodoxes
grecs qui ont étudié la théologie dans les universités protes-
tantes d'Allemagne. La méme Revue représente 1'Eglise russe
comme protestante dans son organisation d'Eglise d'Etat: « L’in-
fluence du protestantisme sur les conceptions et les vues du
réformateur russe (Pierre le Grand), dit-elle, ne parait pas dis-
cutable » (mars 1904, p.87). Théophane Propokovitch, qui rédigea

1y Voir la « Revue», janvier 1910, p. 115-120.



= g2 —

le reglement de Pierre le Grand, fut aussi accusé de calvi-
nisme (p. 90).

On sait que l'avocat Antoine Arnauld, le pére du célebre
théologien, fut, lui aussi, traité de protestant et d’apostat par
les jésuites aprés son fameux plaidoyer de 15941),

Le P. Longhaye, jésuite, a accusé¢ Mm® de Sévigné d’avoir
parlé en bonne protestante dés qu'elle ne parlait pas comme
les jésuites et comme Rome 2).

En 1704, deux libelles attribués au jésuite Lallemand et
publiés & Bruxelles, ont accusé le P. Quesnel de sédition et
d’hérésie, en ce sens qu'il aurait «renouvelé les erreurs de
Luther »; et ces deux libelles ont été réimprimés en un volume
en 1707 %). Habert, évéque de Vabre, a dit de 1'Awuguwustinus
que c'était «un Calvin rebouilli»., Le P. Desmares, oratorien
(T1687), a été accusé de calvinisme. Le P. Quesnel a écrit le
6 décembre 1688 que le bruit courait qu'il s’'était fait protestant,
méme lui, qui était si hostile au protestantisme.

Lorsque le gouvernement, en France, combat l'ultramon-
tanisme — chose rare, — il y a toujours, comme en 1843, un
curé Veédrine, pour l'accuser de vouloir faire la France protes-
tante 4).

En 1856, de Rossi, qui ne plaisait pas a 1'école légendaire,
a été représenté par elle comme «l'allié des protestants»?).
Dom Guéranger ne se privait pas du plaisir de lancer & la
tete des partisans de l'école historique les qualificatifs de cal-
vinistes et de jansénistes. Le jansénisme 1lui apparaissait
comme «une secte foudroyée par I'Eglise», comme «une hé-
résie qui renouvelait avec adresse les plus odieuses théories
de Calvin » 8).

En 1839, '« Observateur catholique» de Guettée a été
accus¢ aussi de protestantisme 7).

Méme un théologien de 'Eglise de Rome, mais sincérement
libéral, s’est plaint, en 1903, que ses pareils fussent traités par
les non libéraux de rationalistes et de protestants. Loin de

1) Voir l'éloge d’Antoine Arnauld par Boissard, p. 31I.

%y Hise. litr. 'T. IV, p. 26.

%) Voir la Correspondance de Quesnel, par M=e Le Roy, T.II, p. 218.
*) Debidour, L’Eglise e¢ I'Ltai en France de 1789 a 1870, p. 451.

®) Houtin, Controvers: dz Papostolicité des Eglises de France, p. 70.

%) P. 63.

) 1859, p. 82.



s'effrayer de ces qualificatifs, il s'en fait gloire!). M. Baudril-
lard, au contraire, reproche ameérement aux apologistes de
I'école de Loisy de n'étre que des protestants libéran, et il
trouve que Pie X a bien fait de condamner tout ce moder-
nisme ?). Les «Etudes» pensent comme M. Baudrillard; elles
voient dans le modernisme une anarchie et le virus méme du
protestantisme libéral?®). Tel ecclésiastique étudiant I'hébreu,
est suspect de protestantisme *), tant il est vrai que ce mot
sur les levres ultramontaines n’est plus qu'un synonyme de
science et de liberté.

De Rome, cette manie de voir du protestantisme partout
ou l'on professe une doctrine différente de la noétre, cette ma-
nie, dis-je, a pass¢ méme dans d’autres Eglises. Plus d'un ortho-
doxe romanisant m'a accusé, ainsi que notre regretté Langen,
de protestantiser. Pourquoi? Parce que ni Langen ni moi ne
comprenions comme eux l'orthodoxie de l'ancienne Eglise.
Déja nous les avons renvoyés a la legon excellente de Dom
Leclercq sur l'illusion ou ils sont en croyant que tous les Péres
pensaient comme eux ®). Cest peine perdue; ils s’obstinent.

ils pensent que protestantisme est synonyme d'incroyance.
Combien ils se trompent! Qu'ils lisent donc, par exemple, les
ouvrages du professeur H. Bois; ils y verront une fort belle
défense de la nécessité de 'Eglise, une affirmation trés expresse
du fait du péché et de la solidarité, une foi trés vive en la
divinité de J.-C. et au surnaturel contre certaines assertions de
Harnack %).

Oui certes, la plupart du temps les protestants sont ca-
iomniés. Emancipés subitement au XVI® siecle, ils ont été
comme les prisonniers qui, en quittant précipitamment leur
cachot, ont mal supporté la lumiére du jour et n'ont pas dis-
tingué exactement toutes les couleurs et toutes les figures; il
était inévitable qu'ils commissent des quiproquos. D'excellents
protestants, comme les Vinet, les Félix Bovet, etc., 'ont avoué
sans peine, et en ont conclu que le protestantisme doit se

') Voir les «Annales de philosophie chrétienne », décembre 1903, p. 327-328,
331 et 337.

) /bid., septembre 1907, p. 659-660.

%) Numéro du 5 novembre 1908, pp. 299, 301, 303.

*) Saintyves, Rdforme intellectuelle diu clergé, p. 38.

) Voir la « Revue», octobre 1904, p. 656.

%} Voir la « Revue de Montauban », janvier 1904, p. 54-53.



— 74

réformer sans cesse. C'est donc sans orgueil et sans hostilité
que les anciens-catholiques, qui, eux aussi, sont des réforma-
teurs, se croient obligés de profiter des fautes et des expé-
riences des trois derniers siecles et par conséquent de faire
mieux qu'au XVI¢ Bossuet, qui certes a combattu vivement
les protestants, n'a-t-il pas eu des retours a l'ancienne doctrine,
par exemple, lorsqu'il écrivait, le 4 décembre 1694, a M= d’Al-
bert: «J'ai ma regle dans I'Ecriture, et c'est selon celle-1a,
gui ne peut faillir, que je tache de vous conduire.» Pourquoi
les protestants seraient-ils plus coupables que Bossuet en con-
sidérant I'Ecriture du méme ceil que lui? Est-ce donc étre
injuste envers Bossuet que d’affirmer que son catholicisme était
plus prés du protestantisme de Claude que de l'ultramonta-
nisme du Sacré-Coeur, de Lourdes et de La Salette? La grande
affaire, dans cette question comme d'ailleurs dans toutes les
autres, est de discuter exactement les questions théologiques;
or, dans les trois derniers siécles, elles ont été mal discutées;
aujourd’hui, griace a4 de nombreuses découvertes historiques,
nous avons de meilleurs instruments de travail, donc nous
pouvons mieux réformer qu'on ne l'a fait précédemment. Voila
pourquoi les anciens-catholiques ne sont pas protestants. Mais
ils ne sont pas moins fiers qu'eux de protester, eux aussi,
contre les erreurs romaines et autres; et ils sont heureux de
reconnaitre que c'est un grand honneur pour les protes-
tants d’'avoir été combattus par des papes comme Léon X,
Pie IV, etc.

Bref, l'accusation de protestantisme ne signifie plus rien
au point de vue théologique, puisque les ultramontains la lan-
cent contre quiconque n'est pas ultramontain. Elle est ou ba-
nale, ou injuricuse: banale, puisqu’elle s'applique a tout le
monde,; injurieuse, puisque les ultramontains prennent le mot
« protestant» comme synovme d'hérétique, d’apostat, de renégat,
etc. Décidément, qui dit trop ne dit rien, et l'insulté est en
meilleure compagnie que l'insulteur.

Les choses ¢étant ainsi, il n’est que naturel que les roma-
nisants de toutes les Eglises se joignent aux purs romanistes
pour affirmer que les anciens-catholiques sont des protestants
dissimulés ou inconscients.

Cette accusation ne saurait nous émouvoir. Nous répétons
énergiquement que nous protestons contre les erreurs de Rome,



— 75

contre le systétme romain, comme aussi contre tous les men-
songes et toutes les superstitions qui malheureusement régnent
encore en ce monde. Dans ce sens général, oui, nous nous
faisons gloire d’étre des protestants, et notre protestation est
toute chrétienne. Mais si 'on attache au mot «protestant» le
sens du protestantisme confessionnel actuel, nous protestons.
Non, nous ne sommes membres d’aucune des confessions pro-
testantes existantes. Il serait trop long d'énumérer toutes nos
raisons. Tel n’est pas le but de cet article. Nous n’avons pas
a faire ici le proceés du protestantisme en général, ni d'aucune
des formes particulieres du protestantisme. La «Revue» a
traité souvent ce sujet, et nous ne voulons pas fatiguer nos
lecteurs en nous répétant.

Si les ultramontains avaient tant soit peu de logique et
g’ils aimaient la clarté, ils cesseraient de nous accuser de pro-
testantisme et remplaceraient cette accusation par d’'autres
plus vraies et plus précises. Pourquoi, en eftet, employer le
mot « protestant », qui est un mot du XVI® siécle et qui, aujour-
d’hui, manque de netteté? Les questions du XIX® siecle sont
posées autrement et ont d'autres solutions; pourquoi, dés lors,
maintenir un titre dénué de raison d'étre? Clest simplement
parce que le mot «protestant», plein encore des haines d’au-
trefois, est un repoussoir et une sorte d'injure. Il se préte aux
mauvais sentiments et aux insinuations malveillantes que les
ultramontains entretiennent contre leurs adversaires. En vérité,
cette attitude et ce procédé sont bien peu dignes.

Ceux des ultramontains qui le sentent et qui, acculés dans
leur insignifiance et leur banalité, veulent préciser quelque
peu, prétendent que quiconque n'est pas avec le pape est pro-
testant. Mais cette prétention suppose une ignorance crasse:
car les orthodoxes orientaux, qui rejettent la papauté romaine,
ne sont certainement pas des protestants. Alors on recourt a
une autre distinction, et I'on dit que, du moment qu'on rejette
le principe d’autorité ou qu’on lui préfere le principe de liberté,
et cela au nom de la raison, on est protestant et 1'on cesse
d’étre catholique. Nouvelle illogicité. Car ni les anciens-catho-
liques, ni les orthodoxes orientaux, ni beaucoup d’autres chré-
tiens, ne rejettent le principe d'autorité; ils l'associent au
principe de liberté. Cette association n'est pas difficile & faire;
elle n’est impossible que dans I'Eglise de Rome. Les Peres et



o TR e

les docteurs de l'ancienne Eglise ont reconnu l'autorité du
Christ, 'autorité des Ecritures, 'autorité de 1'Eglise universelle,
et, de plus, ils en ont appelé aussi a la liberté et l'ont prati-
quée dans une mesure qui dépasse certainement la mesure
actuelle. L’erreur des catholiques-romains est de croire que
I'autorité du pape est celle du Christ, celle des Ecritures, celle
de I'Eglise universelle; ils se trompent gravement. [’autorité
du pape, telle qu'elle est comprise et pratiquée aujourd’hui,
est fausse et subversive; elle ne repose ni sur les Ecritures,
ni sur les conciles cecuméniques, ni sur la tradition univer-
selle, Elle est donc inconciliable avec le vrai catholicisme, avec
la science, avec la raison, avec la liberté.

Deées qu'on parle raison, les romanistes se récrient comme
si la raison était 'orgueil. Ils ont I'humilité, eux, n'ayant pas
la raison; ou plutdt, leur humilité, leur servilité devant la
curie romaine leur tient lieu de raison et de science! Quiconque
en appelle a la raison est, a2 leurs yeux, un rationaliste, c'est-
a-dire un hérétique! Ils oublient que la raison est le flambeau
intérieur que Dieu a donné & I'homme pour le distinguer de
I'animal. Signatum est super nos lumen vultus twui, Domiine.
La raison est le rayonnement du visage de Dieu sur nous;
c'est par elle que nous lui ressemblons et que nous nous élevons
aux choses divines. Elle est la révélation surnaturelle de Dieu
en nous; elle est sa marque, son empreinte, son caractére, son
signe, contre la déraison qui est le signe de la béte; elle est
donc le critére qui nous fait distinguer la vérité, C'est elle qui
nous meéne a Dieu, au Christ et 4 sa révélation surnaturelle.
Comment deés lors un homme raisonnable peut-il étre condamné
par le pape, sinon parce que le pape est lui-méme déraison-
nable? Aussi tous les anathemes du pape contre la raison,
contre la science, contre la liberté rationnelle et scientifique,
retombent-ils sur le pape méme et sur son Eglise anticatholique.
Telle est la force des choses.

Le mot «modernisme » n'est pas plus clair que ne l'était
le mot «protestantisme » au XVI® siecle. C'est la fatalité que
Rome, malgré sa ressource a trouver des injures et des sub-
tilités erronées, ne puisse attaquer ses adversaires, les parti-
sans de la raison, de la science et de la liberté, que par des
mots obscurs en isme, aptes & signifier toutes les perfidies que
les perfides y mettent eux-mémes. La vérité attaquée se re-



— 77 —

tourne contre eux, et le méchant fait ceuvre qui lui nuit a lui-
méme.

Oui, nous protestons contre de telles tactiques, que nous
trouvons misérables; et si par cette protestation nous sommes
protestants, nous sommes heureux et fiers de I'étre.

Qu'il suffise donc de rappeler, comme points essentiels et
trop oubliés, qu'au XX-* siecle on peut et on doit faire une réforme
religieuse, théologique et ecclésiastique, supérieure a celle du
XVIe siecle; qu'on peut le soutenir sans vanité et uniquement
par la simple considération qu'il y a, au XX¢ siecle, la possi-
bilité et le devoir de profiter des nombreuses expé¢riences du
passé; que les esprits ont marché, les idées ont progressé,
les questions sont posées autrement, les points de vue sont
différents, les problémes apparaissent sous d'autres aspects;
que ne pas tenir compte de ces différences des temps, des
choses et des personnes, serait antiscientifique, antirationnel,
donc aussi antithéologique. C'est dans cet esprit que nous
conservons notre catholicisme, ou, si 1'on aime mieux, notre
christianisme intégral et universel, qui n'est pas celui de Rome,
mais celui du Christ lorsqu’il a fait un devoir d’accueillir toute
vérité (omnem veritatem), et qu'il a dit qu'il n'y a qu'une ber-
gerie, I'humanité, dont il est le seul pasteur (Jean X, 16); que
ses paroles sont esprit et vie (VI, 64); que pas une ne doit
étre supprimée (Matth. V, 18-19); et que toutes doivent étre
enseignées a toutes les nations (docete omnes gentes, omnia
quacumque mandavi vobis).

Et ce catholicisme était aussi celui de St.Pierre, qui ne
reconnaissait qu'un seul «pasteur et évéque des ames:, le
Christ (I¢ Ep. II, 23), et qu'il n'était lui-méme qu'un consenior
et un /Fmoin des souffrances du Christ, chargé comme ses con-
freres de pourvoir le troupeau et non de le dominer (V, 1-3).
Quel abime de contradiction entre St.Pierre et les papes!

Tel était aussi le catholicisme de St. Paul disant que le
Christ est mort pour tous les hommes; qu'il faut conserver
tous les enseignements du Christ comme un dépot sacré; qu'il
faut se dévouer a tout le troupeau (et universo gregi). St. Paul
semble méme affecter d'insister sur le mot «universel»: -
verso gregi, conveniat universa fcclesia im wunwm, universa
lex, onunibus sanctis qui sunt in wiiversa Achaia, in universo
mundo, quod praedicatum est in wniversa creatura, etc. Telle



s HE

est la vraie catholicité; elle n'a rien de la papauté, dont il
n'était pas question dans 1'Eglise chrétienne apostolique; et,
d’autre part, elle n'est pas non plus réductible a lindivi-
dualisme isolé et exclusif, trop fréquent dans le protestantisme.

Ce catholicisme est donc la vraie via media, 2 égale dis-
tance des exceés du papisme et des exceés du protestantisme.

Donc, du moment que la foi ancienne-catholique est fon-
dée sur le Christ méme et sur les apotres, qu'elle est celle
de I'Eglise primitive, celle des Ecritures et de la tradition
-universelle, constante et unanime; du moment qu'elle est cons-
tatée par le critérium catholique ou orthodoxe, scientifique-
ment appliqué, en dehors de toute scolastique et de tout esprit
de parti, on comprend aisément que les anciens-catholiques
soient trés peu sensibles aux accusations que Rome et ses
amis leur adressent, d'étre des protestants, des jansénistes,
etc. Nous sommes chrétiens avec le Christ, qui est vraiment
notre unique Chef et notre unique Maitre : unus Magister. Nous
nous sentons des membres vivants de sa véritable Eglise uni-
verselle. Cela nous suffit amplement.

E. MicuauD.




	L'accusation de protestantisme

