
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 69

Artikel: L'accusation de protestantisme

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403749

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 69 —

L'ACCUSATION DE PROTESTANTISME.

Il n'est pas toujours facile de réfuter un adversaire. Dans
ce cas, certaines gens préfèrent l'injurier. Mais l'injurier par
un mot grossier est une maladresse ; pour éviter cette
maladresse, on recourt alors à un terme qui, sans être grossier,
est assez obscur pour pouvoir être mal interprété par les
masses ignorantes. On a soin, naturellement, d'insinuer à celles-
ci cette mauvaise interprétation, et ainsi le but visé est atteint.

Les Juifs, qui ne pouvaient pas réfuter le Christ, et qui
préféraient le discréditer, remplaçaient la discussion doctrinale
par ce simple reproche : « Tu es un Samaritain, tu as un
démon » '). A leurs yeux, un Samaritain était un schismatique, il
avait un démon en lui. Ils ne considéraient pas que certains
Samaritains étaient meilleurs que certains Juifs; le mot «Samaritain

» leur suffisait ; sur leurs lèvres, c'était à la fois une
réfutation sommaire et une injure triomphante.

C'est ainsi que dans l'Eglise romaine on a attaché un sens
mauvais et injurieux au mot «protestant», au mot «janséniste»,
au mot «franc-maçon», etc. Veut-on se dispenser de réfuter
un adversaire, vite on le qualifie d'un de ces trois titres, et
tout est dit. L'adversaire est tenu aussitôt pour un schisma
tique, un hérétique, un apostat, un fils de Satan. C'est ainsi
que les partisans de Rome traitent les modernistes de protes
tants, les anciens-catholiques de protestants et de jansénistes
comme, en 1904, ils ont accusé l'évêque de Dijon, Le Nordez
d'être un franc-maçon, ce qui, à leurs yeux, était pire encore

C'est ainsi qu'on procède dans l'officine romaine.
En soi, protester contre l'erreur en général et contre les

erreurs romaines en particulier, est une vertu et un mérite.

') Nonne bene dicimus nos quia Samaritanus es tu et dariuonium habes (Jean,
vin, 48).



— 70 —

N'importe. Les jésuites, qui ont été établis pour défendre Rome
à tout prix, ont été assez habiles pour transformer le vrai
sens du mot protestantisme en un sens hérétique et antichrétien.

Ils ont suivi la même tactique envers les jansénistes;
aujourd'hui encore, bien qu'il soit avéré que les jansénistes
aient été des hommes austères, aussi austères que les casuistes
étaient relâchés, le mot jansénisme n'en est pas moins prononcé
dans l'Eglise de Rome comme entaché d'hérésie.

Certes, nous convenons avec tout le monde que les
protestants ont enseigné plus d'une opinion erronée et commis
plus d'une faute ; de même les jansénistes et aussi les francs-
maçons. Mais est-ce une raison pour que tout soit vicié et
coupable dans le protestantisme, dans le jansénisme et dans la
franc-maçonnerie? Que ne faudrait-il pas dire alors du
jésuitisme et du papisme!

Il a été démontré dans la « Revue » que le mot « protestantisme

» est un mot très obscur; qu'on peut lui faire signifier des
choses très différentes et même opposées ; qu'il y a peut-être
une vingtaine de systèmes «dits protestants», desquels on peut

' faire sortir le oui et le non. Tout récemment, dans la « Revue
chrétienne» de novembre 1909 (p. 886), une plume protestante
autorisée, parlant des qualificatifs de libéraux et &orthodoxes,
disait : « Décidément, il faudra réviser notre vocabulaire ; les

formules d'antan ne répondent plus à la topographie théologique

actuelle Il est donc entendu que je ne fais usage de

ces désignations surannées que faute de mieux et parce que
la tradition et l'habitude les ont consacrées. » Dans la même

«Revue», il est dit (p. 908) que le baron de Schickler, certes
un type du protestant actuel, subordonnait l'honneur du
protestantisme à l'attachement au devoir et au don de soi-même
à ses frères et à Dieu. Dans ces conditions, qui ne serait pas
protestant? Dès lors, qualifier quelqu'un de «protestant», sans
préciser le sens dans lequel on emploie ce terme, et surtout
en lui attachant une signification fausse et blessante, est un
procédé non seulement antichrétien, mais malhonnête et
déloyal J). De même, il a été démontré que l'accusation de jansénisme

n'a été qu'une tactique et une duperie ; qu'elle ne

repose sur rien de sérieux ; que les jansénistes ont été les plus

') Voir la «Revue», lSy7, p. 770-789; 1899, p. 66-94; 1900, p. 673-690



— 71 —

honnêtes gens du monde malgré les calomnies et les persécutions

dont ils ont été l'objet ').
Malheureusement, ce procédé mensonger et calomniateur

est d'usage courant parmi les théologiens catholiques-romains.
Loin de moi la pensée de les croire tous conscients de ces
indignités. Elevés dans des idées sur lesquelles ils n'ont jamais
réfléchi, sans doute persuadés a priori que cette conduite est
permise envers des adversaires, peut-être même croient-ils
rendre gloire à Dieu en répétant aveuglément ce que Rome
leur a appris. Je veux les croire innocents. Mais toujours est-il
que le fait de leur méprise est incontestable. Voici quelques
exemples :

Vigilantius, attaqué violemment par St. Jérôme, est représenté

aujourd'hui, dans une « Histoire des dogmes», comme un
< Protestant ».

Dans son volume sur la Rédemption, M. Rivière dit que
ses thèses sont combattues par les historiens protestants, et par
ce qualificatif il croit sans doute avoir réfuté Abélard « lointain

précurseur du protestantisme » (p. 324). Dans le cas
particulier, il faut avouer que Harnack, Ritschl et d'autres
protestants ont combattu, avec beaucoup de bon sens, certaines
interprétations admises naïvement par quelques Pères, mais
rejetées aussi par d'autres (p. 395). Non, non, tout n'est pas
erroné chez les théologiens protestants; je relève assez nettement

ceux d'entre eux qui se trompent pour avoir le droit de

rendre justice à ceux qui ne se trompent pas. Les théologiens
papistes sont obligés d'obéir au mot d'ordre de leur chef,
qui est d'attaquer le protestantisme quand même; les théologiens

anciens-catholiques ne dépendent que de la science.
Pour discréditer Cyrille Lucar, les «Echos d'Orient» (juillet

1907, p. 199) le traitent de «patriarche calviniste», et ils
tiennent pour « disciples de protestants » tous les orthodoxes

grecs qui ont étudié la théologie dans les universités protestantes

d'Allemagne. La même Revue représente l'Eglise russe
comme protestante dans son organisation d'Eglise d'Etat : «

L'influence du protestantisme sur les conceptions et les vues du

réformateur russe (Pierre le Grand), dit-elle, ne paraît pas
discutable » (mars 1904, p. 87). Théophane Propokovitch, qui rédigea

') Voir la «Revue», janvier 1910, p. I15-120.



— 72 —

le règlement de Pierre le Grand, fut aussi accusé de calvinisme

'p. 90).
On sait que l'avocat Antoine Arnauld, le père du célèbre

théologien, fut, lui aussi, traité de protestant et d'apostat par
les jésuites après son fameux plaidoyer de 1594 J).

Le P. Longhaye, jésuite, a accusé Mme de Sévigné d'avoir
parlé en bonne protestante dès qu'elle ne parlait pas comme
les jésuites et comme Rome 2).

En 1704, deux libelles attribués au jésuite Lallemand et
publiés à Bruxelles, ont accusé le P. Quesnel de sédition et
d'hérésie, en ce sens qu'il aurait « renouvelé les erreurs de

Luther » ; et ces deux libelles ont été réimprimés en un volume
en 17073). Habert, évêque de Vabre, a dit de YAugustinus
que c'était «un Calvin rebouilli». Le P. Desmares, oratorien
(fl687), a été accusé de calvinisme. Le P. Quesnel a écrit le
6 décembre 1688 que le bruit courait qu'il s'était fait protestant,
même lui, qui était si hostile au protestantisme.

Lorsque le gouvernement, en France, combat l'ultramontanisme

— chose rare, — il y a toujours, comme en 1843, un
curé Védrine, pour l'accuser de vouloir faire la France protestante

4).

En 1856, de Rossi, qui ne plaisait pas à l'école légendaire^
a été représenté par elle comme « l'allié des protestants »5).

Dom Guéranger ne se privait pas du plaisir de lancer à la
tête des partisans de l'école historique les qualificatifs de
calvinistes et de jansénistes. Le jansénisme lui apparaissait
comme «une secte foudroyée par l'Eglise», comme «une
hérésie qui renouvelait avec adresse les plus odieuses théories
de Calvin »6).

En 1859, I'« Observateur catholique » de Guettée a été

accusé aussi de protestantisme 7).

Même un théologien de l'Eglise de Rome, mais sincèrement
libéral, s'est plaint, en 1903, que ses pareils fussent traités par
les non libéraux de rationalistes et de protestants. Loin de

') Voir l'éloge d'Antoine Arnauld par Boissard, p. 31.
-) Hist. litt. T. IV, p. 26.

3) Voir la Correspondance de Quesnel. par Mme Le Roy, T. II, p. 218.

*) Debidour, L'Eglise et l'Etat en France de 1789 à 1870, p. 451.
5) Houtin, Controversi de l'apostolicité des Eglises de France, p. 70.
•) P. 63.

') 1859, P- 82.



— 73 —

s'effrayer de ces qualificatifs, il s'en fait gloire1). M. Baudrillard,

au contraire, reproche amèrement aux apologistes de
l'école de Loisy de n'être que des protestants libéraux, et il
trouve que Pie X a bien fait de condamner tout ce modernisme

2). Les « Etudes » pensent comme M. Baudrillard ; elles
voient dans le modernisme une anarchie et le virus même du
protestantisme libéral3). Tel ecclésiastique étudiant l'hébreu,
est suspect de protestantisme *), tant il est vrai que ce mot
sur les lèvres ultramontaines n'est plus qu'un synonyme de
science et de liberté.

De Rome, cette manie de voir du protestantisme partout
où l'on professe une doctrine différente de la nôtre, cette manie,

dis-je, a passé même dans d'autres Eglises. Plus d'un orthodoxe

romanisant m'a accusé, ainsi que notre regretté Langen,
de protestantiser. Pourquoi? Parce que ni Langen ni moi ne
comprenions comme eux l'orthodoxie de l'ancienne Eglise.
Déjà nous les avons renvoyés à la leçon excellente de Dom
Leclercq sur l'illusion où ils sont en croyant que tous les Pères

pensaient comme eux B). C'est peine perdue ; ils s'obstinent.
Ils pensent que protestantisme est synonyme d'incroyance.

Combien ils se trompent Qu'ils lisent donc, par exemple, les

ouvrages du professeur H. Bois ; ils y verront une fort belle
défense de la nécessité de l'Eglise, une affirmation très expresse
du fait du péché et de la solidarité, une foi très vive en la
divinité de J.-C. et au surnaturel contre certaines assertions de

Harnack6).
Oui certes, la plupart du temps les protestants sont

calomniés. Emancipés subitement au XVIe siècle, ils ont été

comme les prisonniers qui, en quittant précipitamment leur
cachot, ont mal supporté la lumière du jour et n'ont pas
distingué exactement toutes les couleurs et toutes les figures; il
était inévitable qu'ils commissent des quiproquos. D'excellents
protestants, comme les Vinet, les Félix Bovet, etc., l'ont avoué
sans peine, et en ont conclu que le protestantisme doit se

') Voir les «Annales de philosophie chrétienne», décembre 1903, p. 327-328,
et 337-

a) Ibid., septembre 1907. p. 659-660.
3) Numéro du 5 novembre 1908, pp. 299, 301, 303.
*) Saintyves, Réforme intellectuelle du clergé, p. 38.
5) Voir la «Revue», octobre 1904, p. 656.
6) Voir la «Revue de Montauban», janvier 1904, p. 54-58.



— 74 —

réformer sans cesse. C'est donc sans orgueil et sans hostilité
que les anciens-catholiques, qui, eux aussi, sont des réformateurs,

se croient obligés de profiter des fautes et des
expériences des trois derniers siècles et par conséquent de faire
mieux qu'au XVIe. Bossuet, qui certes a combattu vivement
les protestants, n'a-t-il pas eu des retours à l'ancienne doctrine,
par exemple, lorsqu'il écrivait, le 4 décembre 1694, à Mme d'Albert:

«J'ai ma règle dans l'Ecriture, et c'est selon celle-là,
qui ne peut faillir, que je tâche de vous conduire. » Pourquoi
les protestants seraient-ils plus coupables que Bossuet en
considérant l'Ecriture du même œil que lui? Est-ce donc être
injuste envers Bossuet que d'affirmer que son catholicisme était
plus près du protestantisme de Claude que de l'ultramontanisme

du Sacré-Cœur, de Lourdes et de La Salette La grande
affaire, dans cette question comme d'ailleurs dans toutes les

autres, est de discuter exactement les questions théologiques ;

or, dans les trois derniers siècles, elles ont été mal discutées;
aujourd'hui, grâce à de nombreuses découvertes historiques,
nous avons de meilleurs instruments de travail; donc nous
pouvons mieux réformer qu'on ne l'a fait précédemment. Voilà
pourquoi les anciens-catholiques ne sont pas protestants. Mais
ils ne sont pas moins fiers qu'eux de protester, eux aussi,
contre les erreurs romaines et autres; et ils sont heureux de
reconnaître que c'est un grand honneur pour les protestants

d'avoir été combattus par des papes comme Léon X,
Pie IV, etc.

Bref, l'accusation de protestantisme ne signifie plus rien
au point de vue théologique, puisque les ultramontains la
lancent contre quiconque n'est pas ultramontain. Elle est ou
banale, ou injurieuse: banale, puisqu'elle s'applique à tout le
monde; injurieuse, puisque les ultramontains prennent le mot
« protestant» comme synoyme d'hérétique, d'apostat, de renégat,
etc. Décidément, qui dit trop ne dit rien, et l'insulté est en
meilleure compagnie que l'insulteur.

Les choses étant ainsi, il n'est que naturel que les
romanisants de toutes les Eglises se joignent aux purs romanistes
pour affirmer que les anciens-catholiques sont des protestants
dissimulés ou inconscients.

Cette accusation ne saurait nous émouvoir. Nous répétons
énergiquement que nous protestons contre les erreurs de Rome,



— 75 —

contre le système romain, comme aussi contre tous les
mensonges et toutes les superstitions qui malheureusement régnent
encore en ce monde. Dans ce sens général, oui, nous nous
faisons gloire d'être des protestants, et notre protestation est
toute chrétienne. Mais si l'on attache au mot « protestant » le
sens du protestantisme confessionnel actuel, nous protestons.
Non, nous ne sommes membres d'aucune des confessions
protestantes existantes. Il serait trop long d'énumérer toutes nos
raisons. Tel n'est pas le but de cet article. Nous n'avons pas
à faire ici le procès du protestantisme en général, ni d'aucune
des formes particulières du protestantisme. La « Revue » a

traité souvent ce sujet, et nous ne voulons pas fatiguer nos
lecteurs en nous répétant.

Si les ultramontains avaient tant soit peu de logique et
s'ils aimaient la clarté, ils cesseraient de nous accuser de
protestantisme et remplaceraient cette accusation par d'autres
plus vraies et plus précises. Pourquoi, en effet, employer le
mot «protestant», qui est un mot du XVIe siècle et qui, aujourd'hui,

manque de netteté? Les questions du XIXe siècle sont
posées autrement et ont d'autres solutions; pourquoi, dès lors,
maintenir un titre dénué de raison d'être? C'est simplement
parce que le mot «protestant», plein encore des haines
d'autrefois, est un repoussoir et une sorte d'injure. Il se prête aux
mauvais sentiments et aux insinuations malveillantes que les
ultramontains entretiennent contre leurs adversaires. En vérité,
cette attitude et ce procédé sont bien peu dignes.

Ceux des ultramontains qui le sentent et qui, acculés dans
leur insignifiance et leur banalité, veulent préciser quelque
peu, prétendent que quiconque n'est pas avec le pape est
protestant. Mais cette prétention suppose une ignorance crasse :

car les orthodoxes orientaux, qui rejettent la papauté romaine,
ne sont certainement pas des protestants. Alors on recourt à

une autre distinction, et l'on dit que, du moment qu'on rejette
le principe d'autorité ou qu'on lui préfère le principe de liberté,
et cela au nom de la raison, on est protestant et l'on cesse
d'être catholique. Nouvelle illogicité. Car ni les anciens-catholiques,

ni les orthodoxes orientaux, ni beaucoup d'autres
chrétiens, ne rejettent le principe d'autorité ; ils l'associent au
principe de liberté. Cette association n'est pas difficile à faire;
elle n'est impossible que dans l'Eglise de Rome. Les Pères et



— 76 —

les docteurs de l'ancienne Eglise ont reconnu l'autorité du
Christ, l'autorité des Ecritures, l'autorité de l'Eglise universelle,
et, de plus, ils en ont appelé aussi à la liberté et l'ont pratiquée

dans une mesure qui dépasse certainement la mesure
actuelle. L'erreur des catholiques-romains est de croire que
l'autorité du pape est celle du Christ, celle des Ecritures, celle
de l'Eglise universelle ; ils se trompent gravement. L'autorité
du pape, telle qu'elle est comprise et pratiquée aujourd'hui,
est fausse et subversive ; elle ne repose ni sur les Ecritures,
ni sur les conciles œcuméniques, ni sur la tradition universelle.

Elle est donc inconciliable avec le vrai catholicisme, avec
la science, avec la raison, avec la liberté.

Dès qu'on parle raison, les romanistes se récrient comme
si la raison était l'orgueil. Ils ont l'humilité, eux, n'ayant pas
la raison ; ou plutôt, leur humilité, leur servilité devant la
curie romaine leur tient lieu de raison et de science! Quiconque
en appelle à la raison est, à leurs yeux, un rationaliste, c'est-
à-dire un hérétique! Ils oublient que la raison est le flambeau
intérieur que Dieu a donné à l'homme pour le distinguer de

l'animal. Signatum est super nos lumen vultus tui, Domine.
La raison est le rayonnement du visage de Dieu sur nous;
c'est par elle que nous lui ressemblons et que nous nous élevons
aux choses divines. Elle est la révélation surnaturelle de Dieu
en nous; elle est sa marque, son empreinte, son caractère, son
signe, contre la déraison qui est le signe de la bête; elle est
donc le critère qui nous fait distinguer la vérité. C'est elle qui
nous mène à Dieu, au Christ et à sa révélation surnaturelle.
Comment dès lors un homme raisonnable peut-il être condamné

par le pape, sinon parce que le pape est lui-même déraisonnable?

Aussi tous les anathèmes du pape contre la raison,
contre la science, contre la liberté rationnelle et scientifique,
retombent-ils sur le pape même et sur son Eglise anticatholique.
Telle est la force des choses.

Le mot « modernisme » n'est pas plus clair que ne l'était
le mot « protestantisme » au XVIe siècle. C'est la fatalité que
Rome, malgré sa ressource à trouver des injures et des
subtilités erronées, ne puisse attaquer ses adversaires, les partisans

de la raison, de la science et de la liberté, que par des

mots obscurs en isme, aptes à signifier toutes les perfidies que
les perfides y mettent eux-mêmes. La vérité attaquée se re-



— 77 —

tourne contre eux, et le méchant fait œuvre qui lui nuit à lui-
même.

Oui, nous protestons contre de telles tactiques, que nous
trouvons misérables; et si par cette protestation nous sommes
protestants, nous sommes heureux et fiers de l'être.

Qu'il suffise donc de rappeler, comme points essentiels et

trop oubliés, qu'au XXe siècle on peut et on doit faire une réforme
religieuse, théologique et ecclésiastique, supérieure à celle du
XVIe siècle; qu'on peut le soutenir sans vanité et uniquement
par la simple considération qu'il y a, au XXe siècle, la possibilité

et le devoir de profiter des nombreuses expériences du

passé ; que les esprits ont marché, les idées ont progressé,
les questions sont posées autrement, les points de vue sont
différents, les problèmes apparaissent sous d'autres aspects ;

que ne pas tenir compte de ces différences des temps, des
choses et des personnes, serait antiscientifique, antirationnel,
donc aussi antithéologique. C'est dans cet esprit que nous
conservons notre catholicisme, ou, si l'on aime mieux, notre
christianisme intégral et universel, qui n'est pas celui de Rome,
mais celui du Christ lorsqu'il a fait un devoir d'accueillir toute
vérité (omnem veritatem), et qu'il a dit qu'il n'y a qu'une
bergerie, l'humanité, dont il est le seul pasteur (Jean X, 16); que
ses paroles sont esprit et vie (VI, 64) ; que pas une ne doit
être supprimée (Matth. V, 18-19; ; et que toutes doivent être
enseignées à toutes les nations (docete omnes gentes, omnia
qusecumque mandavi vobis).

Et ce catholicisme était aussi celui de St. Pierre, qui ne
reconnaissait qu'un seul « pasteur et évêque des âmes le
Christ (Ie Ep. II, 25), et qu'il n'était lui-même qu'un consenior
et un témoin des souffrances du Christ, chargé comme ses
confrères de pourvoir le troupeau et non de le dominer (V, 1-3).

Quel abîme de contradiction entre St.Pierre et les papes!
Tel était aussi le catholicisme de St. Paul disant que le

Christ est mort pour tous les hommes; qu'il faut conserver
tous les enseignements du Christ comme un dépôt sacré; qu'il
faut se dévouer à tout le troupeau (et universo gregi). St. Paul
semble même affecter d'insister sur le mot «universel»: uni-
verso gregi, convenictt universa Ecclesia in unum, universa
lex, omnibus Sanctis qui sunt in universa Achaia, in universo
mundo, quod praedicatum est in universa creatura, etc. Telle



— 78 —

est la vraie catholicité ; elle n'a rien de la papauté, dont il
n'était pas question dans l'Eglise chrétienne apostolique ; et,
d'autre part, elle n'est pas non plus réductible à
l'individualisme isolé et exclusif, trop fréquent dans le protestantisme.

Ce catholicisme est donc la vraie via media, à égale
distance des excès du papisme et des excès du protestantisme.

Donc, du moment que la foi ancienne-catholique est fondée

sur le Christ même et sur les apôtres, qu'elle est celle
de l'Eglise primitive, celle des Ecritures et de la tradition
universelle, constante et unanime; du moment qu'elle est constatée

par le critérium catholique ou orthodoxe, scientifiquement

appliqué, en dehors de toute scolastique et de tout esprit
de parti, on comprend aisément que les anciens-catholiques
soient très peu sensibles aux accusations que Rome et ses
amis leur adressent, d'être des protestants, des jansénistes,
etc. Nous sommes chrétiens avec le Christ, qui est vraiment
notre unique Chef et notre unique Maître : unus Magister. Nous
nous sentons des membres vivants de sa véritable Eglise
universelle. Cela nous suffit amplement.

E. Michaud.


	L'accusation de protestantisme

