Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)
Heft: 72

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Lic. H. AppEL: Kurzgefasste Kirchengeschichte fiir Studierende.
2. Teil: Kirchengeschichte des Mittelalters. Leipzig 1910.
292 S. Mk. 3. 80, geb. Mk. 4. 40.

Den 1. Teil dieser Kirchengeschichte (Altertum) haben wir
in B. 69 der Revue empfohlen. Die dort hervorgehobenen Vor-
ziige, die das Werk gerade fiir Studierende hat: repetitorische
Kiirze, ohne ein Repetitorium im gewohnten Sinne zu sein,
wiederholte systematische Zusammenfassungen, Nebeneinander-
stellung mit gleichzeitigen politischen Ereignissen, am Schlusse
ausfithrliche chronologische und synchronistische Tabellen, ein
besonders geographisches Register und 2 Karten sind auch hier
lobend anzuerkennen und machen das Buch in hervorragender
Weise geeignet, nach wollendetem Studium des betreffenden
Zeitalters das Wichtigste schnell und kurz an sich voriiber-
gehen zu lassen. Wie im 1. Bande so findet auch hier die
kulturelle und literarische Seite der Kirchengeschichte besondere
Beachtung, wie z. B. die thomistische und skotistische Richtung
in der Scholastik, G. M.

G. BArRDY: Didyme l'aveugle (313-398). Paris, Beauchesne,
in-8°, 280 p., 1910, 6 fr. 50.

Les érudits qui se préoccupent de l'histoire de la théologie
au IVe siécle, auront plaisir & étudier ce volume, timide dans
ses conclusions, mais si riche en indications, celles-ci dépassant
de beaucoup celles-1a. M. Bardy me dira sans doute qu'il fait
de la théologie historique et non de la théologie dogmatigue,
et que, par conséquent, il n'a pas voulu critiquer les indécisions
de Didyme ni en signaler la portée. Libre a M. Bardy de se
cadenasser dans l'histoire ainsi comprise; mais ceux qui com-



— 791 —

prennent 1'histoire autrement, ceux qui cherchent les idées dans
les textes et les lecons dans les faits, ne se contentent pas de
cette timidité qu'on appelle prudence chez les théologiens roma-
nistes qui ne veulent pas se compromettre; ils veulent aller
au dela, voir clair, non seulement regarder la bataille des théo-
logiens du IV® siécle, mais la comprendre et savoir le pourquoi
des évolutions, des marches et des contre-marches des com-
battants. A ce point de vue, le volume de M. Bardy, malgré
ses réticences, est trés intéressant et instructif.

D’abord, il attire l'attention sur un théologien qui, sans
avoir possédé ni génie ni originalité, a eu toutefois une grande
mémoire comme la plupart des aveugles, et a su beaucoup de
choses. De plus, cet aveugle penseur et travailleur était mo-
deste, doux, tranquille, trés pieux, aimant la solitude, cherchant
la vérité, s'effor¢ant de la comprendre et de la faire comprendre,
ne poursuivant pas les hérétiques de ses anathémes comme
faisait Epiphane, s’appliquant au contraire a les éclairer et a
les convaincre. N'est-il pas touchant, ce bon vieillard, qui, jus-
qu'a l'age de 85 ans, se soucie des minuties de la critique tex-
tuelle des Ecritures, établit avec scrupule les variantes (p. 187
a 196), a I'exemple d’Origene dont il se dit le disciple? Ceux
qui P'entendirent dans sa chaire d’Alexandrie, le considérérent
comme un prodige de mémoire et d’érudition. Jérome vint
I'écouter, l'admira, le loua tres fort, sauf a le combattre en-
suite. Rufin le loua moins, mais le défendit. Dans la tempéte
antiorigéniste du VI° siecle, les moines de Justinien réussirent
a le faire condamner et a faire disparaitre une partie de ses
livres; mais aujourd’hui qu'on va chercher la science théo-
logique ailleurs qu’a la cour de Justinien et que dans les cou-
vents aussi fanatiques qu'ignorants de ce temps-1a, on lui rend
justice, en établissant le bilan de ses ceuvres, en constatant
exactement ce qu’il a dit et ce qu’il n'a pas dit, en précisant
ainsi ce que fut sa théologie.

Les théologiens d’aujourd’hui la trouvent indécise, vague
et peu profonde, parce qu'il n'est pas entré dans les subtilités
que certaines écoles ont admises déja de son temps, et qui ont
triomphé plus tard. Mais sa modération et son indécision sont
peut-étre des indices de bon sens et des preuves de sagesse.
Sa foi ardente, fidele aux vrais dogmes de celui qu'il appelait
avec tant de piété son Sauveur, se contentait des explications



— 792 —

théologiques qu'il comprenait, et refusait de se lancer dans des
subtilités qu'il ne comprenait pas.

En l'étudiant de prés, on assiste ainsi aux évolutions théo-
logiques de son temps, on voit les explications jusque-la tradi-
tionnelles et encore admises, et aussi les explications nouvelles,
les termes nouveaux, qui cherchent a se faire place sous pré-
texte de plus de précision. Didyme, par gofit, aimait les for-
mules, il en a accueilli plusieurs, mais sans condamner les doc-
trines antérieures.” Il est témoin du passé, sans qu'on puisse
l'accuser d’obstination. Il inclinait aux explications des Cappa-
dociens, notamment de Grégoire de Nazianze, mais sans oublier
celles d’Athanase, ni méme celles d'Origéne (p. 232, 242). 11
n'est pas ¢épris des spéculations de la science et de la méta-
physique (p. 241); il préfere chercher dans I'Ecriture les lumiéres
nécessaires, et celles-ci lui suffisent en général; 1a est la source
et le dépot de sa doctrine (p. 208-209). 1l interpréte 1'Ecriture
plutdt spirituellement et allégoriquement que littéralement; il
se tient dans la tradition alexandrine (p. 201-203). Placé entre
les deux courants théologiques de son temps, celui du passé
et celui qui innove, il est souvent hésitant; encore une fois les
Cappadociens l'attirent, mais sans qu'il rompe avec les inter-
prétations précédentes.

Ce sont ces restes de la théologie primitive qui me semblent
la partie la plus précieuse de son ceuvre, et aussila plus large
d’esprit. Par exemple, quoique trés appliqué a expliquer la
trinité, il consent a tenir pour valide le baptéme conféré simple-
ment au nom du Christ, parce que dit-i], affirmer le Christ c’est
affirmer aussi le Pere et le St. Esprit, qui en sont inséparables
(p. 151). Sa doctrine eucharistique «se laisse volontiers inter-
préter au sens symbolique » (p. 151-132). L'Eglise, pour 'lui,
n'est pas un #mperinm, mais «la dépositaire de l'orthodoxie »
(p. 146); et loin de la confondre avec la hiérarchie, il enseigne
que ceux des fideles qui possédent «la gnose » sont les direc-
teurs naturels des simpliciores (p. 147); c’est donc la hiérarchie
de la science, non celle du pouvoir. Sa doctrine eschatologique
est aussi celle d'Origéne; il veut que le corps ressuscité soit
spirituel, que les chatiments infligés aux coupables soient
curatifs, que le feu soit de nature spirituelle, que le mot aiwrog
signifie une trés longue durée et non !'éternité absolue qui
n'appartient qu'a Dieu (p. 163-167); il est pour la restauration



— 793 —

finale et 'apocatastase ; il déclare que la puissance des démons
sera détruite par le Sauveur de tous (p. 173). Dans la question
christologique, il insiste sur ce que le Christ est « homme par-
fait et Dieu parfait » (p. 121). Ce sont 12 les deux termes de
la foi orthodoxe. Tel fut le Christ, qu'il appelle a plusieurs
reprises « homo dominicus » (p. 122). «II faut reconnaitre, dit
M. Bardy, que lattention de Didyme ne s’arréte pas longue-
ment a rechercher quel peut étre dans le Christ le principe
d’unification, et qu'il insiste plus volontiers sur la dualité des
natures » (p. 123). Rien ne manque & son humanité, qui est
réellement et parfaitement humaine, et non céleste ou extra-
humaine comme l'ont prétendu les docetes. « Il suffit & sa piété
d'avoir affirmé que le Sauveur est vraiment Dieu et vraiment
homme, il est satisfait de pouvoir lui rendre les honneurs d'ado-
ration que sa foi lui inspire, sans que les questions méta-
physiques sur l'union des natures en une seule personne ait
grande importance pour lui» (p. 126).

C'est surtout sur la question trinitaire qu'il est intéressant
(voir la Variété contenue dans cette livraison, p. 769-773).

E. MICHAUD.

Hartmann BopEwic: (eistliche Wahlbeeinflussungen in ihrer
Theorie und Praxis dargestellt. Verlag J. F. Lehmann,
Miinchen. Preis Mk. 3. —.

Eine inhaltsreiche und wertvolle Schrift. Mit einer vor-
bildlich zu nennenden Genauigkeit und Griindlichkeit ist der Ver-
fasser zu Werke gegangen und hat ein gewaltiges Material zu-
sammengetragen und verarbeitet. Wer tiber das Thema: ,Geist-
liche Wahlbeeinflussungen“ irgendwie reden oder schreiben will,
der darf an dieser Schrift nicht voriibergehen. Wer sich in sie
vertieft, wird an ihr aber auch die Objektivitit der Arbeitschiitzen;
nicht bloss das Withlhubertum der rémischen Geistlichkeit wird
aktenméssig nachgewiesen, auch den Wahlbeeinflussungen durch
evangelische Geistliche ist ein eigener Paragraph gewidmet.
Mit Recht hat der Verfasser in einem besonderen Kapitel auch
die ,Gegenvorschlige hinsichtlich Einschrinkung der geist-
lichen Wahlagitation“ zum Worte kommen lassen, es sind das:
der Antrag Moy im bayrischen Reichsrat (1904), der Antrag
der Krausgesellschaft beim Strassburger Katholikentag (1905),

Revue intern. de Théologie, Heft 72, 1910, 51



— 794 —

das Memorandum dieser Gesellschaft an die deutschen Bischofe
(1907), die Antrige im osterreichischen Reichsrat (1906), die
Resolution des antiultramontanen Reichsverbandes (1906) und
der Vorschlag der Nationalzeitung (1907). Das Nachwort ist
zu einem warmherzigen und ernsten Monitum geworden, in
ihm spricht Bodewig die gewichtigen Sédtze aus: ,Der Akt der
Wahlbeeinflussung selber, d. h. die vom Zwang begleitete Ein-
wirkung auf den Wihler ist ein Angriff auf die Freiheit als
diejenige Kigenschaft, die den DMenschen zur Personlichkeit,
zum Menschen macht. Sie ist ein Raub an dem Kkostlichen
Gut, das der Mensch sein eigen nennt. Gerade aber die Reli-
gion, die Kirche soll die Personlichkeit des Menschen pflegen,
ja ihn zum Ebenbild mit dem urpersonlichen Wesen, Gott,
machen. Beeintriachtigt nun aber der Diener der Kirche die
Freiheit eines Menschen, entwiirdigt und degradiert er somit
dessen Personlichkeit vermittelst der Religion, so ist das nichts
anderes als Missbrauch der Religion. Missbrauch aber dessen,
was man pflegen soll, wird allgemein als unmoralisch be-
zeichnet.* Und: ,Eine detaillierte Antwort zur Losung der
Frage tiber Grad und Art der Teilnahme (der Kirche) am politi-
schen Leben kann nicht gegeben werden. Jedenfalls hat die
Kirche sich darauf zu beschrinken, nur eine mittelbare Beein-
flussung, und zwar bloss vermittelst der Religion durch das
Volk auf Staat und Politik auszuiiben, im Gegensatz zum
Ultramontanismus, der durch Politik einen unmittelbaren Ein-
fluss auf Staat und Politik geltend macht. Im ersten Fall ist
dieses Verhiltnis von Religion und Politik eben ein normales
Auswirken religioser Gedanken im offentlichen Volksleben;
wiahrend im zweiten Falle dagegen der politische Katholizismus
das Volk im ganzen zu beherrschen sucht, indem er den Staat
politisch beherrscht.“ W. .

BOSSUET: Correspondance, T. III (1684-1688), Paris, Hachette,
gr. in-8°, 576 p., 1910.

Ce nouveau volume continue la collection des letires de
Bossuet et des lettres @ Bossuet, du n° 288 au n° 486 : soit 193
lettres. Toutes sont annotées par MM. Ch. Urbain et E. Levesque
avec une richesse d'informaticns généalogiques et autres qui ne
laisse rien a désirer. On serait méme tenté de la trouver sur-



— 795 —

abondante et quelquefois superflue, car elle accorde une place
immeéritée a des personnes qui souvent ne sont pas dignes d'une
citation, méme au bas d'une page. Je ferai toutefois une ex-
ception en faveur de M!"® de Mauléon, qui ne me semble pas
suffisamment documentée (p. 366-367). Bossuet n'’en parle que
deux ou trois fois. Dans la lettre 477, on voit que, de sa cam-
pagne de Mauléon, M"e Catherine Gary envoyait en cadeau
« les Variafions » de Bossuet comme si elle en avait la libre
disposition. Si elle ne 'avait pas fait, Bossuet dit qu'il «y aurait
pourvu » (p. 521).

Beaucoup de lettres sont sans portée et n'ont d’autre valeur
que d'étre signées «Bossuet» ou «Jacques Bénigne». Par ex-
emple, les lettres aux religieuses. Toutefois elles ont I'avantage
de montrer, les unes le caracteére directorial du maitre, les autres
la petite vanité mystique qu'on entretient aisément dans 1'esprit
des religieuses., S’agit-il d'un orage? Grace aux priéres des
saintes filles, il est conjuré: « Tout le ciel était en feu de toutes
parts; la pluie tombait & verse; la nuit survint bientdt, et on
n'avait de lumiére que par les éclairs; mais enfin, par les
prierves de sainte Fare et de ses Filles, nous arrivimes heureuse-
ment & I'Hermitage. Le lendemain om S’y reposa, om va au-
jourd'hui a Nanteuil conclure une mission; lundi, o» viendra
faire sa volonté a Germigny », etc. (p. 400). Bossuet aimait
« faire sa volonté »; de plus, il voulait que les religieuses fissent
non la leur, mais la sienne. Pour elles, la premiere des vertus
était l'obéissance a ses «ordonnances»; leur soin devait étre
non de faire entrer le supérieur dans leurs sentiments, mais
d’entrer elles-mémes dans les siens: «c'est 14 que réside la
perfection aussi bien que le repos, et tout le reste n’est qu'illusion
et vaine agitation d’esprit» (p. 61). Tel fut Bossuet directeur.

Plusieurs de ses lettres ont pour objet de faire valoir son
Exposition, particulierement la traduction anglaise, qu'attaquaient
les ministres anglicans. Il soutient contre eux sa parfaite ortho-
doxie; voir sa longue lettre (425°) au P. ]. Johnston en 1687.
Leurs objections ne lui paraissent pas sérieuses. Un de ses
adversaires « était une téte mal faite, qui avait fait jusque dans
I'église des extravagances signalées » (p. 353). Clest cette téte
mal faite que les protestants écoutent! Cependant un bon aveu
a signaler est celui-ci. Selon Bossuet, on peut soutenir qu'il
peut émaner de Rome des choses «oit 'on prétend que la regle



— 796 —

n'est pas toujours observée », et cela, sans offenser le pape ni
diminuer l'autorité de son siége. Bossuet veut méme montrer
par 12 aux protestants qu'une Eglise peut soutenir ses droits
sans rompre l'unité et sans blesser la subordination (p. 357).
Nous voudrions aujourd’hui plus de précision; mais, dans les
questions briilantes, Bossuet, diplomate, se contente de peu
de clarté.

Il ne faut pas trop s'étonner de sa tendance a se croire
infaillible dans toutes les questions. Il a été tellement adulé
par milord Perth, chancelier d’Ecosse, par le P. Denys de
Ste. Marthe, par 'abbé Renaudot, etc., qu’'il pouvait en effet se
croire le droit de régenter & peu prés tout le monde. Ce milord
Perth, anglican converti par Bossuet au catholicisme romain,
a plaisir a lui braler 'encens le plus capiteux (p. 190, 298, 322,
419, etc.); il voudrait méme «lui baiser les pieds tous les jours »
(p. 544)! -Le P. de Ste. Marthe sollicite 'approbation de Bossuet
pour son livre de la « Confession auriculaire » contre le pro-
testant Daillé, et il exalte ses lumitres pures, sa parfaite
connaissance de la religion, son fond inépuisable d'érudition
jointe a une humilité trés profonde (p. 92); etc.

Tel n'était certainement pas le sentiment de Malebranche,
ni celui de Dom Frangois Lamy. Ces deux religieux étaient trés
personnels, autant que Bossuet, et ils tenaient 4 leurs vues au-
tant que Bossuet aux siennes. /nde ircee. Il faut lire la longue
lettre de Bossuet (n° 428) & un disciple du P. Malebranche,
21 mai 1087. Bossuet accuse ce disciple d'étre aveugle envers
son « patriarche »; «il ne se souvient pas d’avoir jamais lu
aucun exemple d'un plus parfait galimatias »; il déclare cette
théologie «ridicule» (p. 370), etc. Il apergoit dans cette philo-
sophie cartésienne de grosses difficultés pour l'avenir : c'est
«un grand combat» qui se prépare contre 1'Eglise; Bossuet
trouve dans ce nouveau systéme « les inconvénients de toutes
les sectes a la fois »; l'auteur de ce systéme «ne fait que payer
le monde de belles paroles ». Malebranche, craignant de man-
quer de respect a 'evéque, n'accepta pas l'entretien que Bossuet
lui proposa; Bossuet poussa Fénelon a écrire contre Malebranche,
qui se tourna ainsi contre Fénelon; et lorsque Malebranche fut
hostile & Fénelon, Bossuet se rapprocha de Malebranche! 11 est
avec le ciel des accommodements! O miseéres humaines! «M.
de Meaux se réconcilia completement avec 'oratorien, lorsque



— 797 —

celui-ci eut pris parti contre l'archevéque de Cambrai dans la
querelle du quiétisme » (p. 394).

A cette époque de la Révocation de I'Edit de Nantes (1683),
Bossuet ne semble pas avoir joué un role trés noble envers les
protestants. Ceux-ci étaient atrocement persécutés. Voir le texte
de 'abominable ordonnance du 29 avril 1686 contre eux (p. 333).
En septembre de la méme année, un exécuteur vint de Paris
a4 La Ferté-sous-Jouarre pour faire déterrer et jeter a la voirie
le corps d'une parente des Vrillac, nouvelle convertie, morte
sans avoir voulu recevoir les derniers sacrements (p. 338). On
pendait les uns, on donnait la bastonnade aux autres (p. 519).
Certes, je comprends que la neutralité¢ de Bossuet ne lui per-
mit pas d'approuver les protestants. Mais peut-&tre, comme
évéque chrétien, aurait-il pu calmer le fanatisme cruel du roi
et des ministres contre eux. Or il n’en fut rien. Il parut plutét
courtiser dans cette circonstance. Clest 4 lui que Louvois en-
voie des protestantes non converties, pour qu'il les enferme
dans. ses couvents, en 1687 (p. 339). C'est a lui que Nicolas
Payen, qui a fait fermer le temple de La Ferté-sous-Jouarre en
1685, annonce ce fait avec joie, pour lui laire plaisir. On voit
que Bossuet est de la partie et qu’'il est heureux (p. 87). Bien
plus, Bossuet cherche a profiter des démolitions des Temples
de Nanteuil et de Mortcerf. Seignelay lui écrit en 1685 que le
roi lui en a fait le don ainsi qu’il 'a demandé (p. 153). Bossuet
« crut devoir demander, en outre, les maisons jadis attenantes
a ces édifices » (p. 157). Quelques jours plus tard (p. 172),
Seignelay lui écrit de nouveau: « Je vous envoie un brevet du
don des cimetieres de ceux de la R. P.R. qui étaient dans
votre diocese, conformément @ ce que vous aves désiré. »

Bossuet a-t-il agi ainsi parce qu'il était courtisan ou parce
qu'il était cruel? Le courtisan apparait dans cette lettre au
Prince de Condé (n° 336), o il lui dit que «la maniére agré-
able dont s'est fait le mariage du duc de Bourbon, fait le plus
digne sujet de sa joie » (p. 110). Or ce duc de Bourbon, petit-
fils du grand Condé¢, avait seise ans en épousant M!® de Nantes,
qui en avait douze, et qui, de plus, était fille illégitime du roi
et de Mm™® de Montespan. D’autre part, le peu de cceur de
Bossuet nous est affirmé par un de ses anciens amis, La Mon-
noye, dans une lettre a 1'abbé Nicaise, ol il dit: « Je l'admire
pour cent bonnes qualités qu'il a, mais je 'admire plus encore



— 798 —

pour sa dureté. J'ai flatté quelquefois son oreille, il me 1'a dit;
mais je n'ai jamais pu toucher son cceur. » Et Rigoley de Juvigny
ajoute: « Ce prélat n'a jamais pass¢ pour avoir de la sensi-
bilité pour les malheurs de ses amis » (p. 531).

Quelques-unes de ses lettres contenues dans ce volume
ont de la portée. Par exemple: la 321¢ ou il dit que le culte
des saints est bon et utile, mais non obligatoire (p. 70); — la
324¢, ol l'on voit que la nonciature du cardinal Ubaldini en
France favorisa les progrés de l'ultramontanisme; qu’en 1614
le professeur Duval pouvait encore enseigner, de concert avec
Rome, 1'infaillibilité du pape comme simple opinion, «sans taxer
ni d’hérésie, ni d'erreur, ni méme de témérité la doctrine op-
pos€e; ce qui montre que les censures du cardinal Bellarmin
ne passaient pas pour certaines, et ne faisaient pas une loi a
Rome, comme il semble qu'on en voulut faire une en 1685 »
(p. 81-83). Duval enseignait expressément que « les définitions
du pape n’étaient pas de foi, tant que 'Eglise universelle ne
les avait pas acceptées ». Duval tenait le pape pour infaillible;
cela lui paraissait « moralement certain», mais pas de foi
(p- 83). Tel était l'ultramontanisme en France en 1614, ultra-
montanisme combattu par Richer comme une erreur.

I1 faut mentionner aussi la 339¢ lettre, a Mabillon, sur les
ordinations anglicanes. Bossuet semble leur avoir été favorable,
« bien qu'il n'en fat pas certain et qu'il réservat la décision du
Saint-Siege » (p. 115). Si Bossuet vivait actuellement, il serait
donc de l'avis de Léon XIII, qui «a définitivement tranché la
question dans le sens de la négative », disent les annotateurs
du présent volume (p. 116).

A propos des Anglicans, il est bon de rappeler que milord
Perth trouvait « leur naturel inquiet, particulierement lorsqu'ils
peuvent couvrir leurs brouilleries du prétexte spécieux de la
religion. Chacun peut juger si jamais gens de téte légere et de
sang chaud ont eu de plus beaux moyens de pousser leurs
mauvais desseins aux derniéres extrémités et a la violence »
(p. 291). Ce méme milord ajoute que le royaume d’Angleterre,
autrefois appelé le pays des Saints, «est devenu une maison
pleine de fous, ol chacun prétend étre seul inspiré pour lins-
truction des autres, ol personne ne veut entendre ni la raison
ni la vérité, mais ol l'on a seulement grand soin de nous tenir
dans l'ignorance des moyens qu'on a mis en usage pour perdre



— 799 —

la postérité » (p. 324). Eusébe Renaudot, un des conseillers et
des inspirateurs de Bossuet, lui a écrit en 1687 que par la
Confession de foi, les catéchismes et autres actes imprimés de
1645 a 1660, «toute la forme de la religion anglicane fut entiére-
ment renversée » (p. 433).

La correspondance entre dom Francois Lamy et Bossuet
(n°® 458-162), est trés curieuse, non seulement en ce qu'elle roule
sur le grave sujet de la Satisfactiorn, mais surtout parce que
ces deux écrivains s'y serrent de trés prés avec la subtilité et
I'aplomb des théologiens qui croient connaitre a fond les mys-
teres les plus profonds du christianisme. Tous deux veulent
avoir raison et se tiennent téte, sans convaincre personne, je
pense. Un autre correspondant de Bossuet, qui n'a pas baissé
pavillon devant lui, fut le protestant Rou (dissimulé sous le
nom de P. de Vrillac). Voir la 384° lettre, p. 235-236; c’est un
vrai réquisitoire, dont Bossuet n'est pas venu a bout. Autre
lettre intéressante du professeur Le Feuvre (n° 426, p. 338-363),
sur le mariage de Henri VIII; a rapprocher de celle-ci la lettre
429¢ d'Edme Pirot, p. 379-392.

Peut-étre ces lettres des correspondants de Bossuet et
quelques autres, sont-elles supérieures a celles de Bossuet méme,
Ne pourrait-on méme pas accuser Bossuet de superficialité,
lorsqu’il a affirmé que, si Rome accordait la coupe aux pro-
testants, elle les rameénerait a elle (p. 116)? Comment a-t-il pu
&tre aussi barbare envers ceux de France, s'il les croyait aussi
peu distants de la confession romaine? A propos du secret de
la confession, au sujet duquel on est si chatouilleux & Rome, n'est-il
pas nécessaire de citer, dans le sens contraire, ces paroles de
Bossuet (lettre 417¢): « On pourrait douter si la confession faite
par un homme qui déclare & son confesseur qu'il ne croit pas
la religion catholique, oblige an secret, puisque, en effet, c’est
plutét une moquerie qu'une confession » (p. 336). Etrange!

Terminons cette notice par un renseignement de 1'abbé
Renaudot a Bossuet en 1687 (lettre 446°): <« Molinos était un
des plus grands scélérats qu'on puisse s'imaginer. Il est vrai
qu'il dirigeait M. Favoriti (une des ames damnées d'Innocent XI),
et qu'il I'a assisté a la mort. Il n'y a ordures exécrables qu'il
n'ait commises pendant vingt-deux ans, sans se confesser. Par
le proces, il parait qu'il a avoué toutes ces choses. On y marque
celles qu'il a niées. Taurai 'honneur de vous en mander plus



— 800 —

de nouvelles dans quelques jours » (p. 439). — Quel milieu '
C'est ce qu'on a appelé et ce qu'on appelle encore «le Saint-
Siege ». E. MICHAUD.

«

Ch. CaLIPPE : L’attitude sociale des catholiques francais
au XIX-e siecle, avec préface du comte De Mun. Paris,
Bloud, in-16, 1910, 3 fr. 50.

Bonald a écrit — et c’était son idéal politique et social :
« Un chef ou pouvoir, un ministére qui sert aw chef, et des
sujets qui sont le ferme de la volonté de l'un et du service des
autres » (p. 66). On devine aisément ce que pouvait étre le
«socialisme » dans une telle société, surtout si 'on songe qu'un
tel monarchisme était dominé par le plus fanatique ultramon-
tanisme. 11 faut du courage a M. Calippe pour oser donner le
nom de catholiqgue a un régime aussi pervers et pour repré-
senter de Maistre comme «l'un des maitres du catholicisme
social et méme de la sociologie tout court » (p. 61).

On voit, par ce détail, dans quel esprit les ultramontains
d’aujourd’hui envisagent la question sociale. Clest ce qu'ils
appellent «le catholicisme social ». Quel étrange abus du mot
« catholique »! On en fait le synonyme de l'ultramontanisme
et du papisme. On se pavane au grand jour dans cette aberration,
et I'on croit que les Francais sérieux vont laccepter!

L'auteur est bien obligé d'avouer que les Saint-Simon, les
Enfantin, les Cabet, les Louis Blanc, les Blanqui et autres so-
cialistes ont professé une doctrine toute contraire, et qu'autant
ils étaient partisans du christianisme bien compris, autant ils
étaient hostiles au clergé catholique romain. Si le christianisme
était bien compris, disaient-ils, personne ne refuserait de se
dire chrétien (p. 9); mais, ajoutait Blanqui, «la religion n'a plus
de ministres 4 la hauteur de ses besoins et des notres» (p. 13).

L’auteur cite Tocqueville; il sait cependant les griefs de
ce dernier contre l'antilibéralisme du clergé ultramontain. Il cite
Ballanche, qui certes ne glorifiait pas la papauté. Il cite Buchez,
qui adjurait les prétres romanistes de ne pas maudire les ten-
tatives du libéralisme: « C'est parce que vous étes restés im-
mobiles, leur disait-il, que vous avez cessé de nous montrer la
route et que nous avons marché nous-mémes.» L’auteur cite



— 801 —

Bordas-Demoulin, qui ne craignait pas de dire: « Les ministres
de I'Eglise reculent & mesure que la civilisation avance; ils
s'efforcent tout simplement de détruire le christianisme » (p. 205)..
Bordas voulait rétablir les simples fidéles dans leurs droits
(p. 206-207); Rome, au lieu de le réfuter, 'a condamné, comme
elle condamne aujourd’hui les Dabry, les Murri et tous ceux
qui conseillent au peuple de ne pas se laisser exploiter par
elle, Naturellement, 'auteur, qui se désaltere dans les eaux
romaines, reproche a Bordas d'avoir voulu « diminuer le role
du pape dans 1'Eglise »; il reproche & Huet d'avoir « apostasié »..
On sait comment Lamennais traita Rome dés qu’il 'eut connue.

Si c’est en citant ces amis du peuple, ces défenseurs de
la liberté et du progres, que l'auteur entend faire 1'éloge de la
papauté et recommander le socialisme qu’elle préconise, il s’a-
buse étrangement. Vouloir parer 1'Eglise romaine du génie
¢mancipateur de ces hommes de bien, de ces chrétiens sinceres
qui furent hostiles a la papauté, est une tactique habituelle
aux é€crivains romanistes, mais qui ne trompe plus que ceux
qui veulent bien é&tre trompés. La ol l'auteur écrit: « L'attitude
sociale des catholiques frangais au XIXe® siecle », le public in-
telligent lit: L’attitude antisociale des pseudo-catholiques.

S’il est un fait éclatant aujourd’hui, c’est l'impossibilité,
pour le parti libéral, de se réconcilier avec Rome : car le clergé
romaniste actuel ne cherche que les intéréts de son pape. Le
pape partout, le pape au-dessus tout; tout pour le pape, tout
avec le pape, tout par le pape. «L'idole du Vatican », disait
Montalembert. Le Christ est au second rang. Déja le bon
Pie 1X disait naivement: « Je n'ai qu'un veeu a faire, c'est que
Thiers devienne croyant; ef pourtant, s'il était croyant, il me
rendrait moins de services.» Les services avant tout!

Et s'il est une conséquence logique a tirer, c'est la nécessité
pour tous les partisans du progres, de se séparer de cette
méme Rome, comme les Eglises d’Orient s'en sont séparées.
au IX® siécle, les Vaudois et les Albigeois au moyen-age, les
protestants au XVI°, les anciens-catholiques au XIX®, et comme:
s'en sépareront tous les défenseurs de la raison, du progres,
de la liberté et du vrai christianisme catholique. N’est-il pas
manifeste, en effet, que Rome s’obstine contre la nature des
choses et contre l'histoire, et que ses artifices de logique ne



— 802 —

sont que mensonge et puérilité? Elle aura beau faire. Elle
succombera, dés que la sottise humaine sera en minorité.
E. MicHAuD.

Dr. Jos. A. ENDRES, Prof. der Philos. am Lyzeum zu Regens-
burg: Geschichte der mittelalterlichen Philosophie im christ-
lichen Abendlande. Kempten und Miinchen 1908, VIII und
176 S. Mk. 1.—. (22. Band der ,Sammlung Kigsel“))

Die Absicht, die ihn bei der Abfassung seiner Schrift
leitete, gibt der Autor in den Worten an: ,Die einfachste
Widerlegung der Behauptung, das Mittelalter sei ohne eigen-
tlimliche Philosophie- gewesen, ist die Darstellung ihrer fakti-
schen Geschichte“. Man kann dieser Ansicht und Absicht
beitreten, ohne die Folgerung daraus zu ziehen, dass in der
Gegenwart das alleinige Heil fir die Philosophie im aristote-
tisch-scholastischen Mittelalter zu suchen sei. Vielmehr wird
ein aufmerksames Studium des Buches dem Leser auch Mingel
jener Denkrichtung vor Augen stellen, Mingel, denen abzu-
helfen gerade die Aufgabe der Gegenwart bilden sollte. Hierauf
soll indessen an dieser Stelle nicht ndher eingegangen werden.
— Der Autor hat auf kleinem Raume ein reichliches Material
geschickt verarbeitet. Die Haupttypen werden mit Recht aus-
fiihrlicher, minder Bedeutendes wird kiirzer behandelt. Orien-
tierende Uberblicke erleichtern das Verstindnis. Bei einer
neuen Auflage wiirde es sich vielleicht empfehlen, diese Ein-
richtung noch mehr hervortreten zu lassen, indem die Haupt-
lehren eine noch ausgedehntere und eingehendere Behandlung
erfihren, wobei das Ubrige ganz zuriicktreten koénnte. Ein
solches Verfahren wire wohl dem Leserkreise des Buches er-
wiinscht und forderlich. Der Verfasser wiirde sich dadurch
ein neues Verdienst und den gebiihrenden Dank seiner Leser
in erhohtem Masse erwerben. D.

D. Paul EwALD: Die Briefe des Paulus an die Epheser, Kolosser
und Philemon. 2. verbesserte Auflage. Leipzig 1910. 443 S.
Mk. 8. 50, geb. Mk. 10.

Der Verfasser behandelt in diesem X. Bande des Zahnschen

Kommentars zum Neuen Testament den Epheser-, Kolosser- und



— 803 —

Philemonbrief als die der Zeit und den Umstinden nach zu-
sammengehorige Gefangenschaftsbriefe Pauli, wihrend er den
(gleichfalls von ihm im XI. Bande kommentierten) Philipper-
brief (und 2. Timotheus) einer anderen weiterliegenden Ge-
fangenschaft des Apostels zuweist. Die Epheser, Kolosser und
Philemon zugrunde liegende Gefangenschaft ist die 1. zu Rom,
wozu die meisten Ausleger neigen. Die fiir Caesarea vorgc-
brachten Griinde finden in der Einleitung ihre eingehende
Widerlegung. Die Vergleichung von Epheser und Kolosser in
sprachlicher Hinsicht, sowie die Untersuchung der jedem Briefe
eigentiimlichen cmeE leyousre im Vergleich zu dem sonstigen
paulinischen Sprachgebrauche ist eine sehr sorgfiltige. Mit
Bezug auf Epheser erkliart sich Ewald natiirlich unter Bei-
behaltung der Echtheit fiir die Annahme, dass wir es mit einem
Rundschreiben zu tun haben. Die dogmatischen Ausfithrungen
tiiber Engeldienst, Christi Stellung zu ihnen, die Irrlehrer, wie
sie dieser Kommentar erfordert, geben viele neue unzweifel-
haft anerkennungswerte Gesichtspunkte. G. M.

Dr. Joh. Nep. FOERSTL: Das Almosen. Eine Untersuchung tber
die Grundziige der Armenfiirsorge in Mittelalter und Gegen-
wart. Paderborn 1909 (F. Schoningh). 158 S. Mk. 3.40.

In der vorliegenden Studie ist teils historisches, teils theo-
retisches Material verarbeitet. Wir werden mit den Organen
(Bischof, Pfarrer, Orden, Familie, Briiderschaften) der mittelalter-
lichen Armenpflege und ihren Formen (vornehmlich Hospital-
pflege und Almosen) bekannt gemacht. Deutlich aufgezeigt hat
der Verfasser den im Vergleich zur genannten Periode viel weiter
ausgreifenden Bereich der modernen Armenfiirsorge, die sich
nicht mehr nur durch Linderung bereits vorhandener Not,
sondern in erster Linie durch Prophylaxis verschiedenster Art
(Sozialreform) betitigt, und die eigentliche Armenpflege an die
letzte Stelle verweist. Ebenso hat sich der Kreis der Tréiger
der neuzeitlichen Armenfirsorge erweitert. Staatliches Ein-
greifen und freie Liebestitigkeit, diese teils von den verschie-
denen Konfessionen ausgehend, teils interkonfessionell, wett-
eifern in der Verhiitung und Linderung menschlicher Not. In
den theoretischen Ausfithrungen will der Autor eine Recht-



— 804 —

fertigung gegeniiber der protestantischen Anschauung und An-
klage geben (Motiv der Armenfiirsorge, Verdienstlichkeit der
guten Werke, etc.). Es ist zu wiinschen, dass solche Dar-
legungen dem Bewusstsein des Volkes recht nahe gebracht
werden; denn der Vorwurf der Werkheiligkeit lidsst sich nicht
ausschliesslich durch den blossen Nachweis widerlegen, dass
in gelehrten Werken richtiges vorgetragen werde, sondern es
wiare zu zeigen, dass die Glaubigen zum richtigen Handeln
konsequent wnd mit Erfolg angeleitet werden. Das wiire ein
Schritt zur gegenseitigen Verstiandigung und zur Ausgleichung
entgegenstehender Auffassungen. Recht zeitgemiiss ist die Aus-
einandersetzung mit der ,unabhingigen“ Moral, sowie die Be-
merkung tiber den ,Wohltiatigkeitssport“, bei dem es sich im
Grunde nur um Befriedigung der Vergniigungssucht handelt.
Solche, die sich fiur charitative Bestrebungen interessieren,
werden von der Studie gerne Kenntnis nehmen. D.

N. GoTTESLEBEN und J. B. SCHILDKNECHT: Die biblische Ge-
schichte auf der Unterstufe der katholischen Volksschule.
Siebente Auflage. Paderborn 1909 (Ferdinand Schoningh).
VIII und 208 S. Mk. 1.80.

Zwei tlichtige Schulminner mit reicher Erfahrung, der
erste ein pro rectoratu gepriifter Mittelschullehrer, der zweite
ein im Schuldienst tiatiger Theologe, haben in dem vorliegenden
Buche ein Werk geschaffen, das, verstindig gebraucht, sich als
wertvolles Hiilfsmittel fir den Unterricht erweisen wird. Es
ist in hohem Grade geeignet, die Téatigkeit des Lehrers anzu-
regen, zu férdern und in die rechten Bahnen zu lenken. Und
gerade dieses soll ja ein Handbuch leisten; nicht soll es dem
Lehrer alle eigene Arbeit bei der Vorbereitung abnehmen.
Das kann und darf kein Handbuch, wenn nicht der Unterricht
grossen Schaden crleiden soll. Auch bereits erfahrene Lehrer
werden manches fiir sie brauchbare in der genannten Schrift
finden, die somit allseitiger Beachtung empfohlen sei. D.



— 805 —

Dr. Paul GRUNBERG : Die Evangelische Kirche, ihre Organisation
und ihre Arbeit in der Grossstadt. Gottingen 1910. Vanden-
hoeck & Ruprecht. 164 S. Mk. 2. 80, geb. Mk. 3. 40.

Dieser 14. Band der ,Praktisch-Theologischen Handbiblio-
thek“ eroffnet ein Gebiet der Seelsorge, das zu den schwierigsten
in der modernen Zeit gehort. Es ist wohl die erste einheitliche
statistische und quellenmissige Zusammenfassung der Probleme,
die hier auftauchen und der Massregeln, die zu ihrer Losung
gefasst oder in Vorschlag gebracht worden sind. Besonders
interessant ist der Nachweis, ob und wie eine Anzahl Versuche,
die kirchlich Entfremdeten sowohl in den hohen als in den
niederen Kreisen der grossen Stiadte durch moglichste Ver-
kleinerung der Riesengemeinden in immer engere Bezirke mit
besonderen Helfern und Helferinnen, durch Versammlungen
und Belehrungen ausserhalb der Kirche wiederzugewinnen, von
Erfolg begleitet waren. Die Geistlichen in allen Stellungen,
nicht bloss in den grossen (Gemeinden, werden in dem Buche
die reichsten Anregungen finden. Wie alle Arbeiten dieser
Sammlung, ist auch die vorliegende ausgezeichnet durch die
Niichternheit und die Einfachheit ihres Aufbaus und vor allem
durch die besonnene Ruhe ihrer grundséitzlichen Stellungnahme,
sie wirkt aber dadurch um so eindringlicher und itiberzeugender.

G. M.

Herrmann GUNKEL: Genesis iibersetzt und erklirt. 3. neu-
gearbeitete Auflage. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
1910. G und 509 S. Mk. 11, geb. Mk. 12 und 13.

Das gewaltige Werk (I. Abt. Historische Biicher 1. Band
des ,Gottinger Handkommentars zum Alten Testament“) er-
scheint in véllig umgearbeiteter Auflage. Die Erklarung, welche
die eigentlich sprachliche Deutung anderen Kommentaren iiber-
lasst, steht unter den beiden Leitmotiven ,Sagen der Genesis“
und , Quellenscheidung“ nach Jahvist, Elohist bez. Jehovist und
Priesterkodex. Beide Motive erhalten S. I—C eine allgemeine
grundsitzliche Darstellung. Die Arten der Sagen, ihre ur-
spriinglichen und kiinstlichen Formen werden systematisch
untersucht und dann ihre Wiedergabe in den verschiedenen
Quellen ebenfalls im allgemeinen dargestellt. Im eigentlichen
Kommentar werden die einzelnen Erzihlungen der Genesis



— 806 —

gruppenweise nach dem fortlaufenden Text tibersetzt und die
verschiedenen Quellensiitze durch andere Schriftarten gekenn-
zeichnet. Unter dem Texte wird die Begriindung der vorge.
nommenen Quellenscheidung, die Entstehung der Sagen und
ihr Parallelismus mit gleichen oder dhnlichen Sagen anderer
Urvolker, die Motive der Sagenbildungen, ihre charakteristischen
Zuge, die naiven sowohl als die gekiinstelten, die heiteren und
die ernsten, die guten und die bosen samt den im einzelnen
sich ergebenden Widerspriichen nachgewiesen.

Man weiss nicht, was man mehr bewundern soll, die Ge-
lehrsamkeit Gunkels, womit er das Material aus der gesamten
alttestamentlichen Forschung und vor allem aus der ver-
gleichenden Volkerkunde und Mythologie herbeischaft, oder
den Scharfsinn, womit er die Quellenscheidung vornimmt und
seine Schliisse zieht. Freilich wird fiir die Beurteilung des
Werkes der theologische Standpunkt massgebend sein. Schon
das eine Motiv der Quellenscheidung wird vielen nicht gefallen,
obwohl gerade hier auch die orthodoxen Theologen grundsdtzlich
nicht mehr widerstreiten sollten. Zu streiten ist allerdings
dariiber, wie weit der einzelne Forscher fir seine Person diese
Scheidung vornehmen kann. Dass dabei sehr viel subjektives
unterlaufen muss, fiir das man von anderen keine direkte Zu-
stimmung verlangen kann, wird jeder besonnene Kritiker —
und dazu gehort Gunkel — selber am liebsten zugeben.
Wichtiger ist die Stellung zu dem anderen Motiv: ,Die Genesis
eine Sammlung von Sagen®. Wer in diescr Beziehung Gunkels
Werk mit anderen vergleicht, die Buchstaben und Inhalt der
Genesis als gottliche Offenbarung festhalten, dem wird der
klaffende Unterschied klar werden. Indessen mochten wir
gerade denen, die den sog. gliubigen Standpunkt auch jedem
Bericht des alten Testamentes gegeniiber vertreten, wenn es
ihnen anders um eine ehrliche Forschung zu tun ist, die Dar-
legungen Gunkels zu ernstem Studium empfehlen. Niemand
wird ihnen abverlangen, dass sie fiir sich anderer Meinung
werden, aber sie werden einen neuen Blick erhalten und viel-
leicht gerade bei den fiir die menschlichste Erfindung erklérten
Stiicken — es sind durchaus nicht nur Wunder — in Staunen
geraten Uber das uralte Gut reinen Menschtums, das in der
Genesis verborgen ist, und das fiihrwahr wird ihren Glauben
an die gottliche Fiihrung des Menschengeschlechts nicht geringer
machen. G. M.



— 807 —

Mag. theol. Traugott Haun: Die Bibelkritik im Religions-
unterricht. 20 S. 50 Pfg.

Mag. theol. Johannes FREY: Die letzten Lebensjahre des Paulus.
54 S. 70 Pfg.

Vorstehende Abhandlungen zweier Dorpater Professoren
bilden Serie VI, Heft 2 und 3 der ,Biblischen Zeit- und Streit-
fragen“. (Edw. Runge, Gr. Lichterfelde.) Die erste, durchaus
nicht engherzige Schrift, erklirt in kurzen Sitzen die Zuléssig-
keit gesicherter Ergebnisse der Bibelkritik fiir den Religions-
unterricht als ,den Seelen nicht gefihrlich*. Aber: ,Recht
angefasst, von den rechten Personlichkeiten, das ist die Haupt-
sache. Reife taktvolle Personlichkeiten, doch sagen wir besser
Beter, vom heiligen Geist erfiillt, die unter (Geisteszucht und
Geistesleitung arbeiten, gewisse und doch vorsichtige Tritte
tun, Lehrer, die vor allem selbst schlichte Bibelchristen sind,
Bibelleser, Bibelforscher, die aus der Bibel leben, um solche
Lehrer und Pastoren wollen wir Gott bitten.“

Der Verfasser der zweiten Abhandlung entscheidet sich
hauptsidchlich auf Grund der Pastoralbriefe fiir die Befreiung
des Paulus aus der ersten romischen Gefangenschaft, eine dar-
auf folgende Reise nach dem Orient und zuletzt derjenigen
nach Spanien, wo seine erneute Gefangennehmung und zweite
Uberfiihrnng nach Rom mit dem nachfolgenden Martyrium
erfolgte. G. M.

Gerhard HiLBERT: Nietzsches Herrenmoral und die Moral des

Christentums. Leipzig 1910 (A. Deichertsche Verlagsbuch-
handlung Nachf.). 54 S. Mk. —.80.

Es diirfte weder im Sinne der Lehre Nietzsches, noch in der
Absicht ihres Urhebers gelegen sein, dass seine Ansichten in die
Massen geschleudert werden. Denn seine ,Herrenmoral® —
ihre Berechtigung einmal angenommen — passt eben nur fir
»Herren“, nicht fiir solche, die sich bloss dafiir halten. Unver-
kennbar aber haben seine Doktrinen bereits eine bedenkliche
Ausbreitung erfahren, so dass eine Stellungnahme seitens der
Vertreter des Christentums und seiner Moral unabweisbar ge-
worden ist. Ein treffliches Mittel zur Aufklirung iiber den
wahren Charakter der neuen und den unverginglichen Wert



— 808 —

der alten Moral bietet die vorliegende, vom glaubig-protestanti-
schen Standpunkte aus verfasste Schrift, deren Autor sich
durch seine ruhige und objektive Darstellung, die auch relativ
Richtiges bei Nietzsche anerkennt, entschieden ein Verdienst
erworben hat. Allen einzelnen Ziigen ist der Verfasser mit
sorglichem Verstindnisse nachgegangen, und er gibt seine
Ausserungen in einer klaren, jedem Gebildeten verstindlichen
Sprache. Insbesondere sei auch auf die Abhandlung {iber Hete-
ronomie und Eudidmonismus aufmerksam gemacht. Wir wiin-
chen dem kleinen, aber inhaltreichen Biichlein viele verstéindnis-
volle Leser. D.

Dr. Franz KELLER: Sonnenkraft. Der Philipperbrief des heiligen
Paulus fiir denkende Christen dargelegt. 8°, VIII u. 128 S.
Freiburg im Breisgau 1910. Herdersche Verlagshandlung.
Mk. 1.60; geb. Mk. 2. —.

Der Verfasser hat sich bereits durch seine, von der Kritik
beifédllig aufgenommene Bearbeitung des Epheserbriefes einen
guten Namen gemacht. Wie dort, so wahlt er fiir seine Dar-
legung auch hier mit gliicklichem Griff die homiletische Form.
In zwoif Vortragen, deren Zusammenhang jeweils nachgewiesen
wird, die aber jeder fiir sich wieder ein Ganzes bilden, ent-
wickelt er an der Hand des Textes in gediegener Sprache
eine Fille von Gedanken, die sich ungezwungen aus dem
Wortlaute ergeben und mit praktischem Blicke auf die Ver-
hiltnisse der Gegenwart angewendet werden. Uber seine Auf-
fassung des Briefes und die Absicht, die ihn bei seiner Arbeit
leitete, gibt der Verfasser in der Einleitung folgenden Auf-
schluss: ,Der Brief des hl. Paulus an die Philipper redet viel
von Freude. Freude will er in den Herzen wecken..,. Was
wir hier versuchen, ist nichts anderes, als die tiefe Weisheit
der apostolischen Worte in unsere Seele aufzunehmen und
dabei moglichst getreu unser Herz zu stimmen auf die Schwin-
gungen der Freude, die in der lebensvollen Schilderung dem
Apostel unwillkiirlich aus der Feder fliesst. Erst durch dieses
wahrhafte Mitempfinden und DMiterleben erfahren wir etwas
von der Sonnenkraft der Freude, die in diesem Briefe ver-
borgen ist. Und dies Erlebnis rechifertigt dann die hier wieder-



— B0E =

gegebene Auffassung vom Apostelbriefe.“ Dass der Autor mit
seiner Auffassung nicht fehl ging, ergibt sich aus der Lektiire
seiner Schrift, die nicht nur Blickpunkte fiir den Kanzelredner
eroffnet, sondern auch dem Laien zur Erbaunng dient und ihn
zu fruchtbringendem Nachdenken anregt, somit sich als ein
Mittel erweist, die Gldubigen in die Lesung und das Verstidndnis
der hl. Schrift einzufiihren. D.

Iic. Hugo LEEMANN: Giegenwartsglaube. Predigten. 89 S.

Wo du bleibst, da bleibe ich auch. Traureden. Herausgegeben
von Lic. E. Rolffs. 86 S.

Lasset die Kindlein zu mir kommen. Reden bei Taufen und
an Kindergrabern. Herausgegeben von Lic. E. Rolffs. 85 S.

Wollt ihr auch weggehen? Konfirmationsreden. Herausgegeben
von Lic. E. Rolffs. 156 S.

Vorstehende vier Biicher bilden die VII. Reihe 3. Heft und
die VIII. Reihe 1., 2. und 3. Heft (1909/10) der von uns wieder-
holt besprochenen, im Verlage von Vandenhoeck und Ruprecht-
Gottingen seit 1902 erscheinenden ,Modernen Predigt-Bibliothek*.
Wihrend das Heft ,Gegenwartsglaube“ einen Verfasser hat,
finden wir an den Kasual- und Konfirmationsreden verschie-
dene Verfasser, sogar aus dem Siebenbiirgener Sachsenlande,
beteiligt. Gerade hier ist diese Mannigfaltigkeit der Urheber-
schaft besonders wertvoll. Denn auf keinem Gebiete lauft der
Prediger mehr Gefahr, einseitig zu werden, als auf dem der
Kasualrede. Wie schwer wird es insbesondere, in langer Amts-
fihrung bei Taufen und an Kindergridbern etwas Neues zu sagen.
Da sind denn obige Sammlungen verschiedener Verfasser ganz
vorziiglich geeignet, darzutun, in welch individuell ganz an-
derer Weise dieselben Félle sich in den Gedanken fremder
Seelsorger gestalten und in ihrem Worte Ausdruck finden.
Noch schéatzbarer werden die Reden dadurch, dass sehr oft ihre
besonderen personlichen Unterlagen kurz angedeutet sind,
z. B. zwischen wem die Trauung geschlossen ward. Was aber
den iuneren Gehalt dieser besonderen Reden sowohl als der
Gegenwartspredigten von Lic. Lehmann angeht, so miissen wir
sagen, dass sie in einfach schlichter Weise sich von allem
tbersehwétnglichen fern halten, gerade dadurch aber ihren

Revue intern. de Théologie, Heft 72, 1910, 52



— 810 —

Zweck erfiillen, die alte Wahrheit des Evangeliums in ge-
sunder Modernitit zu verkiindigen.

Jedes der schén ausgestatteten Béndchen kostet Mk. 1.20,
geb. Mk. 1.80. Die Subskription auf eine vier Hefte umfassenden
Reihe betragt Mk. 4.—, geb. Mk. 4. 80. G. M.

P. Leonhard LEMMENS O. F. M.: Der hl. Bonaventura, Kardinal
und Kirchenlehrer aus dem Franziskanerorden (1221—1274).
Festschrift zum VII. Centenar der Griindung des Franziskaner-
ordens. Kempten und Miinchen, Josel Kdosel, 1909. VIII und
286 S. Preis Mk. 3.20, geb. Mk. 4. 20.

Mit einem Worte aus dem Schluss der Einleitung charak-
terisiert das angezeigte Buch sich selbst am besten: _Was
wir bieten, ist ein gesichertes, vielleicht nicht ein vollstindiges
Lebensbild“. Lemmens unternimmt die schwierige Aufgabe
aus dem geringen zuverldssigen Stoff, den ein Jahrhundert
iber seine bedeutenden Minner hinterliess, das so wenig im
strengen Sinne biographisches Interesse hatte wie das drei-
zehnte, das Bild einer Personlichkeit moglichst anschaulich zu
formen. Der Versuch ist wohlgelungen; die spé#rlichen ur-
kundlichen Zeugnisse als Pfeiler niitzend, fiillt Lemmens die
bleibenden Liicken in gliicklicher Weise durch Ableitung aus
Bonaventuras Schriften und durch Riickschlisse aus den all-
gemeinen Zustinden der Zeit so geschickt aus, dass wir ein
Bild erhalten, an das wir glauben. Die Zuriickhaltung des
Verfassers gegeniiber dem legendiren Nachrichtenstoff ist an-
erkennenswert.

Lemmens behandelt in acht Hauptsticken den ,Schiiler®,
den ,Novizen und Priester“, den ,Lehrer“, den ,Schriftsteller,
den ,Prediger“, den ,Generalminister“, den ,Kardinal“, den
,Heiligen*. Seine Darstellung ist liebevoll, aber niichtern und
gelassen, nicht nur, weil er den Urkunden den Stoff einiger-
massen miithsam abringen muss, sondern auch, weil die Person-
lichkeit Bonaventuras selbst der wirkungsvollen Glanzpunkte
entbehrt und vielmehr gerade durch ihre gleichmissig iber-
legene, gelassene und entschiedene Ruhe wirkt. Lemmens
wirdigt Bonaventura wissenschaftlich als den ,letzten grossen
Vertreter des christlichen Neuplatonismus“, nach seiner geisti-



— 811 —

gen Gesamtrichtung durch einen Vergleich mit dem Aquinaten -
folgendermassen: ,Thomas ist der Engel der Schule, Bonaven-
tura der Meister des tatigen Lebens; Thomas erleuchtet den
Verstand, Bonaventura erhebt das Herz".

Der Verfasser gibt sich besonders grosse Miihe, Bonaven-
turas Stellung zur Ordensregel, bezw. zu dem Kampfe um deren
Deutung klarzulegen; nach ihm hat Bonaventura an der Regel
streng und unverbriichlich festgehalten, nur den Eiferern gegen-
iiber abgelehnt, das tiber die Regel hinausgehende Beispiel
des hl. Franz fiir verbindlich anzusehen. In einem Nachwort
muss er seine Anschauung stiitzen gegeniiber der Darstellung
im ,Handbuch der Geschichte des IFranziskanerordens“ des
P. Heribert Holzapfel. Im ganzen kann seine Auffassung Zu-
stimmung erwarten, nur ist das Eine nicht ganz zu vergessen,
dass eben die Betonung des Buchstabens der Regel schon eine
Herabstimmung des Ordensgeistes war, dass mithin die ,Nach-
folger“ des hl. Franz ihn besser verstanden als die ,Befolger
seiner Regel“ und dass mithin hieraus ein Kérnchen Wahrheit
in die Auffassung der Gegner des Verfassers fallt, die den
Riickzug auf den Wortlaut der Regel als den goldnen Weg
der Mittelméssigkeit empfindet.

Nicht alle Werturteile des P. Lemmens, namentlich tber
Schriften und Predigten, wird der Leser unterschreiben; dem
monchischen Geschmack ist manches sinnig, innig und geist-
reich, was anderen verzweifelt abgeschmackt vorkommt. Aber
dankbar zu begriissen ist die ausfihrliche Skizzierung des
,Buches von den sechs Fligeln der Seraphim*“; es wird ver-
stindlich, dass der Jesuitengeneral Aquaviva diese Unter-
weisung fir die Oberen in allen Provinzen seines Ordens hat
verteilen lassen. Diese Schrift Bonaventuras bleibt auch fur
unsere Zeit wertvoll. E. K. ZELENKA.

Dr. Franz Xaver MuTz, Regens des erzbischoflichen Priester-
seminars zu St. Peter bei Freiburg i. B.: Paulus und Johannes
als Pastorallehrer. Vortrige iber die Briefe an Timotheus
und die Briefe an die sieben Engel in der Geheimen Offen-
barung. Paderborn 1910 (Ferdinand Schéningh). VI und
264 S. Mk. 2.40.

Die mitgeteilten Vortrige sind herausgewachsen aus Ex-
horten, welche der Verfasser vor den Zoglingen des von ihm



— 812 —

geleiteten Priesterseminars zu St. Peter im Schwarzwald ge-
halten hat. Sie sind in hohem Grade geeignet, eine stindige
Lektiire des Priesters zu bilden, an der er sich tiglich neu
erfrischt, durch die er die Amtsgnade stdrkt, sein personliches
Geistesleben fordert, ein Muster der Schriftbetrachtung findet
und mancherlei Fingerzeige fiir die Praxis erhilt. In eindring-
licher Sprache, unter vielfacher Bezugnahme auf Stellen der
hl. Schrift des A. und des N. Testamentes, sowie auf Aus-
spriiche der Kirchenviter, redet der seeleneifrige Autor zu-
niachst zu seinen ehemaligen Schiilern mit den Worten Pauli,
die er in seinen beiden Briefen an Timotheus richtete, und mit
den Worten des Herrn, wie er sie in der Geheimen Offen-
barung dem hl. Johannes fiir die Bischofe der sieben Gemeinden
in Kleinasien in den Mund legte. Wir wiinschen dem Buche
auch ausserhalb des Kreises, fiir den es in erster Linie be-
stimmt ist, die verdiente Beachtung. Seine Ausfithrungen werden,
etwa von einigen Ausnahmen abgesehen, auch anderwérts Zu-
stimmung finden und Segen stiften. D.

Das Neue Jahrhundert. Wochenschrift fiir religiose Kultur. Im
Verein mit mehreren deutschen Katholiken herausgegeben
von Dr. Philipp Funk in Stettin, Grabowerstr. 16. Augsburg,
Verlag von Theodor Lampart, 1909 f. Bezug im Buchhandel
Mk. 2.—, durch die Post Mk. 2.25, unter Kreuzband Mk. 2.40
vierteljihrlich innerhalb Deutschlands.

Die neuste Entwicklung dieser Zeitschrift legt uns die
Pflicht auf, eingehend auf sie hinzuweisen. Wir werden das
spiater tun. Es geniigt nicht, allein iiber den Inhalt ihrer
Spalten zu berichten, wir miissen, um der Bedeutung dieses
Sammelpunktes einer neuen, ausserordentlich tiefgehenden Be-
wegung im Katholizismus gerecht zu werden, von den z. T.
recht verschiedenartigen Mannern, die sich in seiner Heraus-
gabe zusammenfinden, aus ihren sonstigen Verdsffentlichungen ?)
ein klares Bild zu gewinnen versuchen, um daraus ein Urteil
uber die Zukunftsbedeutung dieses Blattes und der es tragen-

') auch den pseudonymen; Schnitzer hat z. B. schon zu einer Zeit als
Willibald Weber (,,Die Vorbildung des katholischen Klerus in Bayern“)
Aufsehen erregt, als er als Professor ncch wenig verdichtig war.



— 813 —

den Bewegung abzuleiten. In erster Reihe haben wir es hier
zu tun mit den beiden ,auf unbestimmte Zeit beurlaubten“
Theologieprofessoren Josef Schnitzer und Hugo Koch, deren
Schriften gegen das Papsttum mit Recht so grosses Aufsehen
erregt haben; daneben stehen die beiden Triager beriihmter
Namen Funk und Hefele, beides aus dem Rottenburger Priester-
seminar ausgetretene Kandidaten, und der exkommunizierte
Benefiziat Engert, inzwischen allerdings durch Ubertritt zum
Protestantismus aus dem Vordergrund dieser katholischen Be-
wegung zurlickgetreten. Ks ist offenbar kein Zufall, dass die
vier erstgenannten simtlich Schwaben sind, denn auch sonst
sitzen im bayerischen und wirttembergischen Schwaben die
grosse Zahl der anonymen und pseudonymen Mitarbeiter: hier
in Schwaben liegt der Kern der Bewegung. Einige Bayern
und Rheinldander schliessen sich an, darunter mehrere, die
wenigstens durch Studium in Tibingen mit dem schwébischen
Geiste sich berithrt haben. Nippold predigt seit Jahren, dem
Katholizismus miisse das Heil aus dem Siiden Deutschlands
kommen; vielleicht stehen wir vor der Erfiillung dieses Wortes.
— Mit diesem Kern berithren sich noch einige benachbarte
Kreise. Zunéchst hat sich, nachdem der durch korperliches
Leiden sehr reizbar gewordene und schwierig zu behandelnde
Gebert einen einsamen Tod gefunden hat, die Krausgesellschaft
mit Sickenberger ihm genéhert; der im Rottenburger Seminar
vergewaltigte Diakon Heilig durfte seine Verteidigung in den
Spalten des ,Neuen Jahrhunderts“ fortsetzen und vereinzelt
konnte man auch Ausserungen des Berliner Kreises aus-
gesprungener Kapuziner in ihnen bemerken. Es ist mithin
schon heute ein weiter Kreis von Katholiken, der im ,Neuen
Jahrhundert“ seinen Mittelpunkt sieht; vielleicht hat er, wenn
diese Zeilen gelesen werden, schon seine Organisation ge-
funden: sie ist schon heute so vorbereitet, dass sie zu jeder
Stunde in die Offentlichkeit treten kann. Wir glauben daher,
unsere Leser schon mit diesem kurzen Hinweis versichern zu
sollen, dass sie gut tun, diesem Blatte ihre Aufmerksamkeit
zuzuwenden. E. K. ZELENKA.



— 814 —

L. SAINTE-FoYy: De Saint-Pierre a Pie X. Paris, Nourry,
in-12, 125 p., 1910, 1 fr. 25,

L’auteur passe enrevue les pontificats des principaux papes,
et i1 commence a St. Pierre, Il sait cependant que Pierre n'a
jamais été ni évéque de Rome, ni pape; que nous sommes loin
d’'étre fixés méme sur les noms des premiers évéques de Rome;
que nous ne savons méme pas si Clet et Anaclet sont deux ou
un seul personnage. Peut-étre M. Sainte-Foy aurait-il été plus
- exact en commencgant son étude a Clément de Rome. Qu’il me
permette de lui reprocher aussi de glisser trop rapidement sur
plusieurs prétendus papes trés intéressants: les Victor, les Zé-
phyrin, les Calixte, les Corneille, les Etienne, etc. Ce n'est pas
que je trouve que l'auteur ait été modéré dans la tractation de
son sujet. Non. Il n’a été qu'incomplet.

Si méme on veut se rendre compte du chemin parcouru
depuis environ cinquante ans, en fait d’agression contre la
papauté dans les rangs de I'Eglise catholique, que 'on compare
les volumes intitulés : Papauté schismatique (Guettée), Papauté
hérvetique (Guettée), Papauté antichrétienne (Michaud), Discussion
sur les sept conciles awcuméniques (Michaud), et aussi les vos
lumes des anciens-catholiques allemands, qu’o‘n les compare,
dis-je, pour le ton et la hardiesse avec celui-ci, on sera frappé
de la violence de ce dernier a signaler tout ce qui est hostile
non seulement aux papés, mais aussi aux conciles, non seule-
ment aux conciles dominés par les papes, mais aussi aux conciles
oli, indépendamment de ceux-ci, les hommes se sont conduits
en hommes passionnés et partiaux. Le clergé, ou plutdt les
chefs de la hiérarchie y apparaissent avec leur ignorance des
choses religieuses, avec leur besoin d'exploiter et de dominer
I'Eglise. C'est scandaleux. Mais il faut bien que ces choses
“soient dites, puisque le public s’obstine a ne vouloir ni ouvrir
les yeux ni entendre la vérité.

Ce petit volume n’est qu'un recueil de notes, mais de notes
destinées a frapper les lecteurs et a les faire réfléchir, méme
malgré eux. Ces traits sont des flieches acérées qui portent coup.
« Pas un prétre sur six cents ne remonte aux sources » (p. 83). —
« Pour convertir les foules et les infideles, le cardinal Pallavicini
propose de leur montrer l'éclat de la cour pontificale. On a

mieux 4 la procession indienne de la dent de Bouddha. Palla-



— 815 —

vicini n'est pas d'une austérité pénible, il approuve les lieux
de prostitution » (p. 100). — «Il n'y a plus en Europe qu'un
seul gouvernement qui frappe ou condamne sans accusation
précise, sans défense et sans appel: c'est la papauté. Il n'y a
plus qu'un homme qui incarne le pouvoir absolu: c’est le pape »
(p. 109). — « Les conciles font couronne; c'est en effet le seul
role qui reste A 1'épiscopat; ¢a meuble» (p. 65). — «Sans 'au-
torité du pape, je ne mettrais pas plus haut la Bible que le
Coran » (p. 69). — «Les ennemis de I'Eglise ont accusé les
catholiques de faire du pape un demi-dieu... Il est évident,
disait Bergier, que ce sont 1a autant de calomnies... En 1909,
ces accusations ont cessé d'étre des calomnies pour devenir
des axiomes, des réalités » (p. 73). — Etc.

Nous recommandons particulierement ce que 'auteur dit
des conciles de Trente (p. 95-101) et du Vatican (p. 101-108).
C’est la justification compléte du point de vue ancien-catholique,
bien que l'ancien-catholicisme ne soit méme pas mentionné, pas
méme comme premiére protestation et comme premiére réfu-
tation des audaces et des erreurs de la nouvelle papauté anti-
chrétienne. Les anciens-catholiques ont protesté a visage dé-
couvert et réfuté sans peur, et certes 4 un moment olt il y
avait quelque courage a le faire. Aujourd’hui les modernistes
sont légion; ils peuvent parler haut, méme quand ils se dé-
robent ou «se soumettent ». M. Sainte-Foy termine ainsi la
premiere partie de son volume: « Lorsqu’on jette un coup d’ceil
en arriére sur la route parcourue, il semble qu'on voie venir,
traversant les siécles, le char de la déesse Kali (était-ce une
préfigure de la papauté moderne?) sous les roues duquel les
fideles, dvéques en téte, se précipitent en foule, tandis que des
cris retentissent de toutes parts: Vive le pape roi! vive le pape
Dieu! Pour moi, comme jadis Symphorien, devant le char de
Cybele, j'entends rester, comme un homme, debout!» (p. 73).

Bravo! nous applaudissons; mais nous aurions plus de
conflance encore et plus de satisfaction, si tous les braves mo-
dernistes se coalisaient et s'organisaient pour étre plus forts
devant le char de Cyb¢le. R



— 816 —

Sammlung Koésel. Kempten und Minchen, Verlag der Jos.

Koselschen Buchhandlung. Preis jedes Bandes geb. Mk. 1.--.

13. Band: Dr. Wendelin ToiSCHER: (feschichte der Pidagogik.
1907. 187 S.

14. Band: Hermann ROEREN: Die Sittlichkeitsgesetzgebung der
Kulturstaaten. 1907. 136 S.

15. Band: Dr. P. Heribert HoLzaPFEL F. M.: Franziskus-Legen-
den. 1907. XX und 157 S.

16. Band: Dr. Guido Maria DrEVES: Die Kirche der Lateiner
in ihren Liedern. 1908. XII und 203 S.

20. u. 21. Band: Dr. Johannes BuMULLER: Der Mensch. Ein
anthropologischer Grundriss. 1908. 248 S.

22. Band: Dr. Jos. A. ENDRES: Geschichte der mittelalterlichen
Philosophie im christlichen Abendlande. 1908. VIIT und
176 S.

28. Band: Dr. Otto WiLLMANN: Die wichtigsten philosophi-
schen Fachausdriicke in historischer Anordnung. 1909.
133 S,

Im Oktoberheft des Jahrganges 1907 kiindigten wir hier
zum erstenmal die ,Sammlung Kd&sel* an; unser Versprechen,
iiber ihre weiteren Veroffentlichungen zu berichten, haben wir
bisher nicht erfiillt, hoffen es aber in Zukunft tun zu konnen.
Absichtlich gestalten wir aber jeweils unsere DMitteilung zu
einem Bericht tiber die Sammlung, nicht zu einer Ankiindigung
der einzelnen Schriften, denn die Geschichte dieses Verlags,
wie sie sich jetzt in seiner ,Sammiung“ spiegelt, ist ein Stiick
zeitgenossischer Kirchengeschichte. Sein starker Aufschwung
in den letzten Jahren ist ein Beweis des lebhaften Bildungs-
bediirfnisses in den treukirchlichen Kreisen romischen Bekennt-
nisses, das wachsende Misstrauen gegen ihn und sein ,Hoch-
land“ ein Anzeichen, wie wenig heute wie ehedem den Unent-
wegten die niitzlichste Arbeit im Dienste der Kirche gilt, wenn
sie nicht von ihrer eigenen Unentwegtheit begleitet ist.

Es ist in der Tat niitzlichste Arbeit, die der Verlag mit
seiner Sammlung leistet. Wir kennen keine volkstiimliche
Sammlung, die in gleichem Verhéltnis den breiten Schichten
so viele gute und brauchbare Einzeldarstellungen aus dem
religiosen Gebiete und iiber Fragen benachbarter Gebiete bote.
Dazu kommt, dass fast alle Binde unbedenklich auch den An-



— 817 —

gehorigen anderer Bekenntnisse uneingeschriankt empfohlen
werden kénnen. Von den heute angekiindigten Banden macht
darin nur Willmanns Arbeit eine Ausnahme; seine Darstellung
ist durch einseitig scholastische Parteinahme eher geeignet,
die Kenntnis neuscholastischer Denkweise zu vermitteln, als
der Aufgabe einer sachlichen Erkldrung der philosophischen
Fachausdriicke zu dienen. Dass die Franziskuslegenden einem
nicht an die Kost rémischer Andédchteleien gewdhnten Ge-
schmack nicht munden, liegt an ihnen selbst, nicht an ihrem
Herausgeber Holzapfel. Der Titel des Bandes 16 mag dahin
erlautert werden, das Dreves nichts als eine literargeschicht-
liche Darstellung der kirchlichen Hymnendichtung geben will.
Im tubrigen sehen wir in den angekiindigten Banden recht
wertvollle Darbietungen und unter ihnen mochten wir Bumiillers,
des Griinders der weiland ,Freien Deutschen Blatter%, anthro-
pologischen Grundriss ganz besonders empfehlen, zumal seine
Ausfihrungen zur Frage der Abstammungsverwandtschaft von
Mensch und Tier. E. K. ZELENKA.

D. Paul TscHACKERT: Die Entstehung der lutherischen und
der reformierten Kirchenlehre samt ihren imnerprotestanti-
schen Gegensitzen. Gottingen 1910, Vandenhoeck und Rup-
recht. 645 S. Brosch. Mk. 16.—, geb. Mk. 18.40.

Das Werk will an die Stelle von Jac. Plancks , Geschichte
der Entstehung . . unseres protestantischen Lehrbegriffes®
(1781 ff.) treten. Wéahrend diese Darstellung unter dem Leit-
motiv steht, dass die Ideen der Reformation ,eine ganz gleich-
giltige Antiquitit* geworden sind, und nur noch wegen der
Benutzung seltener Quellen einen gewissen Wert besitzt, will
Tschackert unter blosser Streifung der dusseren Reformations-
geschichte die Gedankenwelt ihrer Begriinder und zwar mog-
lichst objektiv darstellen. Wir konnen ihm das Zeugnis geben,
dass er diese Objektivitat aufs strengste gewahrt hat, obgleich
man bald empfindet, wo das Herz des Theologen ist. Was es
aber heisst, ein Werk wie das von Planck nach weit lber
100 Jahren durch eine neue Darstellung zu ersetzen, dariiber
ist eigentlich kein Wort zu verlieren. Die Fiille des inzwischen
aus der Reformationsgeschichte zutage geforderten Materials.



— 818 —

ist eine kaum 0bersehbare, das, was daraus der Dogmen-
geschichte zugute kommt, zu sichten und darzustellen, ist eine
Aufgabe, die ebensoviel Gelehrsamkeit als Scharfsinn und klare
Beschriankung erfordert. Tschackert hat diese Aufgabe auch
stilistisch in einer so glinzenden Weise gelost, dass sein Werk
fiirderhin nicht nur fiir den Dogmatiker, sondern auch fiir den
Kirchenhistoriker, ja fiir den Historiker liberhaupt, ganz unent-
behrlich sein wird. Indem wir hier den Reformatoren in ihre Ge-
«dankenwelt hineinschauen, leben sie ganz anders vor uns auf,
als wie sie in der bloss &dusseren Geschichte uns entgegen-
treten. Besonderes Interesse erweckt fur uns die Skizzierung
des romischen Katholizismus am Ausgange des Mittelalters,
gegen den sich die antiromischen Grundgedanken Luthers er-
heben. Von hervorragendem Werte erscheinen die den ,inner-
protestantischen Gegensitzen“ gewidmeten Kapitel, so iiber die
Mennoniten (S. 446 ff), die Antitrinitarier (S. 460 ff), das Téufer-
tum (S. 132 ff). Die Ausstattung des Werkes ist sehr schon.
G. M.

Dr. Joh. WENDLAND: Der Wunderglaube im Christentum.
Gottingen 1910. Vandenhoeck und Ruprecht. 133 S. Mk. 3. —,
geb. MEk. 3.69.

Die Monographie untersucht in eingehender Weise zunéchst
den Begriff des Wunders und zwar nicht in dem Sinne, dass
die Wunderfrage erledigt sei, sondern in der Uberzeugung,
dass der spezifisch religiose Wunderbegriff da nicht zu ent-
behren ist, wo die Religion in einer eigenartigen, selbstindigen
Erfahrung beruht, dass aber anderseits die Pflicht besteht, den
Wunderbegriff mit Naturgesetz und Kausalitit in Beziehung
zu setzen. Darum wird in den folgenden Kapiteln der Wunder-
glaube in seiner Beziehung zur Bibel und zur Geschichte des
Christentums besprochen, das Wunder in seinem Verhéltnis
zur Offenbarung und Entwicklung, zum Vorsehungsglauben,
zur Gebetserhohung, zur Geschichtsforschung und zu den Be-
griffen von Kausalitdt und Naturgesetz abgewogen. Wenn der
Verfasser im Vorworte sagt, dass in der Wunderfrage Schlag-
worte oft eine grosse Rolle spielen und ungepriifte Voraus-
setzungen oft als sichere Erkenntnisse der Wissenschaft hin-
gestellt werden, so hat er selbst diesen Gregenstand mit grossem



— 819 —

religiosen und wissenschaftlichen Ernste behandelt. Wir kénnen
die Schrift unseren Lesern aufs wiarmste empfehlen. G. M.

Dr. Otto WILLMANN, k. k. Hofrat, Universitiatsprofessor i. R.:
Die wichtigsten philosophischen Fachausdriicke in histori-
scher Anordnung. Kempten und Minchen 1910. 133 S. Mk. 1.
(28. Bdch. der ,Sammlung Kosel®.)

Das Biichlein ist eine beachtenswerte Bereicherung der
philosophiegeschichtlichen Literatur. In zusammenhingender
Darstellung werden die wichtigsten philosophischen Termini
auf etymologischem Wege zum Verstindnis gebracht, und so-
dann ihre wechselnde Bedeutung und Anwendung geschichtlich
entwickelt. Die gewihlte genetische Darstellung ermdoglichte
es, dem Leser zugleich einen kurzen Abriss der Geschichte
der Philosophie tiberhaupt, von den Joniern angefangen bis
zur Gegenwart, zu bieten. Anfanger wie Vorgeschrittene in
philosophischen Studien werden die Schrift mit Nutzen ge-
brauchen als ein handliches, knappes und inhaltreiches Orien-
tierungsmittel, dem sie die Kenntnisnahme der grosseren Werke
von R. Eucken (,Geschichte und Kritik der Grundbegriffe der
Gegenwart“, 3. Aufl. Leipzig 1904, sowie ,Geschichte der philos.
Terminologie®, ebenda 1879) und R. Eisler (,Worterbuch der
philos. Begriffe und Ausdriicke® Berlin 1904) folgen lassen
konnen. Willmann referiert im allgemeinen objektiv. Seinen
eigenen Standpunkt, den er im Kontext schon angedeutet,
finden wir im Schlussabsatz bestimmt ausgesprochen; es ist
der aristotelisch -scholastiSche Thomismus, worin er eine pe-
rennis philosophia sieht. Ein Namen- und ein Sachregister
erleichtern den Gebrauch des Buches. D.

D. Gustav WoHLENBERG: Das Evangelium des Markus. 1. und
2. Auflage. Leipzig 1910. 402 S. Mk. 8.—, geb. Mk. 9.50.

Vorstehender, neuerschienener Kommentar bildet den
II. Band des von Zahn begriindeten ,Kommentars zum Neuen
Testament®. Gerade das Markusevangelium beansprucht das
grosste Interesse, weil es in dem ,Urwald des synoptischen



— 820 —

Problems* (S. 26) sozusagen von der Kritik als ausgemacht
gilt, dass Markus der in der Zeit zuerst schreibende Evangelist
ist. Wohlenberg verweist die ausfiihrliche Behandlung des
Problems zum Teil in die Einleitung, anderseits zeigt er wenig
Geneigtheit, in das Labyrinth der Hypothesen sich hineinzu-
begeben, deren .neueste“ immer das Richtige gefunden zu
haben glaubt, wihrend die ,allerneueste* wieder das genaue
Gegenteil davon aufstellt. Wohlenberg bekennt sich zu der
dlteren Ansicht, dass Markus den aramdiischen Matthius ge-
kiirzt, aber selbstindig von Petrus Gehortes hinzugefiigt hat.
Das Evangelium ist als ein einheitliches, nicht in ,Schichten“
zerfallendes zu betrachten. Wertvoll ist in der Einleitung die
genaue Analyse der ausserbiblischen Zeugnisse tiber Markus,
namentlich des Papias, ebenso am Schluss die Wiedergabe und
Erklirung des Freer-l.ogions. Die ganze Anordnung des in
Zahns Geiste gehaltenen Kommentars ist eine sehr iibersicht-
liche. (+. M.

Dr. Th. Zaux: Die Anbetung Jesu im Zeitalter der Apostel.
5. Auflage. Leipzig 1910. 46 S. 80 Pfg.

Den Wiederabaruck dieses urspriinglichen Vortrages recht-
fertigt der Verfasser mit den Tagesereignissen, u. a. der Ant-
wort von zwel Nirnberger Pfarrern auf ein Schreiben des
Prasidenten des bayerischen Oberkonsistoriums. Wihrend jene
den Hauptwert auf die Sittenlehre Jesu legen, erkliart Zahn:
»,90 lange unsere Gemeinden nicht auf den Namen evangelischer
Gemeinden verzichten, konnen sie sich nicht abspeisen lassen
mit einer Moral, welche sich auf einzelne, willkiirlich heraus.
gegriffene Ausspriiche Jesu stiitzt, und mit einigen mehrdeutigen
Reminiszensen an die Kkirchliche Lehriiberlieferung, sondern
miissen sich nidhren an dem alten und ewig jungen Evangelium
selbst. Wo aber dieses unverkiirzt gepredigt wird und in heils-
begierigen Herzen Glauben findet, wird allemal auch Anbefung
des auferstandenen und erhohten Erlosers der Widerhall des
gehorten und geglaubten Evangeliums sein®“. Diese Anbetung
Jesu wird in der Abhandlung selbst fiir das Zeitalter der
Apostel mit der bei Zahn gewohnten Schirfe, aber zweckent-
sprechend in populdrer Form nachgewiesen. Das Thema ist



— 821 —

gleichsam die weiteste Antithese gegen die moderne Behaup-
tung, dass Jesus nie gelebt hat. G. M.

Dr. Th. ZauN: Der Brief des Paulus an die Romer. 1. und 2.
Auflage. Leipzig 1910. 622 S. Mk. 12.50, geb. Mk. 14, —.

Professor Th. Zahn hat zu dem von ihm herausgegebenen
»Kommentar zum Neuen Testament“ bisher selbst die grossen
Beitriage der Erklérung von Matthdus (B. I), Johannes (B. IV),
Galater (B. IX) und jetzt des Romerbriefes (B. VI) geliefert.
Wie in den vorhergehenden Bénden, so zeigt sich auch in
diesem Werke Zahn in seiner Eigenart und Stiarke. Letztere
besteht nicht nur in seiner staunenerregenden alles beherr-
schenden Gelehrsamkeit, sondern ganz besonders in seinem un-
wandelbaren Konservativismus, der ihn immer auf die ihm ins Herz
gewachsenen &lteste christliche Literatur und ihre Auffassung
des biblischen Textes zurtckgreifen lidsst. Die Eigenart Zahns
bekundet sich in dem nie ermiidenden Scharfsinn, womit er
die ihm zu Gebote stehenden Tatsachen, Wahrheiten, Notizen
u. a. zusammenstellt und kritisch verwertet. Hierdurch kommt
er ebensowohl zu uberraschenden Aufschlissen in der Einzel-
exegese und in der Bestimmung zusammenhingender Siatze und
Abschnitte, als auch zu ganz neuen ihm eigentiimlichen Auf-
fassungen. Dass Zahn als tiberzeugter lutherischer Theologe
gerade in die geschichtliche ,Urkunde des Luthertums“ und
des gesamten Protestantismus sein Wissen und seine Seele
hineinlegte, kann nicht Wunder nehmen. Wir gewinnen den
Eindruck, dass hier die gelehrte Forschung und zugleich das
gliaubige Versenken eines ganzen Lebens in den behandelten
Gegenstand niedergelegt ist. Die Exegese des Roémerbriefes
aber wird diese neue und durchaus eigenartige Auslegung
ktinftighin immer befragen miissen. G. M.

**%. Le Dogme et I'Evangile, par un groupe de prétres catho-
liques, 2 vol. in-12. Paris, E. Nourry, 1910, 7 fr.

Cet essai comparatif entre les dogmes de 1'Eglise romaine
et les doctrines du N. T. est extrémement important. Les au-



— 822 —

teurs sont des prétres qui se disent catholigues et qui démontrent
la fausseté de certaines doctrines qu'ils appellent aussi catholigues.
Il y a 1a une anomalie qui n’est pas de nature a plaider en
faveur de la logique des auteurs. Qu'ils attaquent les dogmes
qu'ils croient faux, rien de mieux; mais qu'ils continuent a
porter le drapeau de V'Eglise qui les enseigne et les impose,
ceci n'est plus logique. Des prétres qui sont capables de cette
illogicité, sont capables d’autres aussi; et du premier coup,
voila leur attitude et leurs theses suspectes. N'auraient-ils pas
mieux fait d'écarter tout d’abord le préjugé dans lequel ils ont
été élevés, préjugé qui les porte encore a confondre le catho-
licisme et le romanisme? Car c'est au romanisme, aux congré-
gations romaines qu'ils en veulent manifestement, lorsqu'ils
disent (T.II, p. 273): « Nous avons refusé d’'écouter, en tout
et partout, I'éternelle exigence de Rome qui, trop souvent, re-
nouvelle 'ordre donné autrefois a Balaam : Dic nobis placentia,
écrivez ce qui nous plait. »

Leur but, déclarent-ils (p. 274), est de montrer & notre géné-
ration sceptique « que [accord est possible entre la foi que
Dieu, que I’Eglise officielle imposent, et la raison, qui se refuse
a endosser des doctrines définitivement compromises ». Donc,
au fond, ces «catholiques» sont des croyants qui tiennent a la
foi de I'Eglise ofjicielle, raisonnablement comprise. Evidemment
cette Eglise officielle est, selon eux, 'Eglise catholique ou uni-
verselle, ou chrétienne, non I'Eglise dite romaine, qui impose
lerreur. Nous applaudissons a leur intention, mais non aux

graves méprises que leur langage maladroit et inexact n'au-
torise que trop.

Ils sont trés sincéres, certainement; ils veulent écouter le
bon sens, assurément. Ils ont cherché a s’instruire, c’est incon-
testable. Ce sont la des points capitaux, sur lesquels il n'y a
pas discussion.

Leur procédé est celui-ci: d’abord, citer le texte abrégé
du N. T.; ensuite, exposer les objections ccntre ce texte; enfin,
répliquer a4 ces objections par des «apergus catholiques ». Cette
troisiéme partie est donc, selon eux, le correctif de la seconde.
Ils ajoutent (I, p. VII): « Les lecteurs comprendront que, dans
les circonstances présentes, nous ayons voilé nos personnalités.
Les noms d'auteurs importent peu dans une argumentation pure-



— 823 —

ment dogmatique ol la réputation du prochain n’est pas en jeu.
1l serait par trop candide, de notre part, d'exposer sans motif
nos tétes aux anathémes, aux injures et aux proscriptions de
ceux qui, avec ou sans mandat, prétendent lier tous les esprits
a des doctrines de convention. Ce n'est pas le moment d’étre
Ingénu. »

Ces messieurs ont raison de ne pas se jeter eux-mémes
dans la gueule du loup. Mais qu'ils me permettent quelques.
simples remarques.

D’abord, le lecteur n’est pas non plus aussi candide qu'ils
semblent l'imaginer, lorsqu’ils croient qu'ils vont le gagner &
une doctrine qu'eux-mémes n'osent pas signer. On a beau dire
cette doctrine « dogmatique », et non personnelle; elle doit étre
crue et professée publiquement, puisqu'elle est dogmatique, et
ont-ils le droit d’exiger que le lecteur ait plus de courage qu’eux?

Puisqu'’ils veulent répudier et faire répudier les doctrines
qu'ils disent étre « définitivement compromises », ne serait-il
pas plus clair de commencer par les indiquer nettement et en
quelques mots que le public comprendrait? Au lieu de citer
les textes bibliques d'apres les traductions des Segond, des
Crampon et autres, textes qui leur paraissent inacceptables et
inauthentiques, ne serait-il pas plus logique, de leur part, de
donner uniquement les textes qui leur paraissent vrais, et de
dire au public: voila le vrai dogme, expurgé de toutes les
additions et corruptions dont il a été 1'objet?

Ce vrai dogme, une fois indiqué, ils le justifieraient avec
leur science exégétique et leur raison, puisque ce sont la les
deux flambeaux dont ils s'éclairent.

Je préférerais cet exposé simple et lucide a celui, treés
compliqué, qu'ils ont fait, et ot beaucoup de lecteurs de bonne
foi trouveront certainement difficile de se reconnaitre. Le leur
est non seulement embarrassant, mais aussi embarrassé¢ en
maints endroits, et il me semble que plus de clarté, de leur
part, serait possible, sans compter que les «redites » qu'ils
avouent et qu'ils regrettent, seraient ainsi évitées.

I1 est impossible de les suivre dans leur érudition treés
é¢tendue, et de ne pas désirer des conclusions plus arrétées aux-
quelles on a droit et qu'ils ne formulent pas avec précision.
Ils montrent plusieurs faux dogmes, qu'il faut répudier; mais.



824 —

ils ne montrent pas assez les vrais, qu'il faut maintenir et qu'ils
veulent certainement maintenir. C'est dommage! E. M,

Fjetites Notices.

* Dr L. ARNAUDET: Geneése et science. La matiéve vivante,
son travail dans 'unmivers. Paris, Bloud, in-8°, 139 p., 1910. —
Ouvrage trés savant, qui ne s'adresse qu'a des spécialistes.
L’auteur semble se récuser comme exégeéte et comme philosophe;
n'efit-il pas mieux fait, des lors, de laisser de coté la Genese,
qui, quoi qu'il dise, n'’est pas un livre scientifique, et de se
borner aux questions de sa compétence: la matiére est-elle
vivante, et comment? Energie, force, esprit, matidre, vie:
quelles grandes choses a expliquer! Détail surprenant, parmi
les savants qu'il cite, 'auteur ne mentionne pas, que je sache,
le savant doyen de la Faculté des sciences de Montpellier,
A. Sabatier, dont les travaux sur ces matieéres sont si curieux
et si intéressants.

* A. BULLINGER: Das Christentum wie es Christus gewollt
‘hat und will. Miunchen, Ackermann 1910, br. in-8°, 119 S, —
Recueil d’études polémiques sur divers sujets trés importants
de la théologie. L’auteur, trés érudit, a des lectures trés étendues;
il en fait profiter ses lecteurs, par une foule d'idées qu’il jette
dans la discussion. De plus, il est original, personnel, indépen-
dant; aussi tous les chapitres de sa brochure sont-iis intéres-
sants et suggestifs.

* CLERICUS RHENANUS: Der hl. Karl Borromdus und das
Rundschreiben Pius' X. vom 26. mai 1910. Mainz, Kirchheim
in-8°, 1910, 50 Pfg. — L’auteur anonyme a voulu exposer la
vie de l'archevéque de Milan dans un sens favorable au point
de vue romain; et en méme temps adoucir, autant qu’il a pu,
le texte et le sens de I'encyclique papale. Il a pris pour devise
les mots: Vérité et Paix. Si Pie X efit micux connu la vérité
et s'il elit eu des intentions plus pacifiques, il n’efit ni composé
ni publié son malheureux factum. De telies bévues sont in-
justifiables, et 'auteur en sera pour ses bonnes intentions. Cette

cyclique restera comme une preuve authentique de ce qu'est
non pas linfaillibilité papale, mais la visée antireligieuse et



— 825 —

antisociale de la politique romaine. Voir le « Katholik » (Bern)
du 16 juillet, p. 241 —244,

* Rud. BOHMER: Das Neue Testament verdeutscht. Stuttgart
1910. — Das in der Aprilnummer der Revue besprochene Werk

—

ist mit der 7. Lieferung vollstindig erschienen.

* M. DEJEAN: La Vie de Nicolas Pavillorn, évéque d’ Alet
(1637-1677 ), Paris, Plon, 1909. — Cet ouvrage est d'autant plus
recommandable que les catholiques de France, et surtout les
évéques, ont besoin, aujourd’hui plus que jamais, de savoir ce
gu'est un évéque «indépendant», qui doit placer les intéréts
de la vérité et de I'Eglise au-dessus du pape. Quel contraste

entre le saint évéque du XVII® siécle et les «créatures» de
Pie X!

* Abbé DOLONNE: Le clergé contemporain et le célibal.
Paris, Louis Michaud, in-18, 320 p., 3 fr. 50, 1910, — Ce livre
n'est pas banal, mais tres sincére, trés documenté; les faits y
sont la principale démonstration de l'immoralité du célibat forcé.
Je dis «forcé», parce que 'auteur admet la beauté du célibat
voulu et noblement pratiqué. L’auteur est un prétre trés hon-
néte, qui a vu, et qui raconte simplement ce qu'’il a vu. Loin
de viser au scandale, il vise a une meilleure morale, & une
religion plus pure. Certaines pages font horreur (p. 299 et
autres); il fallait qu’elles fussent écrites, et il faut qu’elles soient
lues, notamment le chap. XII, et plus loin, ce qui est dit de
Bossuet et de M"® Gary, de Fénelon («le peintre si complaisant
des belles nymphes de l'ile de Calypso», p.295), de Charles
Perraud, du P. Gratry, de 'abbé Perreyve, etc. Lire aussi les
pieces justificatives,

* Alfred HOCHE: Geisteskrankheit und Kultuy. Freiburg
1. Br. und Leipzig, Speyer und Karrner, Universititsbuchhand-
lung 1910. 90 Pfg. — Die Schrift enthalt eine Universititsrede,
welctie die den Theologen und den Philosophen, den Piddagogen
und den Juristen, den Nationalokonomen und den Hygieniker
lebhaft interessierende Frage bespricht: Ist es wahr, dass wir
uns, wie es behauptet wird, in einem bedrohlichen Stadium der
nervésen Entartung befinden? Sie gelangt zu dem Ergebnis,
dass keinerlei Beweise fiir eine tatsichliche ernste Gefihrdung
unserer geistigen Gesamtgesundheit durch die moderne Kultur

Revue intern. de Théologie. Heft 72, 1910, 53



— 826 —

erbracht ist, und dass auch nicht einmal die Wahrscheinlich-
keit fiir eine solche Gefihrdung spricht. Die Darlegungen des
beriihmten Freiburger Gelehrten werden in weiten Kreisen
aufklirend und beruhigend wirken. D.

* D. Dr. Sebastian MERKLE: Die kivchliche Aufklirung im
katholischen Deutschiand. Eine Abwehr und zugleich ein Beitrag
zur Charakteristik «kirchlicher » und «unkirchlicher » Geschichts-
schreibung. Berlin W 9, Reichl & Cie., 1910 XVI und 200 S.
Preis Mk. 4. — Ich empfahl einmal hier Walthers Buch «Fir
Luther wider Rom» als ein Handbuch, das jedes andere Bei-
spiel fiir ultramontane Geschichtsklitterung ersetze. Des Wiirz-
burger Professors Abwehr kann kiinftig ebenso alle Beispiele
fir ultramontane wissenschaftliche Verleumdung unbequemer
Gelehrter ersetzen. Es ist die Verteidigung seines 1908 vor
dem Internationalen Historikerkongress gehaltenen Vortrags
tiber «Die katholische Beurteilung des Autkldrungszeitalters ».
Das Bild blindwiitiger Unwahrhaftigkeit, das sich da entrollt,
ist entsetzlich. Merkles Gegner: O. Pfiilf S. J., Dr. iur. Rosch
in Freiburg i. Br. und Professor Sigmiiller in Tiibingen sind
wissenschaftlich und sittlich erledigt. E. K. Zelenka.

* Neue Kirchliche Zeitschrifi. XXI. Jahrg. 1910. — Inhalt
von Heft 2: Die Mystik George Tyrrells (Schluss). Uber den
Verfasser des Hebrierbriefes. Babylonische Kultur und Ideen-
welt. Artikel XXI der Augsburgischen Konfession. Spalatiniana.
Heft 3. Artikel XXI der Augsburgischen Konfession (Schluss).
Die letzten Worte Jesu. Die Heimat des Dichters Commeodiamus.
Das 12. Kapitel der Apokalypse des Johannes. Heft 4. Die
Genesis der paulinischen Theologie. Die Quellen des Lukas-
evangeliums. Babylonische Kultur und alttestamentliche Ideen-
welt. Spalatiniana. Heft 5. Die Quellen des Lukasevangeliums
(Schluss). Die Heilmittel der lutherischen Kirche gegen den
unkirchlichen Subjektivismus unserer Zeit. Ein verkanntes Frag-
ment von Marrions Antithesen. Das Vorkommen der Gottes-
namen Jahwe und Elohim in den Sammelbiichern und seine
Beziehung zur Geschichte des Textes.

* Philosophisches Lesebuch. Herausgegeben von Max Des-
soir und Paul Menzer, Professoren der Philosophie an den
Universititen zu Berlin und Halle a. S. Dritte, wiederum ver-
mehrte Auflage. Stuttgart 1910. (Verlag v. Ferdinand Enke). VIII



— 897 —

und 321 S. — Das Philosophische Lesebuch ist ein empfehlens-
wertes Hiilfsmittel fiir das Studium der Geschichte der Philo-
sophie, und ist sowohl fiir Autodidakten, als auch fiir Studie-
rende an Universititen durchaus geeignet. Die gedruckten
Grundrisse, ebenso wie die Vorlesungen, geben naturgemiss
nur umformende Berichte, die die Kenntnisnahme der Original-
werke weder ersetzen konnen, noch sollen. Das Lesebuch
bringt uns in unmittelbaren Verkehr mit den grossen Geistern
der Vergangenheit und wird, recht beniitzt, die Sehnsucht
wecken, die vollstindigen Werke dieses oder jenen Klassikers
der Philosophie durchzuarbeiten. Urspriinglich waren Stiicke
aus 17 Philosophen ausgewiihlt, in der dritten Auflage sind es
23 geworden. Die Anordnung ist chronologisch. Inhaltlich be-
ziehen sich die meisten Abschnitte auf die allgemeine Richtung
des Denkens und die Grundfragen der Erkenntnistheorie. Bei
der geplanten allmihlichen Erweiterung werden wohl neben
Schelling, besonders E. v. Hartmann und F. Nietzsche Bertick-
sichtigung finden. Die Erliuterungen zu den Texten und die
Literaturnachweise verdiencn alle Beachtung. Die Herausgeber
diirfen, wie auch die wiederholten Auflagen beweisen, mit Ge-
nugtuung auf ihre Arbeit schauen, durch die sie in der Tat
das philosophische Studium férdern. D,

* Dr. Erwin PREUSCHEN: Volistindig gviechisch-deutsches
Handworterbuch su den Schriffen des Neuen Testamentes und
der iibrigen urchrvistlichen Lileratur. Das von uns wiederholt
empfohlene Werk liegt mit Lieferung VII (mgocdisw bis wg shiziog)
vollstandig vor. Es umfasst 1184 Spalten und kostet Mk. 14.
Originaleinbanddecken liefert der Verlag A. Topelmann-Giessen.

* Dr. Erwin PREUSCHEN: Zeitschrift fiir die neutestament-
liche Wissenschaft und die Kunde des Urchristentums. XI. Jahr-
gang 1910, Heft 1. — Inhalt: Das gotisch-lateinische Bibelfrag-
ment der Grossherzoglichen Universititsbibliothek Giessen. Die
neutestamentliche Grundlage der Ansicht von E. Schwartz iiber
den Tod der Sohne Zebedii. Das literarische Problem des
Hebraerbriefes I. Zum reichen Jiingling. Mk. 10, 13 bis 27.
Miszellen. Preis des Jahrgangs in 4 Heften Mk. 12.

* Wolfgang SCHULTZ: Dokumente der Gnosis. Jena, Eugen
Diederich, 243 S., Mk. 8, 1910. — Les efforts des penseurs pour
se rendre compte de 'existence du monde et de la vie humaine,



— 828 —

ont pris dans les cercles religieux, quelque temps avant l'ap-
parition du Christ et surtout immédiatement apreés, une acuité
considérable, les uns analysant ce qui leur était inanalysable,
les autres synthétisant les systémes indous, persans, égyptiens,
grecs, romains, etc. On imagine aisément les théories émises
dans ce chassé-croisé arbitraire et fantastique; les masses en
subissaient le contrecoup, et il fallait les suivre si 'on voulait
les attirer. L’histoire des mouvements gnostiques est a la fois
trés importante et trés confuse; jusqu'a présent on ne connait
guére que ce qu'en ont dit les Justin, les Irenée, les Hippolyte,
les Tertullien. Ce n’est pas assez. Le présent volume est une
savante contribution pour lintelligence de cette question. Les
théologiens de ce temps voulaient connaitre les secrets les plus
intimes de la divinité; ils étaient pires encore que ceux d'au-
jourd’hui. Il faut avouer que la Rome du III® siécle a ¢té moins
obscurantiste que celle du XXe,

* A. SAVINE: La chasse aux Luthériens des Pays-Bas. Sou-
venirs de Francisco de Enzinas. 35 illustrations documentaires.
Paris, Louis Michaud, in-18, 192 p., 1910, 1 fr. 50. — Ce drame
est terrible. Fr. de Enzinas était ami de Melanchton. Il parle
avec ardeur. Sur un fond de feu et de sang se détachent les
figures de Charles-Quint et de son confesseur Pierre de Soto,
qui exerce «en la conscience de l'empereur une cruelle bou-
cherie, la pique de son venin, la navre plus que ne fit oncques
soldats en les guerres de France». Portraits curieux, carica-
tures féroces.

* Dr. C. STEUERNAGEL: Hebrdische Grammatik, 3. und 4. ver-
besserte Auflage. Berlin 1909, Reuther & Reichard. Geb. Mk. 4.
— Die Grammatik von Steuernagel (die erste, in der vom Ver-
lage herausgegebenen Porta Linguarum Orientalium) behilt
neben anderen hebréiischen Lehrbiichern ihren vornehmen Cha-
rakter, der sich auch ausserlich in der prachtigen Ausstattung
zeigt. Auf 156 Seiten ist das Wichtigste aus Formenlehre und
Syntax zusammengedringt, dann folgen auf 139 Seiten hebriisch-
deutsche Ubungen, ein hebriisches und ein deutsches Worter-
verzeichnis. G. M.

* Die Theologie der Gegenwart.: 1V. Jahrgang 1910. Leipzig,
A. Deichert. — Die von uns frither empfohlene Zeitschrift ent-
spricht andauernd in vorztiglicher Weise ihrem Zwecke, kein



— 829 —

Rezensionsblatt zu sein, sondern die wichtigsten Erscheinungen
aus dem Gebiete der Theologie systematisch in 4 Heften ge-
ordnet in unabhingiger Weise zu wirdigen. Preis des Jahr-
gangs Mk, 3. 50.

* TOXOTES: Wissenschaftliche Aussprache der Zall des
Namens des Tieres (666) in Apok. 13, 18. Buchdruckerei der
Schreiberbau-Diesdorfer Rettungsanstalten, Diesdorf bei Gabers-
dorf, Kreis Striegau, 1910, br. 80 S. Mk. 1.50. — Beaucoup
d’érudition pour essayer de découvrir un mystére qui restera
sans doute éternellement un mystére. L’auteur termine par
I'espoir: « Vor uns liegt ein kirchliches Weihnachten »,

* Michael WITTMANN, Prof. Dr.: Die Grundfragen der
Ethik. Kempten und Miinchen, 1909. 29.Bd. der Sammlung
Kosel. 179 S. 1 Mk. — Die Schrift enthdlt insbesondere eine
Auseinandersetzung mit dem Euddmonismus und dem Kantia-
nismus nebst ihren verschiedenen Verzweigungen und Modi-
fikationen. Die Ermittlung einer hochsten Norm, die Erkliarung
des Pflichtgedankens, die Bestimmung des Verhéltnisses zwischen
Tugend und Gliickseligkeit, die Zusammengehorigkeit von Moral
und Freiheit, das sind die Punkte, deren Analyse und Er-
grindung der Verfasser sich angelegen sein ldsst. Somit gibt
er eine Apologie der religios fundierten Moral, wobei mit Recht
darauf hingewiesen wird, wie notwendig es ist, dass der Mensch
sich als Kreation Gottes erkennt. Wir wiinschen dem Buche
aufmerksame Leser; sie werden daraus Aufklarung schoépfen,
nicht bloss in spekulativer, sondern auch in praktischer Hin-
sicht. D.

Ouvrages nouveaux.

Athénes, Imprimerie du journal « Athénai», 1910: —

Dr Constantin RHALLIS: Ilepi 16y dmioxomixéy msgrodady (selon
le Droit ecclésiastique orthodoxe oriental) 1909. — D. S. Mpa-
LANOS: H @soig wng Tvvaxos sv tuais @groxsiog xet dws &V Tw
Xoworwviopnw. 1910, — Exxirowe xar Geargor. 1909,

Atheénes, Imprimerie Tzabella, 1909: —

G. LAMPAKE: O smra Aarepss g Amoxalvpsoc.



— 830 —

Bericht iiber den VIII. internationalen Altkatholikenkongress
in Wien vom 5. bis 10. September 1909. Verlag des Vor-

standes der altkatholischen Kirchgemeinde Wien. Mk. 2, 50,
Fr. 3.25.

J. BricouT: L’histoire des religions et la foi chrétienne. Paris,
Bloud, 1910. 1 fr. 20.

Dr. A. DorNER: Johannes Calvin, Rede in Konigsberg, 1910.
Bei Aderjahn, 75 Pf,

J. FROMER: Der babylonische Talmud. Textkritische Ausgabe.

Charlottenburg 4, Verlag fiir die Wissenschaft des Judentums,
1910.

A. DE LAPPARENT: La philosophie minérale: les théories de la
matiere, la cristallographie, les vicissitudes de la préhistoire,

I'ancienneté de I'homme et les glaciers. Paris, Bloud, in-16,
1914, 3 e, Bl

Mirz: Halbmonatlich fiir deutsche Kultur (Thoma und Hesse).
Miinchen, Langen, Mk. 24, — A remarquer particulierement,
dans la 13° livraison 1910, I'¢tude de P. Perdrizet: Satan und

Jungfrau.

V. MoNOD: De tituio Epistole vulgo ad Hebraeos inscriptee.
Dissertatio ad licentiam. Montalbani, 1910.

Ed. NaviLLE: La découverte de la Loi sous le roi Josias, une
interprétation égyptienne d'un texte biblique. Paris, Imprimerie
nationale, Klincksieck, 1910, in-4, 34 p., 1 fr. 70.

J. PAQUIER: Qu'est-ce que le Quiétisme? Paris, Bloud, 1910,
1 fr. 20.

W. SCcHIRMER: (altkath. Pfarrer in Konstanz): Ignaz Heinrich von

Wessenberg, mit 2 Kunstdruckbeilagen. Konstanz, Acker-
mann. 1910. 69 S.

H. ST@ECKIUS: Forschungen zur Lebensordnung der Gesellschaft
Jesu im 16. Jahrhundert. 1. Stiick: Ordensangehorige und
Externe. Miinchen, Beck, Mk. 2., 1910.

M. TamaraTi: L’Eglise georgienne, des origines jusqu'a nos
jours. Rome, chez l'auteur, in-8°, 15 fr. 1910.



—- 831 —

Theoiogischer Jahvesbericht. Leipzig, Heinsius, 1910 : Livraisons
2-5 de 'année 1909: Le N. T. (Briickner et Knopf) — L’A. T.
(Westphal) — La Théologie systématique (Christlieb, Holzhey
& Hoffmann) — Toujours la méme érudition.

N. VELIMIROVITCH: Der Glaube an de Auferstehung Christi als
Grunddogma der apostolischen Kirche, Dissertation zur Er-
langung der Doktorwiirde. Bern, Iseli, 1910.

The Vision of the Young Man Menelaus, Studies of Pentecost
and Easter, by the Autor of « Resurrectio Christi». London,
Kegan and C°, 1910, 211 p. 2/6 net.

Marcus und Webers Verlag: G. Leescheke, Jiidisches und Heid-
nisches im christlichen Kult, br., 80 Pfg., 1910; — W. Steerk,
Altjlidische liturgische Gebete, Mk, 1.—; Der Misnatraktat
Berakhoth in vokalisiertem Text, 60 Pfg,, 1910.




	Bibliographie théologique

