
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 72

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


790

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Lie. H. Appel : Kurzgei'asste Kirchengeschichte für Studierende.
2. Teil: Kirchengeschichte des Mittelalters. Leipzig 1910.
292 S. Mk. 3. 80, geb. Mk. 4. 40.

Den 1. Teil dieser Kirchengeschichte (Altertum) haben wir
in B. 69 der Revue empfohlen. Die dort hervorgehobenen
Vorzüge, die das Werk gerade für Studierende hat: repetitorische
Kürze, ohne ein Repetitorium im gewohnten Sinne zu sein,
wiederholte systematische Zusammenfassungen, Nebeneinanderstellung

mit gleichzeitigen politischen Ereignissen, am Schlüsse
ausführliche chronologische und synchronistische Tabellen, ein
besonders geographisches Register und 2 Karten sind auch hier
lobend anzuerkennen und machen das Buch in hervorragender
Weise geeignet, nach vollendetem Studium des betreffenden
Zeitalters das Wichtigste schnell und kurz an sich vorübergehen

zu lassen. Wie im 1. Bande so findet auch hier die
kulturelle und literarische Seite der Kirchengeschichte besondere
Beachtung, wie z. B. die thomistische und skotistischc Richtung
in der Scholastik. G. M.

G. Bardy : Didyme l'aveugle (313-398). Paris, Beauchesne,
in-8°, 280 p., 1910, 6 fr. 50.

Les érudits qui se préoccupent de l'histoire de la théologie
au IV6 siècle, auront plaisir à étudier ce volume, timide dans
ses conclusions, mais si riche en indications, celles-ci dépassant
de beaucoup celles-là. M. Bardy me dira sans doute qu'il fait
de la théologie historique et non de la théologie dogmatique,
et que, par conséquent, il n'a pas voulu critiquer les indécisions
de Didyme ni en signaler la portée. Libre à M. Bardy de se
cadenasser dans l'histoire ainsi comprise; mais ceux qui com-



— 791 —

prennent l'histoire autrement, ceux qui cherchent les idées dans
les textes et les leçons dans les faits, ne se contentent pas de
cette timidité qu'on appelle prudence chez les théologiens romanistes

qui ne veulent pas se compromettre; ils veulent aller
au delà, voir clair, non seulement regarder la bataille des
théologiens du IVe siècle, mais la comprendre et savoir le pourquoi
des évolutions, des marches et des contre-marches des
combattants. A ce point de vue, le volume de M. Bardy, malgré
ses réticences, est très intéressant et instructif.

D'abord, il attire l'attention sur un théologien qui, sans
avoir possédé ni génie ni originalité, a eu toutefois une grande
mémoire comme la plupart des aveugles, et a su beaucoup de
choses. De plus, cet aveugle penseur et travailleur était
modeste, doux, tranquille, très pieux, aimant la solitude, cherchant
la vérité, s'efforçant de la comprendre et de la faire comprendre,
ne poursuivant pas les hérétiques de ses anathèmes comme
faisait Epiphane, s'appliquant au contraire à les éclairer et à
les convaincre. N'est-il pas touchant, ce bon vieillard, qui,
jusqu'à l'âge de 85 ans, se soucie des minuties de la critique
textuelle des Ecritures, établit avec scrupule les variantes (p. 187
à 196), à l'exemple d'Origène dont il se dit le disciple? Ceux
qui l'entendirent dans sa chaire d'Alexandrie, le considérèrent
comme un prodige de mémoire et d'érudition. Jérôme vint
l'écouter, l'admira, le loua très fort, sauf à le combattre
ensuite. Rufin le loua moins, mais le défendit. Dans la tempête
antiorigéniste du VIe siècle, les moines de Justinien réussirent
à le faire condamner et à faire disparaître une partie de ses

livres; mais aujourd'hui qu'on va chercher la science
théologique ailleurs qu'à la cour de Justinien et que dans les
couvents aussi fanatiques qu'ignorants de ce temps-là, on lui rend
justice, en établissant le bilan de ses œuvres, en constatant
exactement ce qu'il a dit et ce qu'il n'a pas dit, en précisant
ainsi ce que fut sa théologie.

Les théologiens d'aujourd'hui la trouvent indécise, vague
et peu profonde, parce qu'ü n'est pas entré dans les subtilités
que certaines écoles ont admises déjà de son temps, et qui ont
triomphé plus tard. Mais sa modération et son indécision sont
peut-être des indices de bon sens et des preuves de sagesse.
Sa foi ardente, fidèle aux vrais dogmes de celui qu'il appelait
avec tant de piété son Sauveur, se contentait des explications;



— 792 —

théologiques qu'il comprenait, et refusait de se lancer dans des
subtilités qu'il ne comprenait pas.

En l'étudiant de près, on assiste ainsi aux évolutions
théologiques de son temps, on voit les explications jusque-là
traditionnelles et encore admises, et aussi les explications nouvelles,
les termes nouveaux, qui cherchent à se faire place sous
prétexte de plus de précision. Didyme, par goût, aimait les
formules, il en a accueilli plusieurs, mais sans condamner les
doctrines antérieures.' Il est témoin du passé, sans qu'on puisse
l'accuser d'obstination. Il inclinait aux explications des
Cappadociens, notamment de Grégoire de Nazianze, mais sans oublier
celles d'Athanase, ni même celles d'Origène (p. 232, 242). Il
n'est pas épris des spéculations de la science et de la
métaphysique (p. 241) ; il préfère chercher dans l'Ecriture les lumières
nécessaires, et celles-ci lui suffisent en général ; là est la source
et le dépôt de sa doctrine (p. 208-209). Il interprète l'Ecriture
plutôt spirituellement et allégoriquement que littéralement; il
se tient dans la tradition alexandrine (p. 201-203). Placé entre
les deux courants théologiques de son temps, celui du passé
et celui qui innove, il est souvent hésitant ; encore une fois les
Cappadociens l'attirent, mais sans qu'il rompe avec les
interprétations précédentes.

Ce sont ces restes de la théologie primitive qui me semblent
la partie la plus précieuse de son œuvre, et aussi la plus large
d'esprit. Par exemple, quoique très appliqué à expliquer la
trinité, il consent à tenir pour valide le baptême conféré simplement

au nom du Christ, parce que dit-il, affirmer le Christ c'est
affirmer aussi le Père et le St. Esprit, qui en sont inséparables
(p. 151). Sa doctrine eucharistique « se laisse volontiers
interpréter au sens symbolique » (p. 151-152). L'Eglise, pour lui,
n'est pas un imperium, mais « la dépositaire de l'orthodoxie »

(p. 146); et loin de la confondre avec la hiérarchie, il enseigne
que ceux des fidèles qui possèdent « la gnose » sont les directeurs

naturels des simpliciores (p. 147) ; c'est donc la hiérarchie
de la science, non celle du pouvoir. Sa doctrine eschatologique
est aussi celle d'Origène; il veut que le corps ressuscité soit
spirituel, que les châtiments infligés aux coupables soient
curatifs, que le feu soit de nature spirituelle, que le mot alm-oç
signifie une très longue durée et non l'éternité absolue qui
n'appartient qu'à Dieu (p. 165-167); il est pour la restauration



— 793 —

finale et l'apocatastase ; il déclare que la puissance des démons

sera détruite par le Sauveur de tous (p. 173). Dans la question
christologique, il insiste sur ce que le Christ est « homme parfait

et Dieu parfait » (p. 121). Ce sont là les deux termes de

la foi orthodoxe. Tel fut le Christ, qu'il appelle à plusieurs
reprises « homo dominieus » (p. 122). « Il faut reconnaître, dit
M. Bardy, que l'attention de Didyme ne s'arrête pas longuement

a rechercher quel peut être dans le Christ le principe
d'unification, et qu'il insiste plus volontiers sur la dualité des

natures » (p. 123). Rien ne manque à son humanité, qui est

réellement et parfaitement humaine, et non céleste ou
extrahumaine comme l'ont prétendu les docètes. « Il suffit à sa piété
d'avoir affirmé que le Sauveur est vraiment Dieu et vraiment
homme, il est satisfait de pouvoir lui rendre les honneurs
d'adoration que sa foi lui inspire, sans que les questions
métaphysiques sur l'union des natures en une seule personne ait
grande importance pour lui » (p. 126).

C'est surtout sur la question trinitaire qu'il est intéressant
(voir la Variété contenue dans cette livraison, p. 769-775).

E. Michaud.

Hartmann Bodewig: Geistliche Wahlbeeinflussungen in ihrer
Theorie und Praxis dargestellt. Verlag J. F. Lehmann,
München. Preis Mk. 3.—.

Eine inhaltsreiche und wertvolle Schrift. Mit einer
vorbildlich zu nennenden Genauigkeit und Gründlichkeit ist der
Verfasser zu Werke gegangen und hat ein gewaltiges Material
zusammengetragen und verarbeitet. Wer über das Thema: „Geistliche

Wahlbeeinflussungen" irgendwie reden oder schreiben will,
der darf an dieser Schrift nicht vorübergehen. Wer sich in sie

vertieft, wird an ihr aber auch die Objektivität der Arbeit schätzen ;

nicht bloss das Wühlhubertum der römischen Geistlichkeit wird
aktenmässig nachgewiesen, auch denWahlbeeinflussungen durch
evangelische Geistliche ist ein eigener Paragraph gewidmet.
Mit Recht hat der Verfasser in einem besonderen Kapitel auch
die „Gegenvorschläge hinsichtlich Einschränkung der
geistlichen Wahlagitation" zum Worte kommen lassen, es sind das:
¦der Antrag Moy im bayrischen Reichsrat (1904), der Antrag
der Krausgesellschaft beim Strassburger Katholikentag (1905),

Rovue intern, de Théologie. Heft 72. 1910. 51



— 794 —

das Memorandum dieser Gesellschaft an die deutschen Bischöfe
(1907), die Anträge im österreichischen Reichsrat (1906), die
Resolution des antiultramontanen Reichsverbandes (1906) und
der Vorschlag der Nationalzeitung (1907). Das Nachwort ist
zu einem warmherzigen und ernsten Monitum geworden," in
ihm spricht Bodewig die gewichtigen Sätze aus: „Der Akt der
Wahlbeeinflussung selber, d. h. die vom Zwang begleitete
Einwirkung auf den Wähler ist ein Angriff auf die Freiheit als
diejenige Eigenschaft, die den Menschen zur Persönlichkeit,
zum Menschen macht. Sie ist ein Raub an dem köstlichen
Gut, das der Mensch sein eigen nennt. Gerade aber die
Religion, die Kirche soll die Persönlichkeit des Menschen pflegen,
ja ihn zum Ebenbild mit dem urpersönlichen Wesen, Gott,
machen. Beeinträchtigt nun aber der Diener der Kirche die
Freiheit eines Menschen, entwürdigt und degradiert er somit
dessen Persönlichkeit vermittelst der Religion, so ist das nichts
anderes als Missbrauch der Religion. Missbrauch aber dessen,
was man pflegen soll, wird allgemein als unmoralisch
bezeichnet." Und: „Eine detaillierte Antwort zur Lösung der
Frage über Grad und Art der Teilnahme (der Kirche) am politischen

Leben kann nicht gegeben werden. Jedenfalls hat die
Kirche sich darauf zu beschränken, nur eine mittelbare
Beeinflussung, und zwar bloss vermittelst der Religion durch das

Volk auf Staat und Politik auszuüben, im Gegensatz zum
Ultramontanismus, der durch Politik einen unmittelbaren
Einfluss auf Staat und Politik geltend macht. Im ersten Fall ist
dieses Verhältnis von Religion und Politik eben ein normales
Auswirken religiöser Gedanken im öffentlichen Volksleben ;

während im zweiten Falle dagegen der politische Katholizismus
das Volk im ganzen zu beherrschen sucht, indem er den Staat
politisch beherrscht." W. H.

Bossuet: Correspondance, T. Ill (1684-1688). Paris, Hachette,
gr. in-8°, 576 p., 1910.

Ce nouveau volume continue la collection des lettres de

Bossuet et des lettres à Bossuet, du n° 288 au n° 486 : soit 198

lettres. Toutes sont annotées par MM. Ch. Urbain et E. Levesque
avec une richesse d'informations généalogiques et autres qui ne
laisse rien à désirer. On serait même tenté de la trouver sur-



— 795 —

abondante et quelquefois superflue, car elle accorde une place
imméritée à des personnes qui souvent ne sont pas dignes d'une
citation, même au bas d'une page. Je ferai toutefois une
exception en faveur de Mlle de Mauléon, qui ne me semble pas
suffisamment documentée (p. 366-367). Bossuet n'en parle que
deux ou trois fois. Dans la lettre 477e, on voit que, de sa

campagne de Mauléon, M"8 Catherine Gary envoyait en cadeau
« les Variations » de Bossuet comme si elle en avait la libre
disposition. Si elle ne l'avait pas fait, Bossuet dit qu'il « y aurait
pourvu » (p. 521).

Beaucoup de lettres sont sans portée et n'ont d'autre Araleur

que d'être signées «Bossuet» ou «Jacques Bénigne». Par
exemple, les lettres aux religieuses. Toutefois elles ont l'avantage
de montrer, les unes le caractère directorial du maître, les autres
la petite vanité mystique qu'on entretient aisément dans l'esprit
des religieuses. S'agit-il d'un orage? Grâce aux prières des

saintes filles, il est conjuré : « Tout le ciel était en feu de toutes
parts ; la pluie tombait à verse ; la nuit survint bientôt, et on
n'avait de lumière que par les éclairs ; mais enfin, par les

prières de sainte Fare et de ses Filles, nous arrivâmes heureusement

à l'Hermitage. Le lendemain on s'y reposa, on va
aujourd'hui à Nanteuil conclure une mission; lundi, on viendra
faire sa volonté à Germigny », etc. (p. 400). Bossuet aimait
« faire sa volonté » ; de plus, il voulait que les religieuses fissent
non la leur, mais la sienne. Pour elles, la première des vertus
était l'obéissance à ses « ordonnances » ; leur soin devait être
non de faire entrer le supérieur dans leurs sentiments, mais
d'entrer elles-mêmes dans les siens : « c'est là que réside la
perfection aussi bien que le repos, et tout le reste n'est qu'illusion
et vaine agitation d'esprit » (p. 61). Tel fut Bossuet directeur.

Plusieurs de ses lettres ont pour objet de faire valoir son
Exposition, particulièrement la traduction anglaise, qu'attaquaient
les ministres anglicans. Il soutient contre eux sa parfaite
orthodoxie; voir sa longue lettre (425e) au P. J. Johnston en 1687.

Leurs objections ne lui paraissent pas sérieuses. Un de ses
adversaires « était une tête mal faite, qui avait fait jusque dans

l'église des extravagances signalées » (p. 355). C'est cette tête
mal faite que les protestants écoutent Cependant un bon aveu
à signaler est celui-ci. Selon Bossuet, on peut soutenir qu'il
peut émaner de Rome des choses « où l'on prétend que la règle



— 796 —

n'est pas toujours observée», et cela, sans offenser le pape ni
diminuer l'autorité de son siège. Bossuet veut même montrer
par là aux protestants qu'une Eglise peut soutenir ses droits
sans rompre l'unité et sans blesser la subordination (p. 357).
Nous voudrions aujourd'hui plus de précision; mais, dans les
questions brûlantes, Bossuet, diplomate, se contente de peu
de clarté.

Il ne faut pas trop s'étonner de sa tendance à se croire
infaillible dans toutes les questions. Il a été tellement adulé

par milord Perth, chancelier d'Ecosse, par le P. Denys de
Ste. Marthe, par l'abbé Renaudot, etc., qu'il pouvait en effet se
croire le droit de régenter à peu près tout le monde. Ce milord
Perth, anglican converti par Bossuet au catholicisme romain,
a plaisir à lui brûler l'encens le plus capiteux (p. 190, 298, 322,
419, etc.); il voudrait même « lui baiser les pieds tous les jours »

(p. 544) -Le P. de Ste. Marthe sollicite l'approbation de Bossuet

pour son livre de la « Confession auriculaire » contre le
protestant Daillé, et il exalte ses lumières pures, sa parfaite
connaissance de la religion, son fond inépuisable d'érudition
jointe à une humilité très profonde (p. 92) ; etc.

Tel n'était certainement pas le sentiment de Malebranche,
ni celui de Dom François Lamy. Ces deux religieux étaient très
personnels, autant que Bossuet, et ils tenaient à leurs vues
autant que Bossuet aux siennes. Inde irœ. Il faut lire la longue
lettre de Bossuet (n° 428) à un disciple du P. Malebranche,
21 mai 1687. Bossuet accuse ce disciple d'être aveugle envers
son « patriarche » ; « il ne se souvient pas d'avoir jamais lu
aucun exemple d'un plus parfait galimatias » ; il déclare cette
théologie « ridicule » (p. 370), etc. Il aperçoit dans cette
philosophie cartésienne de grosses difficultés pour l'avenir : c'est
« un grand combat » qui se prépare contre l'Eglise ; Bossuet
trouve dans ce nouveau système « les inconvénients de toutes
les sectes à la fois » ; l'auteur de ce système « ne fait que payer
le monde de belles paroles ». Malebranche, craignant de manquer

de respect à Leveque, n'accepta pas l'entretien que Bossuet
lui proposa ; Bossuet poussa Fénelon à écrire contre Malebranche,
qui se tourna ainsi contre Fénelon ; et lorsque Malebranche fut
hostile à Fénelon, Bossuet se rapprocha de Malebranche Il est
avec le ciel des accommodements O misères humaines « M.
de Meaux se réconcilia complètement avec l'oratorien, lorsque



— 797 —

celui-ci eut pris parti contre l'archevêque de Cambrai dans la
querelle du quiétisme » (p. 394).

A cette époque de la Révocation de l'Edit de Nantes (1685),
Bossuet ne semble pas avoir joué un rôle très noble envers les

protestants. Ceux-ci étaient atrocement persécutés. Voir le texte
de l'abominable ordonnance du 29 avril 1686 contre eux (p. 335).
En septembre de la même année, un exécuteur vint de Paris
à L,a Ferté-sous-Jouarre pour faire déterrer et jeter à la voirie
le corps d'une parente des Vrillac, nouvelle convertie, morte
sans avoir voulu recevoir les derniers sacrements (p. 338). On
pendait les uns, on donnait la bastonnade aux autres (p. 519).

Certes, je comprends que la neutralité de Bossuet ne lui permît

pas d'approuver les protestants. Mais peut-être, comme
évêque chrétien, aurait-il pu calmer le fanatisme cruel du roi
et des ministres contre eux. Or il n'en fut rien. Il parut plutôt
courtiser dans cette circonstance. C'est à lui que Louvois
envoie des protestantes non converties, pour qu'il les enferme
dans, ses couvents, en 1687 (p. 339). C'est à lui que Nicolas
Payen, qui a fait fermer le temple de La Ferté-sous-Jouarre en
1685, annonce ce fait avec joie, pom* lui laire plaisir. On voit
que Bossuet est de la partie et qu'il est heureux (p. 87). Bien
plus, Bossuet cherche à profiter des démolitions des Temples
de Nanteuil et de Mortcerf. Seignelay lui écrit en 1685 que le
roi lui en a fait le don ainsi qu'il l'a demandé (p. 153). Bossuet
« crut devoir demander, en outre, les maisons jadis attenantes
à ces édifices » (p. 157). Quelques jours plus tard (p. 172),

Seignelay lui écrit de nouveau : « Je vous envoie un brevet du
don des cimetières de ceux de la R. P. R. qui étaient dans
votre diocèse, conformément à ce que vous aves désiré. »

Bossuet a-t-il agi ainsi parce qu'il était courtisan ou parce
qu'il était cruel? Le courtisan apparaît dans cette lettre au
Prince de Condé (n° 336), où il lui dit que « la manière agréable

dont s'est fait le mariage du duc de Bourbon, fait le plus
digne sujet de sa joie » (p. 110). Or ce duc de Bourbon, petit-
fils du grand Condé, avait seise ans en épousant MUe de Nantes,
qui en avait douse, et qui, de plus, était fille illégitime du roi
et de Mme de Montespan. D'autre part, le peu de cœur de
Bossuet nous est affirmé par un de ses anciens amis, La Mon-

noye, dans une lettre à l'abbé Nicaise, où il dit : « Je l'admire
pour cent bonnes qualités qu'il a, mais je l'admire plus encore



— 798 —

pour sa dureté. J'ai flatté quelquefois son oreille, il me l'a dit;
mais je n'ai jamais pu toucher son cœur. » Et Rigoley de Juvigny
ajoute : « Ce prélat n'a jamais passé pour avoir de la sensibilité

pour les malheurs de ses amis » (p. 531).
Quelques-unes de ses lettres contenues dans ce volume

ont de la portée. Par exemple : la 321e, où il dit que le culte
des saints est bon et utile, mais non obligatoire (p. 70) ; — la
324e, où l'on voit que la nonciature du cardinal Ubaldini en
France favorisa les progrès de l'ultramontanisme; qu'en 1614
le professeur Duval pouvait encore enseigner, de concert avec
Rome, l'infaillibilité du pape comme simple opinion, « sans taxer
ni d'hérésie, ni d'erreur, ni même de témérité la doctrine
opposée ; ce qui montre que les censures du cardinal Bellarmin
ne passaient pas pour certaines, et ne faisaient pas une loi à

Rome, comme il semble qu'on en voulut faire une en 1685 »

(p. 81-83). Duval enseignait expressément que « les définitions
du pape n'étaient pas de foi, tant que l'Eglise universelle ne
les avait pas acceptées». Duval tenait le pape pour infaillible ;

cela lui paraissait « moralement certain », mais pas de foi
(p. 83). Tel était l'ultramontanisme en France en 1614,
ultramontanisme combattu par Richet* comme une erreur.

Il faut mentionner aussi la 339e lettre, à Mabillon, sur les
ordinations anglicanes. Bossuet semble leur avoir été favorable,
« bien qu'il n'en fût pas certain et qu'il réservât la décision du
Saint-Siège» (p. 115). Si Bossuet vivait actuellement, il serait
donc de l'avis de Léon XIII, qui « a définitivement tranché la
question dans le sens de la négative », disent les annotateurs
du présent volume (p. 116).

A propos des Anglicans, il est bon de rappeler que milord
Perth trouvait « leur naturel inquiet, particulièrement lorsqu'ils
peuvent couvrir leurs brouilleries du prétexte spécieux de la
religion. Chacun peut juger si jamais gens de tête légère et de

sang chaud ont eu de plus beaux moyens de pousser leurs
mauvais desseins aux dernières extrémités et à la violence »

(p. 291). Ce même milord ajoute que le royaume d'Angleterre,
autrefois appelé le pa}rs des Saints, « est devenu une maison
pleine de fous, où chacun prétend être seul inspiré pour
l'instruction des autres, où personne ne veut entendre ni la raison
ni la vérité, mais où l'on a seulement grand soin de nous tenir
dans l'ignorance des moyens qu'on a mis en usage pom* perdre



— 799 —

la postérité » (p. 324). Eusèbe Renaudot, un des conseillers et
des inspirateurs de Bossuet, lui a écrit en 1687 que par la
Confession de foi, les catéchismes et autres actes imprimés de
1645 à 1660, « toute la forme de la religion anglicane fut entièrement

renversée » (p. 433).
La correspondance entre dom François Lamy et Bossuet

(nos 458-462), est très curieuse, non seulement en ce qu'elle roule
sur le grave sujet de la Satisfaction, mais surtout parce que
ces deux écrivains s'y serrent de très près avec la subtilité et
l'aplomb des théologiens qui croient connaître à fond les
mystères les plus profonds du christianisme. Tous deux veulent
avoir raison et se tiennent tête, sans convaincre personne, je
pense. Un autre correspondant de Bossuet, qui n'a pas baissé
pavillon devant lui, fut le protestant Rou (dissimulé sous le
nom de P. de Vrillac). Voir la 384e lettre, p. 235-256; c'est un
vrai réquisitoire, dont Bossuet n'est pas venu à bout. Autre
lettre intéressante du professeur Le Feuvre (n° 426, p. 358-365),
sur le mariage de Henri VIII ; à rapprocher de celle-ci la lettre
429e, d'Edme Pirot, p. 379-392.

Peut-être ces lettres des correspondants de Bossuet et

quelques autres, sont-elles supérieures à celles de Bossuet même.
Ne pourrait-on même pas accuser Bossuet de superficialité,
lorsqu'il a affirmé que, si Rome accordait la coupe aux
protestants, elle les ramènerait à elle (p. 116)? Comment a-t-il pu
être aussi barbare envers ceux de France, s'il les croyait aussi

peu distants de la confession romaine? A propos du secret de

la confession, au sujet duquel on est si chatouilleux à Rome, n'est-il
pas nécessaire de citer, dans le sens contraire, ces paroles de
Bossuet (lettre 417e) : « On pourrait douter si la confession faite
par un homme qui déclare à son confesseur qu'il ne croit pas
la religion catholique, oblige au secret, puisque, en effet, c'est
plutôt une moquerie qu'une confession » (p. 336). Etrange

Terminons cette notice par un renseignement de l'abbé
Renaudot à Bossuet en 1687 (lettre 446e) : « Molinos était un
des plus grands scélérats qu'on puisse s'imaginer. Il est vrai
qu'il dirigeait M. Favoriti (une des âmes damnées d'Innocent XI),
et qu'il l'a assisté à la mort. Il n'y a ordures exécrables qu'il
n'ait commises pendant vingt-deux ans, sans se confesser. Par
le procès, il paraît qu'il a avoué toutes ces choses. On y marque
celles qu'il a niées. J'aurai l'honneur de vous en mander plus



— 800 —

de nouvelles dans quelques jours » (p. 439). — Quel milieu f

C'est ce qu'on a appelé et ce qu'on appelle encore « le Saint-
Siège ». E. Michaud.

Ch. Calippe : L'attitude sociale des catholiques français
au XIXe siècle, avec préface du comte De Mun. Paris,
Bloud, in-16, 1910, 3 fr. 50.

Bonald a écrit — et c'était son idéal politique et social :

« Un chef ou pouvoir, un ministère qui sert au chef, et des
sujets qui sont le terme de la volonté de l'un et du service des
autres » (p. 66). On devine aisément ce que pouvait être le
« socialisme » clans une telle société, surtout si l'on songe qu'un
tel monarchisme était dominé par le plus fanatique ultramontanisme.

Il faut du courage à M. Calippe pour oser donner le
nom de catholique à un régime aussi pervers et pour
représenter de Maistre comme « l'un des maîtres du catholicisme
social et même de la sociologie tout court » (p. 61).

On voit, par ce détail, dans quel esprit les ultramontains
d'aujourd'hui envisagent la question sociale. C'est ce qu'ils
appellent « le catholicisme social ». Quel étrange abus du mot
« catholique » On en fait le synonyme de l'ultramontanisme
et du papisme. On se pavane au grand jour dans cette aberration,
et l'on croit que les Français sérieux vont l'accepter!

L'auteur est bien obligé d'avouer que les Saint-Simon, les
Enfantin, les Cabet, les Louis Blanc, les Blanqui et autres
socialistes ont professé une doctrine toute contraire, et qu'autant
ils étaient partisans du christianisme bien compris, autant ils
étaient hostiles au clergé catholique romain. Si le christianisme
était bien compris, disaient-ils, personne ne refuserait de se
dire chrétien (p. 9) ; mais, ajoutait Blanqui, « la religion n'a plus
de ministres à la hauteur de ses besoins et des nôtres » (p. 13).

L'auteur cite Tocqueville ; il sait cependant les griefs de
ce dernier contre l'antilibéralisme du clergé ultramontain. Il cite
Ballanche, qui certes ne glorifiait pas la papauté. Il cite Bûchez,
qui adjurait les prêtres romanistes de ne pas maudire les
tentatives du libéralisme : « C'est parce que vous êtes restés
immobiles, leur disait-il, que vous avez cessé de nous montrer la
route et que nous avons marché nous-mêmes. » L'auteur cite



— SOI —

Bordas-Demoulin, qui ne craignait pas de dire : « Les ministres
de l'Eglise reculent à mesure que la civilisation avance ; ils
s'efforcent tout simplement de détruire le christianisme » (p. 205).
Bordas voulait rétablir les simples fidèles dans leurs droits
(p. 206-207) ; Rome, au lieu de le réfuter, l'a condamné, comme
elle condamne aujourd'hui les Dabry, les Muni et tous ceux
qui consentent au peuple de ne pas se laisser exploiter par
elle. Naturellement, l'auteur, qui se désaltère dans les eaux
romaines, reproche à Bordas d'avoir voulu « diminuer le rôle
du pape dans l'Eglise » ; il reproche à Huet d'avoir « apostasie ».

On sait comment Lamennais traita Rome dès qu'il l'eut connue.

Si c'est en citant ces amis du peuple, ces défenseurs de
la liberté et du progrès, que l'auteur entend faire l'éloge de la
papauté et recommander le socialisme qu'elle préconise, il
s'abuse étrangement. Vouloir parer l'Eglise romaine du génie
émancipateur de ces hommes de bien, de ces chrétiens sincères
qui furent hostiles à la papauté, est une tactique habituelle
aux écrivains romanistes, mais qui ne trompe plus que ceux
qui veulent bien être trompés. Là où Lautem* écrit : « L'attitude
sociale des catholiques français au XIX8 siècle », le public
intelligent lit : L'attitude antisociale des pseudo-catholiques.

S'il est un fait éclatant aujourd'hui, c'est l'impossibilité,
pour le parti libéral, de se réconcilier avec Rome : car le clergé
romaniste actuel ne cherche que les intérêts de son pape. Le
pape partout, le pape au-dessus tout; tout pour le pape, tout
avec le pape, tout par le pape. « L'idole du Vatican », disait
Montalembert. Le Christ est au second rang. Déjà le bon
Pie IX disait naïvement : « Je n'ai qu'un vœu à faire, c'est que
Thiers devienne croyant; et pourtant, s'il était croyant, il me
rendrait moins de services. » Les services avant tout

Et s'il est une conséquence logique à tirer, c'est la nécessité

pour tous les partisans du progrès, de se séparer de cette
même Rome, comme les Eglises d'Orient s'en sont séparées
au IXe siècle, les Vaudois et les Albigeois au moyen-âge, les

protestants au XVIe, les anciens-catholiques au XIXe, et comme
s'en sépareront tous les défenseurs de la raison, du progrès,,
de la liberté et du vrai christianisme catholique. N'est-il pas
manifeste, en effet, que Rome s'obstine contre la nature des
choses et contre l'histoire, et que ses artifices de logique ne



— 802 —

sont que mensonge et puérilité? Elle aura beau faire. Elle
succombera, dès que la sottise humaine sera en minorité.

E. Michaud.

Dr. Jos. A. Endres, Prof. der Philos, am Lyzeum zu Regensburg

: Geschichte der mittelalterlichen Philosophie im christlichen

Abendlande. Kempten und München 1908. VIII und
176 S. Mk. L—. (22. Band der „Sammlung Kösel".)

Die Absicht, die ihn bei der Abfassung seiner Schrift
leitete, gibt der Autor in den Worten an: „Die einfachste
Widerlegung der Behauptung, das Mittelalter sei ohne
eigentümliche Philosophie gewTesen, ist die Darstellung ihrer
faktischen Geschichte". Man kann dieser Ansicht und Absicht
beitreten, ohne die Folgerung daraus zu ziehen, dass in der
Gegenwart das alleinige Heil für die Philosophie im aristote-
tisch-scholastischen Mittelalter zu suchen sei. Vielmehr wird
ein aufmerksames Studium des Buches dem Leser auch Mängel
jener Denkrichtung vor Augen stellen, Mängel, denen
abzuhelfen gerade die Aufgabe der Gegenwart bilden sollte. Hierauf
soll indessen an dieser Stelle nicht näher eingegangen werden.
— Der Autor hat auf kleinem Räume ein reichliches Material
geschickt verarbeitet. Die Haupttypen werden mit Recht
ausführlicher, minder Bedeutendes wird kürzer behandelt.
Orientierende Überblicke erleichtern das Verständnis. Bei einer
neuen Auflage würde es sich vielleicht empfehlen, diese
Einrichtung noch mehr hervortreten zu lassen, indem die Haupt-
lehren eine noch ausgedehntere und eingehendere Behandlung
erführen, wobei das Übrige ganz zurücktreten könnte. Ein
solches Verfahren wäre wohl dem Leserkreise des Buches
erwünscht und förderlich. Der Verfasser würde sich dadurch
ein neues Verdienst und den gebührenden Dank seiner Leser
in erhöhtem Masse erwerben. D.

D. Paul Ewald : Die Briefe des Paulus au die Epheser, Kolosser
und Philenion. 2. verbesserte Auflage. Leipzig 1910. 443 S.

Mk. 8. 50, geb. Mk. 10.

Der Verfasser behandelt in diesem X. Bande des Zahnschen
Kommentars zum Neuen Testament den Epheser-, Kolosser- und



— 803 —

Philemonbrief als die der Zeit und den Umständen nach
zusammengehörige Gefangenschaftsbriefe Pauli, Avährend er den

(gleichfalls von ihm im XL Bande kommentierten) Philipper-
brief (und 2. Timotheus) einer anderen weiterliegenden
Gefangenschaft des Apostels zuweist. Die Epheser, Kolosser und
Philemon zugrunde liegende Gefangenschaft ist die 1. zu Rom,
wozu die meisten Ausleger neigen. Die für Caesarea
vorgebrachten Gründe finden in der Einleitung ihre eingehende
Widerlegung. Die Vergleichung von Epheser und Kolosser in
sprachlicher Hinsicht, sowie die Untersuchung der jedem Briefe
eigentümlichen ana's Xtyófiera im Vergleich zu dem sonstigen
paulinischen Sprachgebrauche ist eine sehr sorgfältige. Mit
Bezug auf Epheser erklärt sich Ewald natürlich unter
Beibehaltung der Echtheit für die Annahme, dass wir es mit einem
Rundschreiben zu tun haben. Die dogmatischen Ausführungen
über Engeldienst, Christi Stellung zu ihnen, die Irrlehrer, wie
sie dieser Kommentar erfordert, geben viele neue unzweifelhaft

anerkennungswrerte Gesichtspunkte. G. M.

Dr. Joh. Nep. Foerstl : Das Almosen. Eine Untersuchung über
die Grundzüge der Armenfürsorge in Mittelalter und Gegenwart.

Paderborn 1909 (F. Schöningh). 158 S. Mk. 3.40.

In der vorliegenden Studie ist teils historisches, teils
theoretisches Material verarbeitet. Wir werden mit den Organen
(Bischof, Pfarrer, Orden, FamiHe, Brüderschaften) der mittelalterlichen

Armenpflege und ihren Formen (vornehmlich Hospitalpflege

und Almosen) bekannt gemacht. Deutlich aufgezeigt hat
der Verfasser den im Vergleich zur genannten Periode viel weiter
ausgreifenden Bereich der modernen Armenfürsorge, die sich
nicht mehr nur durch Linderung bereits vorhandener Not,
sondern in erster Linie durch Prophylaxis verschiedenster Art
(Sozialreform) betätigt, und die eigentliche Armenpflege an die
letzte Stelle verweist. Ebenso hat sich der Kreis der Träger
der neuzeitlichen Armenfürsorge erweitert. Staatliches
Eingreifen und freie Liebestätigkeit, diese teils von den verschiedenen

Konfessionen ausgehend, teils interkonfessionell,
wetteifern in der Verhütung und Linderung menschlicher Not. In
den theoretischen Ausführungen will der Autor eine Recht-



— 804 —

fertigung gegenüber der protestantischen Anschauung und
Anklage geben (Motiv der Armenfürsorge,, Verdienstlichkeit der
guten Werke, etc.). Es ist zu wünschen, dass solche
Darlegungen dem Bewusstsein des Volkes recht nahe gebracht
werden ; denn der Vorwurf der Werkheiligkeit lässt sich nicht
ausschliesslich durch den blossen Nachweis widerlegen, dass

in gelehrten Werken richtiges vorgetragen werde, sondern es

wTäre zu zeigen, dass die Gläubigen zum richtigen Handeln
konsequent und mit Erfolg angeleitet werden. Das wäre ein
Schritt zur gegenseitigen Verständigung und zur Ausgleichung
entgegenstehender Auffassungen. Recht zeitgemäss ist die
Auseinandersetzung mit der „unabhängigen" Moral, sowie die
Bemerkung über den „Wohltätigkeitssport", bei dem es sich im
Grunde nur um Befriedigung der Vergnügungssucht handelt.
Solche, die sich für charitative Bestrebungen interessieren,
werden von der Studie gerne Kenntnis nehmen. D.

N. Gottesleben und J. B. Schildknecht: Die biblische
Geschichte auf der Unterstufe der katholischen Volksschule.
Siebente Auflage. Paderborn 1909 (Ferdinand Schöningh).
VIII und 208 S. Mk. 1.80.

Zwei tüchtige Schulmänner mit reicher Erfahrung, der
erste ein pro rectoratu geprüfter Mittelschullehrer, der zweite
ein im Schuldienst tätiger Theologe, haben in dem vorliegenden
Buche ein Werk geschaffen, das, verständig gebraucht, sich als
wertvolles Hülfsmittel für den Unterricht erweisen wird. Es
ist in hohem Grade geeignet, die Tätigkeit des Lehrers
anzuregen, zu fördern und in die rechten Bahnen zu lenken. Und
gerade dieses soll ja ein Handbuch leisten; nicht soll es dem
Lehrer alle eigene Arbeit bei der Vorbereitung abnehmen.
Das kann und darf kein Handbuch, wenn nicht der Unterricht
grossen Schaden erleiden soll. Auch bereits erfahrene Lehrer
werden manches für sie brauchbare in der genannten Schrift
finden, die somit allseitiger Beachtung empfohlen sei. D.



— 805 —

Dr. Paul Grünberg : Die Evangelische Kirche, ihre Organisation
und ihre Arbeit in der Grossstadt. Göttingen 1910. Vanden-
hoeck & Ruprecht. 164 S. Mk. 2. 80, geb. Mk. 3. 40.

Dieser 14. Band der „Praktisch-Theologischen Handbibliothek"

eröffnet ein Gebiet der Seelsorge, das zu den schwierigsten
in der modernen Zeit gehört. Es ist wohl die erste einheitliche
statistische und quellenmässige Zusammenfassung der Probleme,
die hier auftauchen und der Massregeln, die zu ihrer Lösung
gefasst oder in Vorschlag gebracht worden sind. Besonders
interessant ist der Nachweis, ob und wie eine Anzahl Versuche,
die kirchlich Entfremdeten sowohl in den hohen als in den
niederen Kreisen der grossen Städte durch möglichste
Verkleinerung der Riesengemeinden in immer engere Bezirke mit
besonderen Helfern und Helferinnen, durch Versammlungen
und Belehrungen ausserhalb der Kirche wiederzugewinnen, von
Erfolg begleitet w*aren. Die Geistlichen in allen Stellungen,
nicht bloss in den grossen Gemeinden, werden in dem Buche
die reichsten Anregungen finden. Wie alle Arbeiten dieser
Sammlung, ist auch die vorliegende ausgezeichnet durch die
Nüchternheit und die Einfachheit ihres Aufbaus und vor allem
durch die besonnene Ruhe ihrer grundsätzlichen Stellungnahme,
sie wirkt aber dadurch um so eindringlicher und überzeugender.

G. M.

Herrmann Gunkel: Genesis übersetzt und erklärt. 3.

neugearbeitete Auflage. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
1910. G und 509 S. Mk. 11, geb. Mk. 12 und 13.

Das gewaltige Werk (I. Abt. Historische Bücher 1. Band
des „Göttinger Handkommentars zum Alten Testament")
erscheint in völlig umgearbeiteter Auflage. Die Erklärung, welche
die eigentlich sprachliche Deutung anderen Kommentaren überlässt,

steht unter den beiden Leitmotiven „Sagen der Genesis"
und „Quellenscheidung" nach Jahvist, Elohist bez. Jehovist und
Priesterkodex. Beide Motive erhalten S. I—C eine allgemeine
grundsätzliche Darstellung. Die Arten der Sagen, ihre
ursprünglichen und künstlichen Formen werden systematisch
untersucht und dann ihre Wiedergabe in den verschiedenen
Quellen ebenfalls im allgemeinen dargestellt. Im eigentlichen
Kommentar werden die einzelnen Erzählungen der Genesis



— 806 —

gruppenweise nach dem fortlaufenden Text übersetzt und die
verschiedenen Quellensätze durch andere Schriftarten
gekennzeichnet. Unter dem Texte wird die Begründung der
vorgenommenen Quellenscheidung, die Entstehung der Sagen und
ihr Parallelismus mit gleichen oder ähnlichen Sagen anderer
Urvölker, die Motive der Sagenbildungen, ihre charakteristischen
Züge, die naiven sowohl als die gekünstelten, die heiteren und
die ernsten, die guten und die bösen samt den im einzelnen
sich ergebenden Widersprüchen nachgewiesen.

Man weiss nicht, was man mehr bewundern soll, die
Gelehrsamkeit Gunkels, womit er das Material aus der gesamten
alttestamentlichen Forschung* und vor allem aus der
vergleichenden Völkerkunde und Mythologie herbeischaft, oder
den Scharfsinn, womit er die Quellenscheidung vornimmt und
seine Schlüsse zieht. Freilich wird für die Beurteilung des
Werkes der theologische Standpunkt massgebend sein. Schon
das eine Motiv der Quellenscheidung wird vielen nicht gefallen,
obwohl gerade hier auch die orthodoxen Theologen grundsätzlich
nicht mehr widerstreiten sollten. Zu streiten ist allerdings
darüber, wie weit der einzelne Forscher für seine Person diese

Scheidung vornehmen kann. Dass dabei sehr viel subjektives
unterlaufen muss, für das man von anderen keine direkte
Zustimmung verlangen kann, wird jeder besonnene Kritiker —
und dazu gehört Gunkel — selber am liebsten zugeben.
Wichtiger ist die Stellung zu dem anderen Motiv: „Die Genesis
eine Sammlung* von Sagen". Wer in dieser Beziehung Gunkels
Werk mit anderen vergleicht, die Buchstaben und Inhalt der
Genesis als göttliche Offenbarung festhalten, dem wird der
klaffende Unterschied klar werden. Indessen möchten wir
gerade denen, die den sog. gläubigen Standpunkt auch jedem
Bericht des alten Testamentes gegenüber vertreten, wenn es

ihnen anders um eine ehrliche Forschung zu tun ist, die
Darlegungen Gunkels zu ernstem Studium empfehlen. Niemand
wird ihnen abverlangen, dass sie für sich anderer Meinungwerden,

aber sie werden einen neuen Blick erhalten und
vielleicht gerade bei den für die menschlichste Erfindung erklärten
Stücken — es sind durchaus nicht nur Wunder — in Staunen
geraten über das uralte Gut reinen Menschtums, das in der
Genesis verborgen ist, und das führwahr wird ihren Glauben
an die göttliche Führung des Menschengeschlechts nicht geringer
machen. G. M.



— 807 —

Mag. theol. Traugott Hahn: Die Bibelkritik im
Religionsunterricht. 20 S. 50 Pfg.

Mag. theol. Johannes Frey : Die letzten Lebensjahre des Paulus.
54 S. 70 Pfg.

Vorstehende Abhandlungen zweier Dorpater Professoren
bilden Serie VI, Heft 2 und 3 der „Biblischen Zeit- und
Streitfragen". (Edw. Runge, Gr. Lichterfelde.) Die erste, durchaus
nicht engherzige Schrift, erklärt in kurzen Sätzen die Zulässig-
keit gesicherter Ergebnisse der Bibelkritik für den
Religionsunterricht als „den Seelen nicht gefährlich". Aber: „Recht
angefasst, von den rechten Persönlichkeiten, das ist die Hauptsache.

Reife taktvolle Persönlichkeiten, doch sagen wir besser
Beter, vom heiligen Geist erfüllt, die unter Geisteszucht und
Geistesleitung arbeiten, gewisse und doch vorsichtige Tritte
tun, Lehrer, die vor allem selbst schlichte Bibelchristen sind,
Bibelleser, Bibelforscher, die aus der Bibel leben, um solche
Lehrer und Pastoren wollen wir Gott bitten."

Der Verfasser der zweiten Abhandlung entscheidet sich

hauptsächlich auf Grund der Pastoralbriefe für die Befreiung
des Paulus aus der ersten römischen Gefangenschaft, eine darauf

folgende Reise nach dem Orient und zuletzt derjenigen
nach Spanien, wo seine erneute Gefangennehmung und zweite
Überführnng nach Rom mit dem nachfolgenden Martyrium
erfolgte. G. M.

Gerhard Hilbert : Nietzsches Herrenmoral und die Moral des
Christentums. Leipzig 1910 (A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung

Nachf.). 54 S. Mk. —.80.

Es dürfte weder im Sinne der Lehre Nietzsches, noch in der
Absicht ihres Urhebers gelegen sein, dass seine Ansichten in die
Massen geschleudert werden. Denn seine „Herrenmoral" —
ihre Berechtigung einmal angenommen — passt eben nur für
„Herren", nicht für solche, die sich bloss dafür halten.
Unverkennbar aber haben seine Doktrinen bereits eine bedenkliche
Ausbreitung erfahren, so dass eine Stellungnahme seitens der
Vertreter des Christentums und seiner Moral unabweisbar
geworden ist. Ein treffliches Mittel zur Aufklärung über den
wahren Charakter der neuen und den unvergänglichen Wert



— 808 —

der alten Moral bietet die vorliegende, vom gläubig-protestantischen

Standpunkte aus verfasste Schrift, deren Autor sich
durch seine ruhige und objektive Darstellung, die auch relativ
Richtiges bei Nietzsche anerkennt, entschieden ein Verdienst
erworben hat. Allen einzelnen Zügen ist der Verfasser mit
sorglichem Verständnisse nachgegangen, und er gibt seine
Äusserungen in einer klaren, jedem Gebildeten verständlichen
Sprache. Insbesondere sei auch auf die Abhandlung über Hete-
ronomie und Eudämonismus aufmerksam gemacht. Wir wün-
chen dem kleinen, aber inhaltreichen Büchlein viele verständnisvolle

Leser. D.

Dr. Franz Keller : Sonneukraft. Der Philipperbrief des heiligen
Paulus für denkende Christen dargelegt. 8°, VIII u. 128 S.

Freiburg im Breisgau 1910. Herdersche Verlagshandlung.
Mk. 1.60; geb. Mk. 2. —.

Der Verfasser hat sich bereits durch seine, von der Kritik
beifällig aufgenommene Bearbeitung des Epheserbriefes einen
guten Namen gemacht. Wie dort, so wählt er für seine
Darlegung auch hier mit glücklichem Griff die homiletische Form.
In zwölf Vorträgen, deren Zusammenhang jeweils nachgewiesen
wird, die aber jeder für sich wieder ein Ganzes bilden,
entwickelt er an der Hand des Textes in gediegener Sprache
eine Fülle von Gedanken, die sich ungezwungen aus dem
Wortlaute ergeben und mit praktischem Blicke auf die
Verhältnisse der Gegenwart angewendet werden. Über seine
Auffassung des Briefes und die Absicht, die ihn bei seiner Arbeit
leitete, gibt der Verfasser in der Einleitung folgenden
Aufschluss: „Der Brief des hl. Paulus an die Philipper redet viel
von Freude. Freude will er in den Herzen wecken Was
wir hier versuchen, ist nichts anderes, als die tiefe Weisheit
der apostolischen Worte in unsere Seele aufzunehmen und
dabei möglichst getreu unser Herz zu stimmen auf die Schwingungen

der Freude, die in der lebensvollen Schilderung dem

Apostel unwillkürlich aus der Feder fliesst. Erst durch dieses
wahrhafte Mitempfinden und Miterleben erfahren wir etwas
von der Sonnenkraft der Freude, die in diesem Briefe
verborgen ist. Und dies Erlebnis rechtfertigt dann die hier wieder-



— 809 —

gegebene Auffassung vom Apostelbriefe." Dass der Autor mit
seiner Auffassung nicht fehl ging, ergibt sich aus der Lektüre
seiner Schrift, die nicht nur Blickpunkte für den Kauzelredner
eröffnet, sondern auch dem Laien zur Erbaunng dient und ihn
zu fruchtbringendem Nachdenken anregt, somit sich als ein
Mittel erweist, die Gläubigen in die Lesung und das Verständnis
der hl. Schrift einzuführen. D.

Lie. Hugo Lehmann: Gegenwartsglaube. Predigten. 89 S.

Wo du bleibst, da bleibe ich auch. Traureden. Herausgegeben
von Lie. E. Rolffs. 86 S.

*

Lasset die Kindlein zu mir kommen. Reden bei Taufen und
an Kindergräbern. Herausgegeben von Lie. E. Rolffs. 85 S.

Wollt ihr auch weggehen i Konfirmationsreden. Herausgegeben
von Lie. E. Rolffs. 156 S.

Vorstehende vier Bücher bilden die VII. Reihe 3. Heft und
die VIII. Reihe 1., 2. und 3. Heft (1909/10) der von uns wiederholt

besprochenen, im Verlage von Vandenhoeck und Ruprecht-
Göttingen seit 1902 erscheinenden „Modernen Predigt-Bibliothek*'.
Während das Heft „Gegenwartsglaube" einen Verfasser hat,
finden wir an den Kasual- und Konfirmationsreden verschiedene

Verfasser, sogar aus dem Siebenbürgener Sachsenlande,
beteiligt. Gerade hier ist diese Mannigfaltigkeit der Urheberschaft

besonders wertvoll. Denn auf keinem Gebiete läuft der
Prediger mehr Gefahr, einseitig zu werden, als auf dem der
Kasualrede. Wie schwer wird es insbesondere, in langer
Amtsführung bei Taufen und an Kindergräbern etwas Neues zu sagen.
Da sind denn obige Sammlungen verschiedener Verfasser ganz
vorzüglich geeignet, darzutun, in welch individuell ganz
anderer Weise dieselben Fälle sich in den Gedanken fremder
Seelsorger gestalten und in ihrem Worte Ausdruck finden.
Noch schätzbarer werden die Reden dadurch, dass sehr oft ihre
besonderen persönlichen Unterlagen kurz angedeutet sind,
z. B. zwischen wem die Trauung geschlossen ward. Was aber
den inneren Gehalt dieser besonderen Reden sowohl als der
Gegenwartspredigten von Lie. Lehmann angeht, so müssen wir
sagen, dass sie in einfach schlichter Weise sich von allem
Überschwängliehen fern halten, gerade dadurch aber ihren

Revue iDtern. de Theologie. Heft 78, 1910. 52



— 810 —

Zweck erfüllen, die alte Wahrheit des Evangeliums in
gesunder Modernität zu verkündigen.

Jedes der schön ausgestatteten Bändchen kostet Mk. 1.20,.
geb. Mk. 1.80. Die Subskription auf eine vier Hefte umfassenden
Reihe beträgt Mk. 4.—, geb. Mk. 4.80. G. M.

P. Leonhard Lemmens 0. F. M. : Der hl. Bonaventura, Kardinal
und Kirchenlehrer aus dem Franziskanerorden (1221—1274).
Festschrift zum VII. Centenar der Gründung des Franziskanerordens.

Kempten und München, Josel Kösel, 1909. VIII und
286 S. Preis Mk. 3.20, geb. Mk. 4. 20.

Mit einem Worte aus dem Schluss der Einleitung
charakterisiert das angezeigte Buch sich selbst am besten: „Was
wir bieten, ist ein gesichertes, vielleicht nicht ein vollständiges
Lebensbild". Lemmens unternimmt die schwierige Aufgabe
aus dem geringen zuverlässigen Stoff, den ein Jahrhundert
über seine bedeutenden Männer hinterliess, das so wenig im
strengen Sinne biographisches Interesse hatte wie das
dreizehnte, das Bild einer Persönlichkeit möglichst anschaulich zu
formen. Der Versuch ist wohlgelungen; die spärlichen ur-
kundhchen Zeugnisse als Pfeiler nützend, füllt Lemmens die
bleibenden Lücken in glücklicher Weise durch Ableitung aus
Bonaventuras Schriften und durch Rückschlüsse aus den
allgemeinen Zuständen der Zeit so geschickt aus, dass wir ein
Bild erhalten, an das wir glauben. Die Zurückhaltung des
Verfassers gegenüber dem legendären Nachrichtenstoff ist
anerkennenswert.

Lemmens behandelt in acht Hauptstücken den „Schüler-,
den „Novizen und Priester", den „Lehrer", den „Schriftsteller",
den „Prediger", den „Generalminister", den „Kardinal", den
„HeHigen"*. Seine Darstellung ist liebevoll, aber nüchtern und
gelassen, nicht nur, weil er den Urkunden den Stoff einigermassen

mühsam abringen muss, sondern auch, weil die Persönlichkeit

Bonaventuras selbst der wirkungsvollen Glanzpunkte
entbehrt und vielmehr gerade durch ihre gleichmässig
überlegene, gelassene und entschiedene Ruhe wirkt. Lemmens
würdigt Bonaventura wissenschaftlich als den „letzten grossen
Vertreter des christlichen Neuplatonismus", nach seiner geisti-



— 811 —

gen Gesamtrichtung durch einen Vergleich mit dem Aquinaten
folgendermassen : „Thomas ist der Engel der Schule, Bonaventura

der Meister des tätigen Lebens; Thomas erleuchtet den
Verstand, Bonaventura erhebt das Herz".

Der Verfasser gibt sich besonders grosse Mühe, Bonaventuras

Stellung zur Ordensregel, bezw. zu dem Kampfe um deren
Deutung klarzulegen ; nach ihm hat Bonaventura an der Kegel
streng und unverbrüchlich festgehalten, nur den Eiferern gegenüber

abgelehnt, das über die Regel hinausgehende Beispiel
des hl. Franz für verbindlich anzusehen. In einem Nachwort
muss er seine Anschauung stützen gegenüber der Darstellung
im „Handbuch der Geschichte des Franziskanerordens" des
P. Heribert Holzapfel. Im ganzen kann seine Auffassung
Zustimmung erwarten, nur ist das Eine nicht ganz zu vergessen,
dass eben die Betonung des Buchstabens der Regel schon eine
Herabstimmung des Ordensgeistes war, dass mithin die
„Nachfolger" des hl. Franz ihn besser verstanden als die „Befolger
seiner Regel" und dass mithin hieraus ein Körnchen Wahrheit
in die Auffassung der Gegner des Verfassers fällt, die den

Rückzug auf den Wortlaut der Regel als den goldnen Weg
der Mittelmässigkeit empfindet.

Nicht alle Werturteile des P. Lemmens, namentlich über
Schriften und Predigten, wird der Leser unterschreiben; dem
mönchischen Geschmack ist manches sinnig, innig und
geistreich, was anderen verzweifelt abgeschmackt vorkommt. Aber
dankbar zu begrüssen ist die ausführliche Skizzierung des

„Buches von den sechs Flügeln der Seraphim''*; es wird
verständlich, dass der Jesuitengeneral Aquaviva diese
Unterweisung für die Oberen in allen Provinzen seines Ordens hat
verteilen lassen. Diese Schrift Bonaventuras bleibt auch für
unsere Zeit wertvoll. E. K. Zelenka.

Dr. Franz Xaver Mutz, Regens des erzbischöflichen
Priesterseminars zu St. Peter bei Freiburg i. B. : Paulus und Johannes
als Pastorallehrer. Vorträge über die Briefe an Timotheus
und die Briefe an die sieben Engel in der Geheimen
Offenbarung. Paderborn 1910 (Ferdinand Schöningh). VI und
264 S. Mk. 2.40.

Die mitgeteilten Vorträge sind herausgewachsen aus Ex-
horten, welche der Verfasser vor den Zöglingen des von ihm



— 812 —

geleiteten Priesterseminars zu St. Peter im Schwarzwald
gehalten hat. Sie sind in hohem Grade geeignet, eine ständige
Lektüre des Priesters zu bilden, an der er sich täglich neu
erfrischt, durch die er die Amtsgnade stärkt, sein persönliches
Geistesleben fördert, ein Muster der Schriftbetrachtung findet
und mancherlei Fingerzeige für die Praxis erhält. In eindringlicher

Sprache, unter vielfacher Bezugnahme auf Stellen der
hl. Schrift des A. und des N. Testamentes, sowie auf
Aussprüche der Kirchenväter, redet der seeleneifrige Autor
zunächst zu seinen ehemaligen Schülern mit den Worten Pauli,
die er in seinen beiden Briefen an Timotheus richtete, und mit
den Worten des Herrn, wie er sie in der Geheimen
Offenbarung dem hl. Johannes für die Bischöfe der sieben Gemeinden
in Kleinasien in den Mund legte. Wir wünschen dem Buche
auch ausserhalb des Kreises, für den es in erster Linie
bestimmt ist, die verdiente Beachtung. Seine Ausführungen werden,
etwa von einigen Ausnahmen abgesehen, auch anderwärts
Zustimmung finden und Segen stiften. D.

Das Neue Jahrhundert. Wochenschrift für religiöse Kultur. Im
Verein mit mehreren deutschen Katholiken herausgegeben
von Dr. Philipp Funk in Stettin, Grabowerstr. 16. Augsburg,
Verlag von Theodor Lampart, 1909 f. Bezug im Buchhandel
Mk. 2.—, durch die Post Mk. 2.25, unter Kreuzband Mk. 2.40
vierteljährlich innerhalb Deutschlands.

Die neuste Entwicklung dieser Zeitschrift legt uns die
Pflicht auf, eingehend auf sie hinzuweisen. Wir werden das

später tun. Es genügt nicht, allein über den Inhalt ihrer
Spalten zu berichten, wir müssen, um der Bedeutung dieses

Sammelpunktes einer neuen, ausserordentlich tiefgehenden
Bewegung im Katholizismus gerecht zu werden, von den z. T.
recht verschiedenartigen Männern, die sich in seiner Herausgabe

zusammenfinden, aus ihren sonstigen Veröffentlichungen ')
ein klares Bild zu gewinnen versuchen, um daraus ein Urteil
über die Zukunftsbedeutung dieses Blattes und der es tragen-

') auch den Pseudonymen ; Schnitzer hat z. B. schon zu einer Zeit als
Willibald Weber („Die Vorbildung des katholischen Klerus in Bayern")
Aufsehen erregt, als er als Professor noch wenig verdächtig war.



— 813 —

den Bewegung abzuleiten. In erster Reihe haben wir es hier
zu tun mit den beiden „auf unbestimmte Zeit beurlaubten"
Theologieprofessoren Josef Schnitzer und Hugo Koch, deren
Schriften gegen das Papsttum mit Recht so grosses Aufsehen
erregt haben; daneben stehen die beiden Träger berühmter
Namen Funk und Hefele, beides aus dem Rottenburger Priesterseminar

ausgetretene Kandidaten, und der exkommunizierte
Benefiziat Engert, inzwischen allerdings durch Übertritt zum
Protestantismus aus dem Vordergrund dieser katholischen
Bewegung zurückgetreten. Es ist offenbar kein Zufall, dass die
vier erstgenannten sämtlich Schwaben sind, denn auch sonst
sitzen im bayerischen und württembergischen Sclrwaben die
grosse Zahl der anonymen und Pseudonymen Mitarbeiter: hier
in Schwaben liegt der Kern der Bewegung. Einige Bayern
und Rheinländer schüessen sich an, darunter mehrere, die

wenigstens durch Studium in Tübingen mit dem schwäbischen
Geiste sich berührt haben. Nippold predigt seit Jahren, dem
Katholizismus müsse das Heil aus dem Süden Deutschlands
kommen ; vielleicht stehen wir vor der Erfüllung dieses Wortes.
— Mit diesem Kern berühren sich noch einige benachbarte
Kreise. Zunächst hat sich, nachdem der durch körperliches
Leiden sehr reizbar gewordene und schwierig zu behandelnde
Gebert einen einsamen Tod gefunden hat, die Krausgesellschaft
mit Sickenberger ihm genähert; der im Rottenburger Seminar
vergewaltigte Diakon Heilig durfte seine Verteidigung in den
Spalten des „Neuen Jahrhunderts" fortsetzen und vereinzelt
konnte man auch Äusserungen des Berliner Kreises
ausgesprungener Kapuziner in ihnen bemerken. Es ist mithin
schon heute ein weiter Kreis von Katholiken, der im „Neuen
Jahrhundert" seinen Mittelpunkt sieht; vielleicht hat er, wenn
diese Zeilen gelesen werden, schon seine Organisation
gefunden: sie ist schon heute so vorbereitet, dass sie zu jeder
Stunde in die Öffentlichkeit treten kann. Wir glauben daher,
unsere Leser schon mit diesem kurzen Hinweis versichern zu
sollen, dass sie gut tun, diesem Blatte ihre Aufmerksamkeit
zuzuwenden. E. K. Zelenka.



814

L. Sainte-Foy : De Saint-Pierre à Pie X. Paris, Nourry,
in-12, 125 p., 1910, 1 fr. 25.

L'auteur passe en revue les pontificats des principaux papes,
et il commence à St. Pierre. Il sait cependant que Pierre n'a
jamais été ni évêque de Rome, ni pape ; que nous sommes loin
d'être fixés même sur les noms des premiers évêques de Rome ;

que nous ne savons même pas si Clet et Anaclet sont deux ou
un seul personnage. Peut-être M. Sainte-Foy aurait-il été plus
exact en commençant son étude à Clément de Rome. Qu'il me
permette de lui reprocher aussi de glisser trop rapidement sur
plusieurs prétendus papes très intéressants : les Victor, les
Zéphyrin, les Calixte, les Corneille, les Etienne, etc. Ce n'est pas
que je trouve que l'auteur ait été modéré dans la tractation de

son sujet. Non. Il n'a été qu'incomplet.
Si même on veut se rendre compte du chemin parcouru

depuis environ cinquante ans, en fait d'agression contre la
papauté dans les rangs de l'Eglise catholique, que l'on compare
les volumes intitulés : Papauté schismatique (Guettée), Papauté
hérétique (Guettée), Papauté antichrétienne (Michaud), Discussion
sur les sept conciles œcuméniques (Michaud), et aussi les
volumes des anciens-catholiques allemands, qu'on les compare,
dis-je, pour le ton et la hardiesse avec celui-ci, on sera frappé
de la violence de ce dernier à signaler tout ce qui est hostile
non seulement aux papes, mais aussi aux conciles, non seulement

aux conciles dominés par les papes, mais aussi aux conciles
où, indépendamment de ceux-ci, les hommes se sont conduits
en hommes passionnés et partiaux. Le clergé, ou plutôt les
chefs de la hiérarchie y apparaissent avec leur ignorance des
choses religieuses, avec leur besoin d'exploiter et de dominer
l'Eglise. C'est scandaleux. Mais il faut bien que ces choses
soient dites, puisque le public s'obstine à ne vouloir ni ouvrir
les yeux ni entendre la vérité.

Ce petit volume n'est qu'un recueil de notes, mais de notes
destinées à frapper les lecteurs et à les faire réfléchir, même
malgré eux. Ces traits sont des flèches acérées qui portent coup.
« Pas un prêtre sur six cents ne remonte aux sources » (p. 83). —

« Pour convertir les foules et les infidèles, le cardinal Pallavicini
propose de leur montrer l'éclat de la cour pontificale. On a

mieux à la procession indienne de la dent de Bouddha. Palla-



— 815 —

vicini n'est pas d'une austérité pénible, il approuve les lieux
de prostitution » (p. 100). — « Il n'y a plus en Europe qu'un
seul gouvernement qui frappe ou condamne sans accusation
précise, sans défense et sans appel : c'est la papauté. Il n'y a

plus qu'un homme qui incarne le pouvoir absolu : c'est le pape »

(p. 109). — « Les conciles font couronne ; c'est en effet le seul
rôle qui reste à l'épiscopat ; ça meuble » (p. 65). — « Sans
l'autorité du pape, je ne mettrais pas plus haut la Bible que le
Coran » (p. 69). — « Les ennemis de l'Eglise ont accusé les

catholiques de faire du pape un demi-dieu... Il est évident,
disait Bergier, que ce sont là autant de calomnies. En 1909,

ces accusations ont cessé d'être des calomnies pour devenir
des axiomes, des réalités » (p. 73). — Etc.

Nous recommandons particulièrement ce que l'auteur dit
des conciles de Trente (p. 95-101) et du Vatican (p. 101-108).
C'est la justification complète du point de vue ancien-catholique,
bien que l'ancien-catholicisme ne soit même pas mentionné, pas
même comme première protestation et comme première
réfutation des audaces et des erreurs de la nouvelle papauté
antichrétienne. Les anciens-catholiques ont protesté à visage
découvert et réfuté sans peur, et certes à un moment où il y
avait quelque courage à le faire. Aujourd'hui les modernistes
sont légion; ils peuvent parler haut, même quand ils se
dérobent ou « se soumettent ». M. Sainte-Foy termine ainsi la
première partie de son volume : « Lorsqu'on jette un coup d'ceil
en arrière sur la route parcourue, il semble qu'on voie venir,
traversant les siècles, le char de la déesse Kali (était-ce une
préfigure de la papauté moderne?) sous les roues duquel les
fidèles, évêques en tête, se précipitent en foule, tandis que des
cris retentissent de toutes parts : Vive le pape roi vive le pape
Dieu! Pour moi, comme jadis Symphorien, devant le char de

Cybèle, j'entends rester, comme un homme, debout! » (p. 73).

Bravo nous applaudissons ; mais nous aurions plus de
confiance encore et plus de satisfaction, si tous les braves
modernistes se coalisaient et s'organisaient pour être plus forts
devant le char de Cybèle. ***



816

Sammlung Kösel. Kempten und München, Verlag der Jos.
Köselschen Buchhandlung. Preis jedes Bandes geb. Mk. 1.—.

13. Band: Dr. Wendelin Toischer: Geschichte der Pädagogik.
1907. 187 S.

14. Band: Hermann Roeren: Die Sittlichkeitsgesetzgebuug der
Kulturstaaten. 1907. 136 S.

15. Band: Dr. P. Heribert Holzapfel F. M.: Franziskus-Legen¬
den. 1907. XX und 157 S.

16. Band: Dr. Guido Maria Dreyes: Die Kirche der Lateiner
in ihren Liedern. 1908. XII und 203 S.

20. u. 21. Band: Dr. Johannes Bumüller: Der Mensch. Ein
anthropologischer Grundriss. 1908. 248 S.

22. Band: Dr. Jos. A. Endres: Geschichte der mittelalterlichen
Philosophie im christlichen Abendlande. 1908. VIII und
176 S.

28. Band: Dr. Otto Willmann: Die wichtigsten philosophi¬
schen Fachausdrucke in historischer Anordnung. 1909.
133 S.

Im Oktoberheft des Jahrganges 1907 kündigten wir hier
zum erstenmal die „Sammlung Köseltt an ; unser Versprechen,
über ihre weiteren Veröffentlichungen zu berichten, haben wir
bisher nicht erfüllt, hoffen es aber in Zukunft tun zu können.
Absichtlich gestalten wir aber jeweils unsere Mitteilung- zu
einem Bericht über die Sammlung, nicht zu einer Ankündigung
der einzelnen Schriften, denn die Geschichte dieses Verlags,
wie sie sich jetzt in seiner „Sammlung" spiegelt, ist ein Stück
zeitgenössischer Kirchengeschichte. Sein starker Aufschwung
in den letzten Jahren ist ein Beweis des lebhaften
Bildungsbedürfnisses in den treukirchlichen Kreisen römischen Bekenntnisses,

das wachsende Misstrauen gegen ihn und sein „Hochland"

ein Anzeichen, wie wenig heute wie ehedem den
Unentwegten die nützlichste Arbeit im Dienste der Kirche gilt, wenn
sie nicht von ihrer eigenen Unentwegtheit begleitet ist.

Es ist in der Tat nützlichste Arbeit, die der Verlag mit
seiner Sammlung leistet. Wir kennen keine volkstümliche
Sammlung, die in gleichem Verhältnis den breiten Schichten
so viele gute und brauchbare Einzeldarstellungen aus dem
religiösen Gebiete und über Fragen benachbarter Gebiete böte.
Dazu kommt, dass fast alle Bände unbedenklich auch den An-



— 817 —

gehörigen anderer Bekenntnisse uneingeschränkt empfohlen
werden können. Von den heute angekündigten Bänden macht
darin nur Willmanns Arbeit eine Ausnahme ; seine Darstellung
ist durch einseitig scholastische Parteinahme eher geeignet,
die Kenntnis neuscholastischer Denkweise zu vermitteln, als
der Aufgabe einer sachlichen Erklärung der philosophischen
Fachausdrücke zu dienen. Dass die Franziskuslegenden einem
nicht an die Kost römischer Andächteleien gewöhnten
Geschmack nicht munden, liegt an ihnen selbst, nicht an ihrem
Herausgeber Holzapfel. Der Titel des Bandes 16 mag dahin
erläutert werden, das Dreves nichts als eine literargeschicht-
liche Darstellung der kirchlichen Hymnendichtung geben will.
Im übrigen sehen wir in den angekündigten Bänden recht
wertvollle Darbietungen und unter ihnen möchten wir Bumüllers,
des Gründers der weiland „Freien Deutschen Blätter",
anthropologischen Grundriss ganz besonders empfehlen, zumal seine

Ausführungen zur Frage der Abstammungsverwandtschaft von
Mensch und Tier. E. K. Zelenka.

D. Paul Tschackert: Die Entstehung der lutherischen und
der reformierten Kirchenlehre samt ihren innerprotestantischen

Gegensätzen. Göttingen 1910, Vandenhoeck und
Ruprecht. 645 S. Brosch. Mk. 16.—, geb. Mk. 18.40.

Das Werk will an die Stelle von Jac. Plancks „Geschichte
der Entstehung unseres protestantischen Lehrbegriffes'**
(1781 ff.) treten. Während diese Darstellung unter dem
Leitmotiv steht, dass die Ideen der Reformation „eine ganz
gleichgültige Antiquität11 geworden sind, und nur noch wegen der
Benutzung seltener Quellen einen gewissen Wert besitzt, will
Tschackert unter blosser Streifung der äusseren Reformationsgeschichte

die Gedankenwelt ihrer Begründer und zwar
möglichst objektiv darstellen. Wir können ihm das Zeugnis geben,
dass er diese Objektivität aufs strengste gewahrt hat, obgleich
man bald empfindet, wo das Herz des Theologen ist. Was es

aber heisst, ein Werk wie das von Planck nach weit über
100 Jahren durch eine neue Darstellung zu ersetzen, darüber
ist eigentlich kein Wort zu verlieren. Die Fülle des inzwischen
aus der Reformationsgeschichte zutage geförderten Materials



— 818 —

ist eine kaum übersehbare, das, was daraus der Dogmen-
geschichte zugute kommt, zu sichten und darzustellen, ist eine
Aufgabe, die ebensoviel Gelehrsamkeit als Scharfsinn und klare
Beschränkung erfordert. Tschackert hat diese Aufgabe auch
stilistisch in einer so glänzenden Weise gelöst, dass sein Werk
fürderhin nicht nur für den Dogmatiker, sondern auch für den
Kirchenhistoriker, ja für den Historiker überhaupt, ganz
unentbehrlich sein wird. Indem wir hier den Reformatoren in ihre
Gedankenwelt hineinschauen, leben sie ganz anders vor uns auf,
als wie sie in der bloss äusseren Geschichte uns entgegentreten.

Besonderes Interesse erweckt für uns die Skizzierung
des römischen Katholizismus am Ausgange des Mittelalters,
gegen den sich die antirömischen Grundgedanken Luthers
erheben. Von hervorragendem Werte erscheinen die den
„innerprotestantischen Gegensätzen" gewidmeten Kapitel, so über die
Mennoniten (S. 446 ff), die Antitrinitarier (S. 460 ff), das Täufer-
tum (S. 132 ff). Die Ausstattung des Werkes ist sehr schön.

G. M.

Dr. Joh. Wendland: Der Wunderglaube im Christentum.
Göttingen 1910. Vandenhoeck und Ruprecht. 133 S. Mk. 3.—,
geb. Mk. 3.60.

Die Monographie untersucht in eingehender Weise zunächst
den Begriff des Wunders und zwar nicht in dem Sinne, dass
die Wunderfrage erledigt sei, sondern in der Überzeugung,
dass der spezifisch religiöse Wunderbegriff da nicht zu
entbehren ist, wo die Religion in einer eigenartigen, selbständigen
Erfahrung beruht, dass aber anderseits die Pflicht besteht, den

Wunderbegriff mit Naturgesetz und Kausalität in Beziehung
zu setzen. Darum wird in den folgenden Kapiteln der Wunderglaube

in seiner Beziehung zur Bibel und zur Geschichte des
Christentums besprochen, das Wunder in seinem Verhältnis
zur Offenbarung und Entwicklung, zum Vorsehungsglauben,
zur Gebetserhöhung, zur Geschichtsforschung und zu den
Begriffen von Kausalität und Naturgesetz abgewogen. Wenn der
Verfasser im Vorworte sagt, dass in der Wunderfrage Schlagworte

oft eine grosse Rolle spielen und ungeprüfte
Voraussetzungen oft als sichere Erkenntnisse der Wissenschaft
hingestellt werden, so hat er selbst diesen Gegenstand mit grossem



— 819 —

religiösen und wissenschaftlichen Ernste behandelt. Wir können
die Schrift unseren Lesern aufs wärmste empfehlen. G. M.

Dr. Otto Willmann, k. k. Hofrat, Universitätsprofessor i. R. :

Die wichtigsten philosophischen Fachansdrücke in historischer

Anordnung. Kempten und München 1910. 133 S. Mk. 1.

(28. Bdch. der „Sammlung Kösel".)

Das Büchlein ist eine beachtenswerte Bereicherung der
philosophiegeschichtlichen Literatur. In zusammenhängender
Darstellung werden die wichtigsten philosophischen Termini
auf etymologischem Wege zum Verständnis gebracht, und
sodann ihre wechselnde Bedeutung und Anwendung geschichtlich
entwickelt. Die gewählte genetische Darstellung ermöglichte
es, dem Leser zugleich einen kurzen Abriss der Geschichte
der Philosophie überhaupt, von den Joniern angefangen bis
zur Gegenwart, zu bieten. Anfänger wie Vorgeschrittene in
philosophischen Studien werden die Schrift mit Nutzen
gebrauchen als ein handliches, knappes und inhaltreiches
Orientierungsmittel, dem sie die Kenntnisnahme der grösseren Werke
von R. Eucken („Geschichte und Kritik der Grundbegriffe der
Gegenwart", 3. Aufl. Leipzig 1904, sowie „Geschichte der philos.
Terminologie", ebenda 1879) und R. Eisler („Wörterbuch der
philos. Begriffe und Ausdrücke" Berlin 1904) folgen lassen
können. Willmann referiert im allgemeinen objektiv. Seinen
eigenen Standpunkt, den er im Kontext schon angedeutet,
finden wir im Schlussabsatz bestimmt ausgesprochen; es ist
der aristotelisch - scholastische Thomismus, worin er eine pe-
rennis philosophia sieht. Ein Namen- und ein Sachregister
erleichtern den Gebrauch des Buches. D.

D. Gustav Wohlenberg: Das Evangelium des Markus. 1. und
2. Auflage. Leipzig 1910. 402 S. Mk. 8. —, geb. Mk. 9.50.

Vorstehender, neuerschienener Kommentar bildet den

IL Band des von Zahn begründeten „Kommentars zum Neuen
Testament". Gerade das Markusevangelium beansprucht das

grösste Interesse, wTeil es in dem „Urwald des synoptischen



— 820 —

Problems" (S. 26) sozusagen von der Kritik als ausgemacht
gilt, dass Markus der in der Zeit zuerst schreibende Evangelist
ist. Wohlenberg verweist die ausführliche Behandlung des
Problems zum Teil in die Einleitung, anderseits zeigt er wenig*
Geneigtheit, in das Labyrinth der Hypothesen sich hineinzubegeben,

deren „neueste** immer das Richtige gefunden zu
haben glaubt, während die „allerneueste** wieder das genaue
Gegenteil davon aufstellt. Wohlenberg bekennt sich zu der
älteren Ansicht, class Markus den aramäischen Matthäus
gekürzt, aber selbständig von Petrus Gehörtes hinzugefügt hat.
Das Evangelium ist als ein einheitliches, nicht in „Schichten"
zerfallendes zu betrachten. Wertvoll ist in der Einleitung die
genaue Analyse der ausserbiblischen Zeugnisse über Markus,
namentlich des Papias, ebenso am Schluss die Wiedergabe und
Erklärung des Freer-Logions. Die ganze Anordnung des in
Zahns Geiste gehaltenen Kommentars ist eine sehr übersichtliche.

G. M.

Dr. Th. Zahn : Die Anbetung Jesu im Zeitalter der Apostel.
5. Auflage. Leipzig 1910. 46 S. 80 Pfg.

Den Wiederabdruck dieses ursprünglichen Vortrages
rechtfertigt der Verfasser mit den Tagesereignissen, u. a. der
Antwort von zwei Nürnberger Pfarrern auf ein Schreiben des
Präsidenten des bayerischen Oberkonsistoriums. Während jene
den Hauptwert auf die Sittenlehre Jesu legen, erklärt Zahn:
„So lange unsere Gemeinden nicht auf den Namen evangelischer
Gemeinden verzichten, können sie sich nicht abspeisen lassen
mit einer Moral, welche sich auf einzelne, willkürlich heraus,
gegriffene Aussprüche Jesu stutzt, und mit einigen mehrdeutigen
Reminiszensen an die kirchliche Lehrüberlieferung, sondern
müssen sich nähren an dem alten und ewig jungen Evangelium
selbst. Wo aber dieses unverkürzt gepredigt wird und in
heilsbegierigen Herzen Glauben findet, wird allemal auch Anbetung
des auferstandenen und erhöhten Erlösers der Widerhall des

gehörten und geglaubten Evangeliums sein". Diese Anbetung
Jesu wird in der Abhandlung selbst für das Zeitalter der
Apostel mit der bei Zahn gewohnten Schärfe, aber
zweckentsprechend in populärer Form nachgewiesen. Das Thema ist



- 821 —

gleichsam die weiteste Antithese gegen die moderne Behauptung,

dass Jesus nie gelebt hat. G. M.

Dr. Th. Zahn: Der Brief des Paulus an die Römer. 1. und 2.

Auflage. Leipzig 1910. 622 S. Mk. 12.50, geb. Mk. 14.—.

Professor Th. Zahn hat zu dem von ihm herausgegebenen
„Kommentar zum Neuen Testament" bisher selbst die grossen
Beiträge der Erklärung von Matthäus (B. I), Johannes (B. IV),
Galatei* (B. IX) und jetzt des Römerbriefes (B. VI) geliefert.
Wie in den vorhergehenden Bänden, so zeigt sich auch in
diesem Werke Zahn in seiner Eigenart und Stärke. Letztere
besteht nicht nur in seiner staunenerregenden alles
beherrschenden Gelehrsamkeit, sondern ganz besonders in seinem
unwandelbaren Konservativismus, der ihn immer auf die ihm ins Herz
gewachsenen älteste christliche Literatur und ihre Auffassung
des biblischen Textes zurückgreifen lässt. Die Eigenart Zahns
bekundet sich in dem nie ermüdenden Scharfsinn, womit er
die ihm zu Gebote stehenden Tatsachen, Wahrheiten, Notizen
u. a. zusammenstellt und kritisch verwertet. Hierdurch kommt
er ebensowohl zu überraschenden Aufschlüssen in der
Einzelexegese und in der Bestimmung zusammenhängender Sätze und
Abschnitte, als auch zu ganz neuen ihm eigentümlichen
Auffassungen. Dass Zahn als überzeugter lutherischer Theologe
gerade in die geschichtliche „Urkunde des Luthertums" und
des gesamten Protestantismus sein Wissen und seine Seele

hineinlegte, kann nicht Wunder nehmen. Wir gewinnen den
Eindruck, dass hier die gelehrte Forschung und zugleich das

gläubige Versenken eines ganzen Lebens in den behandelten
Gegenstand niedergelegt ist. Die Exegese des Römerbriefes
aber wird diese neue und durchaus eigenartige Auslegung
künftighin immer befragen müssen. G. M.

*** : Le Dogme et l'Evangile, par un groupe de prêtres
catholiques, 2 vol. in-12. Paris, E. Nourry, 1910, 7 fr.

Cet essai comparatif entre les dogmes de l'Eglise romaine
et les doctrines du N. T. est extrêmement important. Les au-



— 822 —

teurs sont des prêtres qui se disent catholiques et qui démontrent
la fausseté de certaines doctrines qu'ils appellent aussi catholiques.
Il y a là une anomalie qui n'est pas de nature à plaider en
faveur de la logique des auteurs. Qu'ils attaquent les dogmes
qu'ils croient faux, rien de mieux; mais qu'ils continuent à

porter le drapeau de l'Eglise qui les enseigne et les impose,
ceci n'est plus logique. Des prêtres qui sont capables de cette
illogicité, sont capables d'autres aussi; et du premier coup,
A'oilà leur attitude et leurs thèses suspectes. N'auraient-ils pas
mieux fait d'écarter tout d'abord le préjugé dans lequel ils ont
été élevés, préjugé qui les porte encore à confondre le
catholicisme et le romanisme Car c'est au romanisme, aux congrégations

romaines qu'ils en veulent manifestement, lorsqu'ils
disent (T. II, p. 273) : « Nous avons refusé d'écouter, en tout
et partout, l'éternelle exigence de Rome qui, trop souvent,
renouvelle l'ordre donné autrefois â Balaam : Die nobis placentia,
écrivez ce qui nous plaît. »

Leur but, déclarent-ils (p. 274), est de montrer à notre
génération sceptique « que l'accord est possible entre la foi que
Dieu, que l'Eglise officielle imposent, et la raison, qui se refuse
â endosser des doctrines définitivement compromises ». Donc,
au fond, ces « catholiques » sont des croyants qui tiennent à la
foi de l'Eglise officielle, raisonnablement comprise. Evidemment
cette Eglise officielle est, selon eux, l'Eglise catholique ou
universelle, ou chrétienne, non l'Eglise dite romaine, qui impose
l'erreur. Nous applaudissons â leur intention, mais non aux
graves méprises que leur langage maladroit et inexact
n'autorise que trop.

Ils sont très sincères, certainement; ils veulent écouter le
bon sens, assurément. Ils ont cherché à s'instruire, c'est
incontestable. Ce sont là des points capitaux, sur lesquels il n'y a

pas discussion.

Leur procédé est celui-ci : d'abord, citer le texte abrégé
du N. T. ; ensuite, exposer les objections contre ce texte ; enfin,
répliquer à ces objections par des « aperçus catholiques ». Cette
troisième partie est donc, selon eux, le correctif de la seconde.
Ils ajoutent (I, p. VII) : « Les lecteurs comprendront que, dans
les circonstances présentes, nous ayons voilé nos personnalités.
Les noms d'auteurs importent peu dans une argumentation pure-



— 823 —

ment dogmatique où la réputation du prochain n'est pas en jeu.
Il serait par trop candide, de notre part, d'exposer sans motif
nos têtes aux anathèmes, aux injures et aux proscriptions de

ceux qui, avec ou sans mandat, prétendent lier tous les esprits
à des doctrines de convention. Ce n'est pas le moment d'être
ingénu. »

Ces messieurs ont raison de ne pas se jeter eux-mêmes
dans la gueule du loup. Mais qu'ils me permettent quelques
simples remarques.

D'abord, le lecteur n'est pas non plus aussi candide qu'ils
semblent l'imaginer, lorsqu'ils croient qu'ils vont le gagner à
une doctrine qu'eux-mêmes n'osent pas signer. On a beau dire
cette doctrine « dogmatique », et non personnelle; elle doit être
crue et professée publiquement, puisqu'elle est dogmatique, et
ont-ils le droit d'exiger que le lecteur ait plus de courage qu'eux

Puisqu'ils veulent répudier et faire répudier les doctrines
qu'ils disent être « définitivement compromises », ne serait-il
pas plus clair de commencer par les indiquer nettement et en
quelques mots que le public comprendrait Au lieu de citer
les textes bibliques d'après les traductions des Segond, des

Crampon et autres, textes qui leur paraissent inacceptables et
inauthentiques, ne serait-il pas plus logique, de leur part, de

donner uniquement les textes qui leur paraissent vrais, et de
dire au public : voilà le vrai dogme, expurgé de toutes les
additions et corruptions dont il a été l'objet

Ce vrai dogme, une fois indiqué, ils le justifieraient avec
leur science exégétique et leur raison, puisque ce sont là les
deux flambeaux dont ils s'éclairent.

Je préférerais cet exposé simple et lucide à celui, très
compliqué, qu'ils ont fait, et où beaucoup de lecteurs de bonne
foi trouveront certainement difficile de se reconnaître. Le leur
est non seulement embarrassant, mais aussi embarrassé en
maints endroits, et il me semble que plus de clarté, de leur
part, serait possible, sans compter que les « redites » qu'ils
avouent et qu'ils regrettent, seraient ainsi évitées.

Il est impossible de les suivre dans leur érudition très
étendue, et de ne pas désirer des conclusions plus arrêtées
auxquelles on a droit et qu'ils ne formulent pas avec précision.
Ils montrent plusieurs faux dogmes, qu'il faut répudier; mais



— 824 —

ils ne montrent pas assez les vrais, qu'il faut maintenir et qu'ils
veulent certainement maintenir. C'est dommage! E. M.

Petites Notices.
* Dr L. Arnaudet : Genèse et science. La matière vivante,

son travail dans l'univers. Paris, Bloud, in-8°, 139 p., 1910. —

Ouvrage très savant, qui ne s'adresse qu'à des spécialistes.
L'auteur semble se récuser comme exégète et comme philosophe;
n'eût-il pas mieux fait, dès lors, de laisser de côté la Genèse,
qui, quoi qu'il dise, n'est pas un livre scientifique, et de se

borner aux questions de sa compétence : la matière est-elle
vivante, et comment? Energie, force, esprit, matière, vie:
quelles grandes choses à expliquer Détail surprenant, parmi
les savants qu'il cite, l'auteur ne mentionne pas, que je sache,
le savant doyen de la Faculté des sciences de Montpellier,
A. Sabatier, dont les travaux sur ces matières sont si curieux
et si intéressants.

* A. Bullinger: Das Christentum wie es Christus gewollt
hat und will. München, Ackermann 1910, br. in-8°, 119 S. —
Recueil d'études polémiques sur divers sujets très importants
de la théologie. L'auteur, très érudit, a des lectures très étendues;
il en fait profiter ses lecteurs, par une foule d'idées qu'il jette
dans la discussion. De plus, il est original, personnel, indépendant;

aussi tous les chapitres de sa brochure sont-ils intéressants

et suggestifs.
* Clericus Rhenanus : Der hl. Karl Borromäus und das

Rundschreiben Pius' X. vom 26. mai 1910. Mainz, Kirchheim
in-8°, 1910, 50 Pfg. — L'auteur anonyme a voulu exposer la
vie de l'archevêque de Milan dans un sens favorable au point
de vue romain; et en même temps adoucir, autant qu'il a pu,
le texte et le sens de l'encyclique papale. Il a pris pour devise
les mots : Vérité et Paix. Si Pie X eût mieux connu la vérité
et s'il eût eu des intentions plus pacifiques, il n'eût ni composé
ni publié son malheureux factum. De telles bévues sont
injustifiables, et l'auteur en sera pour ses bonnes intentions. Cette

cyclique restera comme une preuve authentique de ce qu'est
non pas l'infaillibilité papale, mais la visée antireligieuse et



— 825 —

antisociale de la politique romaine. Voir le « Katholik » (Bern)
du 16 juillet, p. 241—244.

* Rud. Böhmer: Das Neue Testament verdeutscht. Stuttgart
1910. — Das in der Aprilnummer der Revue besprochene Werk
ist mit der 7. Lieferung vollständig erschienen.

* M. Dejean : La Vie de Nicolas Pavillon, évêque d'Aiet

(1637-1677), Paris, Plön, 1909. — Cet ouvrage est d'autant plus
recommandable que les catholiques de France, et surtout les

évêques, ont besoin, aujourd'hui plus que jamais, de savoir ce

qu'est un évêque «indépendant», qui doit placer les intérêts
de la vérité et de l'Eglise au-dessus du pape. Quel contraste
entre le saint évêque du XVIIe siècle et les « créatures » de

Pie X!
* Abbé Dolonne: Le clergé contemporain et le célibat.

Paris, Louis Michaud, in-18, 320 p., 3 fr. 50, 1910. — Ce livre
n'est pas banal, mais très sincère, très documenté ; les faits y
sont la principale démonstration de l'immoralité du célibat forcé.
Je dis «forcé», parce que l'auteur admet la beauté du célibat
voulu et noblement pratiqué. L'auteur est un prêtre très
honnête, qui a vu, et qui raconte simplement ce qu'il a vu. Loin
de viser au scandale, il vise à une meilleure morale, à une
religion plus pure. Certaines pages font horreur (p. 299 et

autres) ; il fallait qu'elles fussent écrites, et il faut qu'elles soient
lues, notamment le chap. XII, et plus loin, ce qui est dit de

Bossuet et de M"6 Gary, de Fénelon (« le peintre si complaisant
des belles nymphes de l'île de Calypso», p. 295), de Charles
Perraud, du P. Gratry, de l'abbé Perreyve, etc. Lire aussi les
pièces justificatives.

* Alfred Hoche : Geisteskrankheit und Kultur. Freiburg
i. Br. und Leipzig, Speyer und Karrner, Universitätsbuchhand-
lung 1910. 90 Pfg. — Die Schrift enthält eine Universitätsrede,
welche die den Theologen und den Philosophen, den Pädagogen
und den Juristen, den Nationalökonomen und den Hygieniker
lebhaft interessierende Frage bespricht: Ist es wahr, dass wir
uns, wie es behauptet wird, in einem bedrohlichen Stadium der
nervösen Entartung befinden Sie gelangt zu dem Ergebnis,
dass keinerlei Beweise für eine tatsächliche ernste Gefährdung
unserer geistigen Gesamtgesundheit durch die moderne Kultur

Revue intern, de Théologie. Heft "2, 1910. 53



— 826 —

erbracht ist, und dass auch nicht einmal die Wahrscheinlichkeit
für eine solche Gefährdung spricht. Die Darlegungen des

berühmten Freiburger Gelehrten werden in weiten Kreisen
aufklärend und beruhigend wirken. D.

* D. Dr. Sebastian Merkle : Die kirchliche Aufklärung im
katholischen Deutschland. Eine Abwehr und zugleich ein Beitrag
zur Charakteristik «kirchlicher» und «unkirchlicher» Geschichtsschreibung.

Berlin W 9, Reichl & Cie., 1910 XVI und 200 S.
Preis Mk. 4. — Ich empfahl einmal hier Walthers Buch « Für
Luther wider Rom » als ein Handbuch, das jedes andere
Beispiel für ultramontane Geschichtsklitterung ersetze. Des
Würzburger Professors Abwehr kann künftig ebenso alle Beispiele
für ultramontane Avissenschaftliche Verleumdung unbequemer
Gelehrter ersetzen. Es ist die Verteidigung seines 1908 vor
dem Internationalen Historikerkongress gehaltenen Vortrags
über «Die katholische Beurteilung des Aufklärungszeitalters ».

Das Bild blindwütiger Unwahrhaftigkeit, das sich da entrollt,
ist entsetzlich. Merkles Gegner: O. Pfülf S. J., Dr. iur. Rösch
in Freiburg i. Br. und Professor Sägmüller in Tübingen sind
wissenschaftlich und sittlich erledigt. E. K. Zelenka.

* Neue Kirchliche Zeitschrift. XXL Jahrg. 1910. — Inhalt
von Heft 2: Die Mystik George Tyrrells (Schluss). Über den
Verfasser des Hebräerbriefes. Babylonische Kultur und Ideenwelt.

Artikel XXI der Augsburgischen Konfession. Spalatiniana.
Heft 3: Artikel XXI der Augsburgischen Konfession | Schluss).
Die letzten Worte Jesu. Die Heimat des Dichters Commodiamus.
Das 12. Kapitel der Apokalypse des Johannes. Heft 4: Die
Genesis der paulinischen Theologie. Die Quellen des

Lukasevangeliums. Babylonische Kultur und alttestamentliche Ideenwelt.

Spalatiniana. Heft 5 : Die Quellen des Lukasevangeliums
(Schluss). Die Heilmittel der lutherischen Kirche gegen den
unkirchlichen Subjektivismus unserer Zeit. Ein verkanntes Fragment

von Marrions Antithesen. Das Vorkommen der Gottesnamen

Jahwe und Elohim in den Sammelbüchern und seine
Beziehung zur Geschichte des Textes.

* Philosophisches Lesebuch. Herausgegeben von Max Des-
soir und Paul Menzer, Professoren der Philosophie an den
Universitäten zu Berlin und Halle a. S. Dritte, wiederum
vermehrte Auflage. Stuttgart 1910. (Verlag v. Ferdinand Enke). VIII



— 827 —

und 321 S. — Das Philosophische Lesebuch ist ein empfehlenswertes

Hülfsmittel für das Studium der Geschichte der
Philosophie, und ist sowohl für Autodidakten, als auch für Studierende

an Universitäten durchaus geeignet. Die gedruckten
Grundrisse, ebenso wie die Vorlesungen, geben naturgemäss
nur umformende Berichte, die die Kenntnisnahme der Originalwerke

weder ersetzen können, noch sollen. Das Lesebuch
bringt uns in unmittelbaren Verkehr mit den grossen Geistern
der Vergangenheit und wird, recht benützt, die Sehnsucht
wecken, die vollständigen Werke dieses oder jenen Klassikers
der Philosophie durchzuarbeiten. Ursprünglich waren Stücke
aus 17 Philosophen ausgewählt, in der dritten Auflage sind es

23 geworden. Die Anordnung ist chronologisch. Inhaltlich
beziehen sich die meisten Abschnitte auf die allgemeine Richtung
des Denkens und die Grundfragen der Erkenntnistheorie. Bei
der geplanten allmählichen Erweiterung werden wohl neben
Schelling, besonders E. v. LIartmann und F. Nietzsche
Berücksichtigung finden. Die Erläuterungen zu den Texten und die
Literaturnachweise verdienen alle Beachtung. Die Herausgeber
dürfen, wie auch die wiederholten Auflagen beweisen, mit
Genugtuung auf ihre Arbeit schauen, durch die sie in der Tat
das philosophische Studium fördern. D.

* Dr. Erwin Preuschen: Vollständig griechisch-deutsches
Handwörterbuch su den Schriften des Neuen Testamentes und
der übrigen urehr istlichen Literatur. Das von uns wiederholt
empfohlene Werk liegt mit Lieferung VII {nqoaO-Xew bis oiyéXifioç)

vollständig vor. Es umfasst 1184 Spalten und kostet Mk. 14.

Originaleinbanddecken liefert der Verlag A. Töpelmann-Giessen.

* Dr. Erwin Preuschen: Zeitschrift für die neutestamentliche

Wissenschaft und die Kunde des Urchristentums. XL Jahrgang

1910, Heft 1. — Inhalt: Das gotisch-lateinische Bibelfragment

der Grossherzoglichen Universitätsbibliothek Giessen. Die
neutestamentliche Grundlage der Ansicht von E. Schwartz über
den Tod der Söhne Zebedäi. Das literarische Problem des

Hebräerbriefes I. Zum reichen Jüngling. Mk. 10, 13 bis 27.

Miszellen. Preis des Jahrgangs in 4 Heften Mk. 12.

* Wolfgang Schultz : Dokumente der Gnosis. Jena, Eugen
Diederich, 243 S., Mk. 8, 1910. — Les efforts des penseurs pour
se rendre compte de l'existence du monde et de la vie humaine,



— 828 —

ont pris dans les cercles religieux, quelque temps avant
l'apparition du Christ et surtout immédiatement après, une acuité
considérable, les uns analysant ce qui leur était inanalysable,
les autres synthétisant les systèmes indous, persans, égyptiens,
grecs, romains, etc. On imagine aisément les théories émises
dans ce chassé-croisé arbitraire et fantastique ; les masses en
subissaient le contrecoup, et il fallait les suivre si l'on voulait
les attirer. L'histoire des mouvements gnostiques est à la fois
très importante et très confuse; jusqu'à présent on ne connaît
guère que ce qu'en ont dit les Justin, les Irénée, les Hippolyte,
les Tertullien. Ce n'est pas assez. Le présent volume est une
savante contribution pour l'intelligence de cette question. Les
théologiens de ce temps voulaient connaître les secrets les plus
intimes de la divinité; ils étaient pires encore que ceux
d'aujourd'hui. Il faut avouer que la Rome du IIIe siècle a été moins
obscurantiste que celle du XXe.

* A. Savine : La chasse aux Luthériens des Pays-Bas.
Souvenirs de Francisco de Enzinas. 35 illustrations documentaires.
Paris, Louis Michaud, in-18, 192 p., 1910, 1 fr. 50. — Ce drame
est terrible. Fr. de Enzinas était ami de Melanchton. Il parle
avec ardeur. Sur un fond de feu et de sang se détachent les
figures de Charles-Quint et de son confesseur Pierre de Soto,
qui exerce « en la conscience de l'empereur une cruelle
boucherie, la pique de son venin, la navre plus que ne fit oncques
soldats en les guerres de France». Portraits curieux, caricatures

féroces.

* Dr. C. Steuernagel: Hebräische Grammatik, 3. und 4.

verbesserte Auflage. Berlin 1909, Reuther & Reichard. Geb. Mk. 4.

— Die Grammatik von Steuernagel (die erste, in der vom Verlage

herausgegebenen Porta Linguarum Orientalium) behält
neben anderen hebräischen Lehrbüchern ihren vornehmen
Charakter, der sich auch äusserlich in der prächtigen Ausstattung
zeigt. Auf 156 Seiten ist das Wichtigste aus Formenlehre und
Syntax zusammengedrängt, dann folgen auf 139 Seiten hebräischdeutsche

Übungen, ein hebräisches und ein deutsches
Wörterverzeichnis. G. M.

* Die Theologie der Gegenwart : IV. Jahrgang 1910. Leipzig,
A. Deichert. — Die von uns früher empfohlene Zeitschrift
entspricht andauernd in vorzüglicher Weise ihrem Zwecke, kein



— 829 —

Rezensionsblatt zu sein, sondern die wichtigsten Erscheinungen
aus dem Gebiete der Theologie systematisch in 4 Heften
geordnet in unabhängiger Weise zu würdigen. Preis des

Jahrgangs Mk. 3. 50.

* Toxotes: Wissenschaftliche Aussprache der Zahl des

Namens des Tieres (666) in Apok. 13, 18. Buchdruckerei der
Schreiberbau-Diesdorfer Rettungsanstalten, Diesdorf bei Gäbers-

dorf, Kreis Striegau, 1910, br. 80 S. Mk. 1.50. — Beaucoup
d'érudition pour essayer de découvrir un mystère qui restera
sans doute éternellement un mystère. L'auteur termine par
l'espoir: «Vor uns liegt ein kirchliches Weihnachten».

* Michael Wittmann, Prof. Dr. : Die Grundfragen der
Ethik. Kempten und München, 1909. 29. Bd. der Sammlung
Kösel. 179 S. 1 Mk. — Die Schrift enthält insbesondere eine

Auseinandersetzung mit dem Eudämonismus und dem Kantia-
nismus nebst ihren verschiedenen Verzweigungen und
Modifikationen. Die Ermittlung einer höchsten Norm, die Erklärung
des Pflichtgedankens, die Bestimmung des Verhältnisses zwischen
Tugend und Glückseligkeit, die Zusammengehörigkeit von Moral
und Freiheit, das sind die Punkte, deren Analyse und Er-
gründung der Verfasser sich angelegen sein lässt. Somit gibt
er eine Apologie der religiös fundierten Moral, wobei mit Recht
darauf hingewiesen wird, wie notwendig es ist, dass der Mensch
sich als Kreation Gottes erkennt. Wir wünschen dem Buche
aufmerksame Leser; sie werden daraus Aufklärung schöpfen,
nicht bloss in spekulativer, sondern auch in praktischer
Hinsicht. D.

Ouvrages nouveaux.
Athènes, Imprimerie du journal «Athênai», 1910: —

Dr Constantin Rhallis: Ileçl xwv èniaxomxwv neQioôeiwv (selon
le Droit ecclésiastique orthodoxe oriental) 1909. — D. S. Mpa-
LANOS : H Qeaiç xrtç Tvvaxoç ev xaiç @Qïtaxeiaiç xai lâaoç ev xw

XçiOxiavifffiu). 1910. — ExxXrtoia xai Qeaxçov. 1909.

Athènes, Imprimerie Tzabella, 1909: —
G. LAMPARE : Ol enea Jaxeçeç xrfi AnoxaXvxpeoç.



— 830 —

Bericht über den VIII. internationalen Altkatholikenkongress
in Wien vom 5. bis 10. September 1909. Verlag des
Vorstandes der altkatholischen Kirchgemeinde Wien. Mk. 2. 50,
Fr. 3. 25.

J. Bricout: L'histoire des religions et la foi chrétienne. Paris,
Bloud, 1910. 1 fr. 20.

Dr. A. Dorner: Johannes Calvin, Rede in Königsberg, 1910.
Bei Aderjahn, 75 Pf.

J. Fromer: Der babylonische Talmud. Textkritische Ausgabe.
Charlottenburg 4, Verlag für die Wissenschaft des Judentums,
1910.

A. de Lapparent: La philosophie minérale: les théories de la
matière, la cristallographie, les vicissitudes de la préhistoire,
l'ancienneté de l'homme et les glaciers. Paris, Bloud, in-16,
1910, 3 fr. 50.

Alars : Halbmonatlich für deutsche Kultur (Thoma und Hesse).
München, Langen, Mk. 24. — A remarquer particulièrement,
dans la 13e livraison 1910, l'étude de P. Perdrizet : Satan und
Jungfrau.

V. Monod : De tituio Epistolae vulgo ad Hebraeos inscriptae.
Dissertatio ad licentiam. Montalbani, 1910.

Ed. Naville: La découverte de la Loi sous le roi Josias, une
interprétation égyptienne d'un texte biblique. Paris, Imprimerie
nationale, Klincksieck, 1910, in-4, 34 p., 1 fr. 70.

J. Paquier: Qu'est-ce que le Quiétisme? Paris, Bloud, 1910,
1 fr. 20.

W. Schirmer: (altkath. Pfarrer in Konstanz): Ignaz Heinrich von
Wessenberg, mit 2 Kunstdruckbeilagen. Konstanz, Ackermann.

1910. 69 S.

H. Stœckius : Forschungen zur Lebensordnung der Gesellschaft
Jesu im 16. Jahrhundert. 1. Stück: Ordensangehörige und
Externe. München, Beck, Mk. 2., 1910.

M. Tamarati: L'Eglise géorgienne, des origines jusqu'à nos
jours. Rome, chez l'auteur, in-8°, 15 fr. 1910.



— 831 —

Theologischer Jahresbericht. Leipzig, Heinsius, 1910: Livraisons
2-5 de l'année 1909: Le N. T. (Brückner et Knopf) — L'A. T.

(Westphal) — La Théologie systématique (Christlieb, Holzhey
& Hoffmann) — Toujours la même érudition.

N. Velimirovitch : Der Glaube an de Auferstehung Christi als

Grunddogma der apostolischen Kirche. Dissertation zur
Erlangung der Doktorwürde. Bern, Iseli, 1910.

The Vision of the Young Man Menelaus, Studies of Pentecost
and Easter, by the Autor of « Resurrectio Christi ». London,
Kegan and C°, 1910, 211 p. 2/6 net.

Marcus und Webers Verlag: G. Lœscheke, Jüdisches und
Heidnisches im christlichen Kult, br., 80 Pfg., 1910; — W. Stserk,
Altjüdische liturgische Gebete, Mk. 1. — ; Der Misnatraktat
Berakhoth in vokalisiertem Text, 60 Pfg., 1910.


	Bibliographie théologique

