
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 71

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


607 —

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Dr. E. von Aster, Privatdozent an der Universität München:
Immanuel Kant. Mit einem Porträt. Leipzig 1909. 136 S. Geh.
Mk. 1.—, in Originalband Mk. 1. 25.

Das Buch erschien als 80. Band der wohlbewährten, von
Quelle und Meyer verlegten Sammlung: „Wissenschaft und
Bildung. Einzeldarstellungen aus allen Gebieten des Wissens.

Herausgegeben von Privatdozent Dr. Paul Herre". Der erste
Abschnitt bringt biographische Mitteilungen und gibt eine
gedrängte Übersicht über die wissenschaftliche Lebensarbeit des

Philosophen. Die folgenden vier Kapitel enthalten eine
übersichtliche Darstellung des Kantischen Kritizismus, indem sie,
im Anschluss an die drei Kritiken (der reinen Vernunft, der
praktischen Vernunft und der Urteilskraft) und der einschlägigen
Nebenwerke, seine Ansichten über Wissenschaft, Sittlichkeit,
Kunst und Religion entwickeln. Ein weiteres Kapitel behandelt
„Kant im Zusammenhang der neueren Philosophie" und zeigt,
Avie er, die Lehren seiner Vorgänger auf dem Kontinent und in
England weiterbildend und ergänzend, aber auch sie umstossend,
zur Ausbildung seines Systems gelangte. Ebenda ist auseinandergesetzt,

in welcher Art seine unmittelbaren Nachfolger (Fichte,
Schelling, Hegel) an Kant anknüpften und von ihm abwichen.
Das Schlusskapitel enthält eine ganz kurze Darstellung und
Würdigung der kritischen Philosophie. Eine dankenswerte
Zugabe sind der Index und die Erläuterungen wichtigerer Kantischer

Termini, sowie die Bemerkungen zur Literatur.
Es ist dem Verfasser nicht nur gelungen, in objektiver

Darstellung die verschiedenen Hauptprobleme gehörig herauszuarbeiten,

sondern er vermittelt dem Leser auch einen Einblick
in den systematischen Zusammenhang der einzelnen Doktrinen.
Sein Buch ist daher empfehlenswert als Vorbereitung zum



— 608 —

Studium der kritischen Philosophie Kants. Aber auch derjenige,
der diese schon kennt, wird mit Befriedigung und Erfolg die
hier vorliegende zusammenfassende und klare Darstellung
schwieriger Gedankengänge benützen, über die in verschiedenen
Einzelheiten die Auffassungen der Interpreten auseinandergehen.

D.

Matthias von Bremscheid : Fastenpredigten. 2. Aufl. Mainz
1910. IV und 283 S. Geh. Mk. 2. —. Geb. Mk. 2. 70.

Die Sammlung umfasst drei Zyklen mit je einer Karfreitagspredigt.

Wie die früher erschienenen Sonntagspredigten, so

zeichnen sich auch diese Reden in vorteilhafter Weise aus durch
Klarheit der Disposition (daher leichte Einprägbarkeit), Schönheit

der Sprache und Kraft der Darstellung (daher Erreichung
eines nachhaltigen Eindrucks). Sie sind populär und
berücksichtigen die Bedürfnisse der Gegenwart ; Übertreibungen sind
vermieden. Das Buch dient nicht nur dem Kanzelredner,
sondern ist auch zur Privaterbauung geeignet. D.

The Diary of John Burchard of Strasburg, translated from
the Latin text by the Right Reverend Arnold Harris Mathew,
D. D. Vol. I, 1483-1492. London, Francis Griffiths, 1910.

Mit der vorliegenden Arbeit macht der englische altkatholische

Bischof Mathew einen weitern Leserkreis mit einem
historischen Quellenwerk ersten Ranges bekannt. Johann
Burchard Avar geboren zu Haslach bei Strassburg um die Mitte
des fünfzehnten Jahrhunderts, studierte Theologie, erwarb sich
1477 das Bürgerrecht von Strassburg und erhielt 1479 durch
päpstliche Gunst eine Chorherrenstelle am Thomasstift dieser
Stadt. Ohne das einträgliche Amt aufzugeben, nahm er 1481

seinen Aufenthalt in Rom. Im Dezember 1483 wurde er von
Sixtus IV. zum Zeremonienmeister ernannt, bezahlte aber seinem
zurücktretenden Vorgänger die kolossale Summe von 450
Golddukaten für die einträgliche und einflussreiche Stelle. Ein
päpstlicher Zeremonienmeister ist eine wichtige Person : er hat
nicht bloss dafür zu sorgen, dass bei den- gottesdienstlichen
Funktionen des Papstes die zeremoniellen Vorschriften pünkt-



— 609 —

lieh befolgt werden, sondern er ist namentlich auch dafür
verantwortlich, dass beim Empfang von Gesandten, Fürsten,
Königen die sehr ernsten Fragen des Vortritts, der Begrüssungs-
form, der Huldigung richtig gelöst werden. Die verantwortungsvolle

Aufgabe verschafft aber dem Träger des Amtes den

grossen Vorteil, Tag für Tag in persönliche Beziehung mit dem
Papst zu kommen und so Gelegenheit zu haben, für sich selbst
und für Freunde im rechten Augenblick eine Gunst zu erbitten.
Das Avusste Burchard zu schätzen; er bezahlte darum die 450
Golddukaten gern. Im Laufe der Jahre erwarb er sich eine
lange Reihe von andern Benefizien, die ihm lediglich die Pflicht
auferlegten, die Einkünfte ungeschmälert in die eigene Kasse
zu leiten. So war er auch Propst von Münster im Berner
Jura. Die Einkünfte richtig zu erhalten, war nicht immer leicht ;

es gab nämlich damals in Rom und anderswo sehr habgierige
Leute, die vor dem Würdenträger keinen Respekt hatten. So

schildert Burchard, wie im Vatikan Dienerschaften und
Prälaten nur noch an Plünderung dachten, als am 12. August
1484 Sixtus IV. die Augen geschlossen hatte, so dass es lange
dauerte, bis es ihm möglich war, ein Becken mit Wasser zu
bekommen, um den Leichnam zu waschen und mit geziemenden
Ornamenten zu bekleiden. Leider begegnete ihm hierbei selbst
ein arger Schnitzer, der nicht mehr gutgemacht werden
konnte : Sixtus IV. war Franziskanermönch gewesen und hätte
demgemäss im Ordenskleid bestattet Averden sollen, Avas nicht
geschehen ist!

Man kann aber diesem Bericht doch entnehmen, dass
Burchard dem Papst Sixtus IV. treu diente. Dessen befliss er
sich auch unter Innozenz VIII. (1484—1492), Alexander VI.
(1492—1503), Pius III. (22. September 1503 bis 18. Oktober
1503), Julius IL (1503—1513). Das sind Namen, die an schlimme
Zeiten erinnern und einen nicht bloss gebildeten, sondern auch
frommen und sittenreinen Mann, dem es um das Reich Gottes
zu tun war, leicht hätten veranlassen können, das zu einem
Babel gewordene Rom zu verlassen und in die deutsche Heimat
zurückzukehren. Aber Burchard hielt standhaft aus. Besonders

gut stand er zu Julius IL, der ihm nicht bloss alle
bisherigen Ämter und Einkünfte liess, sondern ihn auch noch
zum Bischof von Orta und Civita Capellana machte, ihm ein
schönes Maultier mit prachtvoUer Decke, einen Chormantel

Bevne intern, de Théologie. Heft 71, 1910. 39



— 610 —

und andere Sachen schenkte und ihm überdies die sonst zur
rechtmässigen Besitznahme eines bischöflichen Stuhles erforderliche

grosse Zahlung an die päpstliche Kasse erliess. So konnte
es ihm nicht schwer fallen, den berühmten Jakob Wimpheling,
der auf eine bescheidene Pfründe am Thomasstift in Strassburg

Anspruch machte und Anspruch hatte, in die Schranken
zurückzuweisen und die fragliche Pfründe dem Leonhard
Bellendin, dem Sohne eines befreundeten Chorherrn,
übertragen zu lassen. Das geschah bald nachdem Julius IL den
Thron bestiegen hatte. Die Chorherren in Strassburg waren
über den Eingriff in ihre Rechte unzufrieden. Daher erwirkte
Burchard zu ihrer Beruhigung ein päpstliches Exkommunikationsdekret.

(Das Dekret wurde erst sechs Jahre nach Bur-
chards Tode, 1512, zurückgenommen.)

Das alles sind Dinge, die in dem dreibändigen „Tagebuch"
erwähnt sind. Das Werk aber entstand infolge einer sehr
praktischen und weisen Erwägung. Sobald Burchard die ernsten
Obliegenheiten eines päpstlichen Zeremonienmeisters zu erfüllen
hatte, empfand er, Avie bitter nötig es sei, in solchen Sachen
korrekt und konsequent zu sein. Er entschloss sich daher,
Tag für Tag seine Anordnungen zu notieren, um so zu jeder
Zeit in der Lage zu sein, sich zu rechtfertigen und bei neuen,
analogen Vorkommnissen auf die frühern Anordnungen
zurückzugreifen. Das setzte er mit einigen Unterbrechungen, die
durch seine Reisen bedingt waren, getreulich fort bis zu seinem
am 16. Mai 1506 erfolgten Tode.

Das Werk hätte aber natürlich keine sehr grosse Bedeutung,

wenn sich Burchard darauf beschränkt hätte, von Liturgie,

Ritus und Etikette zu reden. Allein die Vorkommnisse,
bei denen er seines Amtes zu walten hat, geben ihm
Veranlassung, sich auch über die beteiligten Personen, ihr privates
und amtliches Verhalten und wichtige historische Begebenheiten
zu äussern. Es geschieht, wie sich das Aen einem so treuen
Diener des römischen Papsttums nicht anders erwarten lässt,,
in sehr respektvoller Weise, Avenn er Dinge notiert, die die
päpstliche „Heiligkeit" selbst angehen. Dass er mit einer
gewissen Vorliebe skandalöse Sachen mitteile, ist durchaus
unrichtig. Auch von den Lastern und Missetaten Alexanders VL
redet er nur mit grösster Zurückhaltung. Ganz schweigen
konnte er deswegen nicht, weil sich der Papst selbst nicht die



— 611 —

geringste Zurückhaltung auferlegte. Mit der Hinrichtung
Savonarolas ist Burchard einverstanden. Diese Ehrlichkeit
und schonende Rücksicht Aerleihen seinen Aufzeichnungen
eine Bedeutung, der gegenüber keine tendenziöse Schönfärberei
aufkommen kann. Das Privatleben Burchards scheint unan-
stössig gewesen zu sein. Nur für guten Wein soll er eine

ausgesprochene Vorliebe gehabt haben. Aus dieser Neigung
erklärt man sich auch seinen Aerhältnismässig frühen Tod.

Sein „Tagebuch" ist in barbarischem Latein geschrieben..
Es wurde 1883—1885 von M. L. Thuasne in Paris herausgegeben.

Diese Ausgabe hat Bischof Mathew seiner Übersetzung
zugrunde gelegt. Der Übersetzung ist eine sehr ausführliche
Einleitung vorausgeschickt, die im wesentlichen ebenfalls der
französischen Originalausgabe entnommen ist. Mathew hat
auch die Bosheiten stehen lassen, mit denen Thuasne gelegentlich

Burchards Untugenden als deutsche Eigentümlichkeiten
entschuldigt. Besondern Wert verleihen dem vorliegenden
Werke die vielen phototypischen Illustrationen und wörtlich
mitgeteilten Dokumente, die ihm beigegeben sind. Auch das

genaue chronologische Inhaltsverzeichnis ist wert\ell; es
verschafft dem Leser die Möglichkeit, mühelos sofort von den
Aufzeichnungen Kenntnis zu nehmen, die ihn interessieren.
Burchard wird so zu einem päpstlichen Hausprälaten, der dem
Fremden ohne grosses Trinkgeld einen guten Platz anweist,
von dem aus er den Vorgängen am päpstlichen Hofe folgen
kann. Die beiden noch ausstehenden Bände werden die unter
Alexander VI., Pius ni. und Julius IL aufgezeichneten
Notizen enthalten. E. H.

M. Cagnac : Fénelon, Etudes critiques, Paris, Lecène, in-18,
405 p., 1910, 3 fr. 50.

Malgré son titre, ce volume est moins un recueil d'études
« critiques » qu'un panégyrique. L'auteur, trop épris des
incontestables qualités de son héros, n'a presque plus aperçu ses
défauts. Je dis «presque», parce que, heureusement pour sa
perspicacité, il a su faire quelques aveux qui rétablissent un
peu la vérité. Par exemple, il lui trouve une «complexité d'âme
si mystérieuse» (p. 393) Complexité qui A'a même jusqu'à
le troubler : Pour dire tout le résultat de notre enquête sur le



— 612 —

fond de son caractère, nous nous trouvons deArant des textes
troublants» (p. 391). Mais ce trouble ne paraît pas très
profond; quelques pages plus loin, ils ne se réduit plus qu'à «de
certaines imperfections». Cette dernière expression n'est-elle pas
trop adoucie? Voici quelques détails :

« On n'aime pas voir Fénelon, dans ses dernières années,
réclamer contre les jansénistes certaines mesures rigoureuses
que ses adversaires ne lui avaient pas épargnées. De même
l'on préférerait qu'il eût laissé à d'autres le soin de combattre,
au sujet du jansénisme, le cardinal de Noailles, qu'il a\*ait eu

pour adversaire dans la querelle du quiétisme; car, en pareille
occurence, il faut être bien maître de soi pour être sûr qu'on
n'obéit à aucun sentiment d'aigreur ou de rancune, et le plus
sage est de s'abstenir ou de se récuser Personne
n'admettra les ruses qu'il conseillait à Saignelay pour détourner
de l'hérésie les nouveaux conAertis : acheter, s'il se peut, la
trahison d'Aubert de Versé pour lui faire semer la zizanie
parmi ses coreligionnaires, ou, si l'on n'y réussit point, faire
fabriquer des lettres tendant au même but et laisser croire
qu'elles sont faites par Aubert. On voudrait que Fénelon se
fût abstenu de pareille action. Il a recours à ce procédé, parce
que la violence lui répugne. Cela ne A^aut pas mieux, dira-t-on,
mais au moins le résultat était un peu différent : moins de gens
en souffraient Que Fénelon, malgré sa haute vertu, ne soit

pas absolument sans défauts, nous le reconnaissons. Que
conclure? Ses imperfections le rapprochent de nous et on l'aime
davantage» (p. 400). En vérité, M. Cagnac fait de la critique
absolument charmante.

Si M. Cagnac consent à apercevoir dans Fénelon une
«maîtresse de maison», c'est pour ajouter aussitôt que «cette
féminilité n'est pas pour le diminuer», car «par là s'expliquerait

sa merveilleuse facilité à diriger des femmes» (p. 381)!
M. Cagnac avoue que certains critiques ont rapproché de cette
féminilité « l'insincérité » ; mais c'est pour dire aussitôt que «cela
est difficile à analyser, et que cette âme mobile échappe par
son élévation même à une appréciation équitable » (p. 384)

Néanmoins des points noirs subsistent. Ecoutons : « Si la
théodicée de Fénelon n'est pas un panthéisme, il est indiscutable

qu'elle a une forte tendance au panthéisme, qu'elle penche
sans cesse spontanément vers lui, et qu'elle y tomberait si



— 613 —

n'intervenaient de continuelles restrictions » (p. 295). — Et le
quiétisme « Le quiétisme de Fénelon vient des enseignements
de cette femme en qui il s'était confié. Bossuet accuse son
contradicteur d'être l'héritier de Molinos. Cela parut une injure à

l'archeAêque de Cambrai. Et cependant dans l'ensemble c'était
exact. Fénelon répudiait les excès de Molinos, mais suivait
sa doctrine » (p. 326).

M. Cagnac exalte Fénelon comme directeur de conscience,
le bon sens et le bon goût de ses conseils, son esprit juste,
etc. (p. 347). Certes, les bons conseils abondent dans la
correspondance spirituelle de Fénelon; mais c'est une tâche bien
difficile que de montrer dans l'ami de Mme Guyon un directeur
accompli et de signaler ses « Lettres de direction » comme « le
code du chrétien»!

Vinfaillibilisme de Fénelon lui est-il aujourd'hui un titre
de gloire? Il faudrait oublier pour l'affirmer, que cet infaillibi-
lisme a été combattu même par un Bissy, qui ne pouvait se

résigner à transformer les faits dits dogmatiques en véritables
dogmes, ni à exiger pour eux une véritable foi surnaturelle.
Selon Fénelon, les proxima fidei et la foi étaient sur le même
pied, et le pape était infaillible sur toute la ligne; ce qui ne
l'empêchait pas lui, Fénelon, de conserver ses opinions malgré
le pape et d'écrire en toutes lettres : « On a toléré et laissé
triompher l'indigne doctrine de M. de Meaux ; celui qui
errait a prévalu, celui qui était exempt d'erreur a été écrasé ».

Touchante soumission!
En outre, faire de Fénelon un « démocrate » sous prétexte

qu'il était sympathique aux misères du peuple et qu'il aurait
voulu que le roi ne pût pas déclarer la guerre sans le consentement

de la nation (p. 134), c'est par trop le mettre en
contradiction aAec lui-même : car comment soutenir logiquement
que c'est à la nation qu'il appartient de se gouverner et de se
sauAer elle-même, quand on prétend que ce n'est pas à l'Eglise,
mais au pape, qu'il appartient de gouverner l'Eglise? M. Cagnac
reproche à Bossuet d'avoir traité Fénelon de « parfait hypocrite

» (p. 117); le qualificatif est raide en effet, mais il n'est
pas effacé.

M. Cagnac tjjipuve que Fénelon aurait été un excellent
ministre d'Etat, et, pour légitimer son dire, il cite quantité de
belles maximes tombées de la plume facile de Fénelon. Mais,



— 614 -
hélas! il y a loin de la phrase à l'action, lorsque le caractère
est personnel, ambitieux, impérieux et, malgré les airs polis
du gentilhomme et du grand seigneur, obstiné et opiniâtre. Il
est permis de penser que le fils du comte Pons de Salignac de
la Mothe-Fénelon et de Louise de la Cropte de Saint-Abre eût
été plus hautain et plus tyrannique que sage.

M. Cagnac le représente comme un pédagogue parfait, mais
en lui attribuant trop aisément les sages maximes de Mme de
Maintenon. L'argument n'est pas péremptoire.

Bref, la partie la plus intéressante de ce volume est celle
où Fénelon fait lui-même son propre portrait (p. 391-399), et où
M. Cagnac le décrit d'après des extraits de sa Correspondance
(ch. X).

Pour moi, s'il m'était permis d'exprimer un regret, je dirais
que c'eût été un bonheur pour Fénelon et surtout pour nous,
s'il se fût contenté d'être un modeste oratorien comme
Malebranche, et si, dans sa solitude, il eût écrit des méditations
métaphysiques sur l'Etre divin et sur l'Univers. Au lieu d'un
Traité incomplet de l'existence de Dieu, nous aurions peut-être
toute une Théodicée, profonde et supérieurement écrite.

E. Michaud.

H. Carré : Le règne de Louis XV (1715-1774). Paris,
Hachette, in-8°, 428 p., 1909, 6 fr.

Ce volume est le VIIIe de YHistoire de France publiée
sous la direction de M. E. Lavisse. C'est un plaisir de le lire
attentivement, même quand on en connaît déjà la substance.

Lorsqu'on n'a pas à découvrir les choses, on peut encore les
classer, les grouper, les apprécier, les faire ressortir par des

formes nouvelles ; et c'est ce que fait le savant professeur de
Poitiers. Son ton sérieux et élevé avec des personnages qui
manquent de sérieux et d'élévation, son objectivité, sa parfaite
sincérité, qui ne dissimule rien, donnent à son livre un grand
attrait.

Certes, en suivant attentiAement ses récits, on est bien
réellement dans les choses et dans l'esprit du XVIIP siècle ; et
cependant, malgré les divergences considérables qui caractérisent

ce siècle et le nôtre, on est frappé, d'autre part, par de



— 615 —

tels rapprochements, que la lecture redouble d'intérêt à mesure
qu'on avance dans l'analyse des mœurs et des points de vue.

Le premier rapprochement qui s'impose est l'union,
toujours la même quant au fond, entre la politique et la religion.
Même en nos jours de prétendue séparation où Rome est plus
que jamais maîtresse des églises, des communes, des administrations,

l'union dans les esprits persiste comme atavisme
gouvernemental. Au XVIIIe siècle, l'union de la politique et de la
religion (au lieu de religion, disons plutôt Eglise romaine) est
manifeste dans le premier ministre et cardinal Dubois, qui se

sert des jésuites pour arriver à ses fins, manifeste aussi dans
le ministère de Fleury, manifeste également en Louis XV, qui
tient plus à « son » clergé qu'aux Parlements et qui ne craint
pas de pratiquer la politique des billets de confession. « L'antique

confusion de l'Eglise et de l'Etat, et la question très
vieille aussi des relations de la Couronne avec Rome, étaient,
dit M. Carré, des causes permanentes de conflits. Le Parlement
contestait à l'Eglise toute participation à la puissance publique
et défendait contre la papauté l'indépendance de la Couronne.
Lorsque le Parlement se trouvait aux prises avec l'Eglise de
France et avec Rome, le roi se trouvait embarrassé. Il aimait
son clergé, parce qu'il le savait fidèle et parcequ'il recevait de

lui des subsides Louis XV révéla sa faiblesse par une
perpétuelle alternative de rigueurs et de pardons. Aussi le Parlement

s'enhardissait de plus en plus. Or, le Parlement, tout en
défendant, contre la Couronne même, les droits de la Couronne
dans sa lutte avec les ultramontains, produisait les siens, vieux,
obscurs, toujours contestés. Il se donnait l'air d'un protecteur
de la nation contre l'arbitraire royauté ; la nation l'applaudissait

et elle espérait en lui» (p. 244).
Un second rapprochement est l'hostilité du gouvernement

eontre tout ce qui n'est pas Rome. Chose étrange, plus le
gouvernement est contrecarré par Rome, plus il ménage l'époux
qui le frappe. Pour faire plaisir à Rome, est rédigée la
déclaration de 1724 contre les protestants ; c'est contre ceux-ci une
véritable persécution; bannissement à perpétuité, confiscation
4es biens, rien ne leur est épargné ; ils sont de nouveau écartés
des fonctions publiques (p. 85). C'est surtout dans les diocèses
de Nîmes et d'Uzès, et en Dauphiné, que sévit le dévot Louis XV
Les Etats généraux de Hollande réclament en faveur de leurs



— 616 -
coreligionnaires; la Suède et la Prusse offrent un refuge aux
protestants français, et l'émigration recommence.

Les jansénistes ne furent pas mieux traités. «Du côté des
jansénistes, se trouvaient des prélats de mœurs pures et de grande
charité, Noailles, de Verthamon, évêque de Pamiers, de Bezons,
évêque de Carcassonne, Soanen, évêque de Senez. La cause de
l'autre camp a été compromise par de Tencin, archevêque
d'Embrun, l'ancien homme de confiance de Dubois auprès de

qui l'avait poussé sa sœur, qui était de l'entourage du Régent.
D'Argenson accuse Tencin d'inceste et de simonie En 1726,
Tencin dénonça l'évêque de Senez à l'assemblée du clergé. Le
roi autorisa l'archevêque à convoquer un concile provincial à

Embrun, pour juger Soanen. L'évêque fit signifier au concile
ses récusations contre Tencin le simoniaque. Le concile ne l'en
déclara pas moins coupable, en 1727, et le suspendit de ses
fonctions. Sur l'appel qu'il fit au futur concile général, Soanen
fut exilé par lettre de cachet à l'abbaye de la Chaise-Dieu, où
il deArait mourir en 1740. Le retentissement de ces événements
fut énorme. Tandis que les Constitutionnaires comparaient le
concile d'Embrun à l'exposition du st. sacrement (le mot était
de Tencin), les jansénistes le qualifiaient de brigandage. Pour
la masse du public, Soanen était un martyr. Douze évêques,
dont Noailles, adressèrent au roi une lettre de protestation.
Cinquante avocats de Paris signèrent une consultation concluant
à la nullité des opérations du concile. Des estampes montraient
Soanen, la tête entourée d'un rayon de gloire, et ses persécuteurs

assis sur les genoux des jésuites Tout Paris passe
au jansénisme : magistrats, professeurs, bourgeois, menu peuple,
femmes et petits enfants. On insultait les Constitutionnaires;
on déclamait contre les papes. L'archeA'êque Noailles fit subitement

défection Après qu'il eut perdu ses chefs religieux,
le jansénisme ne s'avoua pas ATaincu; il deAtint presque
exclusivement laïque et s'exaspéra. Des Parisiens insultèrent Noailles
par ce placard : Cent mille écus à qui retrouvera l'honneur de

l'archevêque. Noailles étant mort (4 avril 1729), on composa
cette épitaphe :

Ci-gît Louis Cahin-Caha
Qui dévotement appela,
De oui, de non s'entortilla,
Puis dit ceci, puis dit cela,
Perdit la tête et s'en alla.



— 617 —

Troisième rapprochement. Alors comme aujourd'hui,
l'incrédulité profita des divisions entre les partis religieux, jansénistes

et jésuites, et aussi entre les Parlements et la Cour.
Même dans leurs toilettes, les dames affichaient leur dévotion.
Les unes portaient des paniers jansénistes, les autres des
paniers molinistes : ceux-là, qu'on appelait des considérations,
n'étaient que de courts jupons, doublés de crin et piqués; ceux-
ci, de fibre allure, donnaient plus de majesté aux femmes
grandes, amincissaient les grosses, grossissaient les minces
(p. 75). Il n'y eut pas jusqu'aux miracles jansénistes de Saint-
Médard qui ne rendirent jaloux les molinistes, et ceux-ci eurent
leur saint en la personne du Père Gourdan, mais chose
étonnante, le bon Père, auquel la Vierge était cependant apparue,
n'eut aucun succès. Il fut même raillé, ainsi que son confrère,
le Père Girard, dans l'affaire Cadière en Provence (1731). Cette
jeune extatique, qui portait les stigmates du Christ, accusa le
Père de l'avoir séduite Procès. Le public prend parti surtout
contre le jésuite, qui est brûlé en effigie. La Cadière passe
pour une héroïne. On vend des meubles, des habits, des

tabatières, des éventails à la Cadière, et on chante des chansons
contre le Père Girard. La même année, les Parisiens s'amusent
à voir jouer au théâtre des marionnettes le Malade par
complaisance, où est ridiculisé Languet, évêque de Soissons, qui
vient de raconter les conversations avec Jésus de Marie Ala-
coque, morte en 1690 au couvent de la Visitation à Paray-le-
Monial. « Les œufs à la coque s'appelèrent désormais les « œufs
à la Soissons», et Marie Alacoque «la Mère aux œufs». Un
jésuite, à son tour, fit jouer la Femme docteur aux dépens des
doctrines jansénistes sur la grâce. Toutes les manifestations
religieuses étaient ainsi ridiculisées. Aussi l'incrédulité fit-elle
des progrès énormes à la cour et dans le beau monde. L'avocat

Barbier, bourgeois modéré, en prit aussi occasion pour
étendre ses suspicions sur tous les miracles, sur ceux du passé
comme sur ceux du présent (p. 116).

D'Argenson disait : « La perte de la religion ne doit pas
être attribuée à la philosophie anglaise, qui n'a gagné à Paris
qu'une centaine de philosophes, mais à la haine contre les

prêtres, qui va au dernier excès. A peine osent-ils se montrer
dans les rues sans être hués. Les esprits se tournent au
mécontentement et à la désobéissance, et tout chemine à une



- 618 —

grande révolution dans la religion et dans le gouvernement.
La réforme de la religion sera bien autre chose que cette
réforme grossière, mêlée de superstition et de liberté, »qui nous
anÏAra d'Allemagne au XVIe siècle Comme notre nation et
notre siècle sont bien autrement éclairés, on ira jusqu'où l'on
doit aller, on bannira tout prêtre, toute révélation, tout mystère...
On n'ose plus parler pour le clergé dans les bonnes
compagnies La haine contre le sacerdoce et l'épiscopat est
portée au dernier excès. » Ces griefs étaient formulés en 1753

(p. 238).
Dès 1721, lorsque Dubois fut fait cardinal par le nouveau

pape Innocent XIII (en grande partie à la prière du roi George
d'Angleterre), Paris s'amusa et chanta :

Que chacun se réjouisse!
Admirons Sa Sainteté
Qui transforme en écrevisse
Ce vilain crapaud crotté.
Après un si beau miracle,
Son Infaillibilité
Ne doit plus trouver d'obstacle
Dans aucune Faculté.

Et lorsque Dubois mourut, le public ne fut pas moins
impitoyable. Ayant appris que le médecin La Peyronie avait
diagnostiqué un abcès dans la vessie, on chanta des couplets
grossiers :

Mon»ieur de La Peyronie
Visitant le Cardinal,
Dit : C'est à la vessie

Que Son Eminence a mal

Le cardinal Fleury ne fut pas plus respecté.
Bref, en voyant tous ces mélanges antinaturels de fausse

religion et de mauvaise politique, mélanges dont le bon sens

français riait, mais que le mauvais sens non moins français
maintenait, alors comme aujourd'hui, on peut aisément se
convaincre de tout le mal que la papauté a fait à la France, à

sa conscience religieuse et aussi — il faut le dire hautement
— à sa vie politique et nationale. Certes il n'y a pas de

Dubois, ni de Fleury, ni de Tencin, ni de Rohan, dans l'épiscopat
français actuel, mais cela ne l'empêche pas d'être plus
politique et plus ultramontain que religieux; en cela, il est à son
insu victime du milieu et de la tradition; sa brillante lutte
contre la politique (en réalité cléricale) de M. Briand, le grise



— 619 —

et l'excite, et il faut redire avec d'Argenson que «tout
chemine à une grande révolution dans la religion». Loin d'être
terminée, cette révolution ne fait heureusement que commencer.
Je dis «heureusement», parce qu'elle est nécessaire pour le
salut de la religion et de la France. L'abcès qui doit crever
est autrement grave que celui du cardinal Dubois.

E. Michaud.

Em. Cauderlier : L'Eglise infaillible devant la science et
l'histoire. Paris, Nourry, in-12, 85 p., 1910.

L'auteur dit tantôt «l'Eglise romaine», tantôt «l'Eglise»
simplement et en général. Est-ce la même Eglise à ses yeux?
Je le crains, car en France la confusion est reçue, même chez
les écrivains qui passent pour perspicaces. Pour nous, anciens-
catholiques, la différence est fondamentale : il est notoire que
la papauté n'est pas l'Eglise; qu'il y a des Eglises qui sont
en dehors de la papauté et par conséquent aussi de l'Eglise
romaine ; que ces Eglises indépendantes de Rome, qui ont une
histoire à part, une administration à part, des croyances et une
théologie à part, ne peuvent pas être incriminées parce que
l'Eglise romaine mérite de l'être. De fait, M. Cauderlier cite
les papes qu'il croit coupables, les décisions des congrégations,
les théologiens romanistes. C'est donc bien à l'Eglise romaine
qu'il en veut. Je relève cette distinction pour montrer combien
le titre de son volume est malheureux, étant plus général que
les arguments.

Il répondra sans doute que c'est l'Eglise chrétienne, toute
entière, qui a enseigné et qui enseigne le caractère sacré de
la Bible; qui admet par conséquent comme réArélées par Dieu
toutes les légendes chaldéennes et autres qui la remplissent de
la première page à la dernière; que c'est l'Eglise entière qui
enseigne l'universalité du déluge, et le péché originel à la
façon d'Augustin, et la rédemption à la façon des Pères, dans
le sens d'un Dieu condamnant à la mort son propre Fils pour
satisfaire sa justice offensée; etc.

Sans aucun doute, il y a dans toutes les Eglises particulières

des théologiens qui enseignent ces choses à la lettre et
dans des sens manifestement erronés. Et cela est déplorable.
Et si l'auteur s'était borné à leur faire leur procès, à montrer



— 620 —

tous les vices de leur enseignement, il aurait eu mille fois
raison. Mais il doit savoir, à n'en pas douter, qu'il y a toujours
eu, dans toutes les Eglises, des hommes de raison qui ont
toujours mis la raison en avant, qui ont fait dans la Bible la part
des enseignements religieux et du reste, et qui ont condamné
le littéralisme absolu, faisant appel au symbolisme d'après les

usages orientaux, et écartant les sens erronés des formules
dites dogmatiques. Dira-t-on que ces hommes de raison ne
comptent pas; que ce sont les autres qui sont toute l'Eglise,
l'Eglise universelle de tous les temps? La confusion est
manifeste.

A la page 80, l'auteur dit que «toutes les religions issues
du christianisme en arriveront à ne conserver dans le christianisme

que les purs enseignements du Christ». Ce sont, en
effet, les seuls enseignements du Christ qui constituent les
dogmes chrétiens, et c'est bien à eux qu'il faut revenir. Bon
gré mal gré, il faut que les Eglises particulières en prennent
leur parti : elles ont déAié dans leur théologie, elles ont mal
interprété certains dogmes, elles ont dénaturé et forcé le caractère

saint des Ecritures en l'étendant à ce qui n'était pas saint,
elles ont commis erreurs sur erreurs non seulement au sujet
du péché originel, du déluge, etc., mais de presque tous les
dogmes. C'est sur ces erreurs que l'auteur s'appuie pour
attaquer l'infaillibilité de l'Eglise. L'Eglise, la vraie, considérée
dans son universalité, dans ses fidèles non moins que dans sa
hiérarchie, n'est certes pas aussi coupable que l'auteur le croit ;

car l'Eglise ainsi considérée a fait peu de choses ; elle a rendu
d'éminents services, elle a conserATé le dépôt divin, pendant
que des théologiens ignorants, étroits, coupables, enseignaient
leurs systèmes à eux et compromettaient l'Eglise. Mais l'Eglise
est toujours là; les papes passeront, et l'Eglise restera. Oui,
revenons aux «purs enseignements du Christ».

L'auteur est très intéressant et très sérieux dans ses
attaques contre Rome. Il en déjoue très nettement les hypocrites
procédés, par exemple, lorsqu'il signale les quatre modes
différents d'exposer les mêmes thèmes (p. 67-71). Il y a le mode
universitaire, le mode demi-scientifique, le mode pour les écoles
secondaires, le mode pour les écoles primaires. C'est l'art,
nuancé selon toutes les classes d'imbéciles, de jeter de la
poudre aux yeux et de duper le public. Et les théologiens qui



— 621 —

pratiquent ces mensonges, crient à la galerie avec Léon XIII :

« La première loi de l'histoire est de ne pas oser mentir, la
seconde de ne pas craindre de dire Arrai! » O comédie humaine!...
Oui, lisez ce livre; il vous fera tomber les écailles des yeux,
si vous en avez. Mais comprenez-le bien. E. M.

Lie. K. Dunkmann : Der historische Jesus, der mythologische
Christas und Jesus der Christ. Leipzig 1910. 96 S. Mk. 1. 80.

Die Schrift soll „ein kritischer Gang durch die moderne
Jesusforschung" sein. Diese Kritik wird mit gründlicher
Beherrschung des Gegenstandes nicht nur dogmatisch-historisch,
sondern auch philosophisch-erkenntnismässig vollzogen.
Besonders aktuell ist die ausführliche Behandlung der so schnell
berühmt gewordenen „Christusmythe" Aen A. Drews (S. 50 ff.),
deren ganze Unhaltbarkeit erwiesen wird. Das Ergebnis lautet:
Die Person Jesu steht mitten in der Geschichte, darum
entzieht sie sich nicht der geschichtlichen Beurteilung: „Sie ist
zwar Glaubensgrund, doch nicht als historische Persönlichkeit,
sondern als der Erhöhte, der den Geist gibt." Der Erhöhte
aber gehört als „der Christ" der gläubigen Gemeinde.

G. M.

P. Chr. Elsenhans: Lesegottesdienste fur die Hand des

Predigers. Stuttgart 1909, Max Kielmann. 387 S. Mk. 6.

In dem Aerliegenden Buche ist die Absicht zur Ausführung
gekommen, das Beste an Predigten verschiedener Verfasser
zusammenzustellen, damit der Prediger die eine oder andere
derselben bei bestimmten Gelegenheiten statt der eigenen Aer-
getragenen Predigt vorlesen kann. Der Gedanke ist schon an
sich ein guter: Die Gemeinde, die vielleicht Jahr für Jahr
denselben Geistlichen hört, bekommt auf diese Weise etwas
individuell ganz anders Geartetes zu hören, wie es die
Festpredigten (S. 245 ff.) darbieten, oder es sind sachlich
Themata, denen der eigene Prediger fernsteht, Avie die im
1. Teil behandelten Stoffe: Mission, die Fürsorge für die
Gefangenen, die Jugend, die Auswanderer, Soldaten, Krüppel,
Geisteskranke u. a. Ausserdem sind in den „Katechismus-



— 622 —

predigten" Dinge behandelt, denen der Prediger bisher
vielleicht grundsätzlich ausgewichen ist, an denen er aber doch
und mit ihm die zuhörende Gemeinde Gefallen findet, wenn
sie als Meisterstücke ihr vorgelesen Averden. Ein aveiterer
Grund aber für die Berechtigung dieser Lesepredigten ist der,
dass sie dem Prediger in arbeitsreicher, mit Reden überhasteter
Zeit sein Amt erleichtern helfen, selbstverständlich nur hin
und wieder und nach vorheriger Durcharbeitung ihres Inhalts.
Keine Gemeinde, die ihren Geistlichen in seiner Pflichttreue
kennt, wird ihm die zeitweilige Lesung einer fremden Predigt
verübeln. Möge der Herausgeber bei guter Aufnahme dieses
Bandes noch weitere folgen lassen. G. M.

Johann Fischer: Die Propheten Obadja, Joel, Arnos, Hosea
nach dem hebräischen Urtext präpariert und übersetzt.
Regensburg 1909. 283 S. Mk. 4. 80.

Die Arbeit verdient das Prädikat Aerzüglich. Sie hebt
sich weit über den Rahmen landläufiger Präparationen und
nötigt uns alle Achtung vor dem sprachlichen Wissen des
Verfassers ab. Er will, Avie die einleitende Widmung besagt,
jungen Theologen nicht nur eine gründliche Kenntnis der
hebräischen Sprache vermitteln, sondern vor allem ihnen an
diesem Idiom Freude bereiten, so dass sie gerade bei den
behandelten Propheten nach Überwindung der grössten
Schwierigkeiten in „ein neues Land voll Schönheit und Herrlichkeit"
schauen. Zuerst wird eine Zeitgeschichte gegeben und dann
der hebräische Text Wort für Wort auf das genaueste erklärt
in allen Formen, Suffixen und Präfixen mit steter Rücksicht
auf Emendationen u. a. Ein Lexikon wird auf diese Weise
üherflüssig, aber der Verfasser Aerlangt bei der Aen ihm
geschaffenen Erleichterung eine energische Mitarbeit: Alles soll
so durchgearbeitet und dem Gedächtnis eingeprägt werden,
dass man zuletzt den hebräischen Text vollkommen beherrscht.
Am Schlüsse ist dann eine zusammenhängende freiere
Übersetzung mit kurzen Erläuterungen beigefügt. Wir ermuntern
den gelehrten Verfasser, seine Absicht, weitere derartige
Arbeiten herauszugeben, auszuführen. G. M.



— 623 —

Johannes Frey, Mag. theol. : Der slavische Josephasbericht
über die urchristliche Geschichte. Dorpat 1909. 281 S.

Mk. 5.

Die höchst interessante Abhandlung gibt zuerst eine
Übersetzung der in den slavischen Josephus (Bellum Judaicum)
eingeschobenen Stellen und untersucht dann kritisch auf das
eingehendste die Einzelheiten, ihre Stellung zum echten Josephus-
text und ihren Wert für unsere aus den Evangelien geschöpfte
Kenntnis vom Täufer und von Christus. Das Ergebnis der
Untersuchung sieht in dem Verfasser der Interpolationen einen
nicht in Jerusalem wohnenden vielleicht syrischen Juden, der
wie ein anderer Nikodemus auf der Grenze zwischen Judentum
und Christentum steht. Als Verfassungszeit werden die Jahre
zwischen 80 und 100 nach Christus angenommen. Der
slavischen Übersetzung liegt nicht die von Josephus selbst
veranstaltete Originalausgabe des bellum Judaicum, sondern eine
unabhängig davon entstandene griechische Übersetzung
zugrunde. G. M.

L. S. Fugairon et S. G. J. Bricaud : Exposition de la
religion chrétienne moderne scientifique et philosophique,

2e édition. Paris, Chacornac, in-32, 384 p., 1910,
2 fr. 50.

L'ancienne Gnose a joué dans beaucoup de milieux chrétiens

d'Egypte, de Syrie et d'ailleurs, un rôle considérable, et,
bien que finalement condamnée en bloc par nombre de théologiens,

elle a réussi cependant à glisser dans plusieurs écoles
théologiques des opinions qui se sont maintenues et dont nous
ne sommes pas encore débarrassés. C'est ainsi en partie que
la théologie chrétienne a été compromise.

De nouveaux Gnostiques ont jugé à propos de s'organiser
en Eglise avec un éA^êque-primat. Malheureusement, au lieu de
chercher à détruire les fantaisies de l'ancienne Gnose et de les
remplacer par les lumières de la science actuelle, ils semblent
vouloir plutôt les compléter et les compliquer par un arbitraire
plus puéril encore. Il est impossible de discuter les assertions
sans preuves qu'on étale devant nous et qui n'ont que le mérite
de la naïveté, si c'en est un. Dans un langage qui n'est pas



— 624 —

toujours clair et qui affecte même d'être singulier et bizarre,
on nous dit que Jésus est un esprit descendu du ciel
circumterrestre, incarné sur la terre comme alter-ego du Christ
universel : car, dans chaque planète où se trouve une humanité
déchue, il y a un alter-ego du Christ universel qui est le Christ
de cette planète (p. 157)! Nous ne pouvons qu'admirer une telle
science ; elle nous échappe et nous nous récusons. Nous préférons
les paroles pures et simples du Christ de nos Evangiles.

E. M.

Georg Gromer, Dr. theol.: Die Laienbeicht im Mittelalter.
Ein Beitrag zu ihrer Geschichte. München 1909 (Lentnersche
Buchhandlung). VIII und 95 S. Mk. 2. 40.

Schon im christlichen Altertum finden wir Spuren der Sitte,
einem Laien ein Bekenntnis aller unrechten Gedanken und
Taten abzulegen. Indessen weist der Verfasser der vorliegenden
Studie einen innern Zusammenhang dieser Gewohnheit mit der
Laienbeicht, wie sie im Mittelalter in Übung stand, ab. Er
beschränkt sich daher auf diese Periode und schildert in lebhafter
und anschaulicher Darstellung Entstehen, Fortentwicklung,
Höhepunkt, allmähliches Niedergehen und schliessliches
Verschwinden dieser interessanten Erscheinung. Demnach gliedert
sich das Buch in vier Hauptabschnitte: 1. Die Anfänge der
Laienbeicht; IL Blütezeit der Laienbeicht in Praxis und
Theorie; III. Erste Spuren des Verfalles der Laienbeicht in
der Theorie — gleichzeitige Fortdauer in der Praxis ; IV.
Endgültiger Verfall der Laienbeicht. Der Inhalt des Buches lässt
sich ungefähr in folgende Worte zusammenfassen: Die
mittelalterliche Laienbeicht ist aus der historischen Entwicklung der
Busse herausgewachsen. Nachdem im 10. Jahrhundert die
Bussbücherpraxis ihrem Verfall entgegengegangen Avar, musste an
Stelle der schweren Bussen, denen im früheren Mittelalter das

Hauptgewicht bei der Nachlassung der Sünden zugewiesen war,
ein Ersatz treten. Dieser fand sich in der schon früher üblichen
Beichte, aber mit dem Unterschiede, dass sie jetzt nicht mehr
so fast dazu diente, dem Priester zu zeigen, welche Busse er
auflegen sollte, sondern allein für sich sündentilgend wirkte,
insofern sie ein Teil der Satisfaktion war und durch das Erröten,
die Beschämung, die sie bewirkte, den grössten Teil der Busse



— 625 —

ausmachte. Diese Theorie wird zuerst klar vertreten in der
pseudoaugustinischen Schrift de Aera et falsa pœnitentia. Da
nun dieses Erröten die Beicht unumgänglich notwendig machte,
war es begreiflich, dass man im Notfalle zu dem, der anwesend

war, wenn es auch ein Laie war, seine Zuflucht nahm, da auch
dadurch die Beschämung zum Ausdruck kam. So entstand im
Anfang des 11. Jahrhunderts die Sitte, in Ermangelung eines
Priesters einem Laien zu beichten. Erst nachdem diese Gewohnheit

in der Praxis schon Jahrzehnte bestanden hatte, folgte
ihre Theorie, zuerst in der eben genannten Schrift. Die Frage
bezüglich des Verhältnisses dieser Beicht zur sakramentalen
Absolution Avurde zunächst nicht erörtert, weil in dieser ersten
Zeit die Sündentilgung überhaupt nicht von der Absolution
abhängig gedacht wurde. Erst Albert d. G. diskutierte eingehend
über diese Frage und sprach der Laienbeicht einen
sakramentalen Charakter zu, während Thomas von Aquin sich
vorsichtiger ausdrückte und die Laienbeicht quodammodo
sacramentalis nannte mit dem Hinweis auf die dabei zutage tretende
Beschämung. Doch gleichzeitig wurde die Theorie in andere
Bahnen gelenkt durch die Franziskanerschule. Alexander ven
Haies und Bonaventura nahmen bei ihrer Unterscheidung der
Beicht als eines Werkes der Tugend und des Sakramentes für
die Laienbeicht nur ersteres in Anspruch, schlössen dagegen
letzteres davon aus. Skotus endlich bezeichnete die Laienbeicht
wegen der damit verbundenen Diffamierung des Beichtenden
möglicherweise als schädlich. Während nun die Praxis der
Beichte vor Laien ungeschwächt fortdauerte, ging die ablehnende
Beurteilung derselben durch die Franziskaner in die theoretischen
Schriften auch der übrigen Ordens- und der Weltgeistlichen über.
Die gegen die reformatorische Ansicht von der Gleichberechtigung

der Beichte und Absolution vor und durch Laien mit der
priesterlichen gerichteten Entscheidungen beschleunigten den
Verfall, bis die kirchliche Praxis der Laienbeicht gegen Ende
des 17. Jahrhunderts vollständig in theoretischen Schriften
verworfen Avurde und allmählich auch in der Praxis gänzlich
verschwand (cf. S. 86 ff.). D.

Revue iDtern. de Théologie. Heft 71, 1910. 40



— 626 —

M. GUOGUEL : L'eucharistie, des origines à Justin Martyr,.
1 vol. in-8°, 338 p., 1910, 10 fr. - Les sources du récit
johannique de la Passion, in-8°, 112 p., 1910, 3 fr. Paris,
Fischbacher.

L'auteur est un érudit, qui se sert de son érudition plutôt
pour compliquer les questions que pour les simplifier et les
résoudre. Au lieu d'aller directement au centre de la difficulté
et de séparer l'élément principal des quelques éléments secondaires

qui l'entourent et l'obscurcissent, il mêle le tout, discute
à perte de vue les textes et les Aersions, noie l'idée fondamentale

dans des questioncules sans importance, et finalement
termine par des conclusions qui ne concluent pas. C'est dommage :

parce que l'auteur a le sentiment de la méthode ; il essaie
certainement d'en mettre dans l'enchaînement de ses chapitres;
mais les arbres empêchent de voir la forêt, les détails et les
minuties qui pourraient peut-être intéresser quelques spécialistes,

détournent le grand public et fatiguent sans instruire.
Ce qui fatigue, ce n'est pas seulement l'accumulation des
distinctions dont on ne voit pas la portée, c'est plus encore
l'incertitude et le A*ague des réponses qui sont faites aux questions

souleArées. Les conjectures remplacent les preuves. Il
termine, par exemple, le chapitre sur la fraction du pain dans
l'Eglise primitive, par la considération smvante (p. 133) :

« La conclusion à laquelle nous aboutissons, c'est que la
fraction du pain n'a probablement Q) eu à l'origine aucun
rapport avec le souvenir du Christ; elle ne devait pas être
autre chose que le repas fraternel qui groupait autour d'une
même table les diAers membres de la communauté. Peu à peu,
au moment où l'on commença à méditer sur la mort du
Christ et à se remémorer sa passion, et peut-être sous
l'influence d'apparitions du Ressuscité qui s'étaient produites
quand les fidèles étaient à table, on se mit à considérer le
repas qui assemblait les croyants comme une suite ou comme
une reproduction des repas de Jésus, du dernier en particulier.
De là à penser que Jésus était mystérieusement présent au
milieu de ses disciples et que ce repas était un moyen de s'unir
à lui, il n'y avait qu'un pas, et ce pas, la foi n'hésita pas à
le franchir. »

Lorsqu'on a tant d'incertitudes dans la pensée, ne serait-il
pas plus sage d'essayer d'abord de les dissiper avant d'en saisir



— 627 —

les lecteurs? L'auteur, à propos du récit johannique de la
Passion, dit (p. 7) : « Quelques lecteurs estimeront que nous avons
formulé nos conclusions avec plus de précision qu'il n'aurait
fallu. Nous ne nous dissimulons pas ce qu'elles conservent parfois

d'incertain. Nous tenons à faire observer que le seul fait
de formuler des hypothèses, comme celles que nous proposons
pour expliquer le récit johannique de la passion, oblige parfois
à leur donner une forme plus arrêtée que celle qu'elles avaient
dans l'esprit. On s'étonnera peut-être de ne pas trouver à la
fin de notre étude un tableau traduisant ses résultats d'une
manière sensible et indiquant comment on peut concevoir la
genèse du récit johannique de la passion. Notre intention était
d'abord de tenter de donner un tel tableau. Mais, à bien
examiner les choses, il nous a semblé qu'une telle tentative serait
prématurée et qu'il fallait pour le moment se borner à

envisager chaque élément du récit en particulier. » E. M.

Ad. Harnack: Entstehung und Entwickelung der
Kirchenverfassung und des Kirchenrechts in den zwei ersten
Jahrhunderten. Leipzig 1910. 252 S. Mk. 6. 60. Geb. Mk. 7. 50.

Das Buch ist ein erweiterter Abdruck des entsprechenden
Artikels in der Protestantischen Realenzyklopädie, wird aber
dadurch aktuell, dass ihm im 2. Teil eine Darstellung und
Kritik von R. Sohms „Wesen und Ursprung des Katholizismus"
beigefügt ist. Harnack geht mit seiner bekannten gründlichen
Kenntnis der urchristlichen Literatur und Geschichte den

Spuren nach, welche die Entwicklung des Kirchenrechts und
der KirchenAerfassung in den beiden ersten Jahrhunderten
erkennen lassen. Das Ergebnis lautet, dass das grundlegende
und fortwirkende Element in der Verfassung bezw. dem Kirchenrecht

„der Gedanke des Aerwirklichten Volkes Gottes" war,
der in dualistischer Weise eine pneumatische (charismatische)
und theokratische Richtung nahm, wobei auf der einen Seite
die früheren jüdischen, auf der anderen die heidnisch-politischen

und religiösen Einrichtungen automatisch aufgenommen
wurden, ohne dass die Gemeinden dies direkt bezweckten.
Diese am Ende des 2. Jahrhunderts vorhandene Entwicklung
zum sog. Katholizismus ist nach Harnack eine Notwendigkeit.



— 628 —

Dagegen hat Sohm in obiger Abhandlung die Ansicht vertreten,
dass die rechtliche Entwicklung in der Verfassung und in
sonstigem „Recht" ein Abfall vom Wesen der Urkirche und
der Kirche überhaupt sei. Harnack bestreitet, dass man von
Abfall reden dürfe, wo die äussere Ordnung auch des
Pneumatischen und des Gottesreiches als einer idealen Grösse sich
als eine zwingende Notwendigkeit zur Erhaltung ergibt, dass
man aber dann Aen einem solchen Abfall von der Idee sprechen
muss, „wenn man Mittel und Zweck einfach identifiziert oder
gar das Mittel an die Stelle des Zweckes setzt".

Sowohl die Abhandlung Harnacks als diejenige Sohms
beanspruchen gerade für die altkatholische Kirche das grösste
Interesse. Bildet doch die Entwicklung der Kirchenverfassung,
wie sie in der römischen Kirche weiterhin niemals ohne
Entrechtung des bereits bestehenden Rechtes, „daher auch niemals
ohne Fiktionen, um diese Entrechtungen zu verschleiern"
(S. 119), sich durchgesetzt hat, einen der Hauptgründe, welche
die altkatholische Kirchenbildung auf die Grundformen zurückgehen

liess. Wir müssen es nur bedauern, dass Harnack, wie
wir das auch früher bei Besprechung seiner Missionsgeschichte
in den drei ersten Jahrhunderten getan haben, die diesbezügliche
altkatholische Literatur scheinbar ganz unbeachtet lässt. In
dem Literaturverzeichnis hätte neben Hinschius zum mindesten
Fr. v. Schulte und neben den geschichtlichen Werken wenigstens

Langen mit seiner Geschichte der römischen Kirche
genannt werden müssen. G. M.

Dr. Gustav Häussler : Schopenhauers und Nietzsches
Pessimismus. Darstellung und Kritik. Halle a. S. 1910. 39 S.

Das aus beifällig aufgenommenen Vorträgen entstandene
Büchlein macht uns zunächt mit den Grundanschauungen der
beiden Philosophen bekannt, und zwar möglichst durch Zitate
aus ihren Werken. Daran schliesst sich eine Kritik, die
beachtenswerte Fingerzeige für eine ruhige Prüfung und Wertung
gibt. Solche Erwägungen sind durchaus nötig; denn sowohl
der Klassiker des Pessimismus als der gewaltige Bejaher des

Lebens verfügen über eine aussergewöhnlich hinreissende
Sprache, und es ist nicht zu verwundern, dass sie in den vom
antichristlichen Zeitgeist angefressenen Gemütern eine nur zu



— 629 —

bereitwillige Aufnahme fanden. Wer als Christ die Schrift liest,
wird von neuem inne werden, wo der wahre Übermensch und
das Ziel alles Strebens zu suchen sind. D.

Gerh. Hilbert : Nietzsches Herrenmoral und die Moral des
Christentums. Leipzig 1910. 54 S. 80 Pf.

Aus Nietzsches System untersucht diese mit grosser Wärme
und Sachkenntnis geschriebene Monographie eine der
hervorstechendsten Lehren, die „Herrenmoral", und erweist ihre
Nichtigkeit und Unhaltbarkeit in Vergleich mit der christlichen
Lehre. Das Endergebnis lautet: Der Gedanke des Übermenschen,

der nicht einmal Nietzsches originale Erfindung ist,
bedeutet das blosse Negativ des christlichen Ideals vom Gotteskind.

Seine Moral führt nicht ins Übermenschliche, sondern
ins Untermenschliche, sie zerstört, anstatt höher zu sein wie
die des Christentums, jegliche Moral. Der höchste Mensch,
„der die Werte bestimmt und den Willen von Jahrtausenden
lenkt", ist nicht Nietzsche-Zarathustra, sondern Jesus-Christus.

G. M.

Les Pères Apostoliques: Ignace d'Antioche et Polycarpe
de Smyrne, aAec Introduction par Aug. Lelong. Paris, A.
Picard, in-12, 185 p., 1910.

Les deux illustres martyrs d'Antioche et de Smyrne sont
connus. M. Lelong rappelle les principaux événements de leur
Aie, en distinguant ce qui paraît certain et ce qui n'est que
légendaire. Il discute avec impartialité l'authencité des quelques
épîtres que nous aAens d'eux. Tout l'intérêt de ce volume est
dans le texte même de ces écrits, texte grec et traduction
française. Etudier attentivement ce texte est encore la meilleure
manière de bien connaître la Araleur, la portée et le rôle des

deux Saints en question. Tous deux appartiennent à ce IIe siècle,
si compliqué et encore si obscur, que l'on croyait connaître
parce qu'on citait les noms de ses principaux personnages avec
les titres de leurs ouvrages, mais qui, de fait, Semble échapper
de plus en plus à nos prises où plutôt à nos efforts, à mesure
que nous cherchons à pénétrer son esprit et ses polémiques.



— 630 —

Autant Ignace et Polycarpe martyrs méritent notre respect
et notre admiration, autant comme écrivains ils nous paraissent
insuffisants. Lorsqu'on songe qu'on en a fait deux colonnes
de l'Eglise du IIe siècle, on est quelque peu déçu en constatant
la superficialité de leur théologie, et le manque de précision
de leur langue. Mais ne leur demandons que ce qu'ils ont pu
nous donner, et contentons-nous, sans vouloir forcer ni leurs
pensées ni leurs expressions.

Ignace a été un caractère ardent. Comme tous les
enthousiastes, il a été exalté et excessif. Bloc lui-même, il a pris
toutes choses en bloc. Il ne faut chercher en lui ni les détails,
ni les analyses claires et raisonnées. Le vague de sa doctrine
nous prouve d'autant mieux combien, à son époque, la théologie

chrétienne était encore modérée, timide, générale, osant
à peine se distinguer du dogme, qui n'était lui-même que la
reproduction des paroles du Christ. La manière dont Ignace
parle de la divinité du Christ, de la trinité, de l'incarnation,
de la rédemption, de l'eucharistie, de l'Eglise et de quelques
autres points, montre en quoi consistait alors l'enseignement
de ces vérités. Il n'y avait encore ni écoles, ni scolastique. On

s'exprimait simplement.
Ignace distinguait Dieu et le Christ : Dieu, disait-il, s'est

manifesté par le Christ, son fils. Le Christ n'était donc que la
manifestation, l'envoyé, le représentant de Dieu. Tel était son
point de départ. Mais vite il confondait le représentant et le

représenté, et alors Jésus-Christ, lui aussi, était Dieu. Et Jésus-
Christ étant Dieu, arrière toute conciliation avec le judéo-
christianisme, dont Ignace a été un adversaire décidé; arrière
aussi le docétisme! Loin de nier la réalité de l'humanité de

Jésus-Christ, il fallait l'affirmer dans sa chair et dans son sang,
et glorifier « le sang de Dieu, la chair de Dieu, les souffrances
de Dieu». Ignace, dans l'ardeur de sa foi et dans l'excès de

son zèle, ne s'apercevait pas que son langage forcé le conduisait

logiquement au monophysisme et le ramenait ainsi malgré
lui à ce docétisme dont il prétendait être l'adversaire.

Très simple était sa trinité. Il la bornait à la formule du

Christ, et la composait du Père et de l'Esprit, en mentionnant

aussi le Christ ou le Fils. Il ne disait pas le Logos, bien
que ce même Christ, qu'il appelait Fils de Dieu, lui apparaissait

aussi comme le «Logos sorti du silence». Etranges sont



— 631 —

ces dernières paroles. Le Christ avait parlé si divinement qu'il
était appelé la Parole de Dieu; mais comment cette Parole
était-elle sortie du silence? Ignace a-t-il voulu dire que ce que
les prophètes avaient dit de Dieu jusque-là n'était que peu de

chose, une sorte de silence, relativement à l'éclatante révélation

du Christ? C'est possible; admettons-le pour ne pas
apercevoir dans le langage d'Ignace une puérilité gnostique. Quoi
qu'il en soit, la trinité d'Ignace était simplement Dieu ou le
Père, le Christ son fils par excellence, et l'Esprit du Père, qui
était aussi l'Esprit du Christ. Et cela, sans aucune subtilité.

Ignace n'a pas expliqué l'incarnation. Le Christ, fils de

Dieu, était aussi fils de l'homme ; en lui était le sang de David ;

sa mère était Marie, et il était né aussi de Dieu. Sa naissance
était sainte. L'eucharistie était un remède contre la mort.
Ignace ne dit pas qu'elle était la chair du Christ, mais que la
chair du Christ était en elle. Impossible de faire sortir de ce
texte la transsubstantiation future. La chair du Christ, étant
réelle, était une réalité dans l'eucharistie, et les docètes avaient
tort de la rejeter.

L'ecclésiologie d'Ignace était caractéristique. Pas de

papauté, mais l'épiscopat. St. Pierre n'est pas nommé, mais
St. Paul. L'idée dominante d'Ignace était l'unité de l'Eglise.
Contre les divisions qui commençaient à déchirer le corps du
Christ, il insistait sur la nécessité de l'unité. Cette unité
consistait pour les fidèles à être unis à l'évêque et au presbytère,
qui représentaient l'Eglise, comme l'Eglise représentait le Christ,
qui représentait Dieu. Ignace, qui, même dans son épître aux
Romains, ne prononce pas le nom de l'évêque de Rome et ne
le salue pas, parle, dans toutes ses autres épîtres, de l'évêque,
des presbytres et des diacres. Il donne ainsi à la hiérarchie
un rôle important.

Polycarpe était beaucoup plus simple et plus tranquille
qu'Ignace. Dans son épître aux Philippiens, il ne prononce pas
le mot «évêque». Il ne parle que des presbytres et des diacres,
qui sont les uns et les autres les ministres de Dieu et non des
hommes. Il ne les sépare pas. Il conjure les fidèles de repousser
les fausses doctrines et de «revenir à l'enseignement qui nous
a été donné dès le commencement», celui du Christ même.
Toute cette épître n'est guère qu'un recueil de conseils moraux
et religieux; elle n'a pas de caractère dogmatique. Polycarpe



— 632 —

mentionne plusieurs fois St. Paul, dont il cite plusieurs textes.
C'est tout.

Telle était la simplicité primitive, lorsqu'il n'y avait dans
l'Eglise qu'un seul chef, un seul maître, un seul pontife, le
Christ. Dans ce temps-là on ne bataillait pas pour l'évêque de
Rome, qui n'était qu'un évêque ordinaire, mais on mourait pour
le Christ. E. M.

W. Knieschke: Die Erlösungslehre des Koran. 39. S.

Mag. theol. Carl Girgensohn : Die geschichtliche Offenbarung.
39 S.

D. G. Heinrici: Paulus als Seelsorger. 34 S.

Vorstehende Abhandlungen bilden Heft 11 und 12, V. Serie,
und Heft 1, VI. Serie, der „Biblischen Zeit- und Streitfragen"
(Gr. Lichterfelde-Berlin, Edw. Runge, à 50 Pf.).

Die mit grosser Sachkenntnis geschriebene Untersuchung
von Knieschke will angesichts der Tatsache, dass der Islam
sich ein bedenkliches Feld gegenüber der christlichen Mission
namentlich in Afrika zu erobern beginnt, die Frage
beantworten, ob der Islam gleich dem Christentum zu den
„Erlösungsreligionen" zu rechnen sei. Wenn dies auch im
allgemeinen zu verneinen ist, so kann man doch im Koran Spuren
der Erlösungstheorie nachweisen, aber es ist vorzüglich die Erlösung

vom letzten Gerichtstage, auf die sie hinauslaufen. Was
der Mensch für diese Erlösung tun kann, liegt an ihm, nicht
an Gott, der als der transzendente eine Versöhnung ausschliesst.
Die Erlösung des Menschen ist darum eine Selbsterlösung, die
vor allem durch die Erfüllung der 5 Hauptgebote beAvirkt
Avird. —

Die Arbeit Aen Girgensohn ist eine tiefernste Auseinandersetzung

mit der modernen dogmatisch-philosophischen Theologie
nach ihren verschiedenen Richtungen. Was sie auszeichnet, ist
vor allem Besonnenheit und trotz positi\er Entschiedenheit eine

grosse Weitherzigkeit, die von dem Grundsatze ausgeht, dass

„unsere christliche Auffassung der übersinnlichen Welt,
Avissenschaftlich betrachtet, nur eine von sehr verschiedenen
Denkmöglichkeiten auf jenem Aveiten Gebiete ist, das jenseits aller
Grenzen des exakt Wissbaren liegt. Die Entscheidung steht
hier nicht dem wissenschaftlichen Erkennen zu, sondern dem
persönlichen Leben." —



— 633. —

Der gelehrte Kenner des Paulus, Professor Heinrici in
Leipzig, geht in seiner Schrift den feinsten Fäden nach, die
uns die Erfolge des grossen Apostels erklärlich machen: Es
ist die unter seiner äusseren ganze Gemeinden und Gebiete
umfassenden Mission verborgene Seelsorge, die mit allen dem
guten Hirten Jesus abgelauschten Mitteln die einzelnen Seelen
für diesen zu gewinnen sucht. So wird Paulus nicht derjenige,
der Christi Religion ins Gegenteil verwandelt, sondern der sie
in seinem Geiste in die Menschenherzen umsetzt. G. M.

Dr. Hugo Koch: Cyprian und der römische Primat. Eine
kirchen- und dogmengeschichtliche Studie. Leipzig 1910.
173 S. Mk. 5. 50.

Es geschehen Zeichen und Wunder! Der Verfasser obiger
Schrift ist Professor der Theologie am Lyzeum in Braunsberg,,
also Nachfolger der Professoren Menzel und Michelis, die einst
an derselben Anstalt mannhaft ihrer Überzeugung für die alte
katholische Wahrheit Ausdruck gaben und dafür zu Märtyrern,
aber auch zu Führern des Altkatholizismus wurden. Von
vornherein stellen wir mit Genugtuung fest, dass Professor Koch
die einschlägige altkatholische Literatur reichlich benutzt und
ihre Ergebnisse in seine wissenschaftliche Überzeugung
aufgenommen hat. Darüber hinaus aber ist die neuere Forschung
eingehend berücksichtigt. Was sollen wir nun über die Schrift
selbst sagen? Sie wirkt Seite für Seite wie Keulenschläge auf
das römische im allgewaltigen und unfehlbaren Papsttum
gekrönte System, ja wir können sagen, dass seit vielen Jahren
keine Arbeit erschienen ist, die gründlicher und rücksichtsloser

den Nimbus zerreisst, mit dem wissenschaftlich sich
gebärdende Fälschung das römische Papsttum zu halten versucht.
Das Ergebnis lautet : Cyprian und die ganze alte Kirche weiss
absolut nichts von einem römischen Jurisdiktionprimat, „er ist
der beredte Wortführer des strengen Episkopalismus gegen jede
Primatszuspitzung". Es würde zu weit führen, hier einzelne
Ausführungen wörtlich mitzuteilen. Man würde auch den
Eindruck abschwächen, den das ganze Buch in seiner Wucht
bewirkt. Möge es von den Angehörigen unserer altkatholischen
Kirchen mit Fleiss gelesen werden, es ist eine glänzende Recht-



— 634 —

fertigung ihres episkopalen Standpunktes und zugleich eine
Genugtuung, dass ihre Begründung keine vergebliche war.

Prof. Koch ist sich der Folgen seiner von ihm selbst als
Bekenntnis bezeichneten Schrift wohl bewusst gewesen. Und
diese Folgen sind bereits eingetreten, indem er als ein Modernist

auf dem Braunsberger Professorenstuhl gebrandmarkt
wurde. Wenn diese Zeilen im Druck erscheinen, ist vielleicht
Schlimmeres geschehen. Möge der mutige Bekenner nun auch
die letzten Folgen tragen und daraus die unausbleiblichen
Konsequenzen ziehen gemäss dem Motto seiner Schrift:
Consuetudo sine veritate vetustas erroris est (Cypr. ep. 74, 9).

G. M.

Dr. Eduard König : Hebräisches und Aramäisches Wörterbuch
zum Alten Testament. Mit Deutsch-Hebräischem Wortregister.
Leipzig 1910, Dieterich. 3 Lieferungen zusammen Mk. 10.

Mit einer gewissen Überraschung vernahm man die
Ankündigung eines neuen hebräischen Wörterbuchs. Nimmt doch
das in den neuesten Auflagen zu immer vollkommenerer Präzision

fortgeführte Lexikon von Gesenius eine souveräne Stellung
in der hebräischen Sprachwissenschaft ein. Es gehörte die

einzigartige Kenntnis des Hebräischen und anderer Orientalia,
wie sie Prof. König besitzt, dazu, um als einzelner Gelehrter
die Zuversicht und die Fähigkeit zu haben, neben Gesenius
u. a. ein neues lexikographisches Werk der Öffentlichkeit zu
übergeben. Über die Grundsätze, die ihn dabei leiteten, äussert
er sich ausführlich in der Vorrede. Er schenkt der Erklärung
der Eigennamen sowie der Wörter aus dem Gebiete der
Archäologie, Landes- und Naturkunde besondere Beachtung,
berücksichtigt die massoretischen Randbemerkungen in einer
bisher nicht angewandten Ausführlichkeit und geht den
sprachvergleichenden Spuren in den semitischen und anderen
orientalischen Sprachen nach. Ein grosser Vorzug gegen Gesenius
ist hier die genaue Transkription des Äthiopischen usw., da
man unmöglich auch von einem genauen Kenner des Hebräischen
die Bekanntschaft mit sämtlichen orientalischen Idiomen
verlangen kann. Daneben gehen fortwährend die feinsten
sprachgeschichtlichen Bemerkungen für das Hebräische selbst. Eine
.ganz hervorragende Neuerung scheint uns aber die Einfügung



— 635 —

zahlloser schwieriger Formen in den fortlaufenden Worttext zu
sein. Wer weiss, wie das Studium des Hebräischen gerade
Anfängern durch das oft fruchtlose Analysieren von Formen,
die alle mögliche Herkunft haben können, \erleidet wird, so
dass sie nach dem zwangsweise bestandenen Examen sich ganz
davon abwenden, muss es mit wirklicher Freude begrüssen,
dass hier ein Wandel geschaffen ist. Und wir sind überzeugt,
dass diese Reform entgegen der Meinung der alten Methode
die Kenntnis des Hebräischen nicht verringern, sondern
vermehren wird. Wir fassen unser Urteil darin zusammen, dass
Professor König nicht nur ein wissenschaftlich hervorragendes,
sondern auch ein im Vergleich mit den übrigen Lexikis neues
und eigenartiges Werk zum Studium der hebräischen Sprache
geschaffen hat, das neben den alten in ihrem Werte bestehenden
Büchern sich seinen Weg bahnen und seine Bedeutung
behaupten Avird. Hinzuzufügen ist noch, dass die Ausstattung
prachtvoll ist, die Grösse und Deutlichkeit der hebräischen
Lettern ist für unser viellesendes Geschlecht als eine Wohltat
zu bezeicheu. G. M.

Sammlung Kösel: Deutsche Mystiker. Band I: Sense.
Ausgewählt und herausgegeben von Dr. Wilhelm Oehl in Wien.
Kempten und München 1910. 203 S. Mk. 1.—.

Es war ein glücklicher Gedanke, in die vorteilhaft bekannte,
in dieser Zeitschrift bereits früher anerkennend erwähnte Sammlung

Kösel eine Abteilung „Deutsche Mystiker" aufzunehmen. Die
Aerliegende, verständig getroffene Auswahl aus Seuse
(gewöhnlich mit dem lateinischen Namen Suso genannt) fusst auf
Dr. Karl Bihlmeyers textkritischer Gesamtausgabe: Heinrich
Seuse, Deutsche Schriften, im Auftrage der Württembergischen
Kommission für Landesgeschichte herausgegeben, Stuttgart 1907.

Der grösste Teil der Auswahl ist aus Seuses „Lebensbeschreibung"
entnommen; aus dem „Büchlein der ewigen Weisheit" und dem

„Briefbüchlein" sind kleinere Abschnitte ausgewählt. Dabei hat
Dr. Oehl mit Recht sein Augenmerk darauf gerichtet, ganze,
zusammenhängende Abschnitte zu bieten. Es ist durchaus zu
billigen, dass er auf eine Übertragung in modernes Deutsch
verzichtet und den Schriftsteller möglichst in seiner eigenen kräftigen
Sprache reden lässt, an die der Leser nach Überwindung der



— 636 —

ersten Schwierigkeiten sich bald gewöhnen wird. Die Einleitung
macht uns mit Seuses Leben, seinen Schriften und seiner
Persönlichkeit als Mystiker bekannt und enthält in ansprechender
Form alles, was zur verständnisvollen Lektüre des Textes
anleitet. Wir zweifeln nicht, dass das Büchlein Anklang finden
wird, zumal da die Ausstattung gut und der Preis wohlfeil ist.

D.

Johannes Kremer : Studien zur Geschichte der Trierer
Wahlkapitulationen. Bonner Inauguraldissertation. Trier 1909

(Buchdruckerei von Jakob Lintz). 48 S.

Die vorliegende Dissertation untersucht die Wahlkapitulationen

in der Trierer Erzdiözese, die sich auf die Zeit von
1286 bis 1768 erstrecken, d. h. die Abmachungen, welche dem
zu erwählenden Erzbischofe Verpflichtungen zugunsten des
wählenden Domkapitels und seiner einzelnen Mitglieder
auferlegten. Sie zeigt, Avie diese Kapitulationen im Laufe der Zeit
durch das Anwachsen ihrer Bestimmungen Macht und Einfluss
der Domherren in kirchlicher und staatlicher Hinsicht stetig
mehrten. Der Verfasser hat das im Koblenzer Staatsarchiv
liegende urkundliche Quellenmaterial in geschickter Weise
verarbeitet und bietet einen schätzenswerten Beitrag zur Kirchen-,
Staats-, Rechts- und Kulturgeschichte der Trierer Erzdiözese.

D.

V. Monod : Le problème de Dieu et la théologie
chrétienne depuis la Réforme : I. Etude historique. St. Biaise
(Suisse), Foyer solidariste, in-8°, 169 p., 1910, 3 fr. 50.

Ce premier volume n'est, dans la pensée de l'auteur, qu'une
esquisse historique, simple et brève (p. 8) ; c'est avouer qu'elle
renferme beaucoup de lacunes. L'auteur promet de les combler
dans un second volume, qui sera dogmatique.

En outre, ce premier volume, même au point de vue
historique, est très incomplet : il n'y est question que de quelques
théologiens, Calvin et quelques-uns de ses disciples du XVIe
siècle, puis Kant, Schleiermacher et Ch. Secrétan. C'est tout!
Celui-ci est d'autant plus surfait que sa conception de Dieu
comme étant « l'absolue liberté » est très obscure, et qu'un Dieu



— 637 —

qui est cause de soi et qui « détermine lui-même son être selon
sa volonté » (p. 148) est à peu près incompréhensible. C'est se

payer de mots. Attendons le second volume pour apprécier la
pensée, la bonne volonté et les louables efforts de l'auteur.

On ne peut que féliciter et encourager les penseurs qui
cherchent à éclaircir « le problème de Dieu ». L'indifférence en
matière religieuse est si grande, que ceux qui réagissent contre
elle ont un double mérite. Il est certain que le devoir de chaque
génération est « de repenser sa foi et de décrire de son mieux
la tactique probable employée par Dieu pour utiliser le monde
et l'assujettir à ses fins éternelles» (p. 162). Telle doit être
l'évolution de la théologie et aussi l'évolution religieuse de
l'humanité : « repenser sa foi ».

Adauge nobis fidem. E. M.

Johann Lorenz Mosheim : Der Bahnbrecher der modernen
Predigt. Leipzig 1910. 227 S. Mk. 4. 80.

Die sehr verdienstliche Monographie bringt uns das Bild
des oft vergessenen grossen Helmstedter bezw. Göttinger Theologen

in bezug auf seine Verdienste um die Homiletik für seine
und die folgende Zeit nahe. Mit grossem Fleisse sind Mosheims
Anschauungen über die Predigt und alles, was sich darauf
bezieht, zusammengestellt namentlich auf Grund seiner Schrift
„Anweisung, erbaulich zu predigen" mit fortwährenden
Ergänzungen aus seinen sonstigen zahlreichen nnd umfangreichen
Werken: Aufgabe der Predigt, die Zuhörer, die Persönlichkeit
des Predigers, der Inhalt, Aufbau, Stil, die Abfassung und der
Vortrag der Predigt. Den Schluss bilden einige berühmte
Predigten Mosheims im Auszuge.

Was Mosheim zum Bahnbrecher der modernen Predigt
und darum in wesentlichen Dingen auch heute noch zum Vorbild

für dieselbe macht, ist u. a. : Er hat der Homiletik einen
geschichtlichen Unterbau und eine wissenschaftliche Methodik
gegeben, die sie unabhängig macht von der rein weltlichen
Rhetorik und ihren Gesetzen. Ein Hauptverdienst Mosheims
ist aber seine Forderung der praktischen und psychologischen
Orientierung der Predigt nach Zeit, Umständen und
Verständnisfähigkeit der Zuhörer, endlich das Streben nach sprachlicher



— 638 —

Reinheit und der Predigt angepasster Würde. Jeder Prediger
Avird aus dem Werke, das in seinen Einzelheiten eine Fülle
der feinsten homiletischen Wahrheiten enthält, reichen, nicht
nur theoretischen, sondern auch praktischen Nutzen ziehen.

G. M.

Dr. E. F. Karl Müller: Die Bekenntnisschriften der
reformierten Kirche. In authentischen Texten mit geschichtlicher
Einleitung und Register. Leipzig 1903. LXXI und 976 S.

Br. Mk. 22, geb. Mk. 24.

Der Verfasser, Professor der Theologie in Erlangen, hat
sich aus Liebe zur reformierten Kirche der sehr mühsamen
und zum Teil recht unerquicklichen und dürren Aufgabe
unterzogen, deren Frucht er in dem vorliegenden Werke darbietet.
Über die Grundsätze, welche ihn bei der Auswahl und Wiedergabe

der Bekenntnisse leiteten, spricht er sich im Vorwort
aus. Eine Beschränkung auf noch heute gebrauchte Stücke
hätte nur „ein ganz schiefes, mit Aielen Zufälligkeiten
durchsetztes Bild der reformierten Bekenntnisproduktion" gegeben.
So mussten auch bloss noch historische Bekenntnisse, unter
diesen aber nur die wirklich öffentlichen einbezogen werden.
Abgedruckt ist überall der Originaltext, bei mehrfachen
Versionen der ältere, nur bei der Westminster-Konfession ist
neben dem lateinischen auch der englische Text gegeben.
Vorangeschickt ist eine geschichtliche Einleitung für sämtliche
Konfessionen (S. XIII—LXXI). Sehr wertvoll ist das nach
dem ethischen und dogmatischen Inhalt der Bekenntnisse
systematisch geordnete Register. Im einzelnen sind folgende
Hauptgruppen gebildet: Bekenntnisse in der Schweiz und Aer Calvin,

seit Calvin, aus dem Westen (Frankreich, Belgien, Niederlande,

Schottland), aus Ungarn, vorreformatorische (Böhmische
Brüder, Waldenser), anglikanische und puritanische, deutsche,
einzelne Lehrbekenntnisse (Dordrechter und Helvetische
Konsensusformel 1675), moderne Bekenntnisse (u. a. waadtländische,
Genfer, Neuenburger Freikirche, französische freie Gemeinden).

Es ist leicht zu erkennen, welcher Aufwand von kritischem
Scharfsinn in Auswahl und Emendation der Texte hinter den

glatt abgedruckten Bekenntnissen verborgen ist. Was aber
dem Werke seinen unentbehrlichen Wert gibt, ist, dass es



— 639 —

ältere ähnliche Arbeiten nicht nur weit überholt, sondern auch
das Neueste, was die Kleinforschung auf diesem Gebiete
gefunden hat, darbietet. Bequemer und gründlicher können wir
uns sicher nicht über das Wesen der reformierten Kirchen
orientieren als auf Grund des hier zusammengestellten authentischen

Materials, und wir sind überzeugt, dass das Buch in
keiner grösseren historisch-theologischen, besonders öffentlichen
Bibliothek fehlen darf. Wir empfehlen es insbesondere dringlich

unseren Freunden in der Schweiz, Frankreich, Holland
und England, wo gerade das reformierte Bekenntnis in den

mannigfachsten Formen seine Geschichte gehabt und seine
Wurzeln gefasst hat, es ist sozusagen Heimatluft, die sie hier
anweht. G. M.

Wilhelm Pelster: Stand und Herkunft der rheinischen
Bischöfe der Kölner Kirchenprovinz im Mittelalter. Bonner
Inauguraldissertation. Weimar 1909 (Hofbuchdruckerei). 64 S.

Die Arbeit untersucht die Standesverhältnisse der
Erzbischöfe von Köln und der Bischöfe von Lüttich und Utrecht im
Mittelalter. Dabei Avird besonders berücksichtigt die
Zugehörigkeit ihrer Geschlechter zum Adel und Nicht-Adel und
innerhalb des Adels zu dem hohen, den Freiherren, Grafen und
Fürsten einerseits, der ursprünglich unfreien, ministerialischen
Standesgruppe und dem aus diesen hervorgegangenen niederen
Adel anderseits. Dabei wurden die Familiennamen der Bischöfe,
soweit möglich, bestimmt. Ferner wird gezeigt, wie die kirchliche

Vorschrift, dass der Bischof aus dem Klerus der Arakanten
Diözese hervorgehen solle, beobachtet wurde. Der Verfasser
hat das weitverstreute Material fleissig gesammelt, gehörig
geordnet und übersichtlich dargestellt. D.

Johann Rump, Pastor Lie. Dr. : Du bist Christus, der Sohn
des lebendigen Gottes. Ein Jahrgang Predigten (80) über
freie Texte aus den Evangelien, der Apostelgeschichte und
der Offenbarung. I. Band : erster Adventsonntag bis Pfingstmontag.

Wismar, Hinstorffsche Verlagsbuchhandlung, 1910.
423 S. Geh. Mk. 7. —. Geb. Mk. 8. 50.

Der Autor hat als Kanzel- und Festredner sowie als
Romanschriftsteller (Pseudonym : Nathanael Jünger) einen vorteil-



— 640 —

haft bekannten Namen. Die vorliegenden Predigten
überraschen nicht selten durch geistreiche Ideenverbindung und
zeichnen sich aus durch Gedankentiefe und Formvollendung.
In eindringlicher Sprache und mit überzeugender Kraft
verkündigen sie die grossen Taten Gottes in Schöpfung und
Erlösung und suchen sie fruchtbar zu machen für das tägliche
Leben. Nicht wenige dieser Predigten sind Aerbildlich. Aber
nicht nur Anfängern wird das Werk reichen Nutzen bringen,
sondern es bietet auch bereits geübten Kanzelrednern schätzenswerte

Fingerzeige. Ebenso sind die Reden zur Privaterbauung
geeignet, wobei es in Anbetracht der Ausdehnung rätlich sein

dürfte, jeweils nur einen einzelnen Abschnitt zur Betrachtung
und Beherzigung vorzunehmen. Es berührt den Katholiken
bei der Lektüre dieses Predigtbuches eines lutherischen Pastors
besonders Avohltuend die Wärme und Entschiedenheit, mit der
die grossen Glaubenswahrheiten von Christus, dem Sohne Gottes,
dem Gekreuzigten und Auferstandenen, in einer von allerhand
Unklarheiten und Zweifeln angefüllten Zeit der Erkenntnis und
dem Gemute nahegebracht werden. Wie vieles haben doch
die getrennten Konfessionen trotz alledem noch gemeinsam
Und dieses Gemeinsame wird, wenn Gottes Stunde gekommen,
die Brücke werden, auf der die Geschiedenen zur Verteidigung
ihrer gemeinsamen Güter einander begegnen und sich als
Brüder begrüssen werden. D.

Polykarp Schmoll : Die Busslehre der Frühscholastik. Eine
dogmengeschichtliche Untersuchung. München 1909. Verlag
der Lentnerschen Buchhandlung. XVI und 163 S. Mk. 3. 80.

Das vorliegende Buch enthält die des Preises für würdig
befundene Bearbeitung einer ven der Münchener theol. Fakultät
für das Jahr 1907/08 gestellten Preisaufgabe. Der Verfasser
zieht die einschlägigen Darlegungen aller in Betracht
kommenden Theologen von Anselm von Canterbury an bis auf
Thomas von Aquin in den Kreis seiner Betrachtung. Die
genaue Fassung und Durchsetzung des Sakramentsbegriffs im
allgemeinen, die Frage nach den Bestandteilen des Busssakraments,

nach ihrem gegenseitigen Verhältnis, nach ihren
Wirkungen, die Tätigkeit des göttlichen und des menschlichen



— 641 —

Faktors in der Vermittlung des Heiles; das sind kurz gesagt
die Hauptpunkte, die der über ein reiches Material verfügende,
sehr belesene Autor vorführt. Neben dem eigentlichen Zwecke
zeichnet er ein Bild scholastischer Forschungs- und Darstellungs-
Aveise überhaupt. D.

D. Alfred Seeberg : Christi Person und Werk nach der lehre
seiner Jünger. Leipzig 1910. 109 S. Mk. 2. 80.

Die gelehrte und geistvolle Schrift erweist aus deji
neutestamentlichen Büchern das Bestehen eines „apostolischen
Lehrstücks", welches in relativ fester, aber im Ausdruck wech-
selnder Form weit vor die im Neuen Testament fixierten
Gedanken der Apostel zurückgeht und notwendigerweise die
Meinung Christi über seine Person und sein Werk aus dessen
Munde selbst wiedergibt. Somit ist der Beweis erbracht, dass

Paulus, dessen Briefe von den Fundamentalsätzen dieses
Lehrstücks als einer wesentlich „christologischen Formel" durchzogen

sind, nicht aus dem Christentum eine andere Religion
gemacht hat als sein Begründer. Anderseits bietet das Lehrstück

eine wichtige Bestätigung der hinter den Paulusbriefen
liegenden Evangelien. Die Abhandlung wirkt in ihren Einzelheiten

überzeugend und bildet wiederum einen mächtigen Baustein

für die altchristliche Auffassung des Christentums gegenüber

der „Kritik, die sich parteiisch und fanatisch in Ideen
verrannt hat, die jedes Wirklichkeitssinnes spotten". G. M.

D. Reinhold Seeberg: Grundwahrheiten der christlichen
Religion. Leipzig 1910. 5. Aufl. 173 S. Br. Mk. 3, geb. Mk. 3. 80.

Die fortwährende Neuauflage des Buches ist schon ein
Beweis für dessen Vortrefflichkeit. Es sind 16 an der Berliner
Universität für Studierende aller Fakultäten gehaltene
Vorlesungen. Wenn auch der Verfasser nirgends Harnacks
„Wesen des Christentums" erwähnt, noch viel weniger dagegen
polemisiert, so fühlt man doch in jeder Zeile, wie das Herz
des Theologen hier um das Christentum und vor allem um die
Person Christi selbst mit innerster Überzeugung kämpft. Es ist
bewundernswert, mit welcher Frische und Genialität, auch im

Rerue intern, de Théologie. Heft 71, 1910. 41



— 642 —

Stil, Seeberg die Linien seiner Untersuchungen zieht, die darin
gegebenen Fragen theologisch, philosophisch und psychologisch
aufwirft, diskutiert und beantwortet, und das alles „ganz frei,
ohne Heft und Zettel", aber auch ohne Furcht, irgend einer
theologischen Richtung nach rechts oder links etwas zu
vergeben. Der Eindruck, den die Lektüre dieser Vorlesungen
hinterlässt, ist ein überzeugender, und so hoffen wir, dass sie
noch recht oft hinausziehen und ihre Stimme erheben werden
als ein Zeugnis von der Offenbarung Gottes in Christo wider
alle, die ihm die Ehre nehmen wollen. G. M.

Hans Stahl : P. Martin von Cochem und das „Leben Christi".
Ein Beitrag zur Geschichte der religiösen Volksliteratur.
Bonn (Peter Hanstein) 1909. VIII und 200 S. Mk. 4. 50.

Das Buch erschien als 2. Heft der von Dr. Joseph Götzen
herausgegebenen „Beiträge zur Literaturgeschichte und
Kulturgeschichte des Rheinlandes". Ohne Grund hat man vielfach
die Erforschung der religiösen Volksliteratur bisher vernachlässigt.

Diese Unterlassung holt Dr. Stahl nach und zeigt,
welche Bedeutung dem P. Martin in der deutschen Literatur
im allgemeinen und in der Volksliteratur im besondern
zukommt. Namentlich machen wir auf die feinsinnigen Ausführungen

im Schlusskapitel aufmerksam, welche die echt
volkstümliche Sprache und Darstellungskunst des berühmten, auf
Denken und Tun des Volkes auch heute noch nachhaltig
einwirkenden, zur Zeit des Rationalismus freilich als Aftermystiker
hingestellten Kapuziners anschaulich schildern. Ferner sei

darauf hingewiesen, dass Stahl im Anschluss an die Darlegung
von F. Pauly im deutsehen Hausschatz 1906 den 13. Dezember
1634 als sicher feststehendes Datum der Geburt Cochems
nachweist, nachdem man sich bisher nur in Vermutungen ergangen.
Auch über seine Familie erfahren wir Näheres, soweit die

spärlich fliessenden Quellen es zulassen. Im übrigen verweisen
wir auf das in der Januar-Nummer 1910 dieser Zeitschrift
(XVIII, 69) über die Promotionsarbeit Stahls Gesagte, die einen
Teil des vorliegendem Werkes enthält, und wiederholen den
dort ausgesprochenen Wunsch, dass auch das ganze, nunmehr
der Öffentlichkeit übergebene Werk des fleissig und gründlich
arbeitenden Verfassers aufmerksame Leser finden möge. D.



— 643 —

Lie. G. Stosch: Die apostolischen Sendschreiben nach ihren
Gedankengängen. Gütersloh, C. Bertelsmann. Band I. 1908.
128 S. Mk. 2. — Band IL 1910. 182 S. Mk. 2. 50.

Dem I. Bande, der den Jakobusbrief, die beiden Briefe an
die Thessalonicher und den an die Galater behandelt, ist
nunmehr der IL Band mit den beiden Korintherbriefen gefolgt.
Die weiteren neutestamentlichen Briefe sollen sich anreihen.
Das Werk will solchen Christen dienen, „die vor den Worten
irdischer Tage bei dem schöpferischen Sinn des Wortes der
Ewigkeit Zuflucht suchen, die sich nicht genügen lassen an
erbaulichen Betrachtungen über das Wort, sondern die ernste
Arbeit nicht scheuen, in den ursprünglichen Sinn des Wortes
tiefer und näher einzudringen,... die nicht gewillt sind, einen
Nutzen darin zu sehen, dass die Tiefen des Wortes verhüllt
und die Höhen desselben erniedrigt werden". Die Art, wie
der Verfasser seinen Zweck verwirklicht, kann man als
wohlgelungen bezeichnen. Wie von hoher Warte erfasst er die
Grundthemen der Gesamtbriefe und ihrer einzelnen Abschnitte,
bringt letztere unter einer kurzen, den Inhalt andeutenden
Überschrift zusammen und erklärt sie dann nach dem Gange
des Briefes äusserlich ohne gelehrten Ballast, aber doch so,
dass überall die genaue exegetische Schulung hervortritt. Vor
allem aber ist die Darstellung durchzogen von einer
gemütreichen Wärme, die aus Glauben kommt und zum Glauben
führen will Möge der Erfolg der bisherigen Veröffentlichungen
dem Verfasser Mut und Lust geben, die weiteren Bände folgen
zu lassen. G. M.

Lie. Alfred Uckeley, Privatdozent der praktischen Theologie :

Moderne Predigtideale. Beiträge zur Theorie der
zeitgemässen Predigtweise nach Inhalt und Form. Leipzig 1910

(A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung Nachfolger). 80 S.

Mk. 1.40.

Das mit gründlicher Sachkenntnis geschriebene Büchlein
soll eine Orientierung sein über das, was die protestantische
Homiletik der Gegenwart dem Prediger zu berücksichtigen
rät. Demgemäss gibt der Verfasser im ersten Teile einen
Überblick über die Eigenart der verschiedenen Predigttypen,
welche nach der Absicht ihrer Vertreter der Predigt neuen



— 644 —

Einfluss auf das Volksleben, neue Wirkung auf die Gemeinden
sichern sollen. Es sind dies : 1. die Erweckungspredigt, 2. die
soziale oder unmittelbar praktische, 3. die apologetische,
4. ¦ die lehrhafte und 5. die ethische Predigtweise. Indem der
Verfasser die Vor- und Nachteile der einzelnen Arten deutlich

macht, gelangt er zu dem Ergebnis, dass die einseitige
und ausschliessliche Forderung eines der genannten Predigttypen

als modernes Predigtideal zwar abzulehnen sei ; jedoch
liege das Berechtigte an diesen Forderungen in der Pflege
des erwecklichen, sozialen, apologetischen, lehrhaften und
ethischen Moments, das eine jede Predigt, diese dieses mehr,
jene jenes, an sich tragen müsse. Beachtung verdient auch das
über die „spezialisierte" und „differenzierte" Predigtweise
Gesagte. Ferner sind lehrreich die Ausfürungen über die
Bedeutung der religiösen Volkskunde und der Psychologie für den
Kanzelvortrag. Der zweite Teil enthält eine Erörterung über
neuere Bestrebungen in bezug auf die formelle Seite der Predigt

und bietet gleichfalls des Nachdenkens werte Fingerzeige.
Das Büchlein enthält Interessantes für jeden Homileten. Dem
Anfänger zeigt es, worauf die Arbeit des Kanzelredners in der
Gegenwart besonders sich zu richten habe ; dem älteren Praktiker

gibt es Rechenschaft über das, was er bisher Aielleicht
mehr instinktiv und unbewusst geübt, und verhilft ihm zur
Klarheit, sowie zu erhöhter zielbewusster Arbeit. Der Verfasser,
der Aer kurzem einen Ruf nach Königsberg als ordentlicher
Professor der praktischen Theologie erhalten und angenommen
hat, zeichnet sich durch ein massvolles Urteil aus und hat
Anspruch auf den Dank aller, die seine Schrift verwerten.

D.

Lie. A. Uckeley: Moderne Predigtideale. Leipzig 1910. 80 S.

Mk. 1. 40.

Diese „Beiträge zur Theorie der zeitgemässen Predigtweisea
sind sehr beachtenswert. Sie suchen nach der relativ besten
Art, die Predigt zu heben und für unsere Zeit anziehend und
fruchtbar zu machen. Dieselbe hat nicht einseitig erwecklich,
sozial, apologetisch, lehrhaft oder ethisch zu sein, sondern
muss diese Ziele je nach dem Texte herausstellen. Hauptaufgabe

aber auch der modernen Predigt bleibt „Weckung von



— 645 —

Sünden- und Gnadenbewusstsein". Dabei soll sie aber nicht
in breiten peripherischen Ausführungen sich bewegen, sondern,
um tief und eindringlich zu Averden, spezielle Themata Avählen
mit der Differenzierung nach Ort, Zeit und Gemeinde, und
unter dem Eingehen auf die Psyche sowohl der Zuhörer als
namentlich der behandelten biblischen Personen. — Der 2. Teil
untersucht das formale Problem der modernen Predigt, für die
Einheitlichkeit der Darstellung in möglichster Einfachheit auch
der Disposition zu empfehlen ist.

Jeder Prediger, dem. es ernst um die Verkündigung des

Evangeliums, insbesondere nach der Seite seiner
Vervollkommnung und seines Fortschrittes mit den Bedürfnissen der
Zeit ist, wird die klare und objektive Abhandlung mit grossem
Nutzen lesen (A'gl. die von der « Revue » früher besprochene
„Moderne Dorfpredigt" desselben Verfassers). G. M.

Petites Notices.
* Ducasse-Harispe : L'amour et l'autel. Paris, Ficker, in-18°,

1910, 3 fr. 50. — Ce roman, très bien écrit et intéressant par
sa vérité, par ses observations sincères et par sa modération,
est une nouvelle preuve que la discipline romaine, en imposant
le célibat aux natures pieuses auxquelles il ne convient pas,
est néfaste et perverse. Rome n'aurait que des prêtres
honnêtes, si elle permettait le mariage aux prêtres que la nature
destine manifestement à la vie de famille. Chose étrange, elle
préfère violenter la nature, mettre ses prêtres en péril de

prévarication, provoquer le scandale, introduire le désordre et
l'immoralité dans les familles. Comment les fidèles de Rome laissent-
ils leur pape infaillible dans un tel aveuglement Et comment
ose-t-on parler de religion et de piété là où la morale est violée?

* Ch. Duraxd-Pallot : La cure d'âme moderne et ses bases

religieuses et scientifiques. GenèAe, édition Atar, gr. in-8°, 405 p.,
1910. Autrefois la religion et la science étaient si unies qu'elles
étaient confondues. Aujourd'hui, elles sont séparées, et même
dans beaucoup d'esprits elles sont hostiles l'une à l'autre. La
distinction restera, car elle est dans la nature des choses; mais



— 646 —

l'hostilité disparaîtra, car elle n'est pas dans la nature des
choses. De fait, nombre de savants commencent à comprendre
que la religion est un fait et une vérité, et que dès lors il faut
compter avec elle, l'étudier et lui faire la place qui lui est
due. Nombre de théologiens s'appliquent aussi à réformer la
théologie conformément aux données certaines des sciences.
Il s'agit, dans ce volume, particulièrement de la cure d'âme,
c'est-à-dire de la réglementation de la vie spirituelle d'après
les bases de la physiologie, de la psychologie et de la médecine.
Mr. le professeur Flournoy a mis en tête une préface pleine
de bon sens, en sorte que ce volume, superbement imprimé, se

recommande de lui-même sous tous les rapports.
* William Jackson : Katalog der Bibliotheca theologica, Paris

— Leipzig, HarassoAAtitz, Mk. 3. — Cette série de catalogues
réunis en un volume, a été publiée dans une excellente intention,

dont il faut remercier les éditeurs. Il est certain qu'un très
bon catalogue théologique serait extrêmement précieux. Mais

pour qu'il soit bon, il faut qu'il soit pratique et simple, donc
non compliqué, non surchargé de divisions, encore moins de
subdiAisions à l'indéfini. Je crois que suivre purement et simplement

l'ordre alphabétique des auteurs (ou des ouvrages, titres
connus), serait encore la meilleure méthode.

* Kunstverlag Rich. Keutel (Karlsruhe): 1. Eduard von Geb-

hardt-Album. Volksausgabe Mk. 1.50. Geschenkausgabe mit
farbigem Bild Mk. 2. — 12 grosse Bilder (24X17 cm) und 8 halb-
grosse Bilder ; 3 Bilder im Text. — Text von D. David Koch.
Der Text gibt Leben, kunstgeschichtliche Bedeutung des Künstlers

und Erklärung sämtlicher Bilder. — 2. Eugen Burnand-
Album. Volksausgabe Mk. 1. 50. Geschenkausgabe Mk. 2. —
8 grosse Bilder (zirka 24X17 cm), 16 halbgrosse Bilder (zirka
12X15 cm). Darunter 7 Bilder aus den berühmten «Gleichnissen»
Burnands. — Burnand, bislang in Deutschland kaum bekannt,
rasch berühmt geAvorden durch seine «Gleichnisse», Avird hier
zum erstenmal in seiner künstlerischen Grösse und religiösen
Originalität erkennbar sein.

* P. DE Labriolle: Correspondance d'Ausane et de Paulin
de Noie. Paris, Bloud, in-16°, 63 p. — Pleines de mythologie
creuse, boursouflées, insupportables sont les quelques lettres
d'Ausone à Paulin. Au contraire, celles de Paulin sont pas-



— 647 —

sionnées pour le Christ; il lui donne les titres les plus glorieux
et les plus aimants. A ses yeux, le christianisme consiste à

« vivre pour le Christ et selon les lois du Christ». Pas un mot
de la papauté. C'est très topique. Les passages où Ausone
parle de la trinité sont aussi caractéristiques; il dit que c'est
la foi qui est trine et Dieu un (Trina fides Auctore uno) ; il
voit le nombre trois partout, en mathématique, en physiologie,
en mythologie, en littérature, en histoire, en droit, en rhétorique,

en musique, en politique. Ce n'est donc pour lui qu'une
notion littéraire. M. de Labriolle incline néanmoins à croire
qu'Ausone fut chrétien, « rhéteur chrétien, si bien habitué par
la discipline de l'école à se mouvoir dans le cercle des
réminiscences profanes qu'il en compose presque uniquement la
trame de sa poésie » (p. 63).

* F. Pillon: L'année philosophique, 1909. Paris, Alcan,
in-8°, 5 fr. — Etudes de fond de M. Rodier sur la conception
aristotélicienne de la substance, de MM. Delbos et Pillon sur
Kant et Renouvier, etc. ; puis nombreux, intéressants et utiles
articles de bibliographie philosophique sur les ouvrages parus
en France en 1909.

* J. Ruinaut: Le schisme de Photius. Paris, Bloud, in-16,
61 p., 60 cent. — Répétition d'une foule d'assertions fantaisistes
et cent fois réfutées. Pas une des réfutations n'est mentionnée.
Silence suggestif.

Ouvrages nouveaux.
Fr. W. Brepohl: Die Zigeuner nach Geschichte, Religion und

Sitte, br., 50 Pfg. — Die Bedeutung des Markus-Evangeliums
für unsere Zeit, br., 50 Pfg. — J. Calvin und seine Bedeutung
für unsere heutige Kultur, br., 60 Pfg. — Fr. Nietzsche oder
Jesus Christus? br., 51 S., 1 Mk., Potsdam, Verlag «Das Havelland».

Dr Grasset: L'Evangile et la sociologie. Paris, Bloud, 60 cent.

Prof. Diom. Kvriakos : Logos eis tous treis megistous ierarchas.
Athènes, Blastos, 1910.



— 648 —

Dr. J. Lepsius: Das Reich Christi. 12. Jahrgang, Nr. 2 und 3,

1910. Potsdam, Tempel-Verlag.

P. Möhring: Die Sittenlehre Jesu. Leipzig, E. Ungleich, 112 S.,

Mk. 1. 50.

Bisschop Neercassel: A. Moleman-Zaandam, 1910, f. 0. 225.

A. de Poulpiquet, O. P. : La notion de catholicité. Paris, Bloud,
60 cent.

Dr. H. Bbrunxhofer: Angelus Silesius in seinem cherubinischen
Wandersmann. Bern, Semminger, Mk. 1. 35.

TheologischerJahresbericht. Des Bandes VIII. Abteilung. Register
bearbeitet von Funger, Mk. 7.50. — Kirchengeschichte, Mk. 28.

— Vorderorient. Literatur und ausserbibl. Religionsgeschichte,
Mk. 3. 90. Leipzig, Heinsius, 1910.

Zeitschrift für Briidcrgeschichte. IV. Jahrgang, 1910, Heft 1,

Herrnhut.

L'abondance des matières ou plutôt le manque de place
nous oblige à renAeyer à la prochaine livraison plusieurs notices
bibliographiques, ainsi que notre Chronique habituelle.

Nous prions Messieurs les critiques et les éditeurs de vouloir

bien agréer nos regrets.

Wir verweisen auf den diesem Heft beigefügten Prospekt der
Firma H. WELTER, Verlagsbuchhandlung, rue Bernard-Palissy, 4, Paris,
und Salomonstrasse 16, Leipzig.

Le Directeur-Gérant: Prof. Dr E. Michaud.

Berne. — Imprimerie Stvempfli & CiE.


	Bibliographie théologique

