Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)
Heft: 71

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 607 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Dr. E. vON ASTER, Privatdozent an der Universitit Miinchen:
Immanuel Kant. Mit einem Portrat. Leipzig 1909. 136 S. Geh.
MKk. 1.—, in Originalband MKk. 1. 25.

Das Buch erschien als 80. Band der wohlbewéhrten, von
Quelle und Meyer verlegten Sammlung: ,Wissenschaft und
Bildung. Einzeldarstellungen aus allen Gebieten des Wissens.
Herausgegeben von Privatdozent Dr. Paul Herre“. Der erste
Abschnitt bringt biographische Mitteilungen und gibt eine ge-
dringte Ubersicht tiber die wissenschaftiiche Lebensarbeit des
Philosophen. Die folgenden vier Kapitel enthalten eine iiber-
sichtliche Darstellung des Kantischen Kritizismus, indem sie,
im Anschluss an die drei Kritiken (der reinen Vernunft, der
praktischen Vernunft und der Urteilskraft) und der einschligigen .
Nebenwerke, seine Ansichten tber Wissenschaft, Sittlichkeit,
Kunst und Religion entwickeln. Ein weiteres Kapitel behandelt
,Kant im Zusammenhang der neueren Philosophie“ und zeigt,
wie er, die Lehren seiner Vorginger auf dem Kontinent und in
England weiterbildend und erginzend, aber auch sie umstossend,
zur Ausbildung seines Systems gelangte. Ebenda ist auseinander-
gesetzt, in welcher Art seine unmittelbaren Nachfolger (Fichte,
Schelling, Hegel) an Kant ankniipften und von ihm abwichen.
Das Schlusskapitel enthalt eine ganz kurze Darstellung und
Wiirdigung der kritischen Philosophie. Eine dankenswerte Zu-
gabe sind der Index und die Erlduterungen wichtigerer Kanti-
scher Termini, sowie die Bemerkungen zur Literatur.

Es ist dem Verfasser nicht nur gelungen, in objektiver Dar-
stellung die verschiedenen Hauptprobleme gehorig herauszu-
arbeiten, sondern er vermittelt dem Leser auch einen Einblick
in den systematischen Zusammenhang der einzelnen Doktrinen.
Sein Buch ist daher empfehlenswert als Vorbereitung zum



— 608 —

Studium der kritischen Philosophie Kants. Aber auch derjenige,
der diese schon kennt, wird mit Befriedigung und Erfolg die
hier vorliegende zusammenfassende und Kklare Darstellung
schwieriger Gedankengéinge beniitzen, iiber die in verschiedenen
Einzelheiten die Auffassungen der Interpreten auseinandergehen.
D.

Matthias voN BREMSCHEID : Fastenpredigten. 2, Aufl. Mainz
1910. IV und 283 S. Geh. Mk. 2. —. Geb. Mk. 2. 70.

Die Sammlung umfasst drei Zyklen mit je einer Karfreitags-
predigt. Wie die frither erschienenen Sonntagspredigten, so
zeichnen sich auch diese Reden in vorteilhafter Weise aus durch
Klarheit der Disposition (daher leichte Einpriagbarkeit), Schon-
heit der Sprache und Kraft der Darstellung (daher Erreichung
eines nachhaltigen Eindrucks). Sie sind populir und beriick-
sichtigen die Bediirfnisse der Gegenwart; Ubertreibungen sind
vermieden. Das Buch dient nicht nur dem Kanzelredner,
sondern ist auch zur Privaterbauung geeignet. D.

The Diary of John Burchard of Strasburg, translated from
the Latin text by the Right Reverend Arnold Harris MATHEW,
D. D. Vol. I, 1483-1492. London, Francis Griffiths, 1910.

Mit der vorliegenden Arbeit macht der englische altkatho-
lische Bischof Mathew einen weitern Leserkreis mit einem
historischen Quellenwerk ersten Ranges bekannt. Johann Bur-
chard war geboren zu Haslach bei Strassburg um die Mitte
des fiinfzehnten Jahrhunderts, studierte Theologie, erwarb sich
1477 das Birgerrecht von Strassburg und erhielt 1479 durch
papstliche Gunst eine Chorherrenstelle am Thomasstift dieser
Stadt. Ohne das eintragliche Amt aufzugeben, nahm er 1481
seinen Aufenthalt in Rom. Im Dezember 1483 wurde er von
Sixtus IV. zum Zeremonienmeister ernannt, bezahlte aber seinem
zuriicktretenden Vorgéinger die kolossale Summe von 450 Gold-
dukaten fir die eintragliche und einflussreiche Stelle. Ein
péapstlicher Zeremonienmeister ist eine wichtige Person: er hat
nicht bloss dafiir zu sorgen, dass bei den gottesdienstlichen
Funktionen des Papstes die zeremoniellen Vorschriften piinkt-



— 609 —

lich befolgt werden, sondern er ist namentlich auch dafiir ver-
antwortlich, dass beim Empfang von Gesandten, Fiirsten,
Konigen die sehr ernsten Fragen des Vortritts, der Begriissungs-
form, der Huldigung richtig gelost werden. Die verantwortungs-
volle Aufgabe verschafft aber dem Triger des Amtes den
grossen Vorteil, Tag fiir Tag in personliche Beziehung mit dem
Papst zu kommen und so Gelegenheit zu haben, fir sich selbst
und fiir Freunde im rechten Augenblick eine Gunst zu erbitten.
Das wusste Burchard zu schitzen; er bezahlte darum die 450
Golddukaten gern. Im Laufe der Jahre erwarb er sich eine
lange Reihe von andern Benefizien, die ihm lediglich die Pflicht
auferlegten, die Einkiinfte ungeschmélert in die eigene Kasse
zu leiten. So war er auch Propst von Minster im Berner
Jura. Die Einkiinfte richtig zu erhalten, war nicht immer leicht;
es gab niamlich damals in Rom und anderswo sehr habgierige
Leute, die vor dem Wiirdentriger keinen Respekt hatten. So
schildert Burchard, wie im Vatikan Dienerschaften und Pra-
laten nur noch an Plinderung dachten, als am 12. August
1484 Sixtus TV. die Augen geschlossen hatte, so dass es lange
dauerte, bis es ihm moglich war, ein Becken mit Wasser zu
bekommen, um den Leichnam zu waschen und mit geziemenden
Ornamenten zu bekleiden, Leider begegnete ihm hierbei selbst
ein arger Schnitzer, der nicht mehr gutgemacht werden
konnte: Sixtus IV. war Franziskanermoénch gewesen und hitte
demgemiss im Ordenskleid bestattet werden sollen, was nicht
geschehen ist!

Man kann aber diesem Bericht doch entnehmen, dass
Burchard dem Papst Sixtus IV. treu diente. Dessen befliss er
sich auch unter Innozenz VIII. (1484—1492), Alexander VI
(1492—1503), Pius III. (22. September 1503 bis 18. Oktober
1503), Julius II. (1503—1513). Das sind Namen, die an schlimme
Zeiten erinnern und einen nicht bloss gebildeten, sondern auch
frommen und sittenreinen Mann, dem es um das Reich Gottes
zu tun war, leicht hitten veranlassen konnen, das zu einem
Babel gewordene Rom zu verlassen und in die deutsche Heimat
zuriickzukehren. Aber Burchard hielt standhaft aus. Beson-
ders gut stand er zu Julius II, der ihm nicht bloss alle bis-
herigen Amter und Einkiinfte liess, sondern ihn auch noch
zum Bischof von Orta und Civita Capellana machte, ihm ein
schones Maultier mit prachtvoller Decke, einen Chormantel

Revue intern.de Théologie. Heft 71, 1910. 39



— 610 —

und andere Sachen schenkte und ihm tberdies die sonst zur
rechtmassigen Besitznahme eines bischoflichen Stuhles erforder-
liche grosse Zahlung an die péapstliche Kasse erliess. So konnte
es ihm nicht schwer fallen, den beriihmten Jakob Wimpheling,
der auf eine bescheidene Pfriinde am Thomasstift in Strass-
burg Anspruch machte und Anspruch hatte, in die Schranken
zurtickzuweisen und die fragliche Piriinde dem Leonhard
Bellendin, dem Sohne eines befreundeten Chorherrn, {iber-
tragen zu lassen. Das geschah bald nachdem Julius II. den
Thron bestiegen hatte. Die Chorherren in Strassburg waren
tiber den Eingriff in ihre Rechte unzufrieden. Daher erwirkte
Burchard zu ihrer Beruhigung ein pépstliches Exkommunika-
tionsdekret. (Das Dekret wurde erst sechs Jahre nach Bur-
chards Tode, 1512, zuriickgenommen.)

Das alles sind Dinge, die in dem dreibédndigen ,Tagebuch*
erwiahnt sind. Das Werk aber entstand infolge einer sehr
praktischen und weisen Erwiagung. Sobald Burchard die ernsten
Obliegenheiten eines péipstlichen Zeremonienmeisters zu erfiillen
hatte, empfand er, wie bitter notig es sei, in solchen Sachen
korrekt und Kkonsequent zu sein. Er entschloss sich daher,
Tag fir Tag seine Anordnungen zu notieren, um so zu jeder
Zeit in der Lage zu sein, sich zu rechtfertigen und bei neuen,
analogen Vorkommnissen auf die frithern Anordnungen zuriick-
zugreifen. Das setzte er mit einigen Unterbrechungen, die
durch seine Reisen bedingt waren, getreulich fort bis zu seinem
am 16. Mai 1506 erfolgten Tode.

Das Werk hitte aber natiirlich keine sehr grosse Bedeu-
tung, wenn sich Burchard darauf beschrinkt hétte, von Litur-
gie, Ritus und Etikette zu reden. Allein die Vorkommnisse,
bei denen er seines Amtes zu walten hat, geben ihm Veran-
lassung, sich auch iiber die beteiligten Personen, ihr privates
und amtliches Verhalten und wichtige historische Begebenheiten
zu aussern. KEs geschieht, wie sich das von einem so treuen
Diener des romischen Papsttums nicht anders erwarten lésst,
in sehr respektvoller Weise, wenn er Dinge notiert, die die
papstliche ,Heiligkeit selbst angehen. Dass er mit einer ge-
wissen Vorliebe skandalose Sachen mitteile, ist durchaus un-
richtig. Auch von den Lastern und Missetaten Alexanders VI.
redet er nur mit grosster Zurtickhaltung. Ganz schweigen
konnte er deswegen nicht, weil sich der Papst selbst nicht die



— 611 —

geringste Zuriickhaltung auferlegte. Mit der Hinrichtung
Savonarolas ist Burchard einverstanden. Diese Ehrlichkeit
und schonende Riicksicht verleihen seinen Aufzeichnungen
eine Bedeutung, der gegeniiber keine tendenzidse Schénfiarberei
aufkommen kann. Das Privatleben Burchards scheint unan-
stossig gewesen zu sein. Nur fir guten Wein soll er eine
ausgesprochene Vorliebe gehabt haben. Aus dieser Neigung
erkliart man sich auch seinen verhiltnisméssig frithen Tod.
Sein ,Tagebuch“ ist in barbarischem Latein geschrieben.
Es wurde 1883—1885 von M. L. Thuasne in Paris herausge-
geben, Diese Ausgabe hat Bischof Mathew seiner Ubersetzung
zugrunde gelegt. Der Ubersetzung ist eine sehr ausfiihrliche
Einleitung vorausgeschickt, die im wesentlichen ebenfalls der
franzosischen Originalausgabe entnommen ist. Mathew hat
auch die Bosheiten stehen lassen, mit denen Thuasne gelegent-
lich Burchards Untugenden als deutsche FEigenttimlichkeiten
entschuldigt. Besondern Wert verleihen dem vorliegenden
Werke die vielen phototypischen Illustrationen und wortlich
mitgeteilten Dokumente, die ihm beigegeben sind. Auch das
genaue chronologische Inhaltsverzeichnis ist wertvoll; es ver-
schafft dem Leser die Moglichkeit, miihelos sofort von den
Aufzeichnungen Kenntnis zu nehmen, die ihn interessieren.
Burchard wird so zu einem papstlichen Hausprélaten, der dem
Fremden ohne grosses Trinkgeld einen guten Platz anweist,
von dem aus er den Vorgidngen am pépstlichen Hofe folgen
kann. Die beiden noch ausstehenden Binde werden die unter
Alexander VI., Pius III. und Julius II. aufgezeichneten No-
tizen enthalten. E. H.

M. CaGNAC: Fénelon, Etudes critiques, Paris, Lecene, in-18,
405 p., 1910, 3 fr. 50.

Malgré son titre, ce volume est moins un recueil d’études
« critiques » qu'un panégyrique. L'auteur, trop épris des incon-
testables qualités de son héros, n’'a presque plus apergu ses
défauts. Je dis «presque=», parce que, heureusement pour sa
perspicacité, il a su faire quelques aveux qui rétablissent un
peu la vérité. Par exemple, il lui trouve une «complexité d’ame
si mystérieuse» (p. 393) ... Complexité qui va méme jusqu’a
le troubler : Pour dire tout le résultat de notre enquéte sur le



— 612 —

fond de son caractére, nous nous trouvons devant des textes
troublants» (p. 391). Mais ce trouble ne parait pas tres pro-
fond; quelques pages plus loin, ils ne se réduit plus qu'a «de
certaines imperfections ». Cette derniere expression n’est-elle pas
trop adoucie? Voici quelques détails :

« On w'atme pas voir Fénelon, dans ses derniéres années,
réclamer contre les jansénistes certaines mesures rigoureuses
que ses adversaires ne lui avaient pas épargnées. De méme
Uon préférverait qu’il eut laissé a d'autres le soin de combattre,
au sujet du jansénisme, le cardinal de Noailles, qu'il avait eu
pour adversaire dans la querelle du quiétisme; car, en pareille
occurence, il faut étre bien maitre de soi pour étre stir qu'on
n'obéit & aucun sentiment d’aigreur ou de rancune, et le plus
sage est de s’abstenir ou de se récuser... Personne n'ad-
meltra les ruses qu'il conseillait a Saignelay pour détourner
de I'hérésie les nouveaux convertis : acheter, s'il se peut, la
trahison d'Aubert de Versé pour lui faire semer la zizanie
parmi ses coreligionnaires, ou, si l'on n'y réussit point, faire
fabriquer des lettres tendant au méme but et laisser croire
qu'elles sont faites par Aubert. On wvoudrait que Fénelon se
fat abstenu de pareille action. I1 a recours a ce procédé, parce
gque la violence lui répugne. Cela ne vaut pas mieux, dira-t-on,
mais au moins le résultat était un peu différent : moins de gens
en souffraient ... Que Fénelon, malgré sa haute vertu, ne soit
pas absolument sans défauis, nous le reconnaissons. Que con-
clure? Ses imperfections le rapprochent de nous et on l'atme
davantage» (p. 400). En vérité, M. Cagnac fait de la critique
absolument charmante.

Si M. Cagnac consent a apercevoir dans Fénelon une
« maitresse de maison », c'est pour ajouter aussitdt que «cette
féminilité n’est pas pour le diminuer», car «par la s’explique-
rait sa merveilleuse facilité a diriger des femmes» (p. 381)!
M. Cagnac avoue que certains critiques ont rapproché de cette
féminilité «l'insincérité » ; mais c'est pour dire aussitdot que « cela
est difficile & analyser, et que cette ame mobile échappe par
son élévation méme a une appréciation équitable» (p. 384) ...

Néanmoins des points noirs subsistent. Ecoutons : «Si la
théodicée de Fénelon n'est pas un panthéisme, il est indiscu-
table qu'elle a une forte tendance au panthéisme, qu'elle penche
sans cesse spontanément vers lui, et qu'elle y tomberait si



— 613 —

n'intervenaient de continuelles restrictions» (p. 295). — Et le
quiétisme? «Le quidtisme de Fénelon vient des enseignements
de cette femme en qui il s’était confié. Bossuet accuse son con-
tradicteur d’étre I'héritier de Molinos. Cela parut une injure a
I'archevéque de Cambrai. Et cependant dans l'ensemble c¢’éfait
exact. Fénelon répudiait les excés de Molinos, mais suivait
sa doctrine » (p. 326).

M. Cagnac exalte Fénelon comme directeur de conscience,
le bon sens et le bon goft de ses conseils, son esprit juste,
etc. (p. 347). Certes, les bons conseils abondent dans la cor-
respondance spirituelle de Fénelon; mais c'est une tache bien
difficile que de montrer dans 'ami de M™ Guyon un directeur
accompli et de signaler ses «Lettres de direction » comme «le
code du chrétien»!

L'infaillibilisme de Fénelon lui est-il aujourd’hui un titre
de gloire? Il faudrait oublier pour l'affirmer, que cet infailiibi-
lisme a été combattu méme par un Bissy, qui ne pouvait se
résigner A transformer les faits dits dogmatiques en véritables
dogmes, ni a exiger pour eux une véritable foi surnaturelle.
Selon Fénelon, les proxima fidei et la foi étaient sur le méme
pied, et le pape ¢était infaillible sur toute la ligne; ce qui ne
I'empéchait pas lui, Fénelon, de conserver ses opinions malgré
le pape et d'écrire en toutes lettres: «On a toléré et laissé
triompher lindigne doctrine de M. de Meaux...; celui qui
errait a prévalu, celui qui était exempt d'erreur a été écrasé ».
Touchante soumission! .

En outre, faire de Fénelon un «démocrate » sous prétexte
qu'il était sympathique aux miseéres du peuple et qu'il aurait
voulu que le roi ne pfit pas déclarer la guerre sans le consen-
tement de la nation (p. 134), c’est par trop le mettre en con-
tradiction avec lui-méme : car comment soutenir logiquement
que c’est 4 la nation qu'il appartient de se gouverner et de se
sauver élle-méme, quand on prétend que ce n'est pas a I'Eglise,
mais au pape, qu'il appartient de gouverner I'Eglise? M. Cagnac
reproche a Bossuet d’avoir traité Fénelon de «parfait hypo-
crite» (p. 117); le qualificatif est raide en effet, mais il n’est
pas effacé.-

M. Cagnac tgpuve que Fénelon aurait été un excellent
ministre d'Etat, et, pour légitimer son dire, il cite quantité de
belles maximes tombées de la plume facile de Fénelon. Mais,

L 3



— 614 —

hélas! il y a loin de la phrase & l'action, lorsque le caractére
est personnel, ambiticux, impérieux et, malgré les airs polis
du gentilhomme et du grand seigneur, obstiné et opinidtre. 11
est permis de penser que le fils du comte Pons de Salignac de
la Mothe-Fénelon et de Louise de la Cropte de Saint-Abre efit
été plus hautain et plus tyrannique que sage.

M. Cagnac le représente comme un pédagogue parfait, mais
en lui attribuant trop aisément les sages maximes de M™°® de
Maintenon. L'argument n'est pas péremptoire.

Bref, la partie la plus intéressante de ce volume est celle
ou Fénelon fait lui-méme son propre portrait (p. 391-399), et ot
M. Cagnac le décrit d’aprés des extraits de sa Correspondance
(ch. X).

Pour moi, s'il m’était permis d’exprimer un regret, je dirais
que c'efit été un bonheur pour Fénelon et surtout pour nous,
s'il se fat contenté d’étre un modeste oratorien comme Male-
branche, et si, dans sa solitude, il et écrit des méditations
métaphysiques sur 'Etre divin et sur I'Univers. Au lieu d'un
Traité incomplet de l'existence de Dieu, nous aurions peut-étre
toute une Théodicée, profonde et supérieurement écrite.

E. MICHAUD.

H. CARrRE : Le régne de Louis XV (1715-1774). Paris, Ha-
chette, in-8° 428 p., 1909, 6 fr.

Ce volume est le VIII® de I'Histoire de Framce publiée
sous la direction de M. E. Lavisse. C'est un plaisir de le lire
attentivement, méme quand on en connait déja la substance.
Lorsqu’'on n'a pas a découvrir les choses, on peut encore les
classer, les grouper, les apprécier, les faire ressortir par des
formes nouvelles; et c'est ce que fait le savant professeur de
Poitiers. Son ton sérieux et élevé avec des personnages qui
manquent de sérieux et d’élévation, son objectivité, sa parfaite
sincérité, qui ne dissimule rien, donnent & son livre un grand
attrait.

Certes, en suivant attentivement ses récits, on est bien
réellement dans les choses et dans l'esprit du XVIII® siécle; et
cependant, malgré les divergences considérables qui caracté-
risent ce siecle et le notre, on est frappé, d'autre part, par de

*



— 615 —

tels rapprochements, que la lecture redouble d’intérét & mesure
qu’'on avance dans l'analyse des mceurs et des points de vue.

Le premier rapprochement qui s'impose est l'union, tou-
jours la méme quant au fond, entre la politique et la religion.
Méme en nos jours de prétendue séparation ot Rome est plus
que jamais maitresse des églises, des communes, des adminis-
trations, 'union dans les esprits persiste comme atavisme gou-
vernemental. Au XVIII® siecle, I'union de la politique et de la
religion (au lieu de religion, disons plutdt Eglise romaine) est
manifeste dans le premier ministre et cardinal Dubois, qui se
sert des jésuites pour arriver a4 ses fins, manifeste aussi dans
le ministére de Fleury, manifeste également en Louis XV, qui
tient plus a «son» clergé qu'aux Parlements et qui ne craint
pas de pratiquer la politique des billets de confession. «L'an-
tique confusion de P'Eglise et de I'Etat, et la question tres
vieille aussi des relations de la Couronne avec Rome, étaient,
dit M. Carré, des causes permanentes de conflits. Le Parlement
contestait a 'Eglise toute participation a la puissance publique
et défendait contre la papauté l'indépendance de la Couronne.
Lorsque le Parlement se trouvait aux prises avec I'Eglise de
France et avec Rome, le roi se trouvait embarrassé. Il aimait
son clergé, parce qu'il le savait fidele et parcequ’il recevait de
Jui des subsides ... Louis XV révéla sa faiblesse par une per-
pétuelle alternative de rigueurs et de pardons. Aussi le Parle-
ment s’enhardissait de plus en plus. Or, le Parlement, tout en
défendant, contre la Couronne méme, les droits de la Couronne
dans sa lutte avec les ultramontains, produisait les siens, vieux,
obscurs, toujours contestés. Il se donnait l'air d'un protecteur
de la nation contre l'arbitraire royauté; la nation I'applaudis-
sait et elle espérait en lui» (p. 244).

Un second rapprochement est l'hostilité du gouvernement
contre tout ce qui n'est pas Rome. Chose étrange, plus le gou-
vernement est contrecarré par Rome, plus il ménage 1'époux
qui le frappe. Pour faire plaisir 2 Rome, est rédigée la décla-
ration de 1724 contre les protestants; c'est contre ceux-ci une
véritable persécution; bannissement a perpétuité, confiscation
des biens, rien ne leur est épargné; ils sont de nouveau écartés
des fonctions publiques (p. 85). C'est surtout dans les diocéses
de Nimes et d’Uzes, et en Dauphiné, que sévit le dévot Louis XV!
Les Etats généraux de Hollande réclament en faveur de leurs



— 616 —

coreligionnaires; la Sue¢de et la Prusse offrent un refuge aux
protestants frangais, et I’émigration recommence.

Les jansénistes ne furent pas mieux traités. «Du coté des
jansénistes, se trouvaient des prélats de moeurs pures et de grande
charité, Noailles, de Verthamon, évéque de Pamiers, de Bezons,
évéque de Carcassonne, Soanen, évéque de Senez. LLa cause de
lautre camp a été compromise par de Tencin, archevéque
d’Embrun, I'ancien homme de confiance de Dubois aupres de
qui P'avait poussé sa sceur, qui était de l'entourage du Régent.
D’ Argenson accuse Tencin d'inceste et de simonie ... En 1726,
Tencin dénonga I'évéque de Senez 4 'assemblée du clergé. Le
roi autorisa l'archevéque a convoquer un concile provincial a
Embrun, pour juger Soanen. L'évéque fit signifier au concile
ses récusations contre Tencin le simoniaque. Le concile ne 'en
déclara pas moins coupable, en 1727, et le suspendit de ses
fonctions. Sur l'appel qu'il fit au futur concile général, Soanen
fut exilé par lettre de cachet a I'abbaye de la Chaise-Dieu, ou
il devait mourir en 1740. Le retentissement de ces événements
fut énorme. Tandis que les Constitutionnaires comparaient le
concile d’'Embrun a l'exposition du st. sacrement (le mot était
de Tencin), les jansénistes le qualifiaient de brigandage. Pour
la masse du public, Soanen était un martyr. Douze évéques,
dont Noailles, adressérent au roi une lettre de protestation.
Cinquante avocats de Paris signérent une consultation concluant
a la nullité des opérations du concile. Des estampes montraient
Soanen, la téte entourée d'un rayon de gloire, et ses persécu-
teurs assis sur les genoux des jésuites... Tout Paris passe
au jansénisme : magistrats, professeurs, bourgeois, menu peuple,
femmes et petits enfants. On insultait les Constitutionnaires;
on déclamait contre les papes. L’archevéque Noailles fit subite-
ment défection ... Aprés qu'il eut perdu ses chefs religieux,
le jansénisme ne s’avoua pas vaincu; il devint presque exclu-
sivement laique et s’exaspéra. Des Parisiens insultérent Noailles
par ce placard : Cent mille écus a qui retrouvera 1'honneur de
larchevéque. Noailles étant mort (4 avril 1729), on composa

cette épitaphe :
Ci-git Louis Cahin-Caha
Qui dévotement appela,
De oui, de non s’entortilla,
Puis dit ceci, puis dit cela,
Perdit la téte et s’en alla.



— 617 —

Troisieme rapprochement. Alors comme aujourd’hui, 'in-
crédulité profita des divisions entre les partis religieux, jansé-
nistes et jésuites, et aussi entre les Parlements et la Cour.
Méme dans leurs toilettes, les dames affichaient leur dévotion.
Les unes portaient des paniers jansénistes, les autres des pa-
niers molinistes : ceux-la, qu'on appelait des considérations,
n’étaient que de courts jupons, doublés de crin et piqués; ceux-
ci, de libre allure, donnaient plus de majesté aux femmes
grandes, amincissaient les grosses, grossissaient les minces
(p. 75). 11 n'y eut pas jusqu'aux miracles jansénistes de Saint-
Médard qui ne rendirent jaloux les molinistes, et ceux-ci eurent
leur saint en la personne du Pere Gourdan, mais chose éton-
nante, le bon Pere, auquel la Vierge était cependant apparue,
n'eut aucun succes. Il fut méme raillé, ainsi que son confrere,
le Pere Girard, dans l'affaire Cadiére en Provence (1731). Cette
jeune extatique, qui portait les stigmates du Christ, accusa le
Pere de V'avoir séduite! Proces. Le public prend parti surtout
contre le jésuite, qui est briilé en effigie. La Cadiere passe
pour une héroine. On vend des meubles, des habits, des taba-
tieres, des éventails a la Cadiére, et on chante des chansons
contre le Pere Girard. La méme année, les Parisiens s’amusent
a voir jouer au théatre des marionnettes le Malade par com-
plaisance, ou est ridiculisé Languet, évéque de Soissons, qui
vient de raconter les conversations avec Jésus de Marie Ala-
coque, morte en 1690 au couvent de la Visitation & Paray-le-
Monial. «Les ceufs a la coque s’appelerent désormais les « ceufs
a la Soissons», et Marie Alacoque «la Mere aux ceufs». Un
jésuite, a son tour, fit jouer la Femme docteur aux dépens des
doctrines jansénistes sur la grace. Toutes les manifestations
religieuses étaient ainsi ridiculisées. Aussi l'incrédulité fit-elle
des progrés énormes a la cour et dans le beau monde. L'avo-
cat Barbier, bourgeois modéré, en prit aussi occasion pour
étendre ses suspicions sur tous les miracles, sur ceux du passé
comme sur ceux du présent (p. 116).

D’Argenson disait : «La perte de la religion ne doit pas
étre attribuée a la philosopbie anglaise, qui n'a gagné a Paris
qu'une centaine de philosophes, mais a la haine contre les
prétres, qui va au dernier exceés. A peine osent-ils se montrer
dans les rues sans étre hués. Les esprits se tournent au mé-
contentement et a la désobéissance, et fout chemine a une



— 618 —

grande révolution dans la religion et dans le gouvernement.
La réforme de la religion sera bien autre chose que cette ré-
forme grossiere, mélée de superstition et de liberté, qui nous
arriva d’Allemagne au XVI° si¢cle . . . Comme notre nation et
notre siécle sont bien autrement éclairés, on ira jusqu'out 1'on
doit aller, on bannira tout prétre, toute révélation, tout mystere. ..
On n'ose plus parler pour le clergé dans les bonnes com-

pagnies . . . La haine contre le sacerdoce et 1'épiscopat est
portée au dernier exces.» Ces griefs étaient formulés en 1753
(p. 238). ‘

Des 1721, lorsque Dubois fut fait cardinal par le nouveau
pape Innocent XIII (en grande partie 4 la priere du roi George
d’Angleterre), Paris s’amusa et chantd :

Que chacun se réjouisse!

Admirons Sa Sainteté

Qui transforme en écrevisse

Ce vilain crapaud crotté.

Apreés un si beau miracle,

Son Infaillibilité

Ne doit plus trouver d’obstacle

Dans aucune Faculté.

Et lorsque Dubois mourut, le public ne fut pas moins im-

pitoyable. Ayant appris que le médecin La Peyronie avait
diagnostiqué un abces dans la vessie, on chanta des couplets

grossiers :
Moansieur de La Peyronie
Visitant le Cardinal,
Dit: C’est a la vessie
Que Son Eminence a mal!. ..

Le cardinal Fleury ne fut pas plus respecté.

Bref, en voyant tous ces mélanges antinaturels de fausse
religion et de mauvaise politique, mélanges dont le bon sens
francais riait, mais que le mauvais sens non moins francais
maintenait, alors comme aujourd’hui, on peut aisément se con-
vaincre de tout le mal que la papauté a fait a la France, a
sa conscience religieuse et aussi — il faut le dire hautement
— 2 sa vie politique et nationale. Certes il n'y a pas de Du-
bois, ni de Fleury, ni de Tencin, ni de Rohan, dans 1'épiscopat
frangais actuel, mais cela ne I'empéche pas d'étre plus poli-
tique et plus ultramontain que religieux; en cela, il est 4 son
insu victime du milieu et de la tradition; sa brillante lutte
contre la politique (en réalité cléricale) de M. Briand, le grise



— 619 —

et l'excite, et il faut redire avec d'Argenson que «tout che-
mine & une grande révolution dans la religion». Loin d’étre
terminée, cette révolution ne fait heureusement que commencer.
Je dis «heureusement», parce qu'elle est wnécessaire pour le
salut de la religion et de la France. L'abcés qui doit crever
est autrement grave que celui du cardinal Dubois.

E. MICHAUD.

EM. CAUDERLIER : L'Eglise infaillible devant la science et
I'histoire. Paris, Nourry, in-12, 85 p., 1910.

L’auteur dit tantdt «1'Eglise romaine », tantdt « I’Eglise »
simplement et en général. Est-ce la méme Eglise a ses yeux?
Je le crains, car en France la confusion est recue, méme chez
les écrivains qui passent pour perspicaces. Pour nous, anciens-
catholiques, la différence est fondamentale : il est notoire que
la papauté n'est pas l'Eglise; qu'il y a des Eglises qui sont
en dehors de la papauté et par conséguent aussi de I'Eglise
romaine; que ces Eglises indépendantes de Rome, qui ont une
histoire a part, une administration a part, des croyances et une
théologie a part, ne peuvent pas étre incriminées parce que
I'Eglise romaine mérite de l'étre. De fait, M. Cauderlier cite
les papes qu'il croit coupables, les décisions des congrégations,
les théologiens romanistes. C'est donc bien a I'Eglise romaine
qu’il en veut. Je releéve cette distinction pour montrer combien
le titre de son volume est malheureux, étant plus général que
les arguments. '

Il répondra sans doute que c'est I'Eglise chrétienne, toute
entiere, qui a enseigné et qui enseigne le caractére sacré de
la Bible; qui admet par conséquent comme révélées par Dieu
toutes les légendes chaldéennes et autres quila remplissent de
la premiere page a la derniere; que c'est I'Eglise entiere qui
enseigne l'universalité du déluge, et le péché originel a la
fagon d’Augustin, et la rédemption a la fagon des Peres, dans
le sens d'un Dieu condamnant & la mort son propre Fils pour
satisfaire sa justice offensée; etc.

Sans aucun doute, il y a dans toutes les Eglises particu-
lieres des théologiens qui enseignent ces choses a la lettre et
dans des sens manifestement erronés. Et cela est déplorable.
Et si l'auteur s'était borné a leur faire leur proceés, & montrer



— 620 —

tous les vices de leur enseignement, il aurait eu mille fois rai-
son. Mais il doit savoir, & n’en pas douter, qu'il y a toujours
eu, dans toutes les Eglises, des hommes de raison qui ont tou-
jours mis la raison en avant, qui ont fait dans la Bible la part
des enseignements religieux et du reste, et qui ont condamné
le littéralisme absolu, faisant appel au symbolisme d’apres les
usages orientaux, et écartant les sens erronés des formules
dites dogmatiques. Dira-t-on que ces hommes de raison ne
comptent pas; que ce sont les autres qui sont toute I'Eglise,
I'Eglise universelle de tous les temps? La confusion est ma-
nifeste.

A la page 80, 'auteur dit que «toutes les religions issues
du christianisme en arriveront & ne conserver dans le christia-
nisme que les purs enseignements du Christ». Ce sont, en
effet, les seuls enseignements du Christ qui constituent les
dogmes chrétiens, et c'est bien 4 eux qu’il faut revenir. Bon
gré mal gr¢, il faut que les Eglises particuliéres en prennent
leur parti: elles ont dévié dans leur théologie, elles ont mal
interprété certains dogmes, elles ont dénaturé et forcé le carac-
tere saint des Ecritures en 'étendant 4 ce qui n’était pas saint,
elles ont commis erreurs sur erreurs non seulement au sujet
du péché originel, du déluge, etc., mais de presque tous les
dogmes. Cest sur ces erreurs que l'auteur s’appuie pour atta-
quer linfaillibilit¢ de U'Eglise. L'Eglise, la vraie, considérée
dans son universalité, dans ses fideles non moins que dans sa
hi¢rarchie, n'est certes pas aussi coupable que l'auteur le croit;
car I'Eglise ainsi considérée a fait peu de choses; elle a rendu
d’éminents services, elle a conservé le dépdt divin, pendant
que des théologiens ignorants, étroits, coupables, enseignaient
leurs systémes a eux et compromettaient /' Eglise. Mais I'Eglise
est toujours 1a; les papes passeront, et I'Eglise restera. Oui,
revenons aux «purs enseignements du Christ ».

L’auteur est trés intéressant et trés sérieux dans ses at-
taques contre Rome. Il en déjoue trés nettement les hypocrites
procédés, par exemple, lorsqu’il signale les quatre modes dif-
férents d’exposer les mémes thémes (p. 67-71). Il y a le mode
universitaire, le mode demi-scientifique, le mode pour les écoles
secondaires, le mode pour les écoles primaires. C'est l'art,
nuancé selon toutes les classes d'imbéciles, de jeter de la
poudre aux yeux et de duper le public. Et les théologiens qui



— 621 —

pratiquent ces mensonges, crient a la galerie avec Léon XIII :
«La premiére loi de l'histoire est de ne pas oser mentir, la
seconde de ne pas craindre de dire vrai!» O comédie humaine!...
Oui, lisez ce livre; il vous fera tomber les écailles des yeux,
si vous en avez. Mais comprenez-le bien. E. M.

Lic. K. Du~nkMANN: Der historische Jesus, der mythologische
Christus und Jesus der Christ. Leipzig 1910. 96 S. Mk. 1. 80.

Die Schrift soll ,ein Kkritischer Gang durch die moderne
Jesusforschung® sein. Diese Kritik wird mit griindlicher Be-
herrschung des Gegenstandes nicht nur dogmatisch-historisch,
sondern auch philosophisch-erkenntnisméssig vollzogen. Be-
sonders aktuell ist die ausfiihrliche Behandlung der so schnell
beriithmt gewordenen ,Christusmythe“ von A. Drews (S. 50 ff.),
deren ganze Unhaltbarkeit erwiesen wird. Das Ergebnis lautet:
Die Person Jesu steht mitten in der Geschichte, darum ent-
zieht sie sich nicht der geschichtlichen Beurteilung: ,Sie ist
zwar Glaubensgrund, doch nicht als historische Personlichkeit,
sondern als der Erhohte, der den Geist gibt.* Der Erhohte
aber gehort als ,der Christ“ der gldubigen Gemeinde.

G. M.

P. Chr. ELSENHANS: Lesegottesdienste fiir die Hand des Pre-
digers. Stuttgart 1909, Max Kielmann. 387 S. Mk. 6.

In dem vorliegenden Buche ist die Absicht zur Ausfiihrung
gekommen, das Beste an Predigten verschiedener Verfasser
zusammenzustellen, damit der Prediger die eine oder andere
derselben bei bestimmten Gelegenheiten statt der eigenen vor-
getragenen Predigt vorlesen kann. Der Gedanke ist schon an
sich ein guter: Die Gemeinde, die vielleicht Jahr fiur Jahr
denselben Geistlichen hort, bekommt auf diese Weise etwas
individuell ganz anders Geartetes zu horen, wie es die Fest-
predigten (S. 245 ff.) darbieten, oder es sind sachlich
Themata, denen der eigene Prediger fernsteht, wie die im
1. Teil behandelten Stoffe: Mission, die Fiirsorge fiir die Ge-
fangenen, die Jugend, die Auswanderer, Soldaten, Kriippel,
Geisteskranke u. a. Ausserdem sind in den ,Katechismus-



— 622 —

predigten“ Dinge behandelt, denen der Prediger bisher viel-
leicht grundsitzlich ausgewichen ist, an denen er aber doch
und mit ihm die zuhorende Gemeinde Gefallen findet, wenn
sie als Meisterstiicke ihr vorgelesen werden. Ein weiterer
Grund aber fiir die Berechtigung dieser Lesepredigten ist der,
dass sie dem Prediger in arbeitsreicher, mit Reden iiberhasteter
Zeit sein Amt erleichtern helfen, selbstverstindlich nur hin
und wieder und nach vorheriger Durcharbeitung ihres Inhalts.
Keine Gemeinde, die ihren Geistlichen in seiner Pflichttreue
kennt, wird ihm die zeitweilige Lesung einer fremden Predigt
veriibeln. Moge der Herausgeber bei guter Aufnahme dieses
Bandes noch weitere folgen lassen. G. M.

Johann FiscHErR: Die Propheten Obadja, Joel, Amos, Hosea
nach dem hebriischen Urtext priipariert und iibersetzt.
Regensburg 1909. 283 S. Mk. 4. 80.

Die Arbeit verdient das Pridikat vorziiglich. Sie hebt
sich weit tiber den Rahmen landlaufiger Priparationen und
notigt uns alle Achtung vor dem sprachlichen Wissen des
Verfassers ab. FEr will, wie die einleitende Widmung besagt,
jungen Theologen nicht nur eine griindliche Kenntnis der he-
briaischen Sprache vermitteln, sondern vor allem ihnen an
diesem Idiom Freude bereiten, so dass sie gerade bei den be-
handelten Propheten nach Uberwindung der grossten Schywie-
rigkeiten in ,ein neues Land voll Schénheit und Herrlichkeit®
schauen. Zuerst wird eine Zeitgeschichte gegeben und dann
der hebriische Text Wort fiir Wort auf das genaueste erklirt
in allen Formen, Suffixen und Prifixen mit steter Riicksicht
auf Emendationen u. a. Ein Lexikon wird auf diese Weise
therfliissig, aber der Verfasser verlangt bei der von ihm ge-
schaffenen Erleichterung eine energische Mitarbeit: Alles soll
so durchgearbeitet und dem Gedidchtnis eingepriagt werden,
dass man zuletzt den hebréiischen Text vollkommen beherrscht.
Am Schlusse ist dann eine zusammenhingende freiere Uber-
setzung mit kurzen Erliauterungen beigefiigt. Wir ermuntern
den gelehrten Verfasser, seine Absicht, weitere derartige Ar-
beiten herauszugeben, auszufithren. G. M.



— 623 —

Johannes FrEY, Mag. theol.: Der slavische Josephusbericht
iber die urchristliche Geschichte. Dorpat 1909. 281 S.
Mk. 5.

Die hochst interessante Abhandlung gibt zuerst eine Uber-
setzung der in den slavischen Josephus (Bellum judaicum) ein-
geschobenen Stellen und untersucht dann Kkritisch auf das
eingehendste die Einzelheiten, ihre Stellung zum echten Josephus-
text und ihren Wert fiir unsere aus den Evangelien geschopfte
Kenntnis vom Taufer und von Christus. Das Ergebnis der
Untersuchung sieht in dem Verfasser der Interpolationen einen
nicht in Jerusalem wohnenden vielleicht syrischen Juden, der
wie ein anderer Nikodemus auf der Grenze zwischen Judentum
und Christentum steht. Als Verfassungszeit werden die Jahre
zwischen 80 und 100 nach Christus angenommen. Der slavi-
schen Ubersetzung liegt nicht die von Josephus selbst veran-
staltete Originalausgabe des bellum judaicum, sondern eine
unabhingig davon entstandene griechische Ubersetzung zu-
grunde. G. M.

L. S. FuGgalroN et S. G. J. Bricaup : Exposition de la
religion chrétienne moderne scientifique et philoso-
phique, 2° édition. Paris, Chacornac, in-32, 384 p., 1910,
2 fr. 50.

L’ancienne Gnose a joué dans beaucoup de milieux chré-
tiens d’Egypte, de Syrie et d'ailleurs, un rdle considérable, et,
bien que finalement condamnée en bloc par nombre de théolo-
giens, elle a réussi cependant a glisser dans plusieurs écoles
théologiques des opinions qui se sont maintenues et dont nous
ne sommes pas encore débarrassés. Cest ainsi en partie que
la théologie chrétienne a été compromise.

De nouveaux Gnostiques ont jugé a propos de s’organiser
en Eglise avec un évéque-primat. Malheureusement, au lieu de
chercher a détruire les fantaisies de 'ancienne Gnose et de les
remplacer par les lumiéres de la science actuelle, ils semblent
vouloir plutét les compléter et les compliquer par un arbitraire
plus puéril encore. Il est impossible de discuter les assertions
sans preuves qu'on étale devant nous et qui n'ont que le mérite
de la naiveté, si c’en est un. Dans un langage qui n'est pas



— 624 —

toujours clair et qui affecte méme d’étre singulier et bizarre,
on nous dit que Jésus est un esprit descendu du ciel circum-
terrestre, incarné sur la terre comme alter-ego du Christ uni-
versel : car, dans chaque planéte ol se trouve une humanité
déchue, il y a un alter-ego du Christ universel qui est le Christ
de cette planéte (p..157)! Nous ne pouvons qu'admirer une telle
science ; elle nous échappe et nous nous récusons. Nous préférons
les paroles pures et simples du Christ de nos Evangiles.
E. M.

Georg GROMER, Dr. theol.: Die Laienbeicht im Mittelalter.
Ein Beitrag zu ihrer Geschichte. Miunchen 1909 (Lentnersche
Buchhandlung). VIII und 95 8. Mk. 2. 40.

Schon im christlichen Altertum finden wir Spuren der Sitte,
einem Laien ein Bekenntnis aller unrechten Gedanken und
Taten abzulegen. Indessen weist der Verfasser der vorliegenden
Studie einen innern Zusammenhang dieser Gewohnheit mit der
Laienbeicht, wie sie im Mittelalter in Ubung stand, ab. Er be-
schriankt sich daher auf diese Periode und schildert in lebhafter
und anschaulicher Darstellung Entstehen, Fortentwicklung,
Hohepunkt, allméhliches Niedergehen und schliessliches Ver-
schwinden dieser interessanten Erscheinung. Demnach gliedert
sich das Buch in vier Hauptabschnitte: 1. Die Anfinge der
Laienbeicht; II. Bliitezeit der Laienbeicht in Praxis und
Theorie; III. Erste Spuren des Verfalles der Laienbeicht in
der Theorie — gleichzeitige Fortdauer in der Praxis; IV. End-
giltiger Verfall der Laienbeicht. Der Inhalt des Buches lidsst
sich ungefihr in folgende Worte zusammenfassen: Die mittel-
alterliche Laienbeicht ist aus der historischen Entwicklung der
Busse herausgewachsen. Nachdem im 10. Jahrhundert die Buss-
bicherpraxis ihrem Verfall entgegengegangen war, musste an
Stelle der schweren Bussen, denen im fritheren Mittelalter das
Hauptgewicht bei der Nachlassung der Siinden zugewiesen war,
ein Ersatz treten. Dieser fand sich in der schon frither tiblichen
Beichte, aber mit dem Unterschiede, dass sie jetzt nicht mehr
so fast dazu diente, dem Priester zu zeigen, welche Busse er
auflegen sollte, sondern allein fiir sich stindentilgend wirkte,
insofern sie ein Teil der Satisfaktion war und durch das Erréten,
die Beschimung, die sie bewirkte, den grossten Teil der Busse



— 625 —

ausmachte. Diese Theorie wird zuerst klar vertreten in der
pseudoaugustinischen Schrift de vera et falsa pcenitentia. Da
nun dieses Erréten die Beicht unumgénglich notwendig machte,
war es begreiflich, dass man im Notfalle zu dem, der anwesend
war, wenn es auch ein Laie war, seine Zuflucht nahm, da auch
dadurch die Beschdmung zum Ausdruck kam. So entstand im
Anfang des 11. Jahrhunderts die Sitte, in Ermangelung eines
Priesters einem Laien zu beichten. Erst nachdem diese Gewohn-
heit in der Praxis schon Jahrzehnte bestanden hatte, folgte
ihre Theorie, zuerst in der eben genannten Schrift. Die Frage
bezliglich des Verhéltnisses dieser Beicht zur sakramentalen
Absolution wurde zunéchst nicht erortert, weil in dieser ersten
Zeit die Stndentilgung tiberhaupt nicht von der Absolution ab-
hangig gedacht wurde. Erst Albert d. G. diskutierte eingehend
iiber diese Frage und sprach der Laienbeicht einen sakra-
mentalen Charakter zu, wihrend Thomas von Aquin sich vor-
sichtiger ausdriickte und die Laienbeicht quodammodo sacra-
mentalis nannte mit dem Hinweis auf die dabei zutage tretende
Beschamung. Doch gleichzeitig wurde die Theorie in andere
Bahnen gelenkt durch die Franziskanerschule. Alexander von
Hales und Bonaventura nahmen bei ihrer Unterscheidung der
Beicht als eines Werkes der Tugend und des Sakramentes fiir
die Laienbeicht nur ersteres in Anspruch, schlossen dagegen
letzteres davon aus. Skotus endlich bezeichnete die Laienbeicht
wegen der damit verbundenen Diffamierung des Beichtenden
moglicherweise als schéidlich. Wéahrend nun die Praxis der
Beichte vor Laien ungeschwacht fortdauerte, ging die ablehnende
Beurteilung derselben durch die Franziskaner in die theoretischen
Schriften auch der tibrigen Ordens- und der Weltgeistlichen tiber.
Die gegen die reformatorische Ansicht von der Gleichberechti-
gung der Beichte und Absolution vor und durch Laien mit der
priesterlichen gerichteten Entscheidungen beschleunigten den
Verfall, bis die kirchliche Praxis der Laienbeicht gegen Ende
des 17. Jahrhunderts vollstindig in theoretischen Schriften ver-
worfen wurde und allmihlich auch in der Praxis génzlich ver-
schwand (cf. S. 86 ff.). D.

Revue intern. de Théologie, Heft 71, 1910, 40



— 626 —

M. GUOGUEL : L’eucharistie, des origines a Justin Martyr,
1 vol. in-8°, 338 p., 1910, 10 fr. — Les sources du récit
johannique de la Passion, in-8°, 112 p., 1910, 3 fr. Paris,
Fischbacher.

L'auteur est un érudit, qui se sert de son érudition plutot
pour compliquer les questions que pour les simplifier et les
résoudre. Au lieu d’aller directement au centre de la difficulté
et de séparer 1'élément principal des quelques éléments secon-
daires qui l'entourent et l'obscurcissent, il méle le tout, discute
a perte de vue les textes et les versions, noie l'idée fondamen-
tale dans des questioncules sans importance, et finalement ter-
mine par des conclusions qui ne concluent pas. C'est dommage :
parce que l'auteur a le sentiment de la méthode; il essaie cer-
tainement d'en mettre dans l'enchainement de ses chapitres;
mais les arbres empéchent de voir la forét, les détails et les
minuties qui pourraient peut-étre intéresser quelques spécia-
listes, détournent le grand public et fatiguent sans instruire.
Ce qui fatigue, ce n'est pas seulement 'accumulation des dis-
tinctions dont on ne voit pas la portée, c'est plus encore 1'in-
certitude et le vague des réponses qui sont faites aux ques-
tions soulevées. Les conjectures remplacent les preuves. Il
termine, par exemple, le chapitre sur la fraction du pain dans
I'Eglise primitive, par la considération suivante (p. 133):

«La conclusion & laquelle nous aboutissons, c’est que la
fraction du pain n'a probablement(?) eu a l'origine aucun rap-
port avec le souvenir du Christ; elle ne devait(?) pas étre
autre chose que le repas fraternel qui groupait autour d'une
méme table les divers membres de la communauté. Peu & peu,
au moment ol l'on commenga(?) & méditer sur la mort du
Christ et a se rémémorer sa passion, et peut-étre(?) sous l'in-
fluence d’apparitions (?) du Ressuscité qui s'étaient produites
quand les fideéles étaient & table, on se mit a considérer le
repas qui assemblait les croyants comme une suite ou comme
une reproduction des repas de Jésus, du dernier en particulier.
De 1a a penser que Jésus était mystérieusement présent au
milieu de ses disciples et que ce repas était un moyen de s’unir
a lui, il n'y avait qu'un pas, et ce pas, la foi n’hésita pas a
le franchir. »

Lorsqu'on a tant d’incertitudes dans la pensée, ne serait-il
pas plus sage d'essayer d’abord de les dissiper avant d’'en saisir



— 627 —

les lecteurs? L'auteur, & propos du récit johannique de la Pas-
sion, dit (p. 7) : «Quelques lecteurs estimeront que nous avons
formulé nos conclusions avec plus de précision qu'il n'aurait
fallu. Nous ne nous dissimulons pas ce qu'elles conservent par-
fois d'incertain. Nous tenons 2 faire observer que le seul fait
de formuler des hypothéses, comme celles que nous proposons
pour expliquer le récit johannique de la passion, oblige parfois
a leur donner une forme plus arrétée que celle qu’'elles avaient
dans l'esprit. On s'étonnera peut-étre de ne pas trouver a la
fin de notre étude un tableau traduisant ses résultats d'une
maniére sensible et indiquant comment on peut concevoir la
genése du récit johannique de la passion. Notre intention était
d’abord de tenter de donner un tel tableau. Mais, & bien exa-
miner les choses, il nous a semblé qu'une telle tentative serait
prématurée et qu'il fallait pour le moment se borner a envi-
sager chaque élément du récit en particulier. » E. M

Ad. HarNACK: Entstehung und Entwickelung der Kirchen-
verfassung und des Kirchenrechts in den zwei ersten Jahr-
hunderten. Leipzig 1910. 252 8. Mk. 6. 60. Geb. Mk. 7. 50.

Das Buch ist ein erweiterter Abdruck des entsprechenden
Artikels in der Protestantischen Realenzyklopéddie, wird aber
dadurch aktuell, dass ihm im 2. Teil eine Darstellung und
Kritik von R. Sohms ,Wesen und Ursprung des Katholizismus*
beigefiigt ist. Harnack geht mit seiner bekannten griindlichen
Kenntnis der urchristlichen Literatur und Geschichte den
Spuren nach, welche die Entwicklung des Kirchenrechts und
der Kirchenverfassung in den beiden ersten Jahrhunderten er-
kennen lassen. Das Ergebnis lautet, dass das grundlegende
und fortwirkende Element in der Verfassung bezw. dem Kirchen-
recht _der Gedanke des verwirklichten Volkes Gottes* war,
der in dualistischer Weise eine pneumatische (charismatische)
und theokratische Richtung nahm, wobei auf der einen Seite
die friheren jidischen, auf der anderen die heidnisch-poli-
tischen und religiosen Einrichtungen automatisch aufgenommen
wurden, ohne dass die Gemeinden dies direkt bezweckten.
Diese am Ende des 2. Jahrhunderts vorhandene Entwicklung
zum sog. Katholizismus ist nach Harnack eine Notwendigkeit.



— 628 =

Dagegen hat Sohm in obiger Abhandlung die Ansicht vertreten,
dass die rechtliche Entwicklung in der Verfassung und in
sonstigem ,Recht ein Abfall vom Wesen der Urkirche und
der Kirche iiberhaupt sei. Harnack bestreitet, dass man von
Abfall reden dirfe, wo die &ussere Ordnung auch des Pneun-
matischen und des Gottesreiches als einer idealen Grésse sich
als eine zwingende Notwendigkeit zur Erhaltung ergibt, dass
man aber dann von einem solchen Abfall von der Idee sprechen
muss, ,wenn man DMittel und Zweck einfach identifiziert oder
gar das Mittel an die Stelle des Zweckes setzt“.

Sowohl die Abhandlung Harnacks als diejenige Sohms
beanspruchen gerade flr die altkatholische Kirche das grosste
Interesse. Bildet doch die Entwicklung der Kirchenverfassung,
wie sie in der romischen Kirche weiterhin niemals ohne Ent-
rechtung des bereits bestehenden Rechtes, ,daher auch niemals
ohne Fiktionen, um diese Entrechtungen zu verschleiern“
(S.119), sich durchgesetzt hat, einen der Hauptgriinde, welche
die altkatholische Kirchenbildung auf die Grundformen zuriick-
gehen liess. Wir miissen es nur bedauern, dass Harnack, wie
wir das auch frither bei Besprechung seiner Missionsgeschichte
in den drei ersten Jahrhunderten getan haben, die diesbeziigliche
altkatholische Literatur scheinbar ganz unbeachtet lasst. In
dem Literaturverzeichnis hitte neben Hinschius zum mindesten
Fr. v. Schulte und neben den geschichtlichen Werken wenig-
stens Langen mit seiner Geschichte der romischen Kirche ge-
nannt werden miissen. G. M.

Dr. Gustav HAussLER: Schopenhauers und Nietzsches Pessi-
mismus. Darstellung und Kritik. Halle a. S. 1910. 39 S.

Das aus beifillig aufgenommenen Vortrigen entstandene
Biichlein macht uns zunicht mit den Grundanschauungen der
beiden Philosophen bekannt, und zwar moéglichst durch Zitate
aus ihren Werken. Daran schliesst sich eine Kritik, die be-
achtenswerte Fingerzeige fiir eine ruhige Priifung und Wertung
gibt. Solche Erwigungen sind durchaus notig; denn sowohl
der Klassiker des Pessimismus als der gewaltige Bejaher des
Lebens verfiigen tiiber eine aussergewohnlich hinreissende
Sprache, und es ist nicht zu verwundern, dass sie in den vom
antichristlichen Zeitgeist angefressenen Gemiitern eine nur zu



— 629 —

bereitwillige Aufnahme fanden. Wer als Christ die Schrift liest,
wird von neuem inne werden, wo der wahre Ubermensch und
das Ziel alles Strebens zu suchen sind. D.

Gerh. HILBERT : Nietzsches Herrenmoral und die Moral des
Christentums. Leipzig 1910. 54 S. 80 Pf.

Aus Nietzsches System untersucht diese mit grosser Warme
und Sachkenntnis geschriebene Monographie eine der hervor-
stechendsten Lehren, die ,Herrenmoral“, und erweist ihre
Nichtigkeit und Unhaltbarkeit in Vergleich mit der christlichen
Lehre. Das Endergebnis lautet: Der Gedanke des Ubermen-
schen, der nicht einmal Nietzsches originale Erfindung ist,
bedeutet das blosse Negativ des christlichen Ideals vom Gottes-
kind. Seine Moral fiihrt nicht ins Ubermenschliche, sondern
ins Untermenschliche, sie zerstért, anstatt héher zu sein wie
die des Christentums, jegliche Moral. Der héchste Mensch,
,der die Werte bestimmt und den Willen von Jjahrtausenden
Ienkt*, ist nicht Nietzsche-Zarathustra, sondern Jesus-Christus.

G. M.

Les Peres Apostoliques: Ignace d’Antioche et Polycarpe
de Smyrne, avec Introduction par Aug. LELONG. Paris, A.
Picard, in-12, 185 p., 1910.

Les deux illustres martyrs d'Antioche et de Smyrne sont
connus. M. Lelong rappelle les principaux événements de leur
vie, en distinguant ce qui parait certain et ce qui n'est que
légendaire. 11 discute avec impartialité 'authencité des quelques
épitres que nous avons d’eux. Tout l'intérét de ce volume est
dans le texte méme de ces écrits, texte grec et traduction
francaise. Etudier attentivement ce texte est encore la meilleure
manieére de bien connaitre la valeur, la portée et le réle des
deux Saints en question. Tous deux appartiennent a ce II° siecle,
si compliqué et encore si obscur, que l'on croyait connaitre
parce qu'on citait les noms de ses principaux personnages avec
les titres de leurs ouvrages, mais qui, de fait, semble échapper
de plus en plus & nos prises out plutét a nos efforts, & mesure
que nous cherchons a pénétrer son esprit et ses polémiques.



— 630 —

Autant Ignace et Polycarpe martyrs méritent notre respect
et notre admiration, autant comme écrivains ils nous paraissent
insuffisants. Lorsqu’'on songe qu'on en a fait deux colonnes
de I'Eglise du II® siecle, on est quelque peu dégu en constatant
la superficialité de leur théologie, et le manque de précision
de leur langue. Mais ne leur demandons que ce qu'ils ont pu
nous donner, et contentons-nous, sans vouloir forcer ni leurs
pensées ni leurs expressions.

Ignace a été un caractére ardent. Comme tous les enthou-
siastes, il a été exalté et excessif. Bloc lui-méme, il a pris
toutes choses en bloc. I1 ne faut chercher en lui ni les détails,
ni les analyses claires et raisonnées. LLe vague de sa doctrine
nous prouve d'autant mieux combien, & son époque, la théo-
logie chrétienne était encore modérée, timide, générale, osant
a peine se distinguer du dogme, qui n’était lui-méme que la
reproduction des paroles du Christ. La maniére dont Ignace
parle de la divinité du Christ, de la trinité, de l'incarnation,
de la rédemption, de l'eucharistie, de 1'Eglise et de quelques
autres points, montre en quoi consistait alors l'enseignement
de ces vérités. Il n'y avait encore ni €coles, ni scolastique. On
s’exprimait simplement.

Ignace distinguait Dieu et le Christ : Dieu, disait-il, s'est
manifesté par le Christ, son fils. Le Christ n’était donc que la
manifestation, 'envoyé, le représentant de Dieu. Tel était son
point de départ. Mais vite il confondait le représentant et le
représenté, et alors Jésus-Christ, lui aussi, était Dieu. Et Jésus-
Christ étant Dieu, arriére toute conciliation avec le judéo-
christianisme, dont Ignace a été un adversaire décidé; arriere
aussi le docétisme! Loin de nier la réalité de I'humanité de
Jésus-Christ, il fallait l'affirmer dans sa chair et dans son sang,
et glorifier «le sang de Dien, la chair de Dien, les souffrances
de Dien ». Ignace, dans l'ardeur de sa foi et dans 'exces de
son zetle, ne s’apercevait pas que son langage forcé le condui-
sait logiquement au monophysisme et le ramenait ainsi malgré
lui & ce docétisme dont il prétendait étre l'adversaire.

Trés simple était sa trinité. Il la bornait a la formule du
Christ, et la composait du Pére et de UEsprit, en mention-
nant aussi le Christ ou le Fils. Il ne disait pas le Logos, bien
que ce méme Christ, qu'il appelait Fils de Dieu, lui apparais-
sait aussi comme le «Logos sorii du silence». Etranges sont



— 631 —

ces dernieres paroles. Le Christ avait parlé si divinement qu'il
était appelé la Parole de Dieu; mais comment cette Parole
était-elle sortie du silence? Ignace a-t-il voulu dire que ce que
les prophetes avaient dit de Dieu jusque-la n’était que peu de
chose, une sorte de silence, relativement & I'éclatante révéla-
tion du Christ? C’est possible; admettons-le pour ne pas aper-
cevoir dans le langage d'Ignace une puérilité gnostique. Quoi
quil en soit, la trinité d'Ignace était simplement Dieu ou le
Pere, le Christ son fils par excellence, et 'Esprit du Pere, qui
était aussi I'Esprit du Christ. Et cela, sans aucune subtilité.

TIgnace n'a pas expliqué l'incarnation. Le Christ, fils de
Dieu, était aussi fils de 'homme; en lui était le sang de David,
sa mere était Marie, et il était né aussi de Dieu. Sa naissance
était sainte. L’eucharistie était un remeéde contre la mort.
Ignace ne dit pas qu’elle était la chair du Christ, mais que la
chair du Christ était en elle. Impossible de faire sortir de ce
texte la transsubstantiation future. La chair du Christ, étant
réelle, était une réalité dans l'eucharistie, et les docetes avaient
tort de la rejeter.

L'ecclésiologie d'Ignace était caractéristique. Pas de pa-
pauté, mais l'épiscopat. St. Pierre n’est pas nommé, mais
St. Paul. L'idée dominante d’Ignace était l'unité de U'Eglise.
Contre les divisions qui commencgaient a déchirer le corps du
Christ, il insistait sur la nécessité de l'unité. Cette unité con-
sistait pour les fideles a étre unis a I'évéque et au presbytere,
qui représentaient I'Eglise, comme 1'Eglise représentait le Christ,
qui représentait Dieu. Ignace, qui, méme dans son épitre aux
Romains, ne prononce pas le nom de I'évéque de Rome et ne
le salue pas, parle, dans toutes ses autres épitres, de 1'évéque,
des presbytres et des diacres. Il donne ainsi & la hiérarchie
un role important.

Polycarpe était beaucoup plus simple et plus tranquille
qu'lgnace. Dans son épitre aux Philippiens, il ne prononce pas
le mot «évéque». Il ne parle que des presbytres et des diacres,
qui sont les uns et les autres les ministres de Dieu et non des
hommes. Il ne les sépare pas. Il conjure les fideles de repousser
‘les fausses doctrines et de «revenir a4 'enseignement qui nous
a été donné deés le commencement», celui du Christ méme.
‘Toute cette épitre n’est guere qu'un recueil de conseils moraux
et religieux; elle n'a pas de caractére dogmatique. Polycarpe



— 632 —

mentionne plusieurs fois St. Paul, dont il cite plusieurs textes.
C'est tout.

Telle était la simplicité primitive, lorsqu’il n'y avait dans
IEglise qu'un seul chef, un seul maitre, un seul pontife, le
Christ. Dans ce temps-la on ne bataillait pas pour 1'évéque de
Rome, qui n'¢tait qu'un évéque ordinaire, mais on mourait pour
le Christ. E. M.

W. KNIESCHKE: Die Erlisungslehre des Koran. 39. S.

Mag. theol. Carl GIRGENSOHN: Die geschichtliche Offenbarung.
39 S.

D. G. Heinrici: Paulus als Seelsorger. 34 S.

Vorstehende Abhandlungen bilden Heft 11 und 12, V. Serie,
und Heft 1, VI. Serie, der ,Biblischen Zeit- und Streitfragen“
(Gr. Lichterfelde-Berlin, Edw. Runge, 4 50 Pf.).

Die mit grosser Sachkenntnis geschriebene Untersuchung
von Knieschke will angesichts der Tatsache, dass der Islam
sich ein bedenkliches Feld gegeniiber der christlichen Mission
namentlich in Afrika zu erobern beginnt, die Frage beant-
worten, ob der Islam gleich dem Christentum zu den ,Erlo-
sungsreligionen“ zu rechnen sei. Wenn dies auch im allge-
meinen zu verneinen ist, so kann man doch im Koran Spuren
der Erlosungstheorie nachweisen, aber es ist vorziiglich die Erlo-
sung vom letzten Gerichtstage, auf die sie hinauslaufen. Was
der Mensch fiir diese Erlésung tun kann, liegt an ihm, nicht
an Gott, der als der transzendente eine Versohnung ausschliesst.
Die Erlésung des Menschen ist darum eine Selbsterlésung, die
vor allem durch die Erfilllung der 5 Hauptgebote bewirkt
wird. —

Die Arbeit von Girgensohn ist eine tiefernste Auseinander-
setzung mit der modernen dogmatisch-philosophischen Theologie
nach ihren verschiedenen Richtungen. Was sie auszeichnet, ist
vor allem Besonnenheit und trotz positiver Entschiedenheit eine
grosse Weitherzigkeit, die von dem Grundsatze ausgeht, dass
y,unsere christliche Auffassung der iibersinnlichen Welt, wissen-
schaftlich betrachtet, nur eine von sehr verschiedenen Denk-
moglichkeiten auf jenem weiten Gebiete ist, das jenseits aller
Grenzen des exakt Wissbaren liegt. Die Entscheidung steht
hier nicht dem wissenschaftlichen Erkennen zu, sondern dem
personlichen Leben. —



= 633n Lo

Der gelehrte Kenner des Paulus, Professor Heinrici in
Leipzig, geht in seiner Schrift den feinsten Fiaden nach, die
uns die Erfolge des grossen Apostels erklidrlich machen: s
ist die unter seiner #dusseren ganze (Gemeinden und Gebiete
umfassenden Mission verborgene Seelsorge, die mit allen dem
guten Hirten Jesus abgelauschten Mitteln die einzelnen Seelen
fir diesen zu gewinnen sucht. So wird Paulus nicht derjenige,
der Christi Religion ins Gegenteil verwandelt, sondern der sie
in seinem Geiste in die Menschenherzen umsetzt. G. M.

Dr. Hugo KocH: Cyprian und der romische Primat. Eine
kirchen- und dogmengeschichtliche Studie. Leipzig 1910.
178 S. Mk. 5. 50.

Es geschehen Zeichen und Wunder! Der Verfasser obiger
Schrift ist Professor der Theologie am Lyzeum in Braunsberg,
also Nachfolger der Professoren Menzel und Michelis, die einst
an derselben Anstalt mannhaft ihrer Uberzeugung fiir die alte
katholische Wahrheit Ausdruck gaben und dafiir zu Martyrern,
aber auch zu Fithrern des Altkatholizismus wurden. Von vorn-
herein stellen wir mit Genugtuung fest, dass Professor Koch
die einschligige altkatholische Literatur reichlich benutzt und
ihre Ergebnisse in seine wissenschaftliche Uberzeugung auf-
genommen hat. Dariiber hinaus aber ist die neuere Forschung
eingehend berticksichtigt. Was sollen wir nun tiber die Schrift
selbst sagen? Sie wirkt Seite fiir Seite wie Keulenschlige auf
das romische im allgewaltigen und unfehlbaren Papsttum ge-
kronte System, ja wir konnen sagen, dass seit vielen Jahren
keine Arbeit erschienen ist, die griindlicher und ricksichts-
loser den Nimbus zerreisst, mit dem wissenschaftlich sich ge-
bardende Falschung das romische Papsttum zu halten versucht.
Das Ergebnis lautet: Cyprian und die ganze alte Kirche weiss
absolut nichts von einem romischen Jurisdiktionprimat, ,er ist
der beredte Wortfithrer des strengen Episkopalismus gegen jede
Primatszuspitzung“. Es wirde zu weit fiihren, hier einzelne
Ausfihrungen wortlich mitzuteilen. Man wiirde auch den Ein-
druck abschwichen, den das ganze Buch in seiner Wucht
bewirkt. Moge es von den Angehorigen unserer altkatholischen
Kirchen mit Fleiss gelesen werden, es ist eine glinzende Recht-



— 634 —

fertigung ihres episkopalen Standpunktes und zugleich eine
Genugtuung, dass ihre Begriindung keine vergebliche war.
Prof. Koch ist sich der Folgen seiner von ihm selbst als
Bekenntnis bezeichneten Schrift wohl bewusst gewesen. Und
diese Folgen sind bereits eingetreten, indem er als ein Moder-
nist auf dem Braunsberger Professorenstuhl gebrandmarkt
wurde. Wenn diese Zeilen im Druck erscheinen, ist vielleicht
Schlimmeres geschehen. Moge der mutige Bekenner nun auch
die letzten Folgen tragen und daraus die unausbleiblichen
Konsequenzen ziehen geméss dem Motto seiner Schrift: Con-

suetudo sine veritate vetustas erroris est (Cypr. ep. 74, 9).
G. M.

Dr. Eduard KonN1G: Hebriisches und Aramiisches Worterbuch
zum Alten Testament. Mit Deutsch-Hebriischem Wortregister.
Leipzig 1910, Dieterich. 3 Lieferungen zusammen MKk. 10,

Mit einer gewissen Uberraschung vernahm man die An-
kindigung eines neuen hebrdischen Worterbuchs. Nimmt doch
das in den neuesten Auflagen zu immer vollkommenerer Prézi-
sion fortgefiihrte Lexikon von Gesenius eine souverine Stellung
in der hebraischen Sprachwissenschaft ein. Es gehorte die
einzigartige Kenntnis des Hebraischen und anderer Orientalia,
wie sie Prof. Konig besitzt, dazu, um als einzelner Gelehrter
die Zuversicht und die Fahigkeit zu haben, neben Gesenius
u. a. ein neues lexikographisches Werk der Offentlichkeit zu
iibergeben. Uber die Grundsitze, die ihn dabei leiteten, dussert
er sich ausfiihrlich in der Vorrede. Er schenkt der Erklirung
der Eigennamen sowie der Worter aus dem Gebiete der Ar-
chiologie, Landes- und Naturkunde besondere Beachtung, be-
riicksichtigt die massoretischen Randbemerkungen in einer
bisher nicht angewandten Ausfiihrlichkeit und geht den sprach-
vergleichenden Spuren in den semitischen und anderen orien-
talischen Sprachen nach. Ein grosser Vorzug gegen Gesenius
ist hier die genaue Transkription des Athiopischen usw., da
‘man unméglich auch von einem genauen Kenner des Hebréiischen
die Bekanntschaft mit séamtlichen orientalischen Idiomen ver-
langen kann. Daneben gehen fortwihrend die feinsten sprach-
geschichtlichen Bemerkungen fiir das Hebriische selbst. Eine
ganz hervorragende Neuerung scheint uns aber die Einfligung



— 635 —

zahlloser schwieriger Formen in den fortlaufenden Worttext zu
sein. Wer weiss, wie das Studium des Hebriischen gerade
Anfingern durch das oft fruchtlose Analysieren von Formen,
die alle mogliche Herkunft haben konnen, verleidet wird, so
dass sie nach dem zwangsweise bestandenen Examen sich ganz
davon abwenden, muss es mit wirklicher Freude begriissen,
dass hier ein Wandel geschaffen ist. Und wir sind iiberzeugt,
dass diese Reform entgegen der Meinung der alten Methode
die Kenntnis des Hebréischen nicht verringern, sondern ver-
mehren wird. Wir fassen unser Urteil darin zusammen, dass
Professor Konig nicht nur ein wissenschaftlich hervorragendes,
sondern auch ein im Vergleich mit den ibrigen Lexikis neues
und eigenartiges Werk zum Studium der hebriischen Sprache
geschaffen hat, das neben den alten in ihrem Werte bestehenden
Biichern sich seinen Weg bahnen und seine Bedeutung be-
haupten wird. Hinzuzufiigen ist noch, dass die Ausstattung
prachtvoll ist, die Grosse und Deutlichkeit der hebriischen
Lettern ist fiir unser viellesendes Geschlecht als eine Wohltat
zu bezeichen. G. M.

Sammlung KOSEL: Deutsche Mystiker. Band I: Seuse. Aus-
gewihlt und herausgegeben von Dr. Wilhelm Oehl in Wien.
Kempten und Minchen 1910. 203 S. MKk, 1.—.

Es war ein gliicklicher Gedanke, in die vorteilhaft bekannte,
in dieser Zeitschrift bereits frither anerkennend erwéhnte Samm-
lung Kosel eine Abteilung , Deutsche Mystiker“ aufzunehmen. Die
vorliegende, verstindig getroffene Auswahl aus Seuse (ge-
wohnlich mit dem lateinischen Namen Suso genannt) fusst auf
Dr. Karl Bihlmeyers textkritischer Gesamtausgabe: Heinrich
Seuse, Deutsche Schriften, im Auftrage der Wiirttembergischen
Kommission fiir Landesgeschichte herausgegeben, Stuttgart 1907.
Der grosste Teil der Auswahl ist aus Seuses , Lebensbeschreibung*®
entnommen; aus dem ,Biichlein der ewigen Weisheit® und dem
»Briefbiichlein“ sind kleinere Abschnitte ausgewihlt. Dabei hat
Dr. Oehl mit Recht sein Augenmerk darauf gerichtet, ganze,
zusammenhingende Abschnitte zu bieten. Es ist durchaus zu
billigen, dass er auf eine Ubertragung in modernes Deutsch ver-
zichtet und den Schriftsteller moglichst in seiner eigenen kraftigen
Sprache reden lisst, an die der Leser nach Uberwindung der



— 636 —

ersten Schwierigkeiten sich bald gewéhnen wird. Die Einleitung
macht uns mit Seuses Leben, seinen Schriften und seiner Per-
sonlichkeit als Mystiker bekannt und enthilt in ansprechender
Form alles, was zur verstindnisvollen Lektiire des Textes an-
leitet. Wir zweifeln nicht, dass das Biichlein Anklang finden
wird, zumal da die Ausstattung gut und der Preis wohlfeil ist.
D.

4

Johannes KREMER: Studien zur Geschichte der Trierer Wahl-
kapitulationen. Bonner Inauguraldissertation. Trier 1909
(Buchdruckerei von Jakob Lintz). 48 S.

Die vorliegende Dissertation untersucht die Wahlkapitu-
lationen in der Trierer Erzdiozese, die sich auf die Zeit von
1286 bis 1768 erstrecken, d. h. die Abmachungen, welche dem
zu erwahlenden Erzbischofe Verpflichtungen zugunsten des
wihlenden Domkapitels und seiner einzelnen Mitglieder auf-
erlegten. Sie zeigt, wie diese Kapitulationen im Laufe der Zeit
durch das Anwachsen ihrer Bestimmungen Macht und Einfluss
der Domherren in Kkirchlicher und staatlicher Hinsicht stetig
mehrten. Der Verfasser hat das im Koblenzer Staatsarchiv
liegende urkundliche Quellenmaterial in geschickter Weise ver-
arbeitet und bietet einen schitzenswerten Beitrag zur Kirchen-,
Staats-, Rechts- und Kulturgeschichte der Trierer Erzdiczese.

D.

V. MonoD : Le probléme de Dieu et la théologie chré-
tienne depuis la Réforme: I. Etude historique. St. Blaise
(Suisse), Foyer solidariste, in-8°, 169 p., 1910, 3 fr. 50.

Ce premier volume n’est, dans la pensée de 'auteur, qu'une
esquisse kistorigue, simple et bréve (p. 8); c'est avouer qu'elle
renferme beaucoup de lacunes. L'auteur promet de les combler
dans un second volume, qui sera dogmalique.

En outre, ce premier volume, méme au point de vue his-
torique, est trés incomplet : il n'y est question que de quelques
théologiens, Calvin et quelques-uns de ses disciples du XVI®
siecle, puis Kant, Schleiermacher et Ch. Secrétan. C'est tout!
Celui-ci est d’autant plus surfait que sa conception de Dieu
comme ¢étant «'absclue liberté » est trés obscure, et qu'un Dieu



— 637 —

qui est cause de soi et qui «détermine lui-méme son étre selon
sa volonté » (p. 148) est 4 peu prés incompréhensible. C'est se
payer de mots. Attendons le second volume pour apprécier la
pensée, la bonne volonté et les louables efforts de l'auteur.

On ne peut que féliciter et encourager les penseurs qui
cherchent & éclaircir «le probléme de Dieu». L’indifférence en
matiére religieuse est si grande, que ceux qui réagissent contre
elle ont un double mérite. Il est certain que le devoir de chaque
génération est «de repenser sa foi et de décrire de son mieux
la tactique (?) probable employée par Dieu pour utiliser le monde
et l'assujettir a ses fins éternelles » (p. 162). Telle doit étre
I'évolution de la théologie et aussi l'évolution religieuse de
I'humanité : «repenser sa foi»,

Adauge nobis fidem. E. M.

Johann Lorenz MosHEIM: Der Bahnbrecher der modernen
Predigt. Leipzig 1910. 227 S. MEk. 4. 80.

Die sehr verdienstliche Monographie bringt uns das Bild
des oft vergessenen grossen Helmstedter bezw. Gottinger Theo-
logen in bezug auf seine Verdienste um die Homiletik fiir seine
und die folgende Zeit nahe. Mit grossem Fleisse sind Mosheims
Anschauungen iiber die Predigt und alles, was sich darauf
bezieht, zusammengestellt namentlich auf Grund seiner Schrift
~Anweisung, erbaulich zu predigen“ mit fortwihrenden Er-
ganzungen aus seinen sonstigen zahlreichen nnd umfangreichen
Werken: Aufgabe der Predigt, die Zuhorer, die Personlichkeit
des Predigers, der Inhalt, Aufbau, Stil, die Abfassung und der
Vortrag der Predigt. Den Schluss bilden einige beriihmte
Predigten Mosheims im Auszuge.

Was Mosheim zum Bahnbrecher der modernen Predigt
und darum in wesentlichen Dingen auch heute noch zum Vor-
bild fur dieselbe macht, ist u. a.: Er hat der Homiletik einen
geschichtlichen Unterbau und eine wissenschaftliche Methodik
gegeben, die sie unabhingig macht von der rein weltlichen
Rhetorik und ihren Gesetzen. Ein Hauptverdienst Mosheims
ist aber seine Forderung der praktischen und psychologischen
Orientierung der Predigt nach Zeit, Umstinden und Verstind-
nisfahigkeit der Zuhorer, endlich das Streben nach sprachlicher



— 638 —

Reinheit und der Predigt angepasster Wiirde. Jeder Prediger
wird aus dem Werke, das in seinen Einzelheiten eine Fiille
der feinsten homiletischen Wahrheiten enthalt, reichen, nicht
nur theoretischen, sondern auch praktischen Nutzen ziehen.
G. M.

Dr. E. F. Karl MULLER: Die Bekenntnisschriften der refor-
mierten Kirche. In authentischen Texten mit geschichtlicher
Einleitung und Register. Leipzig 1903. LXXI und 976 S.
Br. Mk. 22, geb. Mk. 24.

Der Verfasser, Professor der Theologie in Erlangen, hat
sich aus Liebe zur reformierten Kirche der sehr miithsamen
und zum Teil recht unerquicklichen und diirren Aufgabe unter-
zogen, deren Frucht er in dem vorliegenden Werke darbietet.
Uber die Grundsitze, welche ihn bei der Auswahl und Wieder-
gabe der Bekenntnisse leiteten, spricht er sich im Vorwort
aus. Eine Beschrinkung auf noch heute gebrauchte Stiicke
hiatte nur ,ein ganz schiefes, mit vielen Zufélligkeiten durch-
setztes Bild der reformierten Bekenntnisproduktion“ gegeben.
So mussten auch bloss noch historische Bekenntnisse, unter
diesen aber nur die wirklich offentlichen einbezogen werden.
Abgedruckt ist Uberall der Originaltext, bei mehrfachen
Versionen der #ltere, nur bei der Westminster-Konfession ist
neben dem lateinischen auch der englische Text gegeben.
Vorangeschickt ist eine geschichtliche Einleitung fiir simtliche
Konfessionen (S. XIII—LXZXI). Sehr wertvoll ist das nach
dem ethischen und dogmatischen Inhalt der Bekenntnisse syste-
matisch geordnete Register. Im einzelnen sind folgende Haupt-
gruppen gebildet: Bekenntnisse in der Schweiz und vor Cal-
vin, seit Calvin, aus dem Westen (Frankreich, Belgien, Nieder-
lande, Schottland), aus Ungarn, vorreformatorische (Béhmische
Briider, Waldenser), anglikanische und puritanische, deutsche,
einzelne Lehrbekenntnisse (Dordrechter und Helvetische Kon-
sensusformel 1675), moderne Bekenntnisse (u. a. waadtldndische,
Genfer, Neuenburger Freikirche, franzosische freie Gemeinden).

Es ist leicht zu erkennen, welcher Aufwand von kritischem
Scharfsinn in Auswahl und Emendation der Texte hinter den
glatt abgedruckten Bekenntnissen verborgen ist. Was aber
dem Werke seinen unentbehrlichen Wert gibt, ist, dass es



— 639 —

altere dahnliche Arbeiten nicht nur weit tiberholt, sondern auch
das Neueste, was die Kleinforschung auf diesem Gebiete ge- -
funden hat, darbietet. Bequemer und griindlicher kénnen wir
uns sicher nicht iliber das Wesen der reformierten Kirchen
orientieren als auf Grund des hier zusammengestellten authen-
tischen Materials, und wir sind tiberzeugt, dass das Buch in
keiner grosseren historisch-theologischen, besonders offentlichen
Bibliothek fehlen darf. Wir empfehlen es insbesondere dring-
lich unseren Freunden in der Schweiz, Frankreich, Holland
und England, wo gerade das reformierte Bekenntnis in den
mannigfachsten Formen seine Geschichte gehabt und seine
Wurzeln gefasst hat, es ist sozusagen Heimatluft, die sie hier
anweht. G. M.

Wilhelm PELSTER: Stand und Herkunft der rheinischen Bi-
schofe der Kolner Kirchenprovinz im Mittelalter. Bonner
Inauguraldissertation. Weimar 1909 (Hofbuchdruckerei). 64 S.

Die Arbeit untersucht die Standesverhiltnisse der Erz-
bischéfe von Koln und der Bischéfe von Liittich und Utrecht im
Mittelalter. Dabei wird besonders beriicksichtigt die Zuge-
horigkeit ihrer Geschlechter zum Adel und Nicht-Adel und
innerhalb des Adels zu dem hohen, den Freiherren, Grafen und
Firsten einerseits, der urspriinglich unfreien, ministerialischen
Standesgruppe und dem aus diesen hervorgegangenen niederen
Adel anderseits. Dabei wurden die Familiennamen der Bischéfe,
soweit moglich, bestimmt. Ferner wird gezeigt, wie die kirch-
liche Vorschrift, dass der Bischof aus dem Klerus der vakanten
Diozese hervorgehen solle, beobachtet wurde. Der Verfasser
hat das weitverstreute Material fleissig gesammelt, gehorig ge-
ordnet und iibersichtlich dargestellt. D.

Johann Rump, Pastor Lic. Dr.: Du bist Christus, der Sohn
des lebendigen Gottes. Ein Jahrgang Predigten (80) iiber
freie Texte aus den Evangelien, der Apostelgeschichte und
der Offenbarung. I. Band : erster Adventsonntag bis Pfingst-
montag. Wismar, Hinstorffsche Verlagsbuchhandlung, 1910.
423 S. Geh. Mk. 7. —. Geb. Mk. 8. 50.

Der Autor hat als Kanzel- und Festredner sowie als Ro-
manschriftsteller (Pseudonym : Nathanael Jiinger) einen vorteil-



— 640 —

haft bekannten Namen. Die vorliegenden Predigten iiber-
raschen nicht selten durch geistreiche Ideenverbindung und
zeichnen sich aus durch Gedankentiefe und Formvollendung.
In eindringlicher Sprache und mit lberzeugender Kraft ver-
kiindigen sie die grossen Taten Gottes in Schoépfung und Er-
losung und suchen sie fruchtbar zu machen fur das tégliche
Leben. Nicht wenige dieser Predigten sind vorbildlich. Aber
nicht nur Anfingern wird das Werk reichen Nutzen bringen,
sondern es bietet auch bereits geiibten Kanzelrednern schétzens-
werte Fingerzeige. Ebenso sind die Reden zur Privaterbauung
geeignet, wobei es in Anbetracht der Ausdehnung ritlich sein
diirfte, jeweils nur einen einzelnen Abschnitt zur Betrachtung
und Beherzigung vorzunehmen. Es beriihrt den Katholiken
bei der Lektiire dieses Predigtbuches eines lutherischen Pastors
besonders wohltuend die Wirme und Entschiedenheit, mit der
die grossen Glaubenswahrheiten von Christus, dem Sohne Gottes,
dem Gekreuzigten und Auferstandenen, in einer von allerhand
Unklarheiten und Zweifeln angefiillten Zeit der Erkenntnis und
dem Gemiite nahegebracht werden. Wie vieles haben doch
die getrennten Konfessionen trotz alledem noch gemeinsam!
Und dieses Gemeinsame wird, wenn Gottes Stunde gekommen,
die Briicke werden, auf der die Geschiedenen zur Verteidigung
ihrer gemeinsamen Giiter einander begegnen und sich als
Briider begriissen werden. D.

Polykarp ScamoLL: Die Busslehre der Friihscholastik. FEine
dogmengeschichtliche Untersuchung. Miinchen 1909. Verlag
der Lentnerschen Buchhandlung. XVI und 163 S. Mk. 3. 80.

Das vorliegende Buch enthélt die des Preises fiir wiirdig
befundene Bearbeitung einer von der Miinchener theol. Fakultit
fir das Jahr 1907/08 gestellten Preisaufgabe. Der Verfasser
zieht die einschlidgigen Darlegungen aller in Betracht kom-
menden Theologen von Anselm von Canterbury an bis auf
Thomas von Aquin in den Kreis seiner Betrachtung. Die ge-
naue Fassung und Durchsetzung des Sakramentsbegriffs im
allgemeinen, die Frage nach den Bestandteilen des Busssakra-
ments, nach ihrem gegenseitigen Verhiiltnis, nach ihren Wir-
kungen, die Titigkeit des gottlichen und des menschlichen



e Gl e

Faktors in der Vermittlung des Heiles; das sind kurz gesagt
die Hauptpunkte, die der tiber ein reiches Material verfigende,
sehr belesene Autor vorfithrt. Neben dem eigentlichen Zwecke
zeichnet er ein Bild scholastischer Forschungs- und Darstellungs-
weise liberhaupt. D.

D. Alfred SEEBERG: Christi Person und Werk nach der Lehre
seiner Jiinger. Leipzig 1910. 109 S. Mk. 2. 80.

Die gelehrte und geistvolle Schrift erweist aus den neu-
testamentlichen Biichern das Bestehen eines ,apostolischen
Lehrstiicks*, welches in relativ fester, aber im Ausdruck wech-
selnder Form weit vor die im Neuen Testament fixierten Ge-
danken der Apostel zuriickgeht und notwendigerweise die
Meinung Christi iiber seine Person und sein Werk aus dessen
Munde selbst wiedergibt. Somit ist der Beweis erbracht, dass
Paulus, dessen Briefe von den Fundamentalsitzen dieses Lehr-
stiicks als einer wesentlich ,christologischen Formel“ durch-
zogen sind, nicht aus dem Christentum eine andere Religion
gemacht hat als sein Begriinder. Anderseits bietet das Lehr-
stiick eine wichtige Bestidtigung der hinter den Paulusbriefen
liegenden Evangelien. Die Abhandlung wirkt in ihren Einzel-
heiten tberzeugend und bildet wiederum einen méchtigen Bau-
stein fiir die altchristliche Auffassung des Christentums gegen-
iiber der ,Kritik, die sich parteiisch und fanatisch in Ideen
verrannt hat, die jedes Wirklichkeitssinnes spotten“. G. M.

D. Reinhold SEEBERG: Graondwahrheiten der christlichen Re-
ligion. Leipzig 1910. 5. Aufl. 173 S. Br. Mk. 3, geb. Mk. 3. 80.

Die fortwidhrende Neuauflage des Buches ist schon ein
Beweis fiir dessen Vortrefflichkeit. Es sind 16 an der Berliner
Universitidt fiir Studierende aller Fakultdten gehaltene Vor-
lesungen. Wenn auch der Verfasser nirgends Harnacks
, Wesen des Christentums“ erwihnt, noch viel weniger dagegen
polemisiert, so fithlt man doch in jeder Zeile, wie das Herz
des Theologen hier um das Christentum und vor allem um die
Person Christi selbst mit innerster Uberzeugung kimpft. Es ist
bewundernswert, mit welcher Frische und Genialitiat, auch im

Revue intern. de Théologie. Heft 71, 1910, 41



— 642 —

Stil, Seeberg die Linien seiner Untersuchungen zieht, die darin
gegebenen Fragen theologisch, philosophisch und psychologisch
aufwirft, diskutiert und beantwortet, und das alles ,ganz frei,
ohne Heft und Zettel“, aber auch ohne Furcht, irgend einer
theologischen Richtung nach rechts oder links etwas zu ver-
geben. Der Eindruck, den die Lektiire dieser Vorlesungen
hinterlasst, ist ein liberzeugender, und so hoffen wir, dass sie
noch recht oft hinausziehen und ihre Stimme erheben werden
als ein Zeugnis von der Offenbarung Gottes in Christo wider
alle, die ihm die Ehre nehmen wollen. G. M.

Hans STAHL: P. Martin von Cochem und das ,Leben Christi“.
Ein Beitrag zur Geschichte der religiosen Volksliteratur.
Bonn (Peter Hanstein) 1909. VIII und 200 S. Mk. 4. 50.

Das Buch erschien als 2. Heft der von Dr. Joseph Gotzen
herausgegebenen ,Beitrige zur Literaturgeschichte und Kultur-
geschichte des Rheinlandes“. Ohne Grund hat man vielfach
die Erforschung der religiosen Volksliteratur bisher vernach-
ldssigt. Diese Unterlassung holt Dr. Stahl nach und zeigt,
welche Bedeutung dem P. Martin in der deutschen Literatur
im allgemeinen und in der Volksliteratur im besondern zu-
kommt. Namentlich machen wir auf die feinsinnigen Ausfiih-
rungen im Schlusskapitel aufmerksam, welche die echt volks-
timliche Sprache und Darstellungskunst des berihmten, auf
Denken und Tun des Volkes auch heute noch nachhaltig ein-
wirkenden, zur Zeit des Rationalismus freilich als Aftermystiker
hingestellten Kapuziners anschaulich schildern. Ferner sei
darauf hingewiesen, dass Stahl im Anschluss an die Darlegung
von F. Pauly im deutschen Hausschatz 1906 den 13. Dezember
1634 als sicher feststehendes Datum der Geburt Cochems nach-
weist, nachdem man sich bisher nur in Vermutungen ergangen.
Auch tiiber seine Familie erfahren wir Né&heres, soweit die
spdrlich fliessenden Quellen es zulassen. Im iibrigen verweisen
wir auf das in der Januar-Nummer 1910 dieser Zeitschrift
(XVIII, 69) iiber die Promotionsarbeit Stahls Gesagte, die einen
Teil des vorliegendem Werkes enthélt, und wiederholen den
dort ausgesprochenen Wunsch, dass auch das ganze, nunmehr
der Offentlichkeit iibergebene Werk des fleissig und griindlich
arbeitenden Verfassers aufmerksame Leser finden moge. D.



— 643 —

Lic. G. StoscH: Die apostolischen Sendschreiben nach ihren
Gedankengiingen. Giitersloh, C. Bertelsmann., Band I. 1908.
128 S. Mk. 2. — Band II. 1910. 182 S. Mk. 2. 50.

Dem I. Bande, der den Jakobusbrief, die beiden Briefe an
die Thessalonicher und den an die Galater behandelt, ist nun-
mehr der II. Band mit den beiden Korintherbriefen gefolgt.
Die weiteren neutestamentlichen Briefe sollen sich anreihen.
Das Werk will solchen Christen dienen, ,die vor den Worten
irdischer Tage bei dem schopferischen Sinn des Wortes der
Ewigkeit Zuflucht suchen, die sich nicht geniigen lassen an
erbaulichen Betrachtungen uber das Wort, sondern die ernste
Arbeit nicht scheuen, in den urspriinglichen Sinn des Wortes
tiefer und néher einzudringen,... die nicht gewillt sind, einen
Nutzen darin zu sehen, dass die Tiefen des Wortes verhiillt
und die Hoéhen desselben erniedrigt werden“. Die Art, wie
der Verfasser seinen Zweck verwirklicht, kann man als wohl-
gelungen bezeichnen. Wie von hoher Warte erfasst er die
Grundthemen der Gesamtbriefe und ihrer einzelnen Abschnitte,
bringt letztere unter einer kurzen, den Inhalt andeutenden
Uberschrift zusammen und erklirt sie dann nach dem Gange
des Briefes &dusserlich ohne gelehrten Ballast, aber doch so,
dass iberall die genaue exegetische Schulung hervortritt. Vor
allem aber ist die Darstellung durchzogen von einer gemiit-
reichen Wirme, die aus Glauben kommt und zum Glauben
fuhren will Moge der Erfolg der bisherigen Verdffentlichungen
dem Verfasser Mut und Lust geben, die weiteren Binde folgen
zu lassen. G. M.

Lic. Alfred UcCKRELEY, Privatdozent der praktischen Theologie :
Moderne Predigtideale. Beitrige zur Theorie der zeitge-
méssen Predigtweise nach Inhalt und Form. Leipzig 1910
(A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung Nachfolger). 80 S.
Mk. 1. 40.

Das mit griindlicher Sachkenntnis geschriebene Biichlein
soll eine Orientierung sein iiber das, was die protestantische
Homiletik der Gegenwart dem Prediger zu beriicksichtigen
rit. Demgemiss gibt der Verfasser im ersten Teile einen
Uberblick iiber die Eigenart der verschiedenen Predigttypen,
welche nach der Absicht ihrer Vertreter der Predigt neuen



— 044 —

Einfluss auf das Volksleben, neue Wirkung auf die Gemeinden
sichern sollen. Es sind dies: 1. die Erweckungspredigt, 2. die
soziale oder unmittelbar praktische, 3. die apologetische,
4. die lehrhafte und 5. die ethische Predigtweise. Indem der
Verfasser die Vor- und Nachteile der einzelnen Arten deut-
lich macht, gelangt er zu dem Ergebnis, dass die einseitige
und ausschliessliche Forderung eines der genannien Predigt-
typen als modernes Predigtideal zwar abzulehnen sei; jedoch
liege das Berechtigte an diesen Forderungen in der Pflege
des erwecklichen, sozialen, apologetischen, lehrhaften und
ethischen Moments, das eine jede Predigt, diese dieses mehr,
jene jenes, an sich tragen miisse. Beachtung verdient auch das
liber die ,spezialisierte und ,differenzierte” Predigtweise Ge-
sagte. Ferner sind lehrreich die Ausfiirungen iiber die Be-
deutung der religiosen Volkskunde und der Psychologie fiir den
Kanzelvortrag. Der zweite Teil enthélt eine Erorterung tiiber
neuere Bestrebungen in bezug auf die formelle Seite der Pre-
digt und bietet gleichfalls des Nachdenkens werte Fingerzeige.
Das Biichlein enthilt Interessantes fir jeden Homileten. Dem
Antanger zeigt es, worauf die Arbeit des Kanzelredners in der
Gegenwart besonders sich zu richten habe; dem ilteren Prak-
tiker gibt es Rechenschaft tiber das, was er bisher vielleicht
mehr instinktiv und unbewusst geiibt, und verhilft ihm zur
Klarheit, sowie zu erhoéhter zielbewusster Arbeit. Der Verfasser,
der vor kurzem einen Ruf nach Konigsberg als ordentlicher
Professor der praktischen Theologie erhalten und angenommen
hat, zeichnet sich durch ein massvolles Urteil aus und hat
Anspruch auf den Dank aller, die seine Schrift verwerten.
D.

Lic. A. UckeLEY: Moderne Predigtideale. Leipzig 1910. 80 S.
Mk. 1. 40.

Diese ,Beitrige zur Theorie der zeitgemiissen Predigtweise*
sind sehr beachtenswert. Sie suchen nach der relativ besten
Art, die Predigt zu heben und fiir unsere Zeit anziehend und
fruchtbar zu machen. Dieselbe hat nicht einseitig erwecklich,
sozial, apologetisch, lehrhaft oder ethisch zu sein, sondern
muss diese Ziele je nach dem Texte herausstellen. Hauptauf-
gabe aber auch der modernen Predigt bleibt ,Weckung von



— 645 —

Siunden- und Gnadenbewusstsein“. Dabei soll sie aber nicht
in breiten peripherischen Ausfithrungen sich bewegen, sondern,
um tief und eindringlich zu werden, spezielle Themata wihlen
mit der Differenzierung nach Ort, Zeit und Gemeinde, und
unter dem Eingehen auf die Psyche sowohl der Zuhorer als
namentlich der behandelten biblischen Personen. — Der 2. Teil
untersucht das formale Problem der modernen Predigt, fiir die
Einheitlichkeit der Darstellung in moglichster Einfachheit auch
der Disposition zu empfehlen ist.

Jeder Prediger, dem. es ernst um die Verkiindigung des
Evangeliums, insbesondere nach der Seite seiner Vervoll-
kommnung und seines Fortschrittes mit den Bediirfnissen der
Zeit ist, wird die klare und objektive Abhandlung mit grossem
Nutzen lesen (vgl. die von der «Revue» frither besprochene
s,Moderne Dorfpredigt* desselben Verfassers). G. M.

Petites Notices.

* DUCASSE-HARISPE : L’amour et 'autel. Paris, Ficker, in-18°,
1910, 3 fr. 50. — Ce roman, trés bien écrit et intéressant par
sa vérité, par ses observations sinceres et par sa modération,
est une nouvelle preuve que la discipline romaine, en imposant
le célibat aux natures pieuses auxquelles il ne convient pas,
est néfaste et perverse. Rome n’aurait que des prétres hon-
nétes, si elle permettait le mariage aux prétres que la nature
destine manifestement & la vie de famille. Chose étrange, elle
préfere violenter la nature, mettre ses prétres en péril de pré-
varication, provoquer le scandale, introduire le désordre et 1'im-
moralité dans les familles. Comment les fideles de Rome laissent-
ils leur pape “infaillible dans un tel aveuglement? Et comment
ose-t-on parler de religion et de piété 1a ol la morale est violée?

* Ch. DURAXND-PALLOT: La cure d’dme mioderne el ses bases
religieuses et scientifiques. Geneéve, édition Atar, gr.in-8° 403 p.,
1910. Autrefois la religion et la science étaient si unies qu’elles
étaient confondues. Aujourd’hui, elles sont séparées, et méme
dans beaucoup d'esprits elles sont hostiles 'une a4 l'autre. La
distinction restera, car elle est dans la nature des choses; mais



— 646 —

I’hostilité disparaitra, car elle n'est pas dans la nature des
choses. De fait, nombre de savants commencent & comprendre
que la religion est un fait et une vérité, et que deés lors il faut
compter avec elle, I'étudier et lui faire la place qui lui est
due. Nombre de théologiens s’appliquent aussi & réformer la
théologie conformément aux données certaines des sciences.
Il s'agit, dans ce volume, particulierement de la cure d’ame,
c’est-a-dire de la réglementation de la vie spirituelle d'apres
les bases de la physiologie, de la psychologie et de la médecine.
Mr. le professeur Flournoy a mis en téte une préface pleine
de bon sens, en sorte que ce volume, superbement imprimé, se
recommande de lui-méme sous tous les rapports.

* William JACKSON : Katalog der Bibliotheca theologica, Paris
— Leipzig, Harassowitz, Mk. 3. — Cette série de catalogues
réunis en un volume, a été publiée dans une excellente inten-
tion, dont il faut remercier les éditeurs. Il est certain qu'un tres
bon catalogue théologique serait extrémement précieux. Mais
pour qu'il soit bon, il faut qu'il soit pratique et simple, donc
non compliqué, non surchargé de divisions, encore moins de
subdivisions a4 1'indéfini. Je crois que suivre purement et simple-
ment l'ordre alphabétique des auteurs (ou des ouvrages, titres
connus), serait encore la meilleure méthode.

* Kunstverlag Rich. KEUTEL (Karlsruhe): 1. Eduard von Geb-
hardt-Album. Volksausgabe Mk. 1.50. Geschenkausgabe mit
farbigem Bild Mk. 2. — 12 grosse Bilder (2417 cm) und 8 halb-
grosse Bilder; 3 Bilder im Text. — Text von D. David Koch,
Der Text gibt Leben, kunstgeschichtliche Bedeutung des Kiinst-
lers und Erklarung sdmtlicher Bilder. — 2. Eugen Burnand-
Albumn. Volksausgabe Mk. 1.50. Geschenkausgabe Mk. 2. —
8 grosse Bilder (zirka 24X 17 cm), 16 halbgrosse Bilder (zirka
1215 e¢m). Darunter 7 Bilder aus den beriihmten «Gleichnissen»
Burnands. — Burnand, bislang in Deutschland kaum bekannt,
rasch beriihmt geworden durch seine «Gleichnisse », wird hier
zum erstenmal in seiner kiinstlerischen Griosse und religitsen
Originalitidt erkennbar sein.

* P. DE LABRIOLLE: Correspondance @& Ausone ei de Paulin
de Nole. Paris, Bloud, in-16°, 63 p. — Pleines de mythologie
creuse, boursouflées, insupportables sont les quelques lettres
d’Ausone a Paulin. Au contraire, celles de Paulin sont pas-



— 647 =

sionnées pour le Christ; il lui donne les titres les plus glorieux
et les plus aimants. A ses yeux, le christianisme consiste a
«vivre pour le Christ et selon les lois du Christ». Pas un mot
de la papauté. C'est treés topique. Les passages oll Ausone
parle de la trinité sont aussi caractéristiques; il dit que c'est
la foi qui est trine et Dieu un (Trina fides Auctore uno); il
voit le nombre trois partout, en mathématique, en physiologie,
en mythologie, en littérature, en histoire, en droit, en rhéto-
rique, en musique, en politique. Ce n’est donc pour lui qu'une
notion littéraire. M. de Labriolle incline néanmoins a croire
qu’'Ausone fut chrétien, «rhéteur chrétien, si bien habitué par
la discipline de l'école a se mouvoir dans le cercle des ré-
miniscences profanes qu'il en compose presque uniquement la
trame de sa poésie » (p. 63).

* F. PILLON: L’année philosophique, 1909. Paris, Alcan,
in-8°, 5 fr. — Etudes de fond de M. Rodier sur la conception
aristotélicienne de la substance, de MM. Delbos et Pillon sur
Kant et Renouvier, etc.; puis nombreux, intéressants et utiles
articles de bibliographie philosophique sur les ouvrages parus
en France en 1909.

* J. RUINAUT: Le schisme de Photius. Paris, Bloud, in-16,
61 p., 60 cent. — Répétition d'une foule d’assertions fantaisistes
et cent fois réfutées. Pas une des réfutations n’est mentionnée.
Silence suggestif. '

Ouvrages nouveaux.

Fr. W. BRerOHL: Die Zigeuner nach Geschichte, Religion und
Sitte, br., 50 Pfg. — Die Bedeutung des Markus-Evangeliums
fiir unsere Zeit, br., 50 Pfg. — J. Calvin und seine Bedeutung
fiir unsere heutige Kultur, br., 60 Pfg. — Fr. Nietzsche oder
Jesus Christus? br., 51 S., 1 Mk., Potsdam, Verlag «Das Havel-
land ».

Dr GrASSET: L'Evangile et la sociologie. Paris, Bloud, 60 cent.

Prof. Diom. KYRIAKOS: Logos eis tous treis megistous ierarchas.
Athénes, Blastos, 1910.



— 648 —

Dr. J. LEpsius: Das Reich Christi. 12. Jahrgang, Nr. 2 und 3;
1910. Potsdam, Tempel-Verlag.

P. MOHRING : Die Sittenlehre Jesu. Leipzig, E. Ungleich, 112 S,,
Mk. 1. 30.

BisscHOP NEERCASSEL: A. Moleman-Zaandam, 1910, f. 0, 225,

A. DE PouLPIQUET, O. P.: La notion de catholicité. Paris, Bloud,
60 cent.

Dr. H. BBRUNNHOFER: Angelus Silesius in seinem cherubinischen
Wandersmann. Bern, Semminger, Mk. 1. 35.

Theologischer Jahresberichi. Des Bandes VIII. Abteilung. Register
bearbeitet von Funger, Mk. 7.50. — Kzrchengeschichte, Mk. 28.
— Vorderorient. Literatur und ausserbibl. Religionsgeschichte,
Mk. 3. 90. Leipzig, Heinsius, 1910.

Zeitschrift fiir Briidergeschichte. IV. Jahrgang, 1910, Heft 1,
Herrnhut.

BWF L’abondance des matiéres ou plutét le manque de place
nous oblige & renvoyer a la prochaine livraison plusieurs notices
bibliographiques, ainsi que notre Chronique habituelle.

Nous prions Messieurs les critiques et les éditeurs de vou-
loir bien agréer nos regrets.

OWF~ Wir verweisen auf den diesem Heft beigefiigten Prospekt der
Firma H. WELTER, Verlagsbuchhandlung, rue Bernard-Palissy, 4, Paris,
und Salomonstrasse 16, Leipzig.

Le Directeur-Gérant: Prof. DT E. MICHAUD.

Berne. — Imprimerie ST&EMPFLI & CIE,



	Bibliographie théologique

