Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)
Heft: 70

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 369 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Chr. Anxproutsos: The Validity of English Ordinations
from an orthodox catholic point of view; done into
English and prefaced by Groves Campbell. London, Grant
Richards, 1909, 3 s.

M. le professeur Androutsos a écrit cet ouvrage en 1903;
il ne pouvait donc pas connaitre la theése exposée dans la
« Revue » en 1909. De plus, son traducteur, M. Campbell, cite
la «Revue» de 1895, mais non les études de 1909. Nos argu-
ments restent donc intacts, et ce volume n’est pas au point de
la question. Enfin, 'auteur ne semble pas avoir compris exacte-
ment, pas plus que M. Rhossis, le véritable point de vue de
I'Eglise ancienne-catholique (p. 121-124). Son traducteur parle
d’un « Svnod held at Vienna in 1874 » (p. 92); il veut sans doute
parler de la conférence de Bonn. Dans la préface, on en appelle
a la sympathie comme «base d'un rapprochement» (p. XIII).
Est-il besoin de faire remarquer que la question est mal posée;
car il ne s'agit pas de sympathie, mais de vérité et d’'exacte
théologie, ce qui est bien différent.

Le point de vue de MM. Androutsos et Campbell est ainsi
exposé (p. VI-X):

« Professor Androutsos does not discuss the validity of
Anglican Ordinations as a principle—zxat’ doyiv— for as such
the Orthodox Catholic Church cannot accept them. He investi-
gates them only in so far as the question concerns individual
Anglican clergymen who would enter the Orthodox Catholic
Church—that is, to ascertain whether the Orders of such indi-
viduals might be accepted by the Church xat’ olxorvouiar, i. e. by
“economy’ or dispensation.

It must first, of course, be recognised that the Orthodox

Church does not admit Anglican Ordinations either x«z’ coyiy or

[
Revue intern. de Théologie. Heft 70, 1910, 24



— 370 —

xar olxovouiar, and converted Anglican clergy are re-ordained?!).
At the same time, the Orthodox Church has never made any
formal -declaration condemning them.

These Orders were investigated by a committee which sat
at St Petersburg in 1874-5 under the Grand Duke Constantine,
but it could not decide what really was transmitted by the
Anglican Episcopal Succession.

Again, the epistle of the Russian Church in 1903 on the
subject of the union of all the Churches made no mention of
the Anglican Hierarchy as being one that was recognised,
though it mentioned specifically the recognition of the Roman,
Armenian, Coptic, and Nestorian Ordinations. And, finally, the
letter of His Beatitude Damianos, Patriarch of Jerusalem, in
1907, to the Anglican Bishop Blyth in Jerusalem, parts of which
I give below, shows clearly the position of the matter.

Nevertheless, Professor Androutsos, in his work, would
plead for the “economical” recognition of the Ordinations of
Anglican clerical converts, provided that the Anglican Church,
in its entirety, would dispel the doubts of the Orthodox by an
authoritative declaration, free from all ambiguity, that she holds
the true Doctrine of the Priesthood, the Seven Sacraments, the
Real Presence, the Unbloody Sacrifice, the Divine authority to
absolve in Confession, the (Ecumenical Councils, and the accept-
ance of the doctrine of the undivided Church as an unques-
tioned principle and basis ?). And, if this be done in an orthodox

) Since the publication of Professor Aadrouisos’ work on Anglican Ordina-
tions, two ‘cases of re-ordination have occurred, one by the Russian Church and one
by the Greek Church, (@) In October 1g9o3 the Rev. Dr Irvine was deposed by
the Protestant Episcopal Church of America, He then entered the Orthodox Catholic
Church, and the Russian Archbishop Tykhon re-ordained him. Before the re-ordi-
nation the presiding Bishop (Tuttle) of the American Protestant Episcopal Church
wrote to Archbishop Tikhon protesting as follows :—“If you carry out your intention
[f.e. to re-ordain Dr Irvine], may I ask your Grace the meaning implied in such an
act of ‘Ordination’? It seems to me that it will be, on your part, a repudiation,
publicly expressed, of the validity of the Orders of our Church, and that can only
be the serious cause of breaking the friendly relations . . . . between the two
Churches,” Notwithstanding this protest, the Rev. Dr Irvine was re-ordained by the
Russian Archbishop. (4) In 1907, at Constantinople itself, the Rev. Robert Morgan,

of the Protestant Episcopal Church of America, was received into the Orthodox Ca-
tholic Church and re-ordained.

%) The negative results of the two conferences held at Fulham Palace on 7%¢
Doctrine of Holy Communion and on Confession and Absolution in 19oo and I190I
(vide Reports, published by Longmans, London), and the more recent utterances
and written articles of several English Bishops denmouncing Transsubstantiation, Epis-
copacy as not necessary, etc., do not afford much hope for such a declaration.



manner, then the Professor considers that not only would all
doubt as to a true Succession of Orders be removed, but also
that a firm foundation would be laid for a true union of the two
Churches.

Some may, however, confess a difficulty in seeing how an
Anglican Orthodox Confession made now, on these points, can
rectify the vague and imperfect beliefs of centuries; or how
such a declaration can now validate a Priesthood which, by
reason of ambiguous or heretical doctrines held for 350 years,
may be shown to be ambiguous or heretical. To such minds,
what would seem to be necessary to prove is this:—That,
Sfrom the Reformation to the present dav, the Anglican Com-
munion, as a whole, has held those Catholic and Orthodox
articles of the Faith which are most intimately connected with
the Priesthood (such as the Unbloody Sacrifice, the Seven
Sacraments, etc.), and that, during that period, all the essential
functions of the Priesthood have been exercised within her fold.

Again, although a declaration of present Orthodoxy might
conceivably be of great value when given by a Church of very
recent foundation and which possesses a Confession which is
not explicitly unorthodox, yvet such a declaration can carry
little weight when given by a Church which for three centu-
ries and a half has held Articles of Religion which—to Ortho-
dox minds—are ambiguous, patently Protestant and heretical,
and when such a Church is composed of mutually antagonistic
parties (Calvinist, Liberal, Ritualist, ctc.), one of which may be
(and has been) at a particular period almost wholly dominant;
tor in the one instance the declaration cannot undo the here-
sics of centuries, and in the other instance it may be but the
expression of a mere party which for the time being is pre-
eminent in the Church, and not the expression of the Church
as a whole,

Again, if the formularies of the English Church are am-
biguous and capable of various interpretations, as is commonly
held by High Church and Liberal Anglicans, and as enunciated
by the present Bishop of London in a sermon preached on
Christmas Day 1907, the conclusion follows that their Orders
are also ambiguous and capable of diverse interpretations.»

Donc 1la solution pratique de la question ne semble pas
prochaine.



— 372 —

Pfr. Dr. BogaN: Sechs Ansprachen am Weihnachts-Heiligabend
fiir die Weihnachtsfeier in Schule, Kirche und in Vereinen.
Berlin-Gross Lichterfelde, Chr. Friedrich Vieweg, G. m. b. H.
41 S. Mk. 1.

Franz KumM, Kgl. Musikdirektor: Festspiele fiir Deklamation,
Wechselgespriich und Chorgesang zum Gebrauch in Schulen
und Vereinen. 1. Weihnacht. 2. Weihnachtsfreuden. 3. Die
schonste Zeit. Ein Weihnachtsfestspiel fir unsere Kleinen.
4. Biblische Weihnachtsfeier. Berlin-Gross Lichterfelde, Chr.
Friedrich Vieweg, G. m. b. H. Jedes Heft 60 Pfg.

Zweck der vorliegenden Hefte ist es, fir Weihnachts-
feiern geeignete Ansprachen, Vortragsstoffe und Lieder zu
hieten.

Die an erster Stelle genannten ,Ansprachen‘ sind zum
Gebrauche fiir Lehrer, Geistliche und Vereinsredner bestimmt.
Sie eignen sich fiir die Grossen und die Kleinen und sind zu
verwenden in Schule, Kirche und bei Vereins-Weihnachtsfeiern.
Das Heft enthilt sechs Ansprachen iiber folgende Themata:
,Worliber freut ihr euch?*, ,Christrose®, ,Der Himmel auf
Erden¥, ,Vergiss das Beste nicht®, ,Predigt des Weihnachts-
baumes®, ,Erfillte Sehnsucht®.

Jedes der weiterhin erwiihnten ,Festspiele’ gibt einen unter
einem einheitlichen Gedanken zusammengefassten Stoff zu eirer
Weihnachtsfeier in Deklamationen und Liedern. Nur wertvolle
Stoffe sind mit gliicklichem Griftf aus dem reichen Schatze
alter und neuer Weihnachts-Dichtungen und -Lieder ausge-
wihlt. Ohne viele Mithe und Unistéiinde, das sei noch besonders
erwihnt, konnen die Festspiele aufgefiithrt werden.

Sowohl die gemiitvollen ,Ansprachen‘, als auch die ,Fest-
spiele’ kénnen angelegentlich empfohlen werden, weil sie durch-
aus geeiginet sind, bei Kindern und Erwachsenen die rechte
christliche Weihnachtsstimmung zu erwecken und zu be-
festigen. D.

Rudolf BoHMER: Das Neue Testament verdeutscht. Stuttgart,
Max Kielmann, 1909/10.

Das Buch erscheint in 7 Lieferungen zu je 75 Pfg. in grossem
Format und in schonem deutlichen Druck. Nach Erscheinen
der letzten Lieferung tritt ein erhohter Preis ein.



— 373 —

Nach den vielfachen Versuchen der letzten Jahre, das
Neue Testament in einer fir heutige Bibelleser gefiilligen Form
zu verdeutschen und ihnen dadurch auch den Inhalt desselben
nidher zu bringen, gehort eigentlich ein grosser Mut dazu, mit
einer neuen Ubersetzung auf den Plan zu treten. Wer indessen
die bereits vorliegenden Lieferungen durchliest, der wird bald
das Verdienst der Arbeit erkennen und zu schiitzen wissen.
Das ist aber nicht so sehr die fiir den Kundigen hinter der
Ubersetzung stehende exegetische Schulung des Ubersetzers —
diese eignet auch anderen dhnlichen Arbeiten —, sondern es
ist die ungezwungene Einfachheit und Natirlichkeit, das wirklich
deutsche Idiom, das der Ubersetzung in Ausdruck und Stellung
eignet, ohne dass dieses auf Kosten dessen geschieht, was tat-
sichlich im Urtexte steht. Hierdurch wird die Ubersetzung
in vorziiglicher Weise sich zum Lesen und Vertiefen in Gottes
Wort und Jesu Leben und Lehre fiir die Gebildeten unserer
Zeit eignen. Sie ist in ihrer Art ein Kunstwerk, dessen Wert
desto grosser ist, je leichter und ungezwungener es auf den,
der es betrachtet, Eindruck macht. G. M.

Dr. H. BRUNNHOFER: Arische Urzeit. Forschungen auf dem
Gebiete des altesten Vorder- und Zentralasiens nebst Ost-
europa. In 8° 428 S. Bern, Francke, 1910. Mk. 12. 80.

Der Zweck dieses Buches, wie auch der meisten fritheren
Publikationen von Brunnhofer, ist, zu zeigen, dass ein grosser
Teil der Hymnen des Rigveda nicht in Indien, nicht im Pend-
schab, sondern auf dem Hochland von Iran und Turan gedichtet
worden sind. Diese Uberzeugung hat sich bei dem Vertasser
schon vor 20 Jahren gebildet und durch seine weiteren Studien
immer mehr befestigt, obgleich die Kritik mit ganz vereinzelten
Ausnahmen sich durchweg ablehnend dagegen verhalten hat.
Ja, er ist sogar geneigt, noch einen Schritt weiter zu gehen.
Wahrend er im ersten Bande seiner Urgeschichte der Arier, be-
titelt ,Iran und Turan® (1889), p. 115, das Siidostgestade des
Kaspischen Meeres als die westliche Grenze der Urheimat der
Arier bezeichnete, heisst es in der Einleitung zum jetzigen Bande
(p. XVII), dass die Sanskrit-Arier noch weiter nach Westen, nim-
lich an der Nordwestkiiste Kleinasiens, gewohnt haben miissen.



Es ist zweifellos, dass Brunnhofer eine grosse Belesenheit und
eine ebenso grosse Kombinationsgabe besitzt, dass er nicht nur
den Rigveda, sein hauptsidchlichstes Werkzeug, sondern auch
die tubrige einschliagige Literatur vollstindig beherrseht und
fir seine Zwecke nutzbar zu machen versteht. Trotzdem koénnen
auch wir ihm nicht ohne weiteres auf dem zum Teil recht
schliipfrigen Boden folgen, den er uns mit seinen immer weiter
gehenden Hypothesen zu betreten einlddt. Bei der Frage, ob
wir die Arier am Siidostufer des Kaspischen Meeres suchen
dirfen, kommt es hauptsichlich darauf an, wie man das Wort
samudra interpretiert. Nach dem Petersburger Worterbuch
bezeichnet es _die Sammlung der Gewisser am Himmel und
auf der Erde“, also sowohl das Volkermeer wie auch irgend
ein beliebiges Meer im Bereich der damaligen Kulturwelt. Brunn-
hofer dagegen behauptet, dass samudra hier nur das Kaspische
Meer bedeuten kann, und identifiziert demgemiss die daselbst
ansiissige Volkerschaft der Parner mit den am untern Oxus
wohnenden Hyrkaniern, welche den ungeheuern Transithandel
beherrschten, der sich nach Strabos Zeugnis von Indien bis nach
Kolchis und dem Ostgestade des Schwarzen Meeres erstreckte.
Die Hypothese ist gewiss ansprechend, aber der Beweis steht
aut ziemlich schwachen Fiissen.

Ich kann aus der Fille der geistreichen und zum Teil be-
stechenden Theorien, die Brunnhofer aufstellt, natiirlich nur
Vereinzeltes hervorheben. Mit zu dem Allerkiihnsten gehort
jedenfalls IL 6, Babylon im Rigveda. Auch diese Hypothese
war vom Verfasser schon vor 20 Jahren in seinem ,Iran und
Turan® publiziert worden und wird hier weiter ausgefiihrt und
begrindet. Wie beim Kaspischen Meer alles auf die Deutung
des Wortes samudra ankommt, so ist hier die Interpretation
des Wortes vavri die Hauptsache. Das Wort findet sich an
etwa zehn Stellen des Rigveda und wird gewohnlich mit ,Ver-
steck® iibersetzt, eine Ubersetzung, die allerdings nicht iiber
jeden Zweifel erhaben ist, wie das ja im Veda ofters vorkommt.
Durch den Gleichklang verleitet, setzt Brunnhoter vavri=
Babylon und fasst den Hymnus Rigveda V. 19 als den Ausdruck
des Jubels iiber die Eroberung Babylons durch Zoroaster im
Jahre 2458 v, Chr.

VII. 7 und 8 werden die aus der griechischen Mythologie
bekannten Namen Philemon und Baukis aus dem Sanskrit er-



— 375 —

klirt, und VIIL 13 wird der vedische Gott Indra mit dem heiligen
Andreas identifiziert.

Wir haben uns ungern von dem Buche getrennt, welches
so viel Neues und Interessantes enthilt. Das beste darin sind
jedenfalls die ausgedehnten Materialiensammlungen, die Brunn-
hofer mit grossem Fleiss zusammengestellt hat, und die édlteren
Gelehrten, welche sie mit Vorsicht benutzen konnen, viel An-
regung bieten werden. Junge Leute aber, die an das Studium
der indischen Altertumskunde erst herantreten, sollten das Buch
vorliaufig noch beiseite legen, da es sie mit seinen weitgehenden
Hypothesen leicht auf Irrwege fithren kann. E. Mr.

Dr. Caspari: Die Pharisier bis an die Schwelle des Neumen
Testamentes. 52 S. 50 Pfg.

Dr. G. HEixricI: Hellenismus und Christentum. 50 S. 60 Pig.
Dr. Jul. KoGEL: Das Gleichnis vom verlornen Sohn. 36 S. 50 Pfg.
Dr. W. Lotz: Abraham, Isaak und Jakob. 50 S. 60 Pfg.

Es sind wieder dankenswerte Arbeiten, die in obigen Schrif-
ten als 7., 8., 9. und 10. Heft, V. Serie, der ,Biblischen Zeit-
und Streitfragen“ (Berlin, Gr. Lichterfelde bei Runge) darge-
boten werden. Die Schrift von Caspari zeigt auf Grund von
fiir gewohnlich fernliegenden Quellen die Entstehung des Pha-
risdismus seit der Makkabdierzeit und zerstreut manches Vor-
urteil, das man aus dem Bilde, wie er im Neuen Testament
uns entgegentritt, von Kindheit an in sich trigt.

Heinrici bringt den gelehrten Nachweis, dass Hellenismus
und Christentum trotz vielfacher Beriihrungspunkte in ihrem
Kern auseinandergehen, dass aber am allerwenigsten eine grund-
sitzliche Beeinflussung der spezifisch-christlichen Wahrheiten
durch den Hellenismus stattgefunden hat.

Kigels monographische Behandlung des Gleichnisses vom
verlornen Sohne weist die anscheinende Unvereinbarkeit des-
selben mit der Mittlerschaft Jesu zur Siindenvergebung, die in
dem Gleichnis vollig ausgeschaltet ist, als unbegriindet nach:
Jesus will damit sein eigenes Verhalten gegeniiber den Siindern
rechtfertigen, das seine Gegner ihm vorwarfen. Auch sonst
enthélt das Schriftchen fiir die Auslegung wichtige Aufschliisse.



— 376 —

Die von der einen Seite als ausgemacht geltende Frage,
dass die Patriarchen Sagengestalten oder in Menschen umge-
wandelte Gotter gewesen seien, wird von Lotz, als einem griind-
lichen Kenner des Alten Testamentes, in entgegengesetztem
Sinne beantwortet, aber unter sachgemésser Kritik und offenem
Zugestindnisse an zweifellose Ergebnisse der orientalischen
Forschung. G. M.

Paul CREMER: Jesus und die Menschen seiner Zeit. Giitersloh
1909. 478 S.

Unter obigem Titel hat P. Cremer ,Bilder aus Jesu Leben
fir unsere Tage“, die von verschiedenen Verfassern gezeichnet
sind, herausgegeben. In 10 Kapiteln wird uns Jesus in seinem
Verhiltnis zum Taufer, zu seinen Heimatgenossen und Ver-
wandten, zu den Parteien, seinen Jiingern, den Armen, Kranken
und Gefallenen, zu den Kindern und Heiden dargestellt, jedes-
mal mit besonderer Riicksicht auf die Anschauungen und Be-
diirfnisse der Jetztzeit. So behandelt der Abschnitt ,Jesus und
die Armen“ u. a. die Sozialdemokratie. Samtliche Abhandlungen
sind in einer schonen, zugleich der Erbauung dienenden Sprache
geschrieben. Sie sollen nach der Absicht des Herausgebers
Mosaiksteinchen sein, die in unserer die Einzeluntersuchungen
auf allen Gebieten pflegenden Zeit das ihrige beitragen zu einer
noch nicht bestehenden Darstellung des Lebens Jesu, ,welche
Geist und Gemiit vollstindig befriedigen konnte, — aber sicher
wird einst der Held kommen, der mit des Verstandes Riesen-
stirke und mit gottbegnadeter Kiinstlerhand die Steinchen zu
einem gigantischen Gemilde von unschéatzbarer Pracht zusam-
mensetzt. Durch das Buch wird die Liebe zu Jesus in vielen
Herzen gemehrt werden. G. M.

Martin DIBELIUS: Die Geisterwelt im Glauben des Paulus.
Gottingen 1909. 249 S. Mk. 7.

Diese sehr eingehende Untersuchung fithrt die von Everling
(yDie paulinische Angelogie und Dimonologie*, Gottingen 1888)
gewonnenen Ergebnisse weiter und kommt zum Teil zu anderen
Schliissen. In dem 1. Teil werden die Begriffe ,Engel, Satan,



o 377 s

und die Damonen, Herrscher dieses Aons® nach den Thessalo-
nicherbriefen, den Hauptbriefen und dem Philipperbrief, dann
,Christus und die Geister“ nach dem Kolosser- und Epheserbrief
und als Anhang die Geistervorstellung der Pastoralbriefe dar-
gestellt. Zur Erklarung hat Dibelius nicht nur die apokryphe
und pseudepigraphische, sondern vor allem auch die spitere
talmudische und midrasische Literatur verwendet, indem er der
Meinung ist, dass religiose Vorstellungen nicht erst aus der
Zeit ihrer Kodifizierung datieren: ,Oft ist in einem Pauluswort
ein judischer Kern zu erkennen, um den sich in wirrer Ver-
mengung halachischer und haggadischer Stoff im Talmud an-
gesetzt hat.” Dibelius dehnt dann die Untersuchung noch weiter
mit der Frage aus, ob bel den Geistervorstellungen Ideen aus
den umgebenden Religionen eingewandert oder ob sie autochthon
entstanden sind. Ferner war festzustellen, wie weit der Geister-
¢glaube den wirklichen Glauben des Paulus beeinflusst, wobei
sich ergibt, dass er teilweise in das Zentrum seiner Frommig-
keit hineinreicht; ,aber die hochste Stufe der Religion erreicht
Paulus doch, wenn er die Beziehungen des Christen zum Vater-
gott allen Gefahren und Bedréingnissen dieser Welt entnimmt
und sie als uniiberwindlich hinstellt, wie er es Rom. 8, 38 tut.“
(S. 206 ff.) Angeschlossen sind sprachgeschichtliche Exkurse
tber ayyehos, Jduiuwr, dawudrior, orowyeior. Das gelehrte Werk
bildet eine wichtige Ergédnzung und Beihilfe zur neutestament-
lichen Exegese. G. M.

D. E. v. DoBscHUTZ: Die Thessalonicherbriefe. Gottingen 1909.
320 S. Mk. 6. 40, geb. Mk. 8.

Der Kommentar bildet die 7. Auflage der X. Abteilung des
Kritisch-exegetischen Kommentars tiber das Neue Testament
von H. A. W. Meyer. Nachdem hierin die Bearbeitung der
Thessalonicherbriefe von Liinemann bereits durch den Borne-
mannschen Kommentar ersetzt war, soll letzterer als zu ausfithr-
lich selbstandig weitergefiihrt werden, und die Bearbeitung von
Dobschiitz an seine Stelle treten.

Der ,alte Meyer® war uns Theologen vor einem Menschen-
alter und mehr das unentbehrliche Riistzeug zu einer wissen-
schaftlichen Exegese des Neuen Testamentes, und man hiitte
damals kaum ahnen konnen, dass er solche Wandlungen durch-



— BTY -

machen werde. Aber dass sie kommen mussten, wenn der
Meyersche Kommentar trotz all seiner unerreichten Vorziige
nicht, wie so viele, von der Bildfliche verschwinden sollte, war
nach der Entwicklung der neutestamentlichen Wissenschaft eine
unbedingte Notwendigkeit. Dobschiitz gibt in der Vorrede die
wesentlichen Grundsitze dieser Umwandlung an, die man als
durchaus richtig anerkennen wird: Die Exegese eines Briefes
kann sich nicht mehr auf die trockene glossatorische Erklirung
beschrianken, sondern muss versuchen, ihn zu verstehen, wie
er yals ein Ganzes im Kopfe des Verfassers entstand“. Daher
kommt es, dass der vorliegende Kommentar schon nach dieser
Richtung ein vollig anderes Gewand hat, als Meyer-Liinemann.
Die Psyche des Apostels und der ubrigen Personen treten offen
zutage; der Hintergrund der Ereignisse und die Zusammenfassung
der Untersuchung erfihrt eine ausfithrliche Behandlung, wie
schon die 19 Exkurse zeigen.

Daneben ist aber das Charakteristische des alten Meyer
als eines ,Repertoriums® fast simtlicher einmal vorgebrachten
Auslegungen nicht vernachléssigt, jedoch bei grosserer Beach-
tung der grundlegenden patristischen Erklidrung im wesentlichen
auf neuere Ansichten beschrinkt, wihrend von den ibrigen
nur die wichtigsten einbezogen werden. Ebenso ist die Lieb-
haberei Meyers, fortwihrend klassische griechische Stelien zu
vergleichen, auf das mindeste Mass beschrinkt, dagegen LXX,
Papyri und Inschriften, also die =xony, destomehr beachtet,
wiederum unter Vermeidung des anderen Fehlers, darin zu viel
zu suchen. Die Textkritik endlich wird als wesentlich zur Fest-
stellung des Sinnes nicht vor den ganzen Kapiteln, sondern bei
den einzelnen Stellen behandelt. Trotz der vielfachen Kirzun-
gen enthilt so der Dobschiitz’'sche Kommentar an Literatur
und Stoff unendlich mehr, als der frithere Meyer, so dass auch
darin die neue Bearbeitung als ein entschiedener Fortschritt
gegen die alte Methode anzusehen ist. Die Ausstattung mit der
besonders deutlichen deutschen Schriftart ist lobenswert.

Wir benutzen die Gelegenheit, den ganzen, urspringlich
Meyer’schen Kommentar, der in seinen Bearbeitungen stets auf
der Hohe gehalten wird, angelegentlich zum Studium des Neuen
Testamentes zu empfehlen. Jeder Student sollte bestrebt sein,
wenigstens bei seinem Abgang von der Universitit das Gesamt-
werk als sein klassisches Nachschlagewerk mit in die Praxis
Zu nehmen. ' | G. M.



— 379 —

D. Paul DrREws: Die Kirche und der Arbeiterstand. Gottingen
1909. 43 S. Mk. 1.

Das von grosser Warme getragene Schriftchen ist ein er-
weiterter Abdruck eines auf dem evangelisch-sozialen Kongress
zu Heilbronn 1909 gehaltenen Vortrags. Nach geschichtlichen °
Riickblicken auf die Entwicklung des Arbeiterstandes in unserer
Zeit und seine Stellung der Religion gegeniiber kommt Drews
auf das bisherige Verhalten der evangelischen Kirche zur so-
zialen Frage, um dann die Mittel zu untersuchen, welche eine
Anndherung zwischen der Kirche und dem ihr entfremdeten
Arbeiterstand herbeizufithren vermogen. Neben anderem scheint
hierzu das gegenseitige Kennenlernen und Verstehen besonders
in personlicher Aussprache nach wie vor der beste Weg zu
sein: ,Dass es etwa in absehbarer Zeit gelingen konnte, unsere
kirchenentfremdeten Arbeiter wieder kirchlich im alten Sinne
zu machen, das wire utopistisch. Aber was nicht unmoglich
ist, ist dies: den Arbeiter allmihlich davon zu tiiberzeugen, dass
ein liberzeugter Christ sein, dass Religion haben noch nicht
gleichbedeutend ist mit ein Dummkopf oder ein Heuchler sein.
Moglich ist es allerdings, auf diese Weise allmiihlich den Ent-
fremdeten wenigstens einige Achtung vor dem Christentum und
seinen Vertretern wieder abzuringen.“ G. M.

D. Paul FEIiNE: Theologie des Neuen Testamentes. Leipzig,
J. C. Hinrichs, 1910. 714 S. Mk. 12. 50, geb. MKk. 14. 50.

Der Verfasser, dem wir schon manche schone Arbeit ver-
danken, beschenkt uns in dem vorliegenden Werke mit einer
reifen Frucht seiner Gelehrsamkeit und, wir konnen es gleich
hinzufiigen, — seines Glaubens! Gegeniiber den grossen neu-
testamentlichen Theologien, die wir bereits besitzen, rechtfertigt
er die Herausgabe seines Lehrbuches mit dem Umstande, dass
jene die Fragestellung zu den neusten Problemen noch nicht
enthalten, vor allem aber damit, dass er bei diesen Problemen
seinen positiven Standpunkt zum Ausdruck bringen will. So
wird sein Werk zu einer Verneinung der religionsgeschichtlichen
Methode, die in der neutestamentlichen Theologie lediglich eine
hinter uns liegende und iUberwundene Periode der christlichen
Lehrentwicklung sieht. Die Darstellung der neutestamentlichen



Anschauungen hat zwar ,mit den Mitteln der heutigen histori-
schen Methode, ihren historischen Zusammenhang und ihre histo-
rische Bedingtheit und daher auch ihren Unterschied von unse-
rem heutigen religiosen Denken und Empfinden darzustellen¥;
= aber die neutestamentliche Welt ragt ebenso in die moderne
Welt hinein, als eine Macht, an der sich ,das religiose Leben
der Menschheit in eigenartiger Weise immer wieder erneuert. . .
Der Quellpunkt dieser Religiositiit aber ist die Person Jesu,
welche der Menschheit dies neue Leben gebracht hat.* Damit
erwichst der neutestamentlichen Theologie auch eine hervor-
ragende dogmatische Aufgabe. Indem Feine die historische und
die dogmatische Seite des Stoffes fortlaufend miteinander ver-
bindet, fihrt er uns in meisterhafter Weise auf die kritische
Hohe der Probleme und stellt diese dann auf die unverriick-
bare Grundlage seiner gldubigen Gesinnung. Ausfiihrungen,
wie liber die Person Jesu und des Apostels Paulus, kénnen wir
nur mit tiefer Ergriffenheit lesen. Alles in allem: Das Werk
ist angesichts der modernen Auflosung des Neuen Testamentes
eine bleibende Tat, zu der wir den Verfasser und uns, denen
sie zugute kommt, begliickwiinschen. G. M.

J. Francals: L’Eglise et la sorcellerie. Paris, E. Nourry, in-12,
1910, 3 fr. 50.

L’auteur nous est déja connu par son volume sur «1'Eglise
et la science». Il fait sans doute de la polémique, mais avant
tout il est historien et cherche a se documenter aussi positive-
ment que possible, méthode excellente, indispensable, contre la-
quelle les fantaisistes regimbent en vain. De plus, il sait se
circonscrire. Il ne traite ni des esprits, ni des démons, ni de
lIa magie, en général, mais seulement de lattitude qui a ¢té
prise dans les affaires de sorcellerie par le clergé et par de
nombreux laiques ignorants et superstitieux. Ce clergé et ces
laiques constituent, hélas! une grande partie de 1'Eglise, assez
pour la compromettre comme institution gouvernementale, mais
pas assez pour compromettre la véritable association des ames
en J.-C.

«Le role de I'Eglise, dit-il, dans I'évolution de la sorcellerie
fut maultiple et varié. Néanmoins, si 'on se place au point de



— 381 —

vue des croyances, on peut -distinguer deux grandes phases.
Dans la premiere, jusqu'au XIVe siécle, d'une facon générale,
I'Eglise ne croit pas a la sorcellerie et elle condamne du chef
de superstition ceux qui y croient. Elle combat de toutes ses
forces l'ignorance populaire pour qui, au contraire, le pouvoir
des sorciers ¢tait indubitable. Elle ordonne aux prétres d'ins-
truire la foule sur ce sujet et de proclamer au prone que les
prétendus exploits des sorciers sont simplement I'ceuvre d'imagina-
tions malades, dont le diable se joue et qu'il se plait & tromper.

A partir de cette époque, séparée de la précédente par une
période de transition que nous avons étudiée, 'Eglise prend le
contre-pied de son enseignement antérieur. Elle croit a la réalité
de la sorcellerie et condamne du chef d’'impiété ceux qui n'y
croient pas. Elle combat de toutes ses forces les esprits éclairés
pour qui le pouvoir des sorciers est chimérique. Elle ordonne
aux prétres d’enseigner au peuple que les exploits de sorcellerie
ne sont que trop réels et qu'il serait impie de les attribuer a
des imaginations malades. '

Dans ces croyances opposées réside le mobile d’attitudes
opposées. Jusqu'au XIVe siecle, I'Eglise traita la magie et la
sorcellerie avec une relative mansuétude. Dans les nombreux
Peénitentiarres du Moyen-Age, les pénitences indiquées pour ce
double péché, qui n'est encore qu'un péché de superstition, sont
trés variées, mais sans aucune gravité spéciale. A partir du
XIVe siecle, la peine devient terrible: c'est la mort, parce que
la sorcellerie est assimilée a 1'hérésie; ce sont tous les raffine-
ments de la torture, parce qu'elle est le plus grand de tous
les crimes, un pacte avec le démon.

C'est alors que se constitue la théologie démoniaque d’oll
sortira une jurisprudence impitoyable. Les juristes de la sor-
cellerie au XVII® siecle ne sont que la monnaie des théologiens
du XVe et du XVIe,

Dresser la liste de tous ces spécialistes du démon qui écri-
virent des livres entiers sur la sorcellerie serait tres long et trés
ennuycux. N'étant pas a demi théologiens, ils employaient la
méthode théologique par excellence qui est de ne rien innover,
mais de se rabacher les uns les autres.

Le point de départ de cette littérature, la chiquenaude qui
mit tout en branle, fut la Bulle de 1484, L'inquisiteur Jacques
Sprenger, aprés ses premieres campagnes d'extermination, réunit



— 380 —

le résultat de ses féroces expériences en un corps de doctrines
ou les démonologues suivants n'ont cessé de puiser alarges mains:
Le Maillet des Sorcieres, publi¢ & Cologne, en 1489, cinq ans
apreés la Bulle Summis desiderantes. les réimpressions de ce
livre néfaste furent innombrables et il servit de manuel a de
nombreuses générations d’inquisiteurs. Clest lui qui créa la doc-
trine inquisitoriale, basée sur la superstition la plus niaise et
orientée vers les mesures les plus violentes. Un moine seul et
un moine théologien pouvait systématiser de la sorte les plus
énormes aberrations de 'imagination populaire et, sans le moindre
scrupule d’humanité, partir de la pour infliger la torture et le
supplice. On ne saurait dire combien 'ceuvre de Sprenger est
capitale dans I'histoire de la sorcellerie; il a fourni aux théologiens
le point d’appui dans la réalit¢ qu'ils sont généralement peu
aptes & découvrir. Les autres ont suivi comme les moutons de
Panurge (p. 186-188). »

Les faits et les documents accumulés dans ce volume sont
trés nombreux. On remarquera, entres autres, la fameuse Affaire
des poisons (1680), les Messes noires (p. 100-102), etc. Ce sont
des abominations qu'on ne peut méme pas raconter. L’auteur
termine ainsi; « Aujourd’hui, le théologien catholique admet les
mémes pouvoirs diaboliques que son ancétre du XVIe siécle; il
admet le pacte, et lincubat, et le succubat, et tous les méfaits
de sorcellerie. Le seul changement est que, griace a la science
et a l'esprit moderne, il a les mains liées. S'il reste le persé-
cuté de Satan, il ne sera plus le persécuteur des hommes ».
M. Frangais n'est-il pas trop optimiste, et 1a ol la persécution
corporelle est difficile, la persécution morale n’est-elle pas sou-
vent trop facile?

Karl FraxNz: Schicksalswege. Novelle. Baden-Baden, Sommer-
meyer, 1910, Mk. 1. 50.

Der Furtwanger Pfarrherr Karl Franz bietet in diesem
Buche eine recht beachtenswerte Weihnachtsgabe. Im Gegen-
satz zur heute fast allzusehr gepflegten psychologischen Problems-
novelle entwickelt er den Faden seiner spannenden Erzidhlung
auf Grund einer Intrigue, die das Lebensgliick zweier Liebenden
vernichtet. Zu achtunggebietender Grosse erhebt sich die Dar-
stellung namentlich gegen Schiuss, wo die Getrennten am



— 383 —

Sterbelager des Gliickstorers sich wiederfinden, wo der Unhold,
von Reue gefoltert, den Betrogenen das Werk seiner Nieder-
tracht enthallt. Hier findet der Verfasser flammende Worte
von zwingender Gewalt. — Fir Freunde der Musik durfte das
Buch von doppeltem Zauber sein. Manch treffendes Wort tiber
diese hehre, heilige Kunst ist eingestreut, und in der Szene, der
Unheil und Verhingnis entspringen, in dem Auftritt, wo der Held,
ein Meister des Violinspiels, die berihmte Elegie von H. W. Ernst
zum Vortrag bringt, ist in packender Weise die Wundermacht
der Musik geschildert. Eine gediegene Herzlichkeit, das stindige
Durchleuchten edler Motive im Gang der Handlung und Charak-
terisierung der Personen durchzieht das ganze Werk; auch ist
dem Verfasser die Gabe der Schilderung und Anschaulich-
machung nicht abzusprechen. Der Inhalt ist gehaltvoll, von
sittlicher Pointe und spannend bis zum Ende.

D. Karl HackenscaMiDT: Die Christus- Predigt fiir unsere
Zeit. Gottingen 1909. 153 S. Br. Mk. 2. 60, geb. Mk. 3. 20.
Das Buch bildet den 10. Band der ,Praktisch-theologischen
Handbibliothek“ und den 3. Teil der ,Beitrage zur Gewinnung
von Stoffgedanken fiir Predigt, Seelsorge und Unterricht. Wer
aus dem Titel zu entnehmen glaubt, das Buch stelle irgend
ein modernes Christusbild als Bediirfnis und Notwendigkeit fir
unsere Zeit auf, wird sich enttduscht sehen. Schon der Eingang:
»,Die Christuspredigt — des Predigers Kraft und des Predigers
Sorge“, lasst keinen Zweifel dartiber, wohin uns der Verfasser
fithren will: Jesus mus trotz alles modernen Wissens von ihm
im Glauben erfasst werden: ,Was menschlich bewiesen werden
kann, kann nicht géttlich geglaubt werden.“ Von diesem grund-
sitzlichen Standpunkte wird dann das Bild Jesu mit solcher
Liebe und Wérme gezeichnet, die Mittel und Wege, ihn in der
Predigt den modernen Menschen nahe zu bringen und wieder
liebenswert zu machen, mit solchem, aus reicher Erfahrung
kommenden Verstindnis angedeutet, dass das Werk den Ein-
druck einer Beruhigung in dem Streit um Christus hinter-
lisst. Jeder Prediger wird daraus neuen Mut schopfen, Christum
weiter zu predigen, wie er war, ist und sein wird, neue Anregun-
gen, diese Predigt auch einmal anders zu gestalten, als wie er
vielleicht seit Jahren gewohnt ist. G. M.



— 384 —

Theodor HEUSSER: Evangelienharmonie. Die hl. vier Evange-
lien libersetzt, chronologisch zusammengefiigt und mit text-
kritischen, sprachlichen und sachlichen Erklarungen ver-
sehen. Giitersloh 1909. DBand I, 232 S. Mk. 5., geb. Mk. 6,
Band II, 421 S. Mk. 6, geb. Mk. 7. Beide Bénde Mk. 10 und 12.

Die Tendenz des gross angelegten Werkes liegt schon in
dem Titel ,Evangelienharmonie“ ausgedriickt. Es will gegeniiber
der modernen ,Synopse“ die alten Bemithungen der gliubigen
Harmonistik fir alle 4 Evangelien unter Benutzung moderner
Ergebnisse erncuern: ,Eine vollkommene Evangelienharmonie
mag freilich zu den Unmdglichkeiten gehéren. Aber deswegen
haben alle die verschiedenen Versuche, sich der einen Wahr-
heit zu ndhern, doch ihre Berechtigung.“ Angesichts der ,auto-
nomen Geister“, die ,in den alten Evangelien kritisch herum-
wiihlen, um aus diesem Schutte verwitterter Uberlieferungen und
getriibter Erinnerungen erst das taugliche Material zum Neu-
bau eines Lebens Jesu herauszugraben, dann nach einem selbst-
erfundenen, natiirlich iiberaus klaren, gefiilligen und einleuch-
tenden Plan und Stil das Gebiude auffihren und an dem Werke
ihrer Hande sich freuen®, will der Verfasser ,lieber an die In-
spiration der vier alten, als an diejenige eines neuen, finften
Evangeliums glauben®.

Dieser Standpunkt tritt denn auch tberall im Einzelnen
hervor. Der I. Band enthilt die Harmonie in 225 Nummern
in eigener, buchstiablich bis auf die Stellung genauer deutschen
Ubersetzung, da bei einem Grundtexte von solcher Beschaffen-
heit und Wichtigkeit eine Ubersetzung nicht gut ist, ,wenn sie
sich lesen lisst, als ob es keine Ubersetzung wiire, resp. als
ob die Evangelisten selber deutsch geschrieben hitten“. Die
Vulgata findet fleissige Beriicksichticung in Wiedergabe der
lateinischen Eigennamen und anderem. — Der II. Band gibt
die Begrindung der Harmonie, ein Verzeichnis der Textvari-
anten, die alttestamentlichen Zitate nach dem Urtext und der
LXX und ein alphabetisches Register der in der Harmonie
enthaltenen Namen, Fremd- und Lehnworter mit ausfiithrlichen
Sacherklirungen, die namentlich Laien nitzlich sein konnen.
Auch sonst enthélt das Buch sehr vieles, was unter dem ein-
fachen Titel nicht zu suchen wére. Es ist ein Werk rastlosen
Fleisses und insofern es die alte Harmonistik in einer modernen



— 385 —

Form weiterzubilden versucht, eine Leistung, die ihren dauern-

den Wert behidlt und wire es auch nur, um darin einen au-

thentischen Vergleich mit der heutigen Synopse zu Dbesitzen.
Die Ausstattung ist eine sehr gefallige. G. M.

A. Houtin: Autour d'un Prétre marié, Histoire d'une polé-
mique. Paris, chez l'auteur, 18, rue Cuvier, V; 1910, in-12,
XLIV et 407 p.; prix: 3 fr. 50.

Nos lecteurs connaissent déja le livre de M. Houtin sur le
mariage de l'abbé Charles Perraud, et la longue polémique a
laquelle i1 a donné lieu. Les documents de cette polémique
méritaient d'étre recueillis, et M. Houtin a bien fait de s’acquitter
de ce devoir dans le présent volume. C'est une piéce historique
qui restera, j'espére, pour éclairer méme ceux qui ne veulent
pas étre éclairés, et pour leur apprendre non seulement ce que
vaut le célibat romain dans beaucoup de prétres (et des meilleurs),
mais encore et surtout la maniere €étonnante, stupéfiante, dont
les prétres romains (et les meilleurs) cherchent a écrire 'histoire,
avec préméditation et, qu'on veuille bien le remarquer, de parti
pris. Quand ils sont en présence d'un fait qui les contrecarre
et qui nuit a leur systéme ecclésiastique, ils n’ont de repos que
lorsqu'ils ont inventé un moyen de faire échec a la vérité, de
pratiquer une porte de derriere pour y glisser a la dérobée le
mensonge, et le mensonge accompagné de la calomnie et du
reste. Voila ce qu'il faut connaitre et faire connaitre, si 1'on
veut séparer enfin la vraie religion de toutes les falsifications
et de toutes les duperies par lesquelles on abuse les foules.

Je le sais, il y a toujours des personnes qui disent: «C’est
vrai, on nous trompe par ces superstitfons, par ces faux dogmes,
par cette fausse morale; mais qu'y faire? Nous séparer? Mais
alors ou aller? ol nous réfugier? N'est-ce pas nous condamner
a une lutte inutile contre une hiérarchie plus forte que nous et
contre une apathie encore plus forte? Laissons faire, en gardant
notre conscience pour nous. Aprés tout, c'est la cause de Dieu.
Qu'il vienne & notre aide et qu'il défende sa religion et son Eglise! »
Ces trembleurs, ces dégénérés n'ont plus conscience de la force
qu’ils auraient s'ils osaient vouloir; ils oublient leurs devoirs, ils
ne regardent plus leur Christ crucifié pour eux, ils lui demandent

Ravue intern. de Théologie, Heft 70, 1910. 25



— 386 —

un miracle qui doit étre accompli par eux-mémes. Ce sont eux
qui doivent vivre, et vivre contre ceux qui les ¢nervent et qui
leur préchent le mensonge et la fausse religion. Le nouveau
volume de M. Houtin me semble tellement lucide, tellement con-
vaincant, il met en un si parfait relief les intrigues, les perfidies,
les hypocrisies des partisans a tout prix du systéme romain,
qu'il est de nature a rendre un peu de courage a toute ame
débile, pour peu qu’elle soit encore droite.

On remarquera les Bernard, les Mugnier, et autres ecclé-
siastiques du méme type; ils sont instructifs dans leur platitude.

On sait trés bien qu'on altere la vérité; n'importe, on veut
faire le brave, le véridique, le prélat, et I'on soutient sa «dignité»
par la calomnie! ... On lira avec profit les lettres de Tyrrell.
I1 trouvait toute cette histoire « délicieuse», en méme temps que
tragique et mauvaise; il voulait dire «comique». Effectivement,
il y aurait lieu a faire ressortir la note comique de toutes ces
tartuferies nouvelles. Il est temps que la France, qui a pris
toutes ces simagrées au sérieux, rie enfin de ceux qui se rient
d’elle. Le rire aussi est un remede. Quand enfin les honnétes
gens s'apitoieront sur les exploités et non sur les exploiteurs,
quand ils prendront le parti des vrais malheureux et des con-
sciences droites, qui gémissent, celles-ci, autrement que les mar-
tyrs de comédie, alors la France se reléevera en relevant ses
vrais autels.

On admirera aussi les lettres de M. Paul-Hyacinthe Loyson,
notamment celle qui termine le volume, adressée a4 M. Houtin
le 31 décembre 1909. C'est un vaillant jeune homme, en qui il
est aisé de reconnaitre le fils d'un pére qui n'a jamais consenti
A trahir la vérité?).

Apreés une longue introduction, qui est un modele de clarté,
olt tous les détails du roman-histoire de l'abbé Charles Perraud

1) Par exemple, il termine ainsi sa polémique au sujet de ce qu’il a appelé
«le cas de M. Mugnier»: «Quand je pense qu'un tel amateur a pu jouer un instant
avec la conscience de I’homme qu’il proclame «plus honnéte» qu’eux tous; quand
je pense que, de son propre aveu, il se flattait, lui sceptique, de ramener au bercail
de servitude celui dont toute la gloire est d’avoir conquis sa liberté par une longue
vie de sincérité, moi j’ai bien le droit de ne pas badiner. J’avoue méme que j’en
ai frémi. De crainte? Non, d’indignation, Et c’est pourquoi j’ai fait justice. Voila
I’homme et voila le systéme. Voila ce que valent les «témoignages» recrutés par
les Oratoriens» (p. 329). — Et encore, a M, Mugnier: « Celui que j’ai touché a
travers vous, celui qui, en silence, boit toute la honte, c’est M. Alfred Baudrillart,
ancien normalien, grand prix Gobert, recteur de l’Institut catholique» (p. 331).



— 387 -—-

sont relatés avec une exactitude parfaite, M. Houtin traite les
sujets suivants: Les oratoriens et l'histoire; Perreyve, Gratry,
Charles Perraud; une question de propriété littéraire; les mo-
dernistes et le célibat ecclésiastique; les affaires Bernard et
Montalembert. Nos seigneurs Gauthey, Chapon, Baudrillart; M. le
pasteur Paul Sabatier; M. 'abb¢ Mugnier.

Tout cela est a lire et relire. E. M.

Jesus, Vier Vortrige, gehaiten in Frankfurt a. M. 1910. Frank-
furt a. M., Diesterweg, in-8°, 119 S., Mk. 1. 60.

Que Jésus soit un «probleme», cela ne fait de doute pour
personne; non pas toutefois un probleme de mythologie et de
puérilité, comme quelques fanatiques arriérés I'imaginent encore,
mais un probléme en profondeur, en sublimité, en héroisme,
en sainteté. «Einem Gesamteindruck nach, a dit Eucken, ist
Jesus uns durchsichtiger und vertrauter als irgend ein Held der
Weltgeschichte. » C'est pour éclaircir ce «probléme» que M. le
professeur Bornemann, ainsi que MM. W. Veit, H. Schuster et
E. Feerster, ont prononcé & Francfort les quatre discours con-
tenus dans ce volume. M. Veit traite de Jésus au point de vue
de la doctrine, M. Schuster étudie Jésus comme personnalité,
et M. Feerster Jésus comme force. Inutile de faire ressortir la
gravité et l'actualité de ces questions.

M. le professeur Bornemann a pris a partie le livre de M.
Arthur Drews (ne pas confondre avec M. le professeur Faul
Drews de Halle), sur «le mythe du Christ». Le sujet n’est pas
neut. On s'étonne qu’il y ait encore des gens qui puissent se
piquer de philologie et interpréter les textes de I'A. et du N. T.
comme se¢ le permet M. Arthur Drews, et surtout qui osent se
piquer de philosophie et expliquer le fait du christianisme sans
lui assigner une cause suffisante; leur Logique escamote le principe
de causalité, et cela s'appelle de la philosophie! Un railleur
spirituel a démontré que Napoléon [** n'était qu'un mythe. Quand
il s’agit d’attaquer le Christ et le christianisme, il y a toujours
un fanatisme prét a affronter le ridicule.

O si tacuisses, philosophus mansisses! s'écrie M. Borne-
mann. On peut lire, sur la méme question, les réfutations de
A. Delbriick et de plusieurs autres savants compétents. Voir



. 388 —

aussi d'excellents articles dans le «Tagblatt» de Berne (n* 38,
39, 49). Il va de soi que les libres-penseurs, qui ne sont ni pen-
seurs ni libres, proclament, a priori et les yeux fermés, que les
chrétiens qui défendent le christianisme ne sont que des ignorants.
Eux, ils sont la science méme! Quant aux philosophes qui se
disent chrétiens, quant aux théologiens qui approfondissent scien-
tifiquement toutes les doctrines relatives a la religion, ce sont
nécessairement de «petits esprits»! Clest d'aprés ces procédés
expéditifs que certains «philosophes» font de la «philosophie».

R. A. KonrrauscH, Superintendent und Kreisschulinspektor:
Uber Volkserziehung im Geist der Humanitiit. Ein Beitrag
zur Gesundung des sozialen Lebens. Leipzig 1909. A. Dei-
chert’'sche Verlagsbuchhandlung, Nachfolger (Georg Bohme).
122 8. Mk. 1. 80.

Nach einer orientierenden Einleitung erhalten wir zunéchst
eine scharfe Kritik der bisherigen Erziehungsfaktoren. Dabei
findet der Autor, dass die Arbeit der Erziehung bisher zu sehr
auf die formale Seite des Unterrichts gerichtet gewesen sei
und eine einseitige inteHektuelle Richtung eingeschlagen habe.
Das Bild, das er von den verschiedenen Stiinden zeichnet, ist
durchweg unerfreulich ausgefallen. Wir finden aber in dieser
Schilderung nicht die Seite, sondern doch nur eine Seite unserer
offentlichen Zustinde. Im 2. Kapitel untersucht der Verfasser
den Begritf der Volkserziehung im Geiste der Humanitit. Er
versteht daruunter die Einwirkung der édltern Generation auf die
jungere, um in dieser alle Krifte des Leibes und der Seele zu
wecken und zu pflegen, zu dem Zweck, dass jeder einzelne in
seinem Berufe all seine Kraft frei und selbstindig im Dienste
der Gesamtheit verwerten kann. Im 3. Abschnitt bespricht er
der Reihe nach die von ihm gewollte Erziehung in der Familie,
durch die Schule und durch die Kirche.

In allen 3 Kapiteln finden wir beherzigenswerte Winke,
die freilich zum Teil schon bisher verstanden und befolgt
wurden. Besonders mdochten wir die Aufmerksamkeit richten
auf das tiber die Umgestaltung des Volksschulunterrichtes und
tiber die Ausbildung der Tochter unseres Volkes fiir den Haus-
frauenberuf Gesagte.



— 389 —

Der Verfasser hat sein Buch auf Grund reicher Erfahrung
und mit warmem Interesse fiir seinen Gegenstand geschrieben.
Darum wiinschen wir ihm viele verstindnisvolle Leser, die
seine negativen und positiven Ausfiihrungen priifen und die
von ihm gemachten Vorschlige, soweit sie im Rahmen des Mog-
lichen und Wiinschenswerten liegen, fordern helfen. D.

Dr. Eduard KonNig: Hebridische Grammatik fiir den Unterricht.
Leipzig, Hinrichs, 1908. 199 S. Geb. MKk. 3. 60.

Diese Schulgrammatik des durch sein grosses Werk . Histo-
risch-kritisches Lehrgebédude der hebriiischen Sprache®, als eines
Meisters des Hebriischen, bekannten Verfassers ist in ihrer An-
lage ganz eigenartig, schon in der rein dusseren Form: Die
Absiitze innerhalb der §§ sind aufs mindeste beschrankt, dafir
durch Nummern im fortlaufenden Text angedeutet; dadurch
wird viel Raum gespart. Auch die Paradigmen sind nicht in
Tabellen durchgefithrt, sondern stehen in den Zeilen; meist nur
die ganz charakteristischen Formen, die daraus abzuleitenden,
soll der Schiiler nach der dargelegten Sprachregel selbst bilden.
Auch hier ist (wie bei Lotz) starkes und schwaches Verbum
durch die Lehre vom Nomen u. a. getrennt. — Uberall hat man
das Empfinden, dass dem Verfasser das hebriische [diom so-
zusagen in Fleisch und Blut tibergegangen ist. Ob die einge-
schlagene Methode gerade fir dnfdnger bei dieser schwierigen
Sprache praktisch ist und sich durchfiihren wird, diinkt uns
zweifelhaft; jedenfalls setzt sie sowohl bei Lehrenden, als bei
Lernenden eine grosse Energie voraus, was namentlich auch
von den angehingten ,Materialien zur Eintibung der Grammatik“
gilt. Dagegen wird das Buch bei Fortgeschritteneren, die von
andersher Paradigmen usw. im Kopfe haben, fiir eine Art von
Wiederholungskursus mit oder ohne I.ehrer ganz ausgezeichnete
Dienste leisten. G. M.

C. LatreiLLE: L’opposition religieuse au concordat, de
1792 a 1803. Paris, Hachette, in-16, 1910, 3 fr. 30.

Parmi les catholiques-romains, les uns font opposition au
concordat parce que c'est une piece politique, qui attaque la



— 3% —

royauté légitimiste a laquelle ils tiennent par dessus tout; d'autres,
parce que c'est une piece religieuse dans laquelle ils trouvent
du gallicanisme, qui leur déplait souverainement. Ces deux points
de vue sont connus. Mais le nouveau volume de M. L. est pré-
cieux en ce sens qu'il signale un troisiéme point de vue, géné-
ralement oubli¢, et qui, selon moi, est trés important: c'est le
point de vue religieux de ceux qui ne s'occupent pas de poli-
tique, mais qui trouvent que, ecclésiastiquement, le concordat
est une ceuvre révolutionnaire au premier chef, en ce sens que
la pape Pie VII a violé la constitution de I'Eglise, qu'il a émis
et pratiqué des principes absolument subversifs, qu'il a ruiné
I'épiscopat, qu'il a érigé une papauté jusque-la inconnue dans
I'Eglise catholique, et qu'en somme, a y regarder de pres, I'Eglise
romaine de Pie VII et de ses successeurs n'est plus 1'Eglise
catholique d'autrefois.

Ceux qui essaient de le justifier prétendent que les circons-
tances créées par Bonaparte 1'ont mis dans la nécessité de s’en-
tendre avec ce dernier, de détruire des diocéses légitimes, de
casser des évéques légitimes, et d'agir comme si le pape était
la source de la juridiction épiscopale et le maitre absolu de
I'Eglise, chose inouie et absolument fausse. Cette réplique ne
porte pas, parce qu'il est évident que I'Eglise de FFrance, qui
¢tait déja vivante avant le concordat, pouvait se développer
trés bien sans le concordat. C'est de 1'a b ¢. En sorte que l'ultra-
montanisme jésuitique qui fleurit aujourd’hui, a été puissamment
fortifi¢ par Pie VII, par Bonaparte, par le Concordat, et que,
si la France possede aujourd'hui des évéques, simples créatures
du pape sans racine légitime ni dans la nation, ni dans I'Eglise,
ni dans 'Etat, la faute premiére en est & Bonaparte et a Pie VIL

Bonaparte a été un aveugle, et il s'est pris lui-méme dans
ses propres filets. « Bonaparte, dit M. L. (p. 282-283), trakhissait
les droits de I'Eglise de France : il mettait entre les mains du
Souverain Pontife une arme redoutable. De temps a autre, ses
conseillers, Talleyvrand, Portalis, Bernier, s’inquiétaient, craignant
que le gallicanisme fiit compromis par le pouvoir exorbitant
que Rome était invitée a déployer; lui les rassurait: «cette délé-
gation de puissance, disait-il, cesserait quand il voudrait, et il

saurait bien arréter les empictemments de la Papauté.» Quelle
“naiveté! quelle imprévoyance! Les faits ont démenti ces pré-
visions. Rome a gardé ses positions. «En un jour, Pie VII



— 391 —

obtenait ce que ses prédécesseurs n'avaient pu imposer pen-
dant des siecles; lultramontanisme serait la loi de I'Eglise
universelle, l'infaillibilité pontificale était a l'horizon. »

Telle est l'origine de cette évolution, ou plutdét de cette
nouvelle Eglise dans laquelle 1'épiscopat n'est plus que la «do-
mesticité » du pape et dans laquelle le pape est le «chef absolu
et infaillible » des Frangais ultramontains. Le gros public et méme
les lettrés qui n'y regardent pas de si prés, croient simplement
que Pie VII et Bonaparte ont fait une ceuvre de conciliation et
de paix pour le bien public; tandis qu'en réalité, pour le pen-
seur et l'historien, ils se sont conduits comme deux larrons, se
vendant réciproquement ce qui ne leur appartenait pas, et cela
sous le nez d'évéques imbéciles et laches, et de fideles ignorants
et indiftérents. Voila la réalité.

Doutez-vous du caractere révolutionnaire de Pie VII? Lisez
ceci (p. 270-272): «Pie VII supprimait de sa propre wvolonté
tous les évéchés de France, vacants or non vacanls, et desti-
tuait tous les pasteurs, évéques et curés, démis on non démis.
Dans la bulle Ecclesia Chiristz, i1 affirmait son droit (!) de s'éle-
ver au-dessus de la discipline universelle de U'Eglise... Le
cardinal Godefroy, abb¢ de Venddme, écrivant au cardinal Pierre
de Léon qui l'avait consulté sur les investitures: « Quelques-uns
croient que tout est permis a 'Eglise romaine, et que par dis-
pense elle peut faire autrement que 1'Ecriture ne prescrit; gui-
conque pense de la sorte ne peut étre gu'un insensé. car I'Eglise
romaine n'a pas plus de pouvoir que St.Pierre, ni que J.-C.
méme, qui n'est pas venu abolir la loi, mais l'accomplir. » —
Est-ce clair?

Emery, lui aussi, disait: « Vous frémiriez si vous ¢étiez
témoin jusqu'a quel point est fumneste a la religion la préven-
tion de quelques personnes dominées par des vues de contre-
rvévolution trés malentendues, et pour qui la religion, au lieu
-d’étre une foi, n'est qu'un moyen» (p. 235).

Il n’'y a donc pas a se le dissimuler. Les évéques auxquels
M. Briand a donné les églises par son inique et subversif
article IV, ne sont nullement des évéques catholiques. Il faut
leur appliquer ces paroles de St. Hilaire: «Vous étes le jouet
de l'erreur, en attachant vos cceurs a des murailles; c'est vai-
nement que vous chevches I'Eglise de Dien sous les voltes des

temples, c'est 4 tort que vous y prononcez le nom de paix »
(p. 285).



— 392 —

Il importe de remarquer que les anciens-catholiques font,
contre les usurpations et contre les prévarications d'un Pie IX
et de ses successeurs, la méme et légitime opposition que celle
qu'ont faite les anciens ¢évéques de France contre les usurpa-
tions de Pie VII. Pie VII était soutenu par Bonaparte, comme
Pie X est aujourd’hui soutenu par Briand; mais ni 'un ni 'autre-
n'ont le droit; ils n'ont que la force brutale.

Les anciens-catholiques sont manifestement avec 1'Eglise.
La Rome d'aujourd’hui n’est pas I'Eglise. On le reconnaitra un
jour, et le balai de l'histoire fonctionnera de nouveau. M. La-
treille lui-méme dit: «Le bien, méme ¢évident (?), de 1'Eglise,
ne devait pas lemporter sur les regles. Clest un sophisme
de justifier le pouvoir du pape en cette circonstance avec
I'argument dont se servira dom Guéranger quand il dira:
« Mettre en doute ce pouvoir, ce serait refuser au capitaine
d'un navire en danger le droit, pour le sauver, de jeter a la
mer, s'il le faut, les marchandises les plus précieuses.» Nul ne
conteste le droit, mais own conteste le cas,; le pape n'est pas le
seul juge, or il a jugé seul et selon ses intéréts a lui; il a été
juge et partie, et 7l s'est adjugé le tout a lui-méme. Belle jus-
tice! «Les évéques opposants, dit encore M. Latreille, n'ont
pas pensé que les lois de 1'Eglise, sa constitution divine, nette-
ment appuyée sur les drois de l'épiscopat, pussent étre ainsi
sacrifiés, méme pour u#n bien certain. Ce bien, il fallait le cons-
tater suzvant les formes, le faive conslater aux dévéques, les
établir juges solidaivement avec le pape de la nécessité des dé-
missions (p. 277). Au lieu de cela, on a fait un simple coup
d’Etat. La papauté actuelle est le résultat de 1'anarchie. Il faut
le proclamer. Le mensonge et la violation des lois ne sauraient
passer ni pour la justice ni pour la religion.

« Pie VII, dit encore M. L., en se prétant a cette exigence
inouie, ne parait pas a l'abri de tout reproche... Pie VII a
expié ses torts par un martyre de six années» (p. 286). —-
Ceci n’est qu'une phrase. Le martyre (?) d'un coupable expie
peut-étre, mais ne réparve pas le mal causé par lui. Or c'est
le mal qu'il faut réparer. Paix a Pie VII, tant qu'on voudra,
comme aussi & Pie IX, mais justice et réparation contre leurs
crimes. Si les évéques qui ont protesté contre Pie VII sont
«restés les champions de 1l'épiscopat et de 1'Eglise» (p. 286)
— ce qui est vrai — il n’est pas moins vrai que les anciens-



— 393 —

catholiques qui ont refusé d'obéir a la papauté prévaricatrice
et antichrétienne, sont et restent les vrais champions de la
vérité et de I'Eglise. E. Micuaup.

M. LepiN: La valeur historique du IV¢ Evangile, 2 vol.
Paris, Letouzey, 1910, 8 fr.

L’auteur repousse 'hypothése que le IV® Evangile ne serait
qu'un roman apologétique, une ceuvre de pure imagination,
pieuse sans doute, mais imaginaire quant au fond et quant a la
forme, avec le désir sans doute de rester dans le ton de 'époque
et du pays ou la sceéne se passe, mais aussi avec la liberté
d'inventer la trame des récits et des discours.

Cette hypothése répudiée, M. Lepin concede que 1'évangé-
liste a pu «faire ceuvre de théologien autant que d’historien...,
que ses souvenirs ont pu étre plus ou moins influencés par les
expériences postérieures, et, deés lors, que ses comptes-rendus
portent en partie Uemipreinte de son génie personnel el offvent
un certain mélange de ses propres conceptions» (T. 1, p. VI).
M. Lepin ajoute (p. 630): «Qu'il y ait ca et 1a quelque syvmbo-
lisme dans les récits johanniques ... on peut sans doute 1'ad-
mettre. » Et, de fait, 'évangéliste déclare expressément que ses
récits ont été écrits «afin que 'on croie que Jésus est le Christ,
le Fils de Dieu, et que, croyant, on ait la vie en son nom
(XX, 30-31)». Jinsiste sur cette concession de M. Lepin, qui
est trés importante. Il dit encore (T. II, p. 401): «On peut par-
faitement penser qu'en relatant les entretiens du Christ, I'écri-
vain leur a plus d'une fois fait subir une sorte de fransposition
ou d'znterprétation, en exprimant la pensée du Maitre sous une
forme qui se ressentait de l'expérience acquise et accusait le
travail accompli dans ses pensées par leffet de ses longues
méditations. »

M. Lepin se déclare dans l'impossibilité de distinguer ce qui
est de I'écrivain et ce qui est du Maitre. Mais cette impossibilité
ne le trouble aucunement: car il sait, il sent, il voit que 'évan-
géliste a connu le Sauveur, qu'il est loyal, vérace, fidele, et
qu'il ne saurait falsifier ni fausser aucune parole du Maitre;
qu’ainsi le IV® Evangile est d'une historicité incontestable dans
le sens qui vient d’étre dit.



394

«Si le IV® Evangile est authentique, dit-il, son auteur a beau
étre un théologien et un mystique, il est également un disciple
direct et un témoin immédiat; les divergences qu'offre 'ouvrage
par rapport aux documents synoptiques sont donc attribuables
a une information spéciale; ses renseignements supplémentaires
prennent un caractére particulicrement autorisé; 1'idée qu'il pré-
sente du Christ, quelque transcendante qu'elle paraisse, doit
étre en conformité essentielle avec la réalité » (T. I, p. VII).

Cette opinion me semble modérée et exacte; elle concilie
plusieurs choses importantes et élimine les grosses difficultés.
Je reconnais donc que, dans le IV¢ Evangile, il y a du symbo-
lisme et de l'allégorie, en ce sens que l'auteur, trés probable-
ment 'apodtre Jean, n'a pas craint, pour donner du relief et de
la vie aux discours du Christ, de les encadrer dans des détails
allégoriques. Mais jajoute que les vérités religieuses qu'il vou-
lait précher et faire admettre aux juifs et aux payens étaient
toutes éminemment chrétiennes. J'ajoute que le ChristdulIVeEvan-
gile ne me parait nullement opposé a celui des Synoptiques, ni
a celui de St. Paul. Il importe d'insister sur ce point, et M. Lepin
dit avec raison (II, 398): «Malgré la haute opinion que 1'évan-
géliste se fait du Christ Verbe de Dieu, le Sauveur est pré-
sent¢ par lul dans sa pleine réalité d’homme; les relations qu'il
déclare avoir avec son Pere sont pareilles a celles qu'il reven-
dique dans les Evangiles antérieurs; sa manifestation comme
Messie et Fils de Dieu offre, dans le fond, le méme caractére
de prudence, d’habileté, de développement progressif, que dans
ces premiers documents. Pour l'ensemble, les discours du
I'Ve Evangile se présentent donc dans une situation semblable
a celle des récits. Ils ne trahissent pas la main d'un théologien
qui composerait de son propre fonds, sans attache avec 'histoire.
Ils accusent plutdt un écrivain en possession d'une tradition ou
de souvenirs autenthiques. »

Est-ce a dire que M. Lepin ait trouvé le juste milieu et que
tout ce qui lui parait historique dans les récits doive étre pris
a la lettre? Je ne le pense pas. Dans maints détails, il me semble
avoir forcé la note réaliste, et bien inutilement pour une sage
et solide apologie du christianisme. Il a voulu trop prouver, et
qui veut trop prouver compromet singulierement la meilleure
these. Qu'il soit adversaire de M. Loisy, je le congois; mais



— 395 —

M. Loisy pourrait encore lui apprendre plusieurs choses fort
sagement pensées, E. Micnaup.

Dr. Adolf MATTHIAS, Geh. Oberregierungsrat und vortrag. Rat im
Kultusministerium zu Berlin: Wie erziehen wir unsern Sohn
Benjamin? Ein Buch fir deutsche Viter und Miitter. Siebente
verbesserte Auflage. Minchen 1910, C. H. Becksche Verlags-
buchhandlung (Oskar Beck). XVI und 297 S. Geb. Mk. 4.

Ein prachtiges Buch, das anzuzeigen eine rechte Freude
ist. Allerlei Ratschlidge, die hier und da gesammelt sind in
Haus und Schule, allerlei Fragen, die frither oder spéter im
Drange der Erziehung sich ergeben, allerlei Betrachtungen,
zudenen héufig vorkommende Erziehungsfehler anregen, werden
in diesem Buche, das 23 Kapitel umfasst, in harmloser Form
und zwangloser Weise niedergelegt; freudiger Ton ist in ihnen
Grundakkord, weil er die Hoffnung des Gelingens starkt, die
bei aller Erziehung die Hauptsache ist.

Dass das Buch, von dem eine italienische und sogar eine
japanische Ubersetzung erschienen ist, innerhalb einer ver-
haltnisméssig kurzen Zeit sieben Auflagen erlebte, spricht
deutlich genug fiur seinen Wert und seine Brauchbarkeit, ist
aber auch ein untriigliches Zeichen dafiir, dass im deutschen
Volke — zu seinem Heil und Segen — das Interesse fiir
Familienerziehung und die Sehnsucht nach Kréftigung und
Vertiefung des Familienlebens fest wurzelt.

Nachdem in den weitesten Volksschichten bis in die hochsten
Kreise hinein der ,Benjamin‘ sich begeisterte Freunde erworben,
mochten diese Zeilen dazu beitragen, die Zahl derselben zu
vermehren. Eltern, denen die Erziehung vor allem eine Herzens-
sache ist, werden in diesem gediegenen, mit grosser Sachkenntnis
und warmer Hingebung verfassten Werke die rechten Finger-
zeige fiir ihr Tun und Lassen finden. Moge auch die neue
Auflage viel Glick in den Familien verbreiten. D.

Neue Kirchliche Zeitschrift. Herausgegeben von Wilh. Engel-
hardt in Verbindung mit D. Th. von Zahn und D. Herm.
von Bezzel u. a. Erlangen und Leipzig. XXI. Jahrgang. 1910.

Wenn eine kirchliche Zeitschrift, wie die vorliegende, in
das dritte Jahrzehnt ihres Bestehens eintritt, so hat sie da-



— 396 —

mit schon von selbst den Beweis ihrer Gediegenheit und ihres,
von ihren Lesern empfundenen Bediirfnisses erbracht. Dieses
Bediirfnis ist fir die ,Neue Kirchliche Zeitschrift“ gleichsam
von vornherein gegeben; denn .sie will vom festen Grunde des
lutherischen Bekenntnisses der gesamten theologischen Arbeit
innerhalb der lutherischen Kirche als Sammelpunkt dienen; sie
sieht ihre Aufgabe darin, die Zeitfragen und Zeiterscheinungen
auf dem Gebiet der Theologie und Kirche prinzipiell und me-
thodisch darzustellen und zu beleuchten; durch wertvolle Bau-
steine will sie besonders die positiven Seiten aller wissenschaft-
lichen und kirchlichen Titigkeit férdern ... und wird das luthe-
rische Bekenntnis unter Wahrung seines 6kumenischen Charak-
ters nach aussen und innen vertreten.“ Es ist selbstverstindlich,
dassjeder, auch ausserhalb des lutherichen Bekenntnisses stehende
Theologe und wissenschaftlich denkender Laie an den Darbie-
tungen des Blattes seine Forderung und Freude findet, wenn
er sich mit demselben auf der positiven Seite befindet. Die
bei weitem grosste Zahl der Abhandlungen ist nicht etwa ein-
seitig ,lutherisch“, sondern, weil positiv, im eigentlichen Sinne
interkonfessionell.

Das vorliegende 1. Heft enthilt: Zum Neuen Jahre (von
Bezzel); Vom Zeugnis des Gewissens hin zu Christi Kreuz
(D. Bachmann); Eine Symbolerklarung als homiletisches Hilfs-
mittel (D. Wiegand); Die Mystik George Tyrrells (Joh. Kiibel), —
Das Quartal kostet Mk. 2. 50; jeden Monat erscheint ein Heft.

G. M.

Religion und Geisteskultur, Zeitschrift fiir religiose Vertiefung
des modernen Geisteslebens. Herausgegeben von Lic. Steinmann.
(Grottingen, Vandenhoeck & Ruprecht.

In der fast uniibersehbaren Flut von Zeitschriften hat die
vorstehende eine ganz besondere Bedeutung. Sie will in einer
Zeit, die sich mit erneutem Eifer den Weltanschauungsfragen
zuwendet, der Religion die ihr in diesem Ringen gebiihrende
und unentbehrliche Stellung geben und bewahren. Zur Ver-
wirklichung dieses Zweckes aber sollen Manner der verschie-
densten Richtungen, Theologen und Nichttheologen, in ihr zu
Worte kommen, ohne dass die Festlegung auf eine bestimmt
ausgeprigte Religionsanschauung weder gefordert noch erstrebt



— B

wird. So allein, meint die Leitung der Zeitschrift, ,einer Werde-
zeit den Dienst leisten zu koénnen, dessen sie bedarf“.

Wenn wir den Inhalt der abgeschlossenen drei ersten Jahr-
gange uns vergegenwiirtigen, so miissen wir sagen, dass ,Reli-
gion und Geisteskultur“ ihre Aufgabe in einer wahrhaft vor-
nehmen Weise gelost hat. Die meisten Abhandlungen sind
derart, dass sie einen inneren Genuss bieten und nicht nur
gebildeten Laien, sondern auch Fachgelehrten Anregung zur
weiteren Forderung ihrer religiosen Anschauung von den ver-
schiedensten Seiten her geben. Wir heben aus dem Jahrgang 1909
folgende Aufsiitze hervor: Gott und Welt; Unsterblichkeit; tiber
wissenschaftlichen und religiosen Dogmatismus; Jesus und die
Zukunft des Christentums; Gottesvorstellungen und Gottesgefiihl;
alter und neuer Glaube; zur Frage des religiosen a priori; zur
Psychologie des Atheismus; die Bekehrung Augustins; die reli-
giose Bewegung der Gegenwart in Frankreich; das religitse
Leben in der Kirche Russlands; die Zigeuner nach Geschichte,
Religion und Sitte, usw.

Auf die Zeitschrift (vierteljahrlich MKk. 1. 50) seien besonders
alle Suchenden hingewiesen! G. M.

Friedr. SpirTa: Das Johannesevangelium als Quelle der Ge-
schichte Jesu. Gottingen 1910. LXVII und 466 S. Mk. 15,
geb. Mk. 16.

Zur Johanneischen Frage hat der gelehrte Strassburger
Theologe mit seinem neuesten Werke einen méchtigen, Jahrzehnte
lang vorbereiteten Beitrag geliefert. Er bekennt sich damit
gegen die Einheit des Evangeliums, indem er eine Grundschrift
und die Zusiitze eines Bearbeiters unterscheidet, die letzteren
aber wieder in dessen eigene Reflexionen und aus anderer
Literatur tibernommene Bemerkungen zerlegt. Die Urschrift
aber ist mit grosster Wahrscheinlichkeit dem Apostel Johannes,
also einem Augenzeugen, zuzuschreiben, ja diese Urschrift scheint
der Zeit nach noch vor die Synoptiker zu gehéren. Damit ist
thr geschichtlicher Wert fur das Leben Jesu gegeben. Die
Person Jesu weist in ihr ,Ziige rein menschlicher Art auf, die
von uberwiiltigender Kraft sind und gerade mit dem Bilde sich
beriihren, das der schlichte, undogmatische Christ von Jesus
im Herzen trigt“ (S. VIII).



— 398 —

Gegeniiber anderen Bestreitern der Einheit des Evangeliums
gibt Spitta einen positiven Aufbau der von ihm angenommenen
Grundschrift in einer vollstindigen fortlaufenden Ubersetzung,
wihrend er die fiir Zusitze des Bearbeiters gehaltenen Teile
darunter setzt (S. IX — LXVII). Dadurch bekommen wir nicht
nur iber seine Ergebnisse sofort einen Uberblick, sondern seine
Kritik gewinnt auch von vornherein ein freundliches Gesicht.
Dieses behélt sie auch in dem untersuchenden Teil des Werkes,
der vor allem gegen die Forschungen von Schwartz und Well-
hausen Stellung nimmt. Wie immer geht Spitta seine eigenen
Wege, aber es geschieht in einer so ernsten, nach rechts und
links gleich wohlwollenden Weise, dabei ist die Darstellung so
klar und warm, dass man seiner Kritik gern nachgeht, auch
wenn man ihr nicht folgen kann. Dass letsteres vielfach der
Fall sein muss, sowohl grundséchlich fiir die Teilungstheorie
tiberhaupt als fiir die Einzelheiten derselben, das ergibt sich
aus der individuellen Verschiedenheit und Unsicherheit solcher
kritischen Aufstellungen von selbst. Dadurch ist aber der
dauernde Gewinn, den die Arbeit Spittas der johanneischen
Frage gebracht hat, nicht geschmélert. G. M.

A. DE STEFANO: La noble Lecon des Vaudois du Piémont.
Paris, Champion, in-8°, 1909.

Dans une trés savante indroduction, 'auteur étudie surtout la
versification et la langue de ce curieux poéme, puis la doctrine.
On remarquera notamment ce qui est dit du purgatoire (nié),
de la confession et de la priere. Suit le texte de cette petite
« Bible Vaudoise» avec de nombreuses notes critiques. Enfin un
glossaire, trés utile. L’auteur cite trés souvent Dcellinger.

Les lignes suivantes guideront le lecteur: «Il suffit, dit M.
de Stefano, de dire que la doctrine (des poemes vaudois) est
presque exclusivement morale, et qu'une conception trés pessi-
miste de la vie, le sombre tableau de la misére humaine, la
menace du chatiment éternel sont les traits dominants de ces
poémes. Au point de vue littéraire, ces compositions n’offrent
rien de remarquable, sinon une versification facile et abondante.
Parmi tous les poeémes vaudois, la Noble Lecon jouit d'une re-
nommée incomparablement supérieure aux autres. Cependant,



-— 399 —

nous nous trouvons ici également'en présence d'un versificateur
plutdot que d'un véritable poéte. Aucun endroit de 'ouvrage n'a
la vertu de nous émouvoir profondément, de nous faire vibrer
a l'unisson du sentiment qui l'a dicté, de faire surgir devant
nos veux, et d'une fagon plus ou moins intense et suggestive,
les tableaux si dramatiques de la Passion ou du pécheur expirant »

(p. XV).
Je profite de cette circonstance pour exprimer publiquement
la sympathie et la parfaite estime que je ressens — je devrais

dire, je crois, que tous les anciens-catholiques ressentent — pour
la vaillante Eglise vaudoise, ol nous comptons de véritables
fréres, et avec laquelle i1 me semble qu'une entente serait bien
facile et bien rationnelle. E. M.

Zur Unionsfrage: Prinz Max, Herzog zu Sachsen, Prof. an der
Universitat Freiburg i. d. Schweiz: Vorlesungen idiber die ori-
entalische Kirchenfrage. Freiburg (Schweiz) 1907. VII und
248 8.

Seraphim (Albert) LADE, orthod. Priester: Rom und der ortho-
doxe Orient. Entgegnung auf die ,Vorlesungen tber die
orientalische Kirehenfrage® von Prinz Max, Herzog zu Sachsen.
St. Petersburg 1909. 38 S.

Sind die beiden Schriften wichtig wegen ihres Gegenstandes,
so sind sie anderseits interessant durch ihre Verfasser. Autor
der einen ist der vielgenannte Prinz aus koniglichem Hause,
der eine in der Welt {iber alles hochgeschitzte Stellung ver-
liess, um einfacher Priester und Professor zu werden. Ein
Landsmann von ihm schrieb die andere. Erzogen in streng
christlicher, lutherischer Familie, sucht Lade, erwachsen, das
reine Evangelium. Bald reift in ihm die Uberzeugung, dass
Rom zum mindesten ebensoweit entfernt ist von der aposto-
lischen Kirche wie Wittenberg. Endlich glaubt er, die Kirche
Christi in der orthodoxen Kirche des Morgenlandes gefunden
zu haben.

In dem an erster Stelle genannten Werke erhalten wir
zunidchst einen geographischen Uberblick iiber die Linder-
gebiete, auf die sich die orientalische Kirchenfrage erstreckt.
Daran schliesst sich eine ausfiihrliche Betrachtung der Gesamt-
bevolkerung der morgenlindischen Kirche, einschliesslich der



— A —

Sekten und der Unierten. Besonders interessant ist die Charakter-
schilderung der verschiedenen Volkerschaften nach ihren guten
und minder guten Seiten, wie der Verfasser sie durch Reisen
personlich kennen lernte. Das zweite Kapitel bespricht die
geschichtliche Entstehung und Entwicklung der orientalischen
Kirchenfrage bis zur Eroberung Konstantinopels durch die
Tirken. Darauf folgt eine Schilderung der Lage der getrennten
Orientalen, insbesondere seit der Tiirkenherrschaft, und der
Unierten, nebst einer Geschichte der Unionen, die bekanntlich
im ganzen stets misslungen sind, wenn es auch Rom gelang,
kleinere Gruppen zu sich hintiberzuziehen. Zum Schlusse legt
der Verfasser seine Ansicht dar tber die Mittel, wodurch einer
Union die Wege geebnet werden kénnten.

Wer den Standpunkt eines modernen Romisehkatholiken in
dieser Angelegenheit kennen lernen will, moége das Buch lesen und
dann zu der an zweiter Stelle genannten Schrift greifen, die die
orientalische Auffassung vertritt. In der Absicht, die orthodoxe
Anschauung zurechtfertigen, geht hier Lade auf die verschiedenen
Differenzpunkte ein und behandelt namentlich folgende Gegen-
stande: Filioque, unbefleckte Empfingnis, Epiklese, Fegfeuer,
Primat, Infallibilitdt. Treffend sind namentlich seine Bemerkungen
tiber die ,Entfaltung‘ des Dogmas. |

In beiden Biichern nimmt einen breiten Raum ein die
Erorterung der Frage: Welche Hilfte ist aus der ,Kirche
ausgetreten? Wie zu erwarten, schreibt jedes der andern
Gemeinschaft den ,Austritt’ zu und behauptet von der eigenen,
dass sie ,die Kirche‘ bilde.

Prinz Max hat Belege dafiir beigebracht, dass auch nach
der Trennung noch Gemeinschaftshandlungen vorgekommen
seien (S. 143 ff.). Hieran kniipfe man an. Beide Kirchenhé&lften
haben gesiindigt! das gibt Prinz Max deutlich zu verstehen,
wenn es auch bei Lade nicht hervortritt. Mogen sie sich des
Gemeinsamen erinnern und von diesem Boden aus in Liebe
zur Wahrheit und zum Néachsten das Trennende zusammen
prifen. Das ist die Befolgung des Willens Jesu, der will,
dass die Seinigen eins seien. Dazu dréngen aber auch der
immer mehr um sich greifende Unglaube und die Zusténde
unter den christlichen Nationen iiberhaupt. D.



— A, —

Petites Notices.

* Matthias VON BREMSCHEID: Kursze Sounntagspredigten fiir
das ganze katholische Kirchenjahr (Erster Zyklus). Vierte Auf-
lage. Mainz 1909. Verlag von Kirchheim & Co. 8°. VIII und
328 S. Preis geheftet Mk. 2.80, gehunden Mk. 3.50. — Die
vorliegenden Predigten sind kurz, aber inhaltsreich, und haben
eine lobenswerte praktische Richtung. Jeweils hebt der Ver-
fasser aus dem betreffenden Evangelium einen Gedanken heraus,
gliedert das dadurch gewonnene Thema in geschickter und
tibersichtlicher Weise und fiihrt die Disposition in klarer und
gewandter Darstellung durch. Die Sprache ist eine im guten
Sinne des Wortes volkstiimliche. Die Ausstattung des Buches
befriedigt durchaus; der Preis ist wohlfeil; das Buch kann
empfohlen werden. L),

* Ludw. COUARD: Altchristliche Sagen tiber das Leben Jesu
und der Apostel. Mit einem Anhang: Judische Sagen iiber das
Ieben Jesu. Giitersloh 1909, 144 S. — Der Hauptinhalt des
Buches war bereits in der «Neuen kirchlichen Zeitschrift»
(1901—04) veroffentlicht. Man kann dem Verfasser nur dankbar
sein, dass er aus dem Wust der neutestamentlichen Apokryphen,
soweit sie das Leben Jesu und der Apostel behandeln, diese
auf den Kern ihres Inhalts beschriankte Auswahl getroffen hat.
Welche Miihe und kritische Zuriickhaltung das erforderte, weiss
jeder, der in jene Apokryphen einmal hineinsah. Die hier zu-
sammengestellten Sagen sind nicht nur, wie der Verfasser meint,
zum grossen Teil recht interessant; sein Werkchen bringt auch
wieder den erneuten Beweis von dem kritischen Scharfsinn
und dem christlichen Takte derer, die einst die jetzigen Apo-
kryphen aus dem Kanon des Neuen Testamentes ausgeschlossen
haben. G. M.

* Dr C. D. GINSBURG: [saias, diligenter revisus juxta Mas-
sorah atque editiones principes cum variis lectionibus e mss.
atque antiquis versionibus collectis. London, British and Foreign
Bible Society. — The production of this great edition of the
Hebrew Bible is part of the scheme of commemorating the
Centenary of the Bible Society which thus does for the Old
Testament what by Dr Nestle's Greek New Testament it has
done for the New. In carrying out this scheme, the Society

Revne intern. de Théologie. Heft 70, 1910, 26



— g —

has been most fortunate in securing the services of such an
authority as Dr Ginsburg, who has devoted his life to the study
of the Sacred text. The greater part of the Old Testament is
now in type: Joshua, Judges, Isaiah, Jeremiah and Ezekiel in
their final form. The notes to the Pentateuch are to be reset
to correspond with the present Portion. The Minor prophets
are at present in the press and Dr Ginsburg is well advanced
in his preparation of the rest of the Bible.

#* Dr. KAUFMANN KOHLER: Grundriss einer svstematischen
Theologie des Judentums auf geschichtlicher Grundlage,; Leip-
zig, Fock, in-8°, 383 S., 6 Mk., 1910. — Apres une courte intro-
duction, ou sont résumées les notions de la théologie et du
judaisme, l'auteur traite: 1° de Dieu, 2° de I'homme, 3° d'Israél
et du royaume de Dieu. Donc simple et clair. Pas d’étalage
de science, mais connaissance approfondie du sujet. Mr. K. K.
est recteur de U'Hebrew Union College de Cincinnati., «Das
Judentum beruht auf dem Bekenntnis der Einheit Gottes und
auf der Anerkennung der gottlichen Offenbarung, ohne welche
es keine Pflichtenlehre im Sinne der judischen Ethik geben
kann ... Das lautere Herz allein gilt vor dem heiligen Gott,
das ist der Kernsatz der jiidischen Theologie, die im Nomis-
mus, wo er sich eingenistet hat, hochstens eine Entartung er-
blickt. »

* Dr. J. LEPSIUS: Das Reich Christi. 12, Jahrgang. Nr. 1:
Die Weltanschauung Jesu (J. Lepsius); Israel, der Knecht Gottes
in Vergangenheit und Gegenwart (F. Heman); Die Offen-
barung Johannes.

* W. REIN, Lit. D. Dr., Professor an der Universitit Jena:
Grundlagen der Pddagogik und Didaktik. Leipzig 1909 (Quelle
& Meyer). 140 S. Geheftet Mk. 1, in Originalleinenband
Mk. 1.25. — Dass unsere Zeit ein lebhaftes Interesse an den
Fragen der Erziehung und des Unterrichts besitzt, ergibt sich
aus den lebhaften Ertrterungen, die sich iiber die einschlidgigen
Fragen in der Presse, nicht nur in Fachblittern, finden. Dass
dabei viel Unklarheit, Dilettantismus und noch schlimmeres mit
unterlduft, ist nicht zu verwundern. Da kommt das vorliegende
Biichlein gerade recht. Seine Betrachtungen wollen kein in
sich abgeschlossenes System geben, sondern nur auf besonders
wertvolle und beachtenswerte Stiicke des grossen Gebietes mit



— 403 —

einem gewissen Nachdrucke hinweisen, das unter dem Begriff
der Volkserziehung zusammengefasst wird. Wer sich mit der
weitberithmten, an der Jenaer Hochschule gelehrten Padagogik
bekannt machen will, dem sei das Buch bestens empfohlen. D.

* Ch., SAUVE: Le culte de St. Joseph, Elévations. Paris,
Vic et Amat, in-8°, 460 p., fr. 3.50, 1910. — Il y a des théolo-
giens assez heureux pour tout savoir. M. Sauvé est de ce nombre.
Tandis que Bossuet s'est contenté d’écrire des Elévations sur les
mysteres, M. S. en écrit sur des sujets qui ne sont plus des
mysteres pour lui, Il connait les divines Préparations de St. G-
seph, ses divines Ajfinités, bien plus ses divines Grandeurs, ses
divines Zutimilés, et enfin ses divines Glozres. Quelles Intimités?
M. Sauvé répond: Avec Marie, avec Jésus, avec la Divinité, avec
les créatures! C'est complet. Je demande que le pape ne se
borne pas a lui envoyer des Brefs; déja maintenant, il doit le
Béalifier, pour le moins! Déja Sauvé est celui qui a écrit ce
volume, trois fois sauvés seront ceux qui le liront.

* H. M. WIENER: Essays in Pentateichal Ciilicisin, London,
Elliot Stock, in-8°, 3/6 net, 239 p., 1910. — L’auteur avoue qu'il
prend, dans cette question, une position a part, et il 'explique.
Il se rapproche beaucoup des explications du prof. A. Van
Hoonacker de Louvain. Je ne saurais entrer ici dans 1'étude
de ce savant volume, et j'engage vivement les lecteurs sérieux
a l'étudier avec soin; ils ne pourront que s’en féliciter.

* Gottfried WOLFGARTEN : Dreifacher Jahvgang gansz kurzer
Homilien auf alle gebotenen, sowie die sonstigen wichtigsten
Festiage des Kirchemjahres. 2. Auflage. Freiburg i. B.,, Her-
dersche Verlagshandlung, 1909. VIII und 217 S. Brosch.
Mk. 1.80, geb. Mk. 2.60. — Mit der gebotenen digxgiais gebraucht,
kann das Buch eine willkommene Hilfe darbieten, besonders
dann, wenn der Priester (ausser an den Sonntagen) noch an
den zweiten Tagen der hohen Feste und an anderen Festtagen
mit der Feier der hl. Messe eine lingere Predigt oder eine
kiirzere Altarrede verbinden mochte, aber im Drange der ver-
schiedenen Amtsgeschifte die Zeit zur Vorbereitung auf eine
vollstindig originale Rede ihm mangelt. Das wird besonders
bei solchen Priestern zutreffen, die schon eine Reihe von Jahren
in einer und derselben Gemeinde arbeiten. Die vorliegenden
Predigten, je drei auf 23 Festtage, werden anregend wirken



— 404 =

und dem seeleneifrigen Priester eine Erleichterung bieten bei
seinem Bestreben, dem frommen Wunsche der Gldubiger ent-
gegenzukommen, auch an Feiertagen eine Predigt oder An-
sprache zu héren. D.

* Ein Konfivmationsschein. Das heilige Abendmahl nach
Lionardo da Vinci in farbigem Steindruck, herausgegeben vom
Christlichen Kunstblatt durch D. David KocH, 26 : 36 cm gross,
zu 60 Pf, erschien unlingst im Verlage von Georg Siemens
in Berlin W. 57 und liegt uns nun zur Begutachtung vor, nach-
dem wir erst vor kurzem die grossere Ausgabe des prachtigen
Steindruckes (zu Mk. 3) und das gleiche Blatt als einfaches
Wandbild (zu 50 Pf.) vor uns hatten. Jeder wird dieses popu-
lare Volksblatt billigen und verbreiten.

* Fin Welhnachtsbuch. Im Verlag von Georg D. W. Callwey
in Miinchen erscheint soeben ein rechtes Weihnachtsbuch. Es
fithrt den Titel: « Die Geschichite von der Geburt unserves Hevrn
Jesus Christus» in Bild und Wort von Wilhelm und Heinrich
STEINHAUSEN. Die Erzdhlung ist in schlichten Reimen gehalten
und trifft mit vielem Gliick den volksmaissigen Ton, ohne je in
siissliche Sentimentalitiit zu verfallen. Auch von den Bildern
kann man das Gleiche sagen. Sie sind von echt deutscher Innig-
keit, ganz einfach und doch sehr wirkungsvoll. Steinhausen
folgt den alten deutschen Malern, indem er die biblische Ge-
schichte nach Kostiim und Gegend im Deutschland des 16. Jahr-
hunderts spielen lisst. Bethlehem ist auf diesen Bildern ein
heimeliges deutsches Stidtchen mit hohen Dichern, Mauer und
Wall. Das Buch, das als Volksausgabe von D. David Koch her-
ausgegeben wird, kostet nur Mk. 1. 20. Es kann als Fest-
geschenk empfohlen werden.

Ouvrages nouveaux.

D. Th. BRaun: Die Bekehrung der Pastoren und deren Bedeu-
tung ftir die Amtswirksamkeit. Sechste vermehrte Auflage.
Leipzig, Kriiger, br., 46 S., 1910, 65 Pf.

H.-G. EMERIC DE ST. DALMAS: L'immoralité biblique. Nice, Vis-
conti, br., 40 p., 1909, 30 cent.



— 405 —

M. GLADBACH (Volksvereins-Verlag): Gesammelte apologetische
Volksbibliothek, I. Band, 1910, 454 S., Mk. 2. 40. — Excellente
entreprise, gatée malheureusement dans plusieurs de ses
parties par le parti pris de sauver le papisme; nombreux
sophismes, aplomb puéril.

Pfarrer Max Kopp (Mundelfingen): Altkatholizismus und Pro-
testantismus. Bern, Stampfli & Cie., br., 47 S., 1909.

E. Lavisse: Histoire de France, T. VIII: II. Le régne de
Louis XV (1715-1774), par H. Carré. Paris, Hachette, gr. in-8°,
428 p., 1909. (Cet intéressant volume seva étudié dans la pro-
chaine livraison.) '

Pax. The Quarterly Paper of the Benedictine Community, The
Isle of Caldey, South Wales. Per annum, 2 s. 6 d.

ToxoTES: Wissenschaftliche Aussprache der Zahl des Namens
des Tieres (666) in Apokalypse 13, 18. Diesdorf bei Gibers-
dorf, Kr, Striegau, Verlag der Schreiberhau-Diesdorfer Ret-
tungsanstalten; br., 80 S., 8°, Mk. 1. 50.




— 406 —

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* A lire: — Dans le « Catholique francais », janvier 1910: réfu-
tation des erreurs du Rev. Spencer Jones (Anglican romanisant) sur
l'union des Eglises avec Rome; erreurs «<stupéfiantes», dit le
« Cath. fr.», qui ajoute avec raison: «Il n'y a pas d’entente pos-
sible entre les anglicans romanisants et les anciens-catholiques. »

— Dans le «Chrétien» (15 janvier 1910): un article trés sage
sur la morale a I'école (A. Bourrier).

— Le «Neue Jahrhundert», dirigé par le Dr Phil. Funk;
de plus en plus intéressant et assez hardi pour oser trouver que
le concile du Vatican laisse a désirer. O tempora, 6 mores!

— Dans la « Revue chrétienne » (février 1910): un article ano-
nyme, trés éloquent, intitulé: « Nous (protestants) sommes dupes et
victimes », dans lequel on s’éleve, avec raison (sauf sur quelques
points), contre le mal que l'administration frangaise actuelle fait a
la France et au christianisme. Est visé le ministére Briand: — autre
article approfondi, signé H.-L. Miéville, sur le relativisme en maticre
de connaissance et sur la foi religieuse. (Quoique nos formules doc-
trinales religieuses soient relatives, cependant I’absolu que nous con-
naissons non absolument, est réel, et, quand nous poursuivons un
idéal, nous agissons comme si nous €étions assurés qu'une pensée
souveraine conspire avec nous dans l'immense univers, p. 172.)

— Dans la « Revue des cours» (20 janvier 1910): le substan-
tiel article de M. Ch. Seignobos sur la transformation ecclésiastique
en France de 1902 a 1909 (p. 468-479).

— Dans la «Revue d’histoire et de littérature religieuses »
(Janvier 1910, nouvelle série): la lecon de M. Loisy sur le sacrifice
dans l'antiquité israélite. Cette lecon objective, savante, claire, est
une trés bonne préparation a lintelligence de 'eucharistie; — 'ar-
ticle érudit (mais confus) de M. Fr. Cumont sur la propagation du
manichéisme dans I’empire romain.



	Bibliographie théologique

