
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 70

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


369

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Chr. Androutsos: The Validity of English Ordinations
from an orthodox catholic point of view; done into
English and prefaced by Groves Campbell. London, Grant
Richards, 1909, 3 s.

M. le professeur Androutsos a écrit cet ouA-rage en 1903;
il ne pouvait donc pas connaître la thèse exposée dans la
« Revue » en 1909. De plus, son traducteur, M. Campbell, cite
la « Revee » de 1895, mais non les études de 1909. Nos
arguments restent donc intacts, et ce volume n'est pas au point de

la question. Enfin, l'auteur ne semble pas avoir compris exactement,

pas plus que M. Rhossis, le véritable point de vee de

l'Eglise ancienne-catholique (p. 121-124). Son traducteur parle
d'un « Synod held at Vienna in 1874 » (p. 92); il veut sans doute
parler de la conférence de Bonn. Dans la préface, on en appelle
à la sympathie comme « base d'un rapprochement » (p. XIII).
Est-il besoin de faire remarquer que la question est mal posée;
car il ne s'agit pas de sympathie, mais de vérité et d'exacte
théologie, ce qui est bien différent.

Le point de vue de MM. Androutsos et Campbell est ainsi
exposé (p. VI-X) :

« Professor Androutsos does not discuss the A-alidity of
Anglican Ordinations as a principle—xaT iiqx^v— for as such
the Orthodox Catholic Church cannot accept them. He investigates

them only in so far as the question concerns indiAidual
Anglican clergymen Avho Avould enter the Orthodox Catholic
Church—that is, to ascertain Avhether the Orders of such
individuals might be accepted by the Church xav' oixoroi.u'av, i. e. by
"economy" or dispensation.

It must first, of course, be recognised that the Orthodox
Church does not admit Anglican Ordinations either y.ccT dQyj)r or

Revue intern, de Théologie. Heft 70, 1910. 24



— 370 —

xai' olxovo(.uav, and converted Anglican clergy are re-ordained1).
At the same time, the Orthodox Church has neAer made any
formal -declaration condemning them.

These Orders were investigated by a committee which sat
at St Petersburg in 1874-5 under the Grand Duke Constantino,
but it could not decide Avhat really was transmitted by the
Anglican Episcopal Succession.

Again, the epistle of the Russian Church in 1903 on the
subject of the union of all the Churches made no mention of
the Anglican Hierarchy as being one that Avas recognised,
though it mentioned specifically the recognition of the Roman,
Armenian, Coptic, and Nestorian Ordinations. And, finally, the
letter of His Beatitude Damianos, Patriarch of Jerusalem, in
1907, to the Anglican Bishop Blyth in Jerusalem, parts of which
I giA'e beloAA-, shows clearly the position of the matter.

Nevertheless, Professor Androutsos, in his work, would
plead for the "economical" recognition of the Ordinations of
Anglican clerical converts, pnnided that the Anglican Church,
in its entirety, would dispel the doubts of the Orthodox by an
authoritative declaration, free from all ambiguity, that she holds
the true Doctrine of the Priesthood, the ScAen Sacraments, the
Real Presence, the Unbloody Sacrifice, the DiAine authority to
absohe in Confession, the Œcumenical Councils, and the acceptance

of the doctrine of the undivided Church as an unquestioned

principle and basis 2). And, if this be done in an orthodox

*) Since the publication of professor Androutsos' work on Anglican Ordinations,

two cases of re-ordination have occurred, one by the Russian Church and one

by the Greek Church, (a) In October 1905 the Rev. Dr Irvine was deposed by
the Protestant Episcopal Church of America. He then entered the Orthodox Catholic

Church, and the Russian Archbishop Tykhon re-ordained him. Before the re-ordination

the presiding Bishop (Tuttle) of the American Protestant Episcopal Church
wrote to Archbishop Tikhon protesting as follows :—"If you carry out your intention
[i.e. to re-ordain Dr Irvine], may I ask your Grace the meaning implied in such an

act of 'Ordination'? It seems to me that it will be, on your part, a repudiation,
publicly expressed, of the validity of the Orders of our Church, and that can only
be the serious cause of breaking the friendly relations between the two
Churches." Notwithstanding this protest, the Rev. Dr Irvine was re-ordained by the

Russian Archbishop, (è) In 1907, at Constantinople itself, the Rev. Robert Morgan,
of the Protestant Episcopal Church of America, was received into the Orthodox
Catholic Church and re-ordained.

2) The negative results of the two conferences held at Fulham Palace on The

Doctrine of Holy Communion and on Confession and Absolution in 1900 and 1901

(vide Reports, published by Longmans, London), and the more recent utterances
and written articles of several English Bishops denouncing Transsubstantiation,
Episcopacy as not necessary, etc., do not afford much hope for such a declaration.



371 —

manner, then the Professor considers that not only would all
doubt as to a true Succession of Orders be removed, but also

that a firm foundation would be laid for a true union of the two
Churches.

Some may, however, confess a difliculty in seeing how an

Anglican Orthodox Confession made now, on these points, can
rectify the vague and imperfect beliefs of centuries; or hovv

such a declaration can noAA- validate a Priesthood which, by
reason of ambiguous or heretical doctrines held for 350 years,
may be shovve to be ambiguous or heretical. To such minds,
what would seem to be necessary to prove is this: —That,
from the Reformation to the present day, the Anglican
Communion, as a whole, has held those Catholic and Orthodox
articles of the Faith which are most intimately connected with
the Priesthood (such as the Unbloody Sacrifice, the Seven

Sacraments, etc.), and that, during that period, all the essential
functions of the Priesthood have been exercised within her fold.

Again, although a declaration of present Orthodoxy might
conceivably be of great Aelue Avhen giAen by a Church of Aery
recent foundation and Avhich possesses a Confession which is

not explicitly unorthodox, yet such a declaration can carry
little weight when given by a Church which for three centuries

and a half has held Articles of Religion which—to Orthodox

minds—are ambiguous, patenti}- Protestant and heretical,
and when such a Church is composed of mutually antagonistic
parties (Calvinist, Liberal, Ritualist, etc.), one of AAiiich may be

(and has been) at a particular period almost Avholly dominant;
for in the one instance the declaration cannot undo the heresies

of centuries, and in the other instance it may be but the

expression of a mere party which for the time being is
preeminent in the Church, and not the expression of the Church
as a whole.

Again, if the formularies of the English Church are
ambiguous and capable of various interpretations, as is commoniy
held by High Church and Liberal Anglicans, and as enunciated
by the present Bishop of London in a sermon preached on
Christmas Day 1907, the conclusion follows that their Orders
are also ambiguous and capable of diverse interpretations. »

Done la solution pratique de la question ne semble pas
prochaine.



— 372 —

Pfr. Dr. BoGAN : Sechs Ansprachen am Weihnachts-Heiligabend
für die Weihnachtsfeier in Schule, Kirche und in Vereinen.
Berlin-Gross Lichterfelde, Chr. Friedrich Vieweg, G. m. b. H.
41 S. Mk. 1.

Franz Kumm, Kgl. Musikdirektor : Festspiele für Deklamation,
Wechselgespräch und Chorgesang zum Gehrauch in Schulen
und Vereinen. 1. Weihnacht. 2. Weihnachtsfreuden. 3. Die
schönste Zeit. Ein Weihnachtsfestspiel für unsere Kleinen.
4. Biblische Weihnachtsfeier. Berlin-Gross Lichterfelde, Chr.
Friedrich Vieweg, G. m. b. H. Jedes Heft 60 Pfg.

Zweck der vorliegenden Hefte ist es, für Weihnachtsfeiern

geeignete Ansprachen, Vortragsstoffe und Lieder zu
bieten.

Die au erster Stelle genannten ,Ansprachen' sind zum
Gebrauche für Lehrer, Geistliche und Vereinsredner bestimmt.
Sie eignen sieh für die Grossen und die Kleinen und sind zu
verwenden in Schule, Kirche und bei Vereins-Weihnachtsfeiern.
Das Heft enthält sechs Ansprachen über folgende Themata :

„Worüber freut ihr euch?", ..Christrose", „Der Himmel auf
Erden", „Vergiss das Beste nicht", „Predigt des Weihnachtsbaumes",

„Erfüllte Sehnsucht".
Jedes der weiterhin erwähnten .Festspiele' gibt einen unter

einem einheitlichen Gedanken zusammengefassten Stoff zu eiller
Weihnachtsfeier in Deklamationen und Liedern. Nur Avertvolle
Stoffe sind mit glücklichem Griff aus dem reichen Schatze
alter und neuer Weihnachts-Dichtungcn und -Lieder ausgewählt.

Ohne viele Mühe und Umstände, das sei noch besonders
erwähnt, können die Festspiele aufgeführt werden.

Sowohl die gemütvollen ,Ansprachen', als auch die
,Festspiele- können angelegentlich empfohlen werden, weil sie durchaus

geeignet sind, bei Kindern und Erwachsenen die rechte
christliche Weihnachtsstimmung zu erwecken und zu
befestigen. D.

Rudolf Böhmer: Das Neue Testament verdeutscht. Stuttgart,
Max Kielmann, 1909/10.

Das Buch erscheint in 7 Lieferungen zu je 75 Pfg. in grossem
Format und in schönem deutlichen Druck. Nach Erscheinen
der letzten Lieferung tritt ein erhöhter Preis ein.



— 373 —

Nach den vielfachen Versuchen der letzten Jahre, das
Neue Testament in einer für heutige Bibelleser gefälligen Form
zu verdeutschen und ihnen dadurch auch den Inhalt desselben
näher zn bringen, gehört eigentlich ein grosser Mut dazu, mit
einer neuen Übersetzung auf den Plan zu treten. Wer indessen
die bereits vorliegenden Lieferungen durchliest, der wird bald
das Verdienst der Arbeit erkennen und zu schätzen wissen.
Das ist aber nicht so sehr die für den Kundigen hinter der
Übersetzung stehende exegetische Schulung des Übersetzers —
diese eignet auch anderen ähnlichen Arbeiten —, sondern es

ist die ungezAvungene Einfachheit und Natürlichkeit, das Avirklich
deutsche Idiom, das der Übersetzung in Ausdruck und Stellung
eignet, ohne dass dieses auf Kosten dessen geschieht, was
tatsächlich im Urtexte steht. Hierdurch wird die Übersetzung
in vorzüglicher Weise sich zum Lesen und Vertiefen in Gottes
Wort und Jesu Leben und Lehre für die Gebildeten unserer
Zeit eignen. Sie ist in ihrer Art ein Kunstwerk, dessen Wert
desto grösser ist, je leichter und ungezwungener es auf den,
der es betrachtet, Eindruck macht. G. M.

Dr. H. Brunxhofer: Arische Urzeit. Forschungen auf dem
Gebiete des ältesten Vorder- und Zentralasiens nebst
Osteuropa. In 8°, 428 S. Bern, Francke, 1910. Mk. 12.80.

Der Zweck dieses Buches, wie auch der meisten früheren
Publikationen ven Brunnhofer. ist, zu zeigen, dass ein grosser
Teil der Hymnen des Rigveda nicht in Indien, nicht im
Pendschab, sondern auf dem Hochland von Iran und Turan gedichtet
worden sind. Diese Überzeugung hat sich bei dem Verfasser
schon vor 20 Jahren gebildet und durch seine weiteren Studien
immer mehr befestigt, obgleich die Kritik mit ganz vereinzelten
Ausnahmen sich durchweg ablehnend dagegen verhalten hat.
Ja, er ist sogar geneigt, noch einen Schritt weiter zu gehen.
Während er im ersten Bande seiner Urgeschichte der Arier,
betitelt „Iran und Turan" (1889), p. 115, das Südostgestade des

Kaspischen Meeres als die westliche Grenze der Urheimat der
Arier bezeichnete, heisst es in der Einleitung zum jetzigen Bande
(p. XVII), dass die Sanskrit-Arier noch weiter nach Westen, nämlich

an der Nordwestküste Kleinasiens, gewohnt haben müssen.



— 374 —

Es ist zweifellos, dass Bnmnhofer eine grosse Belesenheit und
eine ebenso grosse Kombinationsgabe besitzt, dass er nicht nur
den Rigveda, sein hauptsächlichstes Werkzeug, sondern auch
die übrige einschlägige Literatur vollständig beherrscht und
für seine Zwecke nutzbar zu machen versteht. Trotzdem können
auch wir ihm nicht ohne Aveiteres auf dem zum Teil recht
schlüpfrigen Boden folgen, den er uns mit seinen immer weiter
gehenden Hypothesen zu betreten einlädt. Bei der Frage, ob
wir die Arier am Südostufer des Kaspischen Meeres suchen
dürfen, kommt es hauptsächlich darauf an, wie man das Wort
samudra interpretiert. Nach dem Petersburger Wörterbuch
bezeichnet es rdie Sammlung der Gewässer am Himmel und
auf der Erde", also soAvohl das Völkermeer Avie auch irgend
ein beliebiges Meer im Bereich der damaligen Kultunvelt. Brunn-
hofer dagegen behauptet, class samudra hier nur das Kaspische
Meer bedeuten kann, und identifiziert demgemäss die daselbst
ansässige Völkerschaft der Panier mit den am untern Oxus
wohnenden Hyrkaniern, welche den Ungeheuern Transithandel
beherrschten, der sich nach Strabos Zeugnis von Indien bis nach
Kolchis und dem Ostgestade des Schwarzen Meeres erstreckte.
Die Hypothese ist gewiss ansprechend, aber der Beweis steht
auf ziemlich schwachen Füssen.

Ich kann aus der Fülle der geistreichen und zum Teil
bestechenden Theorien, die Brunnhofer aufstellt, natürlich nur
Vereinzeltes hervorheben. Mit zu dem Allerkühnsten gehört
jedenfalls IL 6, Babylon im Rigveda. Auch diese Hypothese
war vom Verfasser schon vor 20 Jahren in seinem „Iran und
Turan" publiziert worden und wird hier weiter ausgeführt und
begründet. Wie beim Kaspischen Meer alles auf die Deutung
des Wortes samudra ankommt, so ist hier die Interpretation
des Wortes vavri die Hauptsache. Das Wort findet sich an
etwa zehn Stellen des Rigveda und wird gewöhnlich mit
„Versteck" übersetzt, eine Übersetzung, die allerdings nicht über
jeden Zweifel erhaben ist, wie das ja im Veda öfters verkommt.
Durch den Gleichklang verleitet, setzt Brunnhofer vavri
Babylon und fasst den Hymnus Rigveda V. 19 als den Ausdruck
des Jubels über die Eroberung Babylons durch Zoroaster im
Jahre 2458 a\ Chr.

VII. 7 und 8 werden die aus der griechischen Mythologie
bekannten Namen Philemon und Baukis aus dem Sanskrit er-



— 375 —

klärt, und VII. 13 wird der vedische Gott Indra mit dem heiligen
Andreas identifiziert.

Wir haben uns ungern von dem Buche getrennt, welches
so viel Neues und Interessantes enthält. Das beste darin sind

jedenfalls die ausgedehnten Materialiensammlungen, die Brunnhofer

mit grossem Fleiss zusammengestellt hat, und die älteren
Gelehrten, welche sie mit Vorsicht benutzen können, viel
Anregung bieten werden. Junge Leute aber, die an das Studium
der indischen Altertumskunde erst herantreten, sollten das Buch

vorläufig noch beiseite legen, da es sie mit seinen weitgehenden
Hypothesen leicht auf Irrwege führen kann. E. Mr.

Dr. Caspari: Die Pharisäer bis an die Schwelle des Neuen
Testamentes. 52 S. 50 Pfg.

Dr. G. Heinrici : Hellenismus und Christentum. 50 S. 60 Pfg.

Dr. Jul. Kögel : Das Gleichnis vom verlornen Sohn. 36 S. 50 Pfg.

Dr. W. Lotz : Abraham, Isaak und Jakob. 50 S. 60 Pfg.

Es sind wieder dankenswerte Arbeiten, die in obigen Schriften

als 7., 8., 9. und 10. Heft, V. Serie, der „Biblischen Zeit-
und Streitfragen" (Berlin, Gr. Lichterfelde bei Runge) dargeboten

werden. Die Schrift von Caspari zeigt auf Grund von
für gewöhnlich fernliegenden Quellen die Entstehung des Pha-
risäismus seit der Makkabäerzeit und zerstreut manches
Vorurteil, das man aus dem Bilde, wie er im Neuen Testament
uns entgegentritt, Aen Kindheit an in sich trägt.

Heinrici bringt den gelehrten Nachweis, dass Hellenismus
und Christentum trotz vielfacher Berührungspunkte in ihrem
Kern auseinandergehen, dass aber am allerwenigsten eine
grundsätzliche Beeinflussung der spezifisch-christlichen Wahrheiten
durch den Hellenismus stattgefunden hat.

Kögels monographische Behandlung des Gleichnisses vom
verlornen Sohne weist die anscheinende Unvereinbarkeit
desselben mit der Mittlerschaft Jesu zur Sündenvergebung, die in
dem Gleichnis völlig ausgeschaltet ist, als unbegründet nach :

Jesus will damit sein eigenes Verhalten gegenüber den Sündern
rechtfertigen, das seine Gegner ihm vorwarfen. Auch sonst
enthält das Schriftchen für die Auslegung wichtige Aufschlüsse.



— 376 —

Die von der einen Seite als ausgemacht geltende Frage,
dass die Patriarchen Sagengestalten oder in Menschen umge-
wendelte Götter gewesen seien, wird von Lotz, als einem gründlichen

Kenner des Alten Testamentes, in entgegengesetztem
Sinne beantwortet, aber unter sachgemässer Kritik und offenem
Zugeständnisse an zweifellose Ergebnisse der orientalischen
Forschung. G. M.

Paul Cremer: Jesus und die Menschen seinerzeit. Gütersloh
1909. 478 S. ¦

Unter obigem Titel hat P. Cremer „Bilder aus Jesu Leben
für unsere Tage", die von verschiedenen Verfassern gezeichnet
sind, herausgegeben. In 10 Kapiteln wird uns Jesus in seinem
Verhältnis zum Täufer, zu seinen Heimatgenossen und
Verwandten, zu den Parteien, seinen Jüngern, den Armen, Kranken
und Gefallenen, zu den Kindern und Heiden dargestellt, jedesmal

mit besonderer Rücksicht auf die Anschauungen und
Bedürfnisse der Jetztzeit. So behandelt der Abschnitt „Jesus und
die Armen" u. a. die Sozialdemokratie. Sämtliche Abhandlungen
sind in einer schönen, zugleich der Erbauung dienenden Sprache
geschrieben. Sie sollen nach der Absicht des Herausgebers
Mosaiksteinchen sein, die in unserer die Einzeluntersuchungen
auf allen Gebieten pflegenden Zeit das ihrige beitragen zu einer
noch nicht bestehenden Darstellung des Lebens Jesu, „welche
Geist und Gemüt vollständig befriedigen könnte, — aber sicher
wird einst der Held kommen, der mit des Verstandes Riesenstärke

und mit gottbegnadeter Künstlerhand die Steinchen zu
einem gigantischen Gemälde von unschätzbarer Pracht
zusammensetzt." Durch das Buch wird die Liebe zu Jesus in vielen
Herzen gemehrt Averden. G. M.

Martin Dibelius: Die Geisterwelt im Glauben des Paulus.
Göttingen 1909. 249 S. Mk. 7.

Diese sehr eingehende Untersuchung führt die von Everling
(„Die paulinische Angelogie und Dämonologie", Göttingen 1888)

gewonnenen Ergebnisse weiter und kommt zum Teil zu anderen
Schlüssen. In dem 1. Teil werden die Begriffe „Engel, Satan,



— 377 —

und die Dämonen, Herrscher dieses Äons" nach den Thessalo-
nicherbriefen, den Hauptbriefen und dem Philipperbrief, dann
„Christas und die Geister" nach dem Kolosser- und Epheserbrief
und als Anhang die Geistervorstellung der Pastoralbriefe
dargestellt. Zur Erklärung hat Dibelius nicht nur die apokryphe
und pseudepigraphische, sondern vor allem auch die spätere
talmudische und midrasische Literatur verwendet, indem er der
Meinung ist, dass religiöse Vorstellungen nicht erst aus der
Zeit ihrer Kodifizierung' datieren: „Oft ist in einem PaulusAvort
ein jüdischer Kern zu erkennen, um den sieh in wirrer
Vermengung halachischer und haggadischer Stoff im Talmud
angesetzt hat." Dibelius dehnt dann die Untersuchung noch weiter
mit der Frage aus, ob bei den Geistervorstellungen Ideen aus
den umgebenden Religionen eingewandert oder ob sie autochthon
entstanden sind. Ferner war festzustellen, wie weit der Geisterglaube

den wirklichen Glauben des Paulus beeinflusst, Avobei

sich ergibt, dass er teilweise in das Zentrum seiner Frömmigkeit

hineinreicht; „aber die höchste Stufe der Religion erreicht
Paulus doch, wenn er die Beziehungen des Christen zum Vatergott

allen Gefahren und Bedrängnissen dieser Welt entnimmt
und sie als unüberwindlich hinstellt, AAie er es Röm. 8, 38 tut."
(S. 206 ff.) Angeschlossen sind sprachgeschichtliche Exkurse
über ayyeXoç, ôai'fxmv, âai/wviov, aroi^sìor. Das gelehrte Werk
bildet eine wichtige Ergänzung und Beihilfe zur neutestamentlichen

Exegese. G. M.

D. E. v. Dobschütz : Die Thessalonicherbriefe. Göttingen 1909.
320 S. Mk. 6. 40, geb. Mk. 8.

Der Kommentar bildet die 7. Auflage der X. Abteilung des

Kritisch-exegetischen Kommentars über das Neue Testament
von H. A. W. Meyer. Nachdem hierin die Bearbeitung der
Thessalonicherbriefe ven Lünemann bereits durch den Borne-
mannschen Kommentar ersetzt war, soll letzterer als zu ausführlich

selbständig Aveitergeführt werden, und die Bearbeitung ven
Dobschütz an seine Stelle treten.

Der „alte Meyer" war uns Theologen vor einem Menschenalter

und mehr das unentbehrliche Rüstzeug zu einer
wissenschaftlichen Exegese des Neuen Testamentes, und man hätte
damals kaum ahnen können, dass er solche Wandlungen durch-



— 378 —

machen werde. Aber dass sie kommen mussten, wenn der
Meyersche Kommentar trotz all seiner unerreichten Vorzüge
nicht, wie so viele, von der Bildfläche verschwinden sollte, war
nach der Entwicklung der neutestamentlichen Wissenschaft eine
unbedingte Notwendigkeit. Dobschütz gibt in der Vorrede die
wesentlichen Grundsätze dieser Umwandlung an, die man als
durchaus richtig anerkennen Avird : Die Exegese eines Briefes
kann sich nicht mehr auf die trockene glossatorische Erklärung
beschränken, sondern muss versuchen, ihn zu verstehen, wie
er „als ein Ganzes im Kopfe des Verfassers entstand". Daher
kommt es, dass der vorliegende Kommentar schon nach dieser
Richtung ein völlig anderes Gewand hat, als Meyer-Lünemann.
Die Psyche des Apostels und der übrigen Personen treten offen
zutage; der Hintergrund der Ereignisse und die Zusammenfassung
der Untersuchung erfährt eine ausführliche Behandlung, wie
schon die 19 Exkurse zeigen.

Daneben ist aber das Charakteristische des alten Meyer
als eines „Repertoriums" fast sämtlicher einmal vorgebrachten
Auslegungen nicht vernachlässigt, jedoch bei grösserer Beachtung

der grundlegenden patristischen Erklärung im wesentlichen
auf neuere Ansichten beschränkt, Avährend ven den übrigen
nur die wichtigsten einbezogen Averden. Ebenso ist die
Liebhaberei Meyers, fortwährend klassische griechische Stellen zu
vergleichen, auf das mindeste Mass beschränkt, dagegen LXX,
Papyri und Inschriften, also die xoivr, destomehr beachtet,
wiederum unter Vermeidung des anderen Fehlers, darin zu viel
zu suchen. Die Textkritik endlich Avird als Avesentlich zur
Feststellung des Sinnes nicht vor den ganzen Kapiteln, sondern bei
den einzelnen Stellen behandelt. Trotz der vielfachen Kürzungen

enthält so der Dobschütz'schc Kommentar an Literatur
und Stoff unendlich mehr, als der frühere Meyer, so dass auch
darin die neue Bearbeitung als ein entschiedener Fortschritt
gegen die alte Methode anzusehen ist. Die Ausstattung mit der
besonders deutlichen deutschen Schriftart ist lobenswert.

Wir benutzen die Gelegenheit, den ganzen, ursprünglich
Meyer'schen Kommentar, der in seinen Bearbeitungen stets auf
der Höhe gehalten wird, angelegentlich zum Studium des Neuen
Testamentes zu empfehlen. Jeder Student sollte bestrebt sein,
wenigstens bei seinem Abgang von der Universität das Gesamtwerk

als sein klassisches Nachschlagewerk mit in die Praxis
zu nehmen. G. M.



— 379 —

D. Paul Drews : Die Kirche und der Arbeiterstand. Göttingen
1909. 43 S. Mk. 1.

Das von grosser Wärme getragene Schriftchen ist ein er-
Aveiterter Abdruck eines auf dem evangelisch-sozialen Kongress
zu Heilbronn 1909 gehaltenen Vortrags. Nach geschichtlichen
Rückblicken auf die Entwicklung des Arbeiterstandes in unserer
Zeit und seine Stellung der Religion gegenüber kommt Drews
auf das bisherige Verhalten der evangelischen Kirche zur
sozialen Frage, um dann die Mittel zu untersuchen, Avelche eine

Annäherung zwischen der Kirche und dem ihr entfremdeten
Arbeiterstand herbeizuführen vermögen. Neben anderem scheint
hierzu das gegenseitige Kennenlernen und Verstehen besonders
in persönlicher Aussprache nach wie ver der beste Weg zu
sein: „Dass es etwa in absehbarer Zeit gelingen könnte, unsere
kirchenentfremdeten Arbeiter wieder kirchlich im alten Sinne

zu machen, das wäre utopistisch. Aber was nicht unmöglich
ist, ist dies: den Arbeiter allmählich davon zu überzeugen, dass

ein überzeugter Christ sein, dass Religion haben noch nicht
gleichbedeutend ist mit ein Dummkopf oder ein Heuchler sein.

Möglich ist es allerdings, auf diese Weise allmählich den
Entfremdeten wenigstens einige Achtung vor dem Christentum und
seinen Vertretern wieder abzuringen." G. M.

D. Paul Feixe: Theologie des Neuen Testamentes. Leipzig,
J. C. Hinrichs, 1910. 714 S. Mk. 12.50, geb. Mk. 14.50.

Der Verfasser, dem wir schon manche schöne Arbeit
verdanken, beschenkt uns in dem vorliegenden Werke mit einer
reifen Frucht seiner Gelehrsamkeit und, wir können es gleich
hinzufügen, — seines Glaubens Gegenüber den grossen
neutestamentlichen Theologien, die wir bereits besitzen, rechtfertigt
er die Herausgabe seines Lehrbuches mit dem Umstände, dass

jene die Fragestellung zu den neusten Problemen noch nicht
enthalten, ver allem aber damit, dass er bei diesen Problemen
seinen positiven Standpunkt zum Ausdruck bringen will. So

wird sein Werk zu einer Verneinung der religionsgeschichtlichen
Methode, die in der neutestamentlichen Theologie lediglich eine
hinter uns liegende und überwundene Periode der christlichen
Lehrentwicklung sieht. Die Darstellung der neutestamentlichen



Anschauungen hat zwar „mit den Mitteln der heutigen historischen

Methode, ihren historischen Zusammenhang und ihre
historische Bedingtheit und daher auch ihren Unterschied von unserem

heutigen religiösen Denken und Empfinden darzustellen" ;

aber die neutestamentliche Welt ragt ebenso in die moderne
Welt hinein, als eine Macht, an der sich „das religiöse Leben
der Menschheit in eigenartiger Weise immer wieder erneuert.
Der Quellpimkt dieser Religiosität aber ist die Person Jesu,
welche der Menschheit dies neue Leben gebracht hat." Damit
erwächst der neutestamentlichen Theologie auch eine
hervorragende dogmatische Aufgabe. Indem Feine die historische und
die dogmatische Seite des Stoffes fortlaufend miteinander
verbindet, führt er uns in meisterhafter Weise auf die kritische
Höhe der Probleme und stellt diese dann auf die unverrückbare

Grundlage seiner gläubigen Gesinnung. Ausführungen,
wie über die Person Jesu und des Apostels Paulus, können wir
nur mit tiefer Ergriffenheit lesen. Alles in allem : Das Werk
ist angesichts der modernen Auflösung des Neuen Testamentes
eine bleibende Tat, zu der wir den Verfasser und uns, denen
sie zugute kommt, beglückwünschen. G. M.

J. Français: L'Eglise et la sorcellerie. Paris, E. Nourry, in-12,
1910, 3 fr. 50.

L'auteur nous est déjà connu par son volume sur « l'Eglise
et la science». Il fait sans doute de la polémique, mais avant
tout il est historien et cherche à se documenter aussi positivement

que possible, méthode excellente, indispensable, contre
laquelle les fantaisistes regimbent en vain. De plus, il sait se

circonscrire. Il ne traite ni des esprits, ni des démons, ni de

la magie, en général, mais seulement de l'attitude qui a été

prise dans les affaires de sorcellerie par le clergé et par de

nombreux laïques ignorants et superstitieux. Ce clergé et ces

laïques constituent, hélas! une grande partie de l'Eglise, assez

pour la compromettre comme institution gouvernementale, mais

pas assez pour compromettre la véritable association des âmes
en J.-C.

«Le rôle de l'Eglise, dit-il, dans l'évolution de la sorcellerie
fut multiple et varié. Néanmoins, si l'on se place au point de



— 381 —

vue des croyances, on peut distinguer deux grandes phases.
Dans la première, jusqu'au XIVe siècle, d'une façon générale,
l'Eglise ne croit pas à la sorcellerie et elle condamne du chef
de superstition ceux qui y croient. Elle combat de toutes ses
forces l'ignorance populaire pour qui, au contraire, le pouvoir
des sorciers était indubitable. Elle ordonne aux prêtres
d'instruire la foule sur ce sujet et de proclamer au prône que les

prétendus exploits des sorciers sont simplement l'œuvre d'imaginations

malades, dont le diable se joue et qu'il se plaît à tromper.
A partir de cette époque, séparée de la précédente par une

période de transition que nous aAens étudiée, l'Eglise prend le
contre-pied de son enseignement antérieur. Elle croit à la réalité
de la sorcellerie et condamne du chef d'impiété ceux qui n'y
croient pas. Elle combat de toutes ses forces les esprits éclairés

pour qui le pouvoir des sorciers est chimérique. Elle ordonne
aux prêtres d'enseigner au peuple que les exploits de sorcellerie
ne sont que trop réels et qu'il serait impie de les attribuer à
des imaginations malades.

Dans ces croyances opposées réside le mobile d'attitudes
opposées. Jusqu'au XIVe siècle, l'Eglise traita la magie et la
sorcellerie aAec une relative mansuétude. Dans les nombreux
Pénitentiaires du Moyen-Age, les pénitences indiquées pour ce
double péché, qui n'est encore qu'un péché de superstition, sont
très variées, mais sans aucune graAité spéciale. A partir du
XIVe siècle, la peine deAient terrible: c'est la mort, parce que
la sorcellerie est assimilée à l'hérésie ; ce sont tous les raffinements

de la torture, parce qu'elle est le plus grand de tous
les crimes, un pacte aAec le démon.

C'est alors que se constitue la théologie démoniaque d'où
sortira une jurisprudence impitoyable. Les juristes de la
sorcellerie au XVIIe siècle ne sont que la monnaie des théologiens
du XVe et du XVIe.

Dresser la liste de tous ces spécialistes du démon qui écri-
Airent des ÜA-res entiers sur la sorcellerie serait très long et très
ennuyeux. N'étant pas à demi théologiens, ils employaient la
méthode théologique par excellence qui est de ne rien innover,
mais de se rabâcher les uns les autres.

Le point de départ de cette littérature, la chiquenaude qui
mit tout en branle, fut la Bulle de 1484. L'inquisiteur Jacques
Sprenger, après ses premières campagnes d'extermination, réunit



le résultat de ses féroces expériences en un corps de doctrines
où les démonologues suiAents n'ont cessé de puiser à larges mains :

Le Maillet des Sorcières, publié ä Cologne, en 1489, cinq ans
après la Bulle Summis desiderantes. Les réimpressions de ce
liA-re néfaste furent innombrables et il serAit de manuel à de
nombreuses générations d'inquisiteurs. C'est lui qui créa la
doctrine inquisitoriale, basée sur la superstition la plus niaise et
orientée vers les mesures les plus violentes. Un moine seul et
un moine théologien pouvait systématiser de la sorte les plus-
énormes aberrations de l'imagination populaire et, sans le moindre
scrupule d'humanité, partir de là pour infliger la torture et le
supplice. On ne saurait dire combien l'œuvre de Sprenger est
capitale dans l'histoire de la sorcellerie; il a fourni aux théologiens
le point d'appui clans la réalité qu'ils sont généralement peu
aptes à découvrir. Les autres ont suivi comme les moutons de
Panurge (p. 186-188).»

Les faits et les documents accumulés dans ce volume sont
très nombreux. On remarquera, entres autres, la fameuse Affaire
des poisons (1680), les Messes noires (p. 100-102), etc. Ce sont
des abominations qu'on ne peut même pas raconter. L'auteur
termine ainsi : « Aujourd'hui, le théologien catholique admet les
mêmes pouvoirs diaboliques que son ancêtre du XVIe siècle ; il
admet le pacte, et l'incubât, et le succubat, et tous les méfaits
de sorcellerie. Le seul changement est que, grâce à la science
et à l'esprit moderne, il a les mains liées. S'il reste le persécuté

de Satan, il ne sera plus le persécuteur des hommes ».

M. Français n'est-il pas trop optimiste, et là où la persécution
corporelle est difficile, la persécution morale n'est-elle pas
souvent trop facile?

Karl Franz: Schicksalswege. Novelle. Baden-Baden, Sommermeyer,

1910. Mk. 1. 50.

Der Furtwenger Pfarrherr Karl Franz bietet in diesem
Buche eine recht beachtenswerte Weihnachtsgabe. Im Gegensatz

zur heute fast allzusehr gepflegten psychologischen Problemsnovelle

entwickelt er den Faden seiner spannenden Erzählung
auf Grund einer Intrigue, die das Lebensglück zweier Liebenden
vernichtet. Zu achtunggebietender Grösse erhebt sich die
Darstellung namentlich gegen Schluss, wo die Getrennten am



— 383 —

Sterbelager des Glückstörers sich Aviederfinden, avo der Unhold,
von Reue gefoltert, den Betrogenen das Werk seiner Niedertracht

enthüllt. Hier findet der Verfasser flammende Worte
Aen zwingender Gewalt. — Für Freunde der Musik dürfte das

Buch von doppeltem Zauber sein. Manch treffendes Wort über
diese hehre, heilige Kunst ist eingestreut, und in der Szene, der
Unheil und Verhängnis entspringen, in dem Auftritt, wo der Held,
ein Meister des Violinspiels, die berühmte Elegie von H. W. Ernst
zum Vortrag bringt, ist in packender Weise die Wundermacht
der Musik geschildert. Eine gediegene Herzlichkeit, das ständige
Durchleuchten edler Motive im Gang der Handlung und
Charakterisierung der Personen durchzieht das ganze Werk ; auch ist
dem Verfasser die Gabe der Schilderung und Anschaulichmachimg

nicht abzusprechen. Der Inhalt ist gehaltvoll, von
sittlicher Pointe und spannend bis zum Ende.

D. Karl Hackenschmidt: Die Christus - Predigt für unsere
Zeit. Göttingen 1909. 153 S. Br. Mk. 2. 60, geb. Mk. 3. 20.

Das Buch bildet den 10. Band der „Praktisch-theologischen
Handbibliothek" und den 3. Teil der „Beiträge zur Gewinnung
von Stoffgedanken für Predigt, Seelsorge und Unterricht". Wer
aus dem Titel zu entnehmen glaubt, das Buch stelle irgend
ein modernes Christusbild als Bedürfnis und Notwendigkeit für
unsere Zeit auf, wird sich enttäuscht sehen. Schon der Eingang:
„Die Christuspredigt — des Predigers Kraft und des Predigers
Sorge", lässt keinen Zweifel darüber, wohin uns der Verfasser
führen will: Jesus mus trotz alles modernen Wissens von ihm
im Glauben erfasst werden: „Was menschlich bewiesen werden
kann, kann nicht göttlich geglaubt werden." Von diesem
grundsätzlichen Standpunkte wird dann das Bild Jesu mit solcher
Liebe und Wärme gezeichnet, die Mittel und Wege, ihn in der
Predigt den modernen Menschen nahe zu bringen und wieder
liebenswert zu machen, mit solchem, aus reicher Erfahrung-
kommenden Verständnis angedeutet, dass das Werk den
Eindruck einer Beruhigung in dem Streit um Christus hinter-
lässt. Jeder Prediger Avird daraus neuen Mut schöpfen, Christum
Aveiter zu predigen, wie er war, ist und sein wird, neue Anregungen,

diese Predigt auch einmal anders zu gestalten, als Avie er
vielleicht seit Jahren gewohnt ist. G. M.



— 384 —

Theodor Heusser: Evangelienharmonie. Die hl. vier Evange-
lien übersetzt, chronologisch zusammengefügt und mit
textkritischen, sprachlichen und sachlichen Erklärungen
versehen. Gütersloh 1909. Band I, 232 S. Mk. 5., geb. Mk. 6,
Band II, 421 S. Mk. 6, geb. Mk. 7. Beide Bände Mk. 10 und 12.

Die Tendenz des gross angelegten Werkes liegt schon in
dem Titel „Evangelienharmonie" ausgedrückt. Es avüI gegenüber
der modernen „Synopse" die alten Bemühungen der gläubigen
Harmonistik für alle 4 Evangelien unter Benutzung moderner
Ergebnisse erneuern: „Eine vollkommene Evangelienharmonie
mag freilich zu den Unmöglichkeiten gehören. Aber deswegen
haben alle die Aerschiedenen Versuche, sich der einen Wahrheit

zu nähern, doch ihre Berechtigung." Angesichts der
„autonomen Geister"-, die „in den alten EAengelien kritisch
herumwühlen, um aus diesem Schutte verwitterter Überlieferungen und
getrübter Erinnerungen erst das taugliche Material zum Neubau

eines Lebens Jesu herauszugraben, dann nach einem
selbsterfundenen, natürlich überaus klaren, gefälligen und einleuchtenden

Plan und Stil das Gebäude aufführen und an dem Werke
ihrer Hände sich freuen", will der Verfasser „lieber an die
Inspiration der vier alten, als an diejenige eines neuen, fünften
Evangeliums glauben".

Dieser Standpunkt tritt denn auch überall im Einzelnen
hervor. Der I. Band enthält die Harmonie in 225 Nummern
in eigener, buchstäblich bis auf die Stellung genauer deutschen
Übersetzung, da bei einem Grundtexte von solcher Beschaffenheit

und Wichtigkeit eine Übersetzung nicht gut ist, „wenn sie
sich lesen lässt, als ob es keine Übersetzung wäre, resp. als
ob die Evangelisten selber deutsch geschrieben hätten". Die
Vulgata findet fleissige Berücksichtigung in Wiedergabe der
lateinischen Eigennamen und anderem. — Der II. Band gibt
die Begründung der Harmonie, ein Verzeichnis der Textvarianten,

die alttestamentlichen Zitate nach dem Urtext und der
LXX und ein alphabetisches Register der in der Harmonie
enthaltenen Namen, Fremd- und Lehnwörter mit ausführlichen
Sacherklärungen, die namentlich Laien nützlich sein können.
Auch sonst enthält das Buch sehr vieles, wes unter dem
einfachen Titel nicht zu suchen wäre. Es ist ein Werk rastlosen
Fleisses und insofern es die alte Harmonistik in einer modernen



— 385 —

Form weiterzubilden versucht, eine Leistung, die ihren dauernden

Wert behält und Aväre es auch nur, um darin einen
authentischen Vergleich mit der heutigen Synopse zu besitzen.

Die Ausstattung ist eine sehr gefällige. G. M.

A. Houtin : Autour d'un Prêtre marié, Histoire d'une
polémique. Paris, chez l'auteur, 18, rue Cuvier, V; 1910, in-12,
XLIV et 407 p. ; prix : 3 fr. 50.

Nos lecteurs connaissent déjà le Uvee de M. Houtin sur le
mariage de l'abbé Charles Perraud, et la longue polémique à

laquelle il a donné lieu. Les documents de cette polémique
méritaient d'être recueillis, et M. Houtin a bien fait de s'acquitter
de ce devoir dans le présent volume. C'est une pièce historique
qui restera, j'espère, pour éclairer même ceux qui ne veulent
pas être éclairés, et pour leur apprendre non seulement ce que
vaut le célibat romain dans beaucoup de prêtres (et des meilleurs),
mais encore et surtout la manière étonnante, stupéfiante, dont
les prêtres romains (et les meilleurs) cherchent à écrire l'histoire,
avec préméditation et, qu'on A-euille bien le remarquer, de parti
pris. Quand ils sont en présence d'un fait qui les contrecarre
et qui nuit à leur système ecclésiastique, ils n'ont de repos que
lorsqu'ils ont inventé un moyen de faire échec à la A'érité, de

pratiquer une porte de derrière pour y glisser à la dérobée le

mensonge, et le mensonge accompagné de la calomnie et du
reste. Voilà ce qu'il faut connaître et faire connaître, si l'on
veut séparer enfin la Aeaie religion de toutes les falsifications
et de toutes les duperies par lesquelles on abuse les foules.

Je le sais, il y a toujours des personnes qui disent: «C'est
vrai, on nous trompe par ces superstitions, par ces faux dogmes,
par cette fausse morale; mais qu'y faire? Nous séparer? Mais
alors où aller? où nous réfugier? N'est-ce pas nous condamner
à une lutte inutile contre une hiérarchie plus forte que nous et
contre une apathie encore plus forte? Laissons faire, en gardant
notre conscience pour nous. Après tout, c'est la cause de Dieu.
Qu'il vienne à notre aide et qu'il défende sa religion et son Eglise »

Ces trembleurs, ces dégénérés n'ont plus conscience de la force
qu'ils auraient s'ils osaient vouloir; ils oublient leurs devoirs, ils
ne regardent plus leur Christ crucifié pour eux, ils lui demandent

Revue intern, de Théologie. Heft 70, 1910. 25



— 386 —

un miracle qui doit être accompli par eux-mêmes. Ce sont eux
qui doivent vivre, et vivre contre ceux qui les énervent et qui
leur prêchent le mensonge et la fausse religion. Le nouveau
volume de M. Houtin me semble tellement lucide, tellement
convaincant, il met en un si parfait relief les intrigues, les perfidies,
les hypocrisies des partisans à tout prix du système romain,
qu'il est de nature à rendre un peu de courage à toute âme

débile, pour peu qu'elle soit encore droite.
On remarquera les Bernard, les Mugnier, et autres

ecclésiastiques du même type; ils sont instructifs dans leur platitude.
On sait très bien qu'on altère la vérité ; n'importe, on veut

faire le brave, le véridique, le prélat, et l'on soutient sa «dignité»
par la calomnie! On lira avec profit les lettres de Tyrrell.
Il trouvait toute cette histoire « délicieuse», en même temps que
tragique et mauvaise; il voulait dire « comique ». Effectivement,
il y aurait lieu à faire ressortir la note comique de toutes ces
tartuferies nouvelles. Il est temps que la France, qui a pris
toutes ces simagrées au sérieux, rie enfin de ceux qui se rient
d'elle. Le rire aussi est un remède. Quand enfin les honnêtes

gens s'apitoieront sur les exploités et non sur les exploiteurs,
quand ils prendront le parti des vrais malheureux et des
consciences droites, qui gémissent, celles-ci, autrement que les martyrs

de comédie, alors la France se relèvera en releAent ses

vrais autels.
On admirera aussi les lettres de M. Paul-Hyacinthe Loyson,

notamment celle qui termine le volume, adressée à M. Houtin
le 31 décembre 1909. C'est un Aeillant jeune homme, en qui il
est aisé de reconnaître le fils d'un père qui n'a jamais consenti
à trahir la vérité

Après une longue introduction, qui est un modèle de clarté,
où tous les détails du roman-histoire de l'abbé Charles Perraud

') Par exemple, il termine ainsi sa polémique au sujet de ce qu'il a appelé
«le cas de M. Mugnier»: «Quand je pense qu'un tel amateur a pu jouer un instant
avec la conscience de l'homme qu'il proclame « plus honnête» qu'eux tous; quand
je pense que, de son propre aveu, il se flattait, lui sceptique, de ramener au bercail
de servitude celui dont toute la gloire est d'avoir conquis sa liberté par une longue
vie de sincérité, moi j'ai bien le droit de ne pas badiner. J'avoue même que j'en
ai frémi. De crainte? Non, d'indignation. Et c'est pourquoi j'ai fait justice. Voilà
l'homme et voilà le système. Voilà ce que valent les «témoignages» recrutés par
les Oratoriens» (p. 329). — Et encore, à M. Mugnier: «Celui que j'ai touché à

travers vous, celui qui, en silence, boit toute la honte, c'est M. Alfred Baudrillart,
ancien normalien, grand prix Gobert, recteur de l'Institut catholique» (p. 331).



— 387 --
sont relatés avec une exactitude parfaite, M. Houtin traite les

sujets suivants : Les oratoriens et l'histoire ; Perreyve, Gratry,
Charles Perraud ; une question de propriété littéraire ; les
modernistes et le célibat ecclésiastique ; les affaires Bernard et
Montalembert. Nos seigneurs Gauthey, Chapon, Baudrillart; M. le

pasteur Paul Sabatier; M. l'abbé Mugnier.
Tout cela est à lire et relire. E. M.

Jesus, Vier Vorträge, gehalten in Frankfurt a. M. 1910. Frankfurt

a. M., Diesterweg, in-8°, 119 S., Alk. 1. 60.

Que Jésus soit un « problème », cela ne fait de doute pour
personne ; non pas toutefois un problème de mythologie et de

puérilité, comme quelques fanatiques arriérés l'imaginent encore,
mais un problème en profondeur, en sublimité, en héroïsme,
en sainteté. « Einem Gesamteindruek nach, a dit Eucken, ist
Jesus uns durchsichtiger und Aertrauter als irgend ein Held der
Weltgeschichte. » C'est pour éclaircir ce « problème » que M. le

professeur Bornemann, ainsi que MM. W. Veit, H. Schuster et
E. Fœrster, ont prononcé à Francfort les quatre discours
contenus dans ce Aelume. M. Veit traite de Jésus au point de vee
de la doctrine, M. Schuster étudie Jésus comme personnalité,
et M. Fœrster Jésus comme force. Inutile de faire ressortir la
gravité et l'actualité de ces questions.

M. le professeur Bornemann a pris à partie le livre de M.

Arthur Drews (ne pas confondre avec M. le professeur Paul
Drews de Halle), sur «le mv'the du Christ». Le sujet n'est pas
neuf. On s'étonne qu'il y ait encore des gens qui puissent se

piquer de philologie et interpréter les textes de l'A. et du N. T.

comme se le permet M Arthur Drews, et surtout qui osent se

piquer de philosophie et expliquer le fait du christianisme sans
lui assigner une cause suffisante ; leur Logique escamote le principe
de causalité, et cela s'appelle de la philosophie Un railleur
spirituel a démontré que Napoléon Ier n'était qu'un mythe. Quand
il s'agit d'attaquer le Christ et le christianisme, il y a toujours
un fanatisme prêt à affronter le ridicule.

O si tacuisses, philosophus manslsses! s'écrie M. Borne-
mann. On peut lire, sur la même question, les réfutations de

A. Delbrück et de plusieurs autres savants compétents. Voir



— 388 —

aussi d'excellents articles dans le «Tagblatt» de Berne (n06 38,
39, 49). Il va de soi que les libres-penseurs, qui ne sont ni
penseurs ni libres, proclament, a priori et les yeux fermés, que les
chrétiens qui défendent le christianisme ne sont que des ignorants.
Eux, ils sont la science même Quant aux philosophes qui se

disent chrétiens, quant aux théologiens qui approfondissent
scientifiquement toutes les doctrines relatives à la religion, ce sont
nécessairement de «petits esprits»! C'est d'après ces procédés
expéditifs que certains «philosophes» font de la «philosophie».

R. A. KoHljRAUSCH, Superintendent und Kreisschulinspektor:
Über Volkserziehung im Geist der Humanität. Ein Beitrag
zur Gesundung des sozialen Lebens. Leipzig 1909. A. Dei-
chert'sche Verlagsbuchhandlung, Nachfolger (Georg Böhme).
122 S. Mk. 1.80.

Nach einer orientierenden Einleitung erhalten wir zunächst
eine scharfe Kritik der bisherigen Erziehungsfaktoren. Dabei
findet der Autor, dass die Arbeit der Erziehung bisher zu sehr
auf die formale Seite des Unterrichts gerichtet gewesen sei
und eine einseitige intellektuelle Richtung eingeschlagen habe.
Das Bild, das er von den verschiedenen Ständen zeichnet, ist
durchweg unerfreulich ausgefallen. Wir finden aber in dieser
Schilderung nicht die Seite, sondern doch nur eine Seite unserer
öffentlichen Zustände. Im 2. Kapitel untersucht der Verfasser
den Begriff der Volkserziehung im Geiste der Humanität. Er
versteht darunter die Einwirkung der altern Generation auf die

jüngere, um in dieser alle Kräfte des Leibes und der Seele zu
wecken und zu pflegen, zu dem Zweck, dass jeder einzelne in
seinem Berufe all seine Kraft frei und selbständig im Dienste
der Gesamtheit verwerten kann. Im 3. Abschnitt bespricht
eider Reihe nach die von ihm gewollte Erziehung in der Familie,
durch die Schule und durch die Kirche.

In allen 3 Kapiteln finden wir beherzigenswerte Winke,
die freilich zum Teil schon bisher verstanden und befolgt
wurden. Besonders möchten wir die Aufmerksamkeit richten
auf das über die Umgestaltung des Volksschulunterrichtes und
über die Ausbildung der Töchter unseres Volkes für den
Hausfrauenberuf Gesagte.



— 389 —

Der Verfasser hat sein Buch auf Grund reicher Erfahrung
und mit warmem Interesse für seinen Gegenstand geschrieben.
Darum wünschen wir ihm viele verständnisvolle Leser, die
seine negativen und positiven Ausführungen prüfen und die
ven ihm gemachten Vorschläge, soweit sie im Rahmen des
Möglichen und Wünschenswerten liegen, fördern helfen. D.

Dr. Eduard König : Hebräische Grammatik für den Unterricht.
Leipzig, Hinrichs, 1908. 199 S. Geb. Mk. 3. 60.

Diese Schulgrammatik des durch sein grosses Werk
„Historisch-kritisches Lehrgebäude der hebräischen Sprache", als eines
Meisters des Hebräischen, bekannten Verfassers ist in ihrer
Anlage ganz eigenartig, schon in der rein äusseren Form: Die
Absätze innerhalb der §§ sind aufs mindeste beschränkt, dafür
durch Nummern im fortlaufenden Text angedeutet; dadurch
wird viel Raum gespart. Auch die Paradigmen sind nicht in
Tabellen durchgeführt, sondern stehen in den Zeilen ; meist nur
die ganz charakteristischen Formen, die daraus abzuleitenden,
soll der Schüler nach der dargelegten Sprachregel selbst bilden.
Auch hier ist (wie bei Lotz) starkes und schwaches Verbum
durch die Lehre vom Nomen u. a. getrennt. — Überall hat man
das Empfinden, dass dem Verfasser das hebräische Idiom
sozusagen in Fleisch und Blut übergegangen ist. Ob die
eingeschlagene Methode gerade für Anfänger bei dieser schwierigen
Sprache praktisch ist und sich durchführen wird, dünkt uns
zweifelhaft; jedenfalls setzt sie sowohl bei Lehrenden, als bei
Lernenden eine grosse Energie voraus, was namentlich auch
von den angehängten „Materialien zur Einübung der Grammatik"
gilt. Dagegen Avird das Buch bei Fortgeschritteneren, die von
anderster Paradigmen usw. im Kopfe haben, für eine Art von
Wiederholungskursus mit oder ohne Lehrer ganz ausgezeichnete
Dienste leisten. G. M.

C. Latreille : L'opposition religieuse au concordat, de
1792 à 1803. Paris, Hachette, in-16, 1910, 3 fr. 50.

Parmi les catholiques-romains, les uns font opposition au
concordat parce que c'est une pièce politique, qui attaque la



- 390 —

royauté légitimiste à laquelle ils tiennent par dessus tout; d'autres,
parce que c'est une pièce religieuse dans laquelle ils trouvent
du gallicanisme, qui leur déplaît souverainement. Ces deux points
cle A-ue sont connus. Mais le nouveau Aelume de M. L. est
précieux en ce sens qu'il signale un troisième point de Aee,
généralement oublié, et qui, selon moi, est très important : c'est le
point de vue religieux de ceux qui ne s'occupent pas de
politique, mais qui trouvent que, ecclésiastiquement, le concordat
est une œuvre révolutionnaire au premier chef, en ce sens que
la pape Pie VII a violé la constitution de l'Eglise, qu'il a émis
et pratiqué des principes absolument subAersifs, qu'il a ruiné
l'épiscopat, qu'il a érigé une papauté jusque-là inconnue dans
l'Eglise catholique, et qu'en somme, à y regarder de près, l'Eglise
romaine de Pie VII et cle ses successeurs n'est plus l'Eglise
catholique d'autrefois.

Ceux qui essaient de le justifier prétendent que les circonstances

créées par Bonaparte l'ont mis dans la nécessité de
s'entendre aAec ce dernier, de détruire des diocèses légitimes, de

casser des évêques légitimes, et d'agir comme si le pape était
la source de la juridiction episcopale et le maître absolu de

l'Eglise, chose inouïe et absolument fausse. Cette réplique ne
porte pas, parce qu'il est éAident que l'Eglise de France, qui
était déjà Aivante avant le concordat, pouvait se développer
très bien sans le concordat. C'est de Va b c. En sorte que
l'ultramontanisme jésuitique qui fleurit aujourd'hui, a été puissamment
fortifié par Pie VII, par Bonaparte, par le Concordat, et que,
si la France possède aujourd'hui des évêques, simples créatures
du pape sans racine légitime ni dans la nation, ni dans l'Eglise,
ni dans l'Etat, la faute première en est à Bonaparte et à Pie VII.

Bonaparte a été un aveugle, et il s'est pris lui-même dans
ses propres filets. « Bonaparte, dit M. L. (p. 282-283), trahissait
les droits de l'Eglise de France : il mettait entre les mains du
Souverain Pontife une arme redoutable. De temps à autre, ses

conseillers, Talleyrand, Portalis, Bernier, s'inquiétaient, craignant
que le gallicanisme fût compromis par le pouvoir exorbitant
que Rome était invitée à déployer ; lui les rassurait : « cette
délégation de puissance, disait-il, cesserait quand il voudrait, et il
saurait bien arrêter les empiétements de la Papauté. » Quelle
naïveté! quelle impréveyance! Les faits ont démenti ces
prévisions. Rome a gardé ses positions. « En un jour, Pie VII



— 391 —

obtenait ce que ses prédécesseurs n'avaient pu imposer
pendant des siècles ; Vultramontanisme serait la loi de l'Eglise
universelle, l'infaillibilité pontificale était à l'horizon. »

Telle est l'origine de cette éAeration, ou plutôt de cette
nouvelle Eglise dans laquelle l'épiscopat n'est plus que la
«domesticité » du pape et dans laquelle le pape est le « chef absolu
et infaillible » des Français ultramontains. Le gros public et même
les lettrés qui n'y regardent pas de si près, croient simplement
que Pie VII et Bonaparte ont fait une œuvre de conciliation et
de paix pour le bien public; tandis qu'en réalité, pour le
penseur et l'historien, ils se sont conduits comme deux larrons, se

Aendant réciproquement ce qui ne leur appartenait pas, et cela
sous le nez d'évêques imbéciles et lâches, et de fidèles ignorants
et indifférents. Voilà la réalité.

Doutez-vous du caractère révolutionnaire de Pie VII? Lisez
ceci (p. 270-272) : « Pie VII supprimait de sa propre volonté
tous les évêchés de France, vecants ou non vacants, et destituait

tous les pasteurs, évêques et curés, démis ou non démis.
Dans la bulle Ecclesia Christi, il affirmait son droit de s'élever

au-dessus de la discipline universelle de l'Eglise... Le
cardinal Godefroy, abbé de Vendôme, écrivant au cardinal Pierre
de Léon qui l'aveit consulté sur les investitures : « Quelques-uns
croient que tout est permis à l'Eglise romaine, et que par
dispense elle peut faire autrement que l'Ecriture ne prescrit;
quiconque pense de la sorte ne peut être qu'un insensé: car l'Eglise
romaine n'a pas plus de pouvoir que St. Pierre, ni que J.-C.
même, qui n'est pas venu abolir la loi, mais l'accomplir. » —

Est-ce clair?
Emery, lui aussi, disait : « Vous frémiriez si vous étiez

témoin jusqu'à quel point est funeste à la religion la prévention

de quelques personnes dominées par des vues de contre-
révolution très malentendues, et pour qui la religion, au lieu
d'être une foi, n'est qu'un moyen» (p. 255).

Il n'y a donc pas à se le dissimuler. Les évêques auxquels
M. Briand a donné les églises par son inique et subversif
article IV, ne sont nullement des éAêques catholiques. Il faut
leur appliquer ces paroles de St. Hilaire : « Vous êtes le jouet
de l'erreur, en attachant vos cœurs à des murailles ; c'est
vainement que vous cherches l'Eglise de Dieu sous les Aeûtes des

temples, c'est à tort que veus y prononcez le nom de paix »

(p. 285).



— 392 —

Il importe de remarquer que les anciens-catholiques font,
contre les usurpations et contre les prévarications d'un Pie IX
et de ses successeurs, la même et légitime opposition que celle
qu'ont faite les anciens évêques de France contre les usurpations

de Pie VII. Pie VII était soutenu par Bonaparte, comme
Pie X est aujourd'hui soutenu par Briand ; mais ni l'un ni l'autre-
n'ont le droit; ils n'ont que la force brutale.

Les anciens-catholiques sont manifestement avec l'Eglise.
La Rome d'aujourd'hui n'est pas l'Eglise. On le reconnaîtra un
jour, et le balai de l'histoire fonctionnera de nouveau. M.
Latreille lui-même dit : « Le bien, même évident de l'Eglise,
ne devait pas l'emporter sur les règles. C'est un sophisme
de justifier le pouvoir du pape en cette circonstance avec
l'argument dont se servira dom Guéranger quand il dira :

« Mettre en doute ce pouvoir, ce serait refuser au capitaine
d'un naA-ire en danger le droit, pour le sauver, de jeter à la
mer, s'il le faut, les marchandises les plus précieuses. » Nul ne
conteste le droit, mais on conteste le cas; le pape n'est pas le
seul juge, or il a jugé seul et selon ses intérêts à lui; il a été

juge et partie, et il s'est adjugé le tout à lui-même. Belle
justice « Les éAêques opposants, dit encore M. Latreille, n'ont
pas pensé que les lois de l'Eglise, sa constitution divine, nettement

appuyée sur les drois de l'épiscopat, pussent être ainsi
sacrifiés, même pour un bien certain. Ce bien, il fallait le constater

suivant les formes, le faire constater aux évêques, les
établir juges solidairement avec le pape de la nécessité des
démissions (p. 277). Au lieu de cela, on a fait un simple coup
d'Etat. La papauté actuelle est le résultat de l'anarchie. Il faut
le proclamer. Le mensonge et la violation des lois ne sauraient
passer ni pour la justice ni pour la religion.

«Pie VII, dit encore M. L., en se prêtant à cette exigence
inouïe, ne paraît pas à l'abri de tout reproche Pie VII a
expié ses torts par un martyre de six années » (p. 286). — '

Ceci n'est qu'une phrase. Le martyre d'un coupable expie
peut-être, mais ne répare pas le mal causé par lui. Or c'est
le mal qu'il faut réparer. Paix à Pie VII, tant qu'on voudra,
comme aussi à Pie IX, mais justice et réparation contre leurs
crimes. Si les évêques qui ont protesté contre Pie VII sont
« restés les champions de l'épiscopat et de l'Eglise » (p. 286)

— ce qui est A-rai — il n'est pas moins Aeai que les anciens-



— 393 —

catholiques qui ont refusé d'obéir à la papauté prévaricatrice
et antichrétienne, sont et restent les vrais champions de la
vérité et de l'Eglise. E. Michaud.

M. Lepin : La valeur historique du IVe Evangile, 2 vol.
Paris, Letouzey, 1910, 8 fr.

L'auteur repousse l'hypothèse que le IVe Evangile ne serait
qu'un roman apologétique, une œuvre de pure imagination,
pieuse sans doute, mais imaginaire quant au fond et quant à la
forme, avec le désir sans doute de rester dans le ton de l'époque
et du pays où la scène se passe, mais aussi avec la liberté
d'inventer la trame des récits et des discours.

Cette hypothèse répudiée, M. Lepin concède que l'évangéliste

a pu «faire œuvre de théologien autant que d'historien...,
que ses souvenirs ont pu être plus ou moins influencés par les

expériences postérieures, et, dès lors, que ses comptes-rendus
portent en partie l'empreinte de son génie personnel et offrent
un certain mélange de ses propres conceptions » (T. I, p. VI).
M. Lepin ajoute (p. 630) : « Qu'il y ait ça et là quelque symbolisme

dans les récits johanniques on peut sans doute
l'admettre. » Et, de fait, l'évangéliste déclare expressément que ses
récits ont été écrits « afin que l'on croie que Jésus est le Christ,
le Fils de Dieu, et que, croyant, on ait la vie en son nom
(XX, 30-31) ». J'insiste sur cette concession de M. Lepin, qui
est très importante. Il dit encore (T. II, p. 401) : « On peut
parfaitement penser qu'en relatant les entretiens du Christ, l'écrivain

leur a plus d'une fois fait subir une sorte de transposition
ou d'interprétation, en exprimant la pensée du Maître sous une
forme qui se ressentait de l'expérience acquise et accusait le
travail accompli dans ses pensées par l'effet de ses longues
méditations. »

M. Lepin se déclare dans l'impossibilité de distinguer ce qui
est de l'écrivein et ce qui est du Maître. Mais cette impossibilité
ne le trouble aucunement : car il sait, il sent, il voit que l'évangéliste

a connu le Sauveur, qu'il est loyal, Aêrace, fidèle, et
qu'il ne saurait falsifier ni fausser aucune parole du Maître;
qu'ainsi le IVe EAengile est d'une historicité incontestable dans
le sens qui vient d'être dit.



— 394 —

« Si le IVe Evengile est authentique, dit-il, son auteur a beau
être un théologien et un mystique, il est également un disciple
direct et un témoin immédiat ; les divergences qu'offre l'ouvrage
par rapport aux documents synoptiques sont donc attribuables
à une information spéciale ; ses renseignements supplémentaires
prennent un caractère particulièrement autorisé; l'idée qu'il
présente du Christ, quelque transcendante qu'elle paraisse, doit
être en conformité essentielle avec la réalité » (T. I, p. VII).

Cette opinion me semble modérée et exacte ; elle concilie
plusieurs choses importantes et élimine les grosses difficultés.
Je reconnais donc que, dans le IVe Evangile, il y a du symbolisme

et de l'allégorie, en ce sens que l'auteur, très probablement

l'apôtre Jean, n'a pas craint, pour donner du relief et de

la vie aux discours du Christ, de les encadrer dans des détails
allégoriques. Mais j'ajoute que les vérités religieuses qu'il voulait

prêcher et faire admettre aux juifs et aux payens étaient
toutes éminemment chrétiennes. J'ajoute que le Christ du IVe EAen-
gile ne me paraît nullement opposé à celui des Synoptiques, ni
à celui de St. Paul. Il importe d'insister sur ce point, et M. Lepin
dit avec raison (II, 398) : « Malgré la haute opinion que l'évan-
géliste se fait du Christ Verbe de Dieu, le Sameur est
présenté par lui dans sa pleine réalité d'homme; les relations qu'il
déclare aAeir avec son Père sont pareilles à celles qu'il revendique

dans les Evangiles antérieurs ; sa manifestation comme
Messie et Fils de Dieu offre, dans le fond, le même caractère
de prudence, d'habileté, de développement progressif, que dans
ces premiers documents. Pour l'ensemble, les discours du
IVe EAengile se présentent donc dans une situation semblable
à celle des récits. Ils ne trahissent pas la main d'un théologien
qui composerait de son propre fonds, sans attache aAec l'histoire.
Ils accusent plutôt un écriAein en possession d'une tradition ou
de souvenirs autenthiques. »

Est-ce à dire que M. Lepin ait trouvé le juste milieu et que
tout ce qui lui paraît historique dans les récits doive être pris
à la lettre Je ne le pense pas. Dans maints détails, il me semble
avoir forcé la note réaliste, et bien inutilement pour une sage
et solide apologie du christianisme. Il a Aeulu trop prouver, et

qui A-eut trop promer compromet singulièrement la meilleure
thèse. Qu'il soit adAersaire de M. Loisy, je le conçois ; mais



— 395 —

M. Loisy pourrait encore lui apprendre plusieurs choses fort
sagement pensées. E. Michaud.

Dr. Adolf Matthias, Geh. Oberregierungsrat und Vortrag. Rat im
Kultusministerium zu Berlin: Wie erziehen wir unsern Sohn

Benjamin? Ein Buch für deutsche Väter und Mütter. Siebente
verbesserte Auflage. München 1910, C. H. Becksche
Verlagsbuchhandlung (Oskar Beck). XVI und 297 S. Geb. Mk. 4.

Ein prächtiges Buch, das anzuzeigen eine rechte Freude
ist. Allerlei Ratschläge, die hier und da gesammelt sind in
Haus und Schule, allerlei Fragen, die früher oder später im
Drange der Erziehung sich ergeben, allerlei Betrachtungen,
zu denen häufig vorkommende Erziehungsfehler anregen, werden
in diesem Buche, das 23 Kapitel umfasst, in harmloser Form
und zwangloser Weise niedergelegt ; freudiger Ton ist in ihnen
Grundakkord, weil er die Hoffnung des Gelingens stärkt, die
bei aller Erziehung die Hauptsache ist.

Dass das Buch, ven dem eine italienische und sogar eine
japanische Übersetzung erschienen ist, innerhalb einer
verhältnismässig- kurzen Zeit sieben Auflagen erlebte, spricht
deutlich genug für seinen Wert und seine Brauchbarkeit, ist
aber auch ein untrügliches Zeichen dafür, dass im deutschen
Volke •— zu seinem Heil und Segen — das Interesse für
Familienerziehung und die Sehnsucht nach Kräftigung und
Vertiefung des Familienlebens fest wurzelt.

Nachdem in den weitesten Volksschichten bis in die höchsten
Kreise hinein der ,Benjamiir' sich begeisterte Freunde erworben,
möchten diese Zeilen dazu beitragen, die Zahl derselben zu
vermehren. Eltern, denen die Erziehung vor allem eine Herzenssache

ist, werden in diesem gediegenen, mit grosser Sachkenntnis
und warmer Hingebung verfassten Werke die rechten Fingerzeige

für ihr Tun und Lassen finden. Möge auch die neue
Auflage viel Glück in den Familien verbreiten. D.

Neue Kirchliche Zeitschrift. Herausgegeben von Willi. Engelhardt

in Verbindung mit D. Th. von Zahn und D. Herrn,
von Bezzel u. a. Erlangen und Leipzig. XXI. Jahrgang. 1910.

Wenn eine kirchliche Zeitschrift, wie die vorliegende, in
das dritte Jahrzehnt ihres Bestehens eintritt, so hat sie da-



— 396 —

mit schon von selbst den Beweis ihrer Gediegenheit und ihres,
von ihren Lesern empfundenen Bedürfnisses erbracht. Dieses
Bedürfnis ist für die „Neue Kirchliche Zeitschrift" gleichsam
von vornherein gegeben; denn „sie will vom festen Grunde des
lutherischen Bekenntnisses der gesamten theologischen Arbeit
innerhalb der lutherischen Kirche als Sammelpunkt dienen ; sie
sieht ihre Aufgabe darin, die Zeitfragen und Zeiterscheinungen
auf dem Gebiet der Theologie und Kirche prinzipiell und
methodisch darzustellen und zu beleuchten ; durch wertvolle
Bausteine will sie besonders die positiven Seiten aller Avissenschaftlichen

und kirchlichen Tätigkeit fördern und wird das
lutherische Bekenntnis unter Wahrung seines ökumenischen Charakters

nach aussen und innen vertreten." Es ist selbstverständlich,
dass jeder, auch ausserhalb des lutherichen Bekenntnisses stehende
Theologe und wissenschaftlich denkender Laie an den Darbietungen

des Blattes seine Förderung und Freude findet, wenn
er sich mit demselben auf der positiven Seite befindet. Die
bei weitem grösste Zahl der Abhandlungen ist nicht etwa
einseitig „lutherisch", sondern, weil positiv, im eigentlichen Sinne
interkonfessionell.

Das vorliegende 1. Heft enthält: Zum Neuen Jahre (von
Bezzel); Vom Zeugnis des Gewissens hin zu Christi Kreuz
(D. Bachmann) ; Eine Symbolerklärung als homiletisches
Hilfsmittel (D. Wiegand); Die Mystik George Tyrrells (Joh. Kübel). —
Das Quartal kostet Mk. 2. 50; jeden Monat erscheint ein Heft.

G. M.

Religion und Geisteskultur, Zeitschrift für religiöse Vertiefung
des modernen Geisteslebens. Herausgegeben von Lie. Steinmann.
Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht.

In der fast unübersehbaren Flut von Zeitschriften hat die
vorstehende eine ganz besondere Bedeutung. Sie will in einer
Zeit, die sich mit erneutem Eifer den Weltanschauungsfragen
zuwendet, der Religion die ihr in diesem Ringen gebührende
und unentbehrliche Stellung geben und bewahren. Zur
Verwirklichung dieses Zweckes aber sollen Männer der verschiedensten

Richtungen, Theologen und Nichttheologen, in ihr zu
Worte kommen, ohne dass die Festlegung auf eine bestimmt
ausgeprägte Religionsanschauung weder gefordert noch erstrebt



— 397 —

wird. So allein, meint die Leitung der Zeitschrift, „einer Werdezeit

den Dienst leisten zu können, dessen sie bedarf".
Wenn wir den Inhalt der abgeschlossenen drei ersten

Jahrgänge uns vergegenwärtigen, so müssen wir sagen, dass „Religion

und Geisteskultur" ihre Aufgabe in einer wahrhaft
vornehmen Weise gelöst hat. Die meisten Abhandlungen sind
derart, dass sie einen inneren Genuss bieten und nicht nur
gebildeten Laien, sondern auch Fachgelehrten Anregung zur
weiteren Förderung ihrer religiösen Anschauung ven den
verschiedensten Seiten her geben. Wir heben aus dem Jahrgang 1909

folgende Aufsätze hervor: Gott und Welt; Unsterblichkeit; über
wissenschaftlichen und religiösen Dogmatismus; Jesus und die
Zukunft des Christentums; Gottesvorstellungen und GottesgefUhi ;

alter und neuer Glaube ; zur Frage des religiösen a priori ; zur
Psychologie des Atheismus ; die Bekehrung Augustins ; die
religiöse Bewegung der Gegenwart in Frankreich; das religiöse
Leben in der Kirche Russlands; die Zigeuner nach Geschichte,
Religion und Sitte, usw.

Auf die Zeitschrift (vierteljährlich Mk. 1. 50) seien besonders
alle Suchenden hingewiesen G. M.

Friedr. Spitta : Das Johannesevangeliuni als Quelle der
Geschichte Jesu. Göttingen 1910. LXVII und 466 S. Mk. 15,
geb. Mk. 16.

Zur Johanneischen Frage hat der gelehrte Strassburger
Theologe mit seinem neuesten Werke einen mächtigen, Jahrzehnte
lang vorbereiteten Beitrag geliefert. Er bekennt sich damit
gegen die Einheit des Evangeliums, indem er eine Grundschrift
und die Zusätze eines Bearbeiters unterscheidet, die letzteren
aber wieder in dessen eigene Reflexionen und aus anderer
Literatur übernommene Bemerkungen zerlegt. Die Urschrift
aber ist mit grösster Wahrscheinlichkeit dem Apostel Johannes,
also einem Augenzeugen, zuzuschreiben, ja diese Urschrift scheint
der Zeit nach noch vor die Synoptiker zu gehören. Damit ist
ihr geschichtlicher Wert für das Leben Jesu gegeben. Die
Person Jesu weist in ihr „Züge rein menschlicher Art auf, die
ven überwältigender Kraft sind und gerade mit dem Bilde sich
berühren, das der schlichte, undogmatische Christ von Jesus
im Herzen trägt1' (S. VIII).



- 398 —

Gegenüber anderen Bestreitern der Einheit des Evangeliums
gibt Spitta einen positiven Aufbau der ven ihm angenommenen
Grundschrift in einer vollständigen fortlaufenden Übersetzung,
während er die für Zusätze des Bearbeiters gehaltenen Teile
darunter setzt (S. IX — LXVII). Dadurch bekommen wir nicht
nur über seine Ergebnisse sofort einen Überblick, sondern seine
Kritik gewinnt auch ven vornherein ein freundliches Gesicht.
Dieses behält sie auch in dem untersuchenden Teil des Werkes,
der vor allem gegen die Forschungen von Schwartz und
Wellhausen Stellung nimmt. Wie immer geht Spitta seine eigenen
Wege, aber es geschieht in einer so ernsten, nach rechts und
links gleich wohlwollenden Weise, dabei ist die Darstellung so
klar und warm, dass man seiner Kritik gern nachgeht, auch
wenn man ihr nicht folgen kann. Dass letzteres vielfach dei-
Fall sein muss, sowohl grundsächlich für die Teilungstheorie
überhaupt als für die Einzelheiten derselben, das ergibt sich
aus der individuellen Verschiedenheit und Unsicherheit solcher
kritischen Aufstellungen von selbst. Dadurch ist aber der
dauernde Gewinn, den die Arbeit Spittas der johanneischen
Frage gebracht hat, nicht geschmälert. G. M.

A. de Stefano : La noble Leçon des Vaudois du Piémont.
Paris, Champion, in-8°, 1909.

Dans une très savante indroduction, l'auteur étudie surtout la
versification et la langue de ce curieux poème, puis la doctrine.
On remarquera notamment ce qui est dit du purgatoire (nié),
de la confession et de la prière. Suit le texte de cette petite
« Bible Vaudoise » avec de nombreuses notes critiques. Enfin un
glossaire, très utile. L'auteur cite très souvent Dœllinger.

Les lignes suivantes guideront le lecteur: «Il suffit, dit M.
de Stefano, de dire que la doctrine (des poèmes vaudois) est

presque exclusivement morale, et qu'une conception très pessimiste

de la vie, le sombre tableau de la misère humaine, la
menace du châtiment éternel sont les traits dominants de ces

poèmes. Au point de vue littéraire, ces compositions n'offrent
rien de remarquable, sinon une versification facile et abondante.
Parmi tous les poèmes veudois, la Noble Leçon jouit d'une
renommée incomparablement supérieure aux autres. Cependant,



-- 399 —

nous nous trouvons ici également en présence d'un versificateur
plutôt que d'un véritable poète. Aucun endroit de l'ouvrage n'a
la vertu de nous émouvoir profondément, de nous faire vibrer
à l'unisson du sentiment qui l'a dicté, de faire surgir devant
nos yeux, et d'une façon plus ou moins intense et suggestive,
les tableaux si dramatiques de la Passion ou du pécheur expirant »

(p. XV).
Je profite de cette circonstance pour exprimer publiquement

la sympathie et la parfaite estime que je ressens — je devrais
dire, je crois, que tous les anciens-catholiques ressentent — pour
la vaillante Eglise vaudoise, où nous comptons de véritables
frères, et avec laquelle il me semble qu'une entente serait bien
facile et bien rationnelle. E. M.

Zur Unionsfrage : Prinz Max, Herzog zu Sachsen, Prof. an der
Universität Freiburg i. d. Schweiz : Vorlesungen über die
orientalische Kirchenfrage. Freiburg (Schweiz) 1907. VII und
248 S.

Seraphim (Albert) Lade, orthod. Priester: Rom und der orthodoxe

Orient. Entgegnung auf die „Vorlesungen über die
orientalische Kirchenfrage" von Prinz Max, Herzog zu Sachsen.
St. Petersburg 1909. 38 S.

Sind die beiden Schriften wichtig wegen ihres Gegenstandes,
so sind sie anderseits interessant durch ihre Verfasser. Autor
der einen ist der vielgenannte Prinz aus königlichem Hause,
der eine in der Welt über alles hochgeschätzte Stellung ver-
liess, um einfacher Priester und Professor zu werden. Ein
Landsmann von ihm schrieb die andere. Erzogen in streng-
christlicher, lutherischer Familie, sucht Lade, erwachsen, das
reine Evangelium. Bald reift in ihm die Überzeugung, dass
Rom zum mindesten ebensoweit entfernt ist von der
apostolischen Kirche wie Wittenberg. Endlich glaubt er, die Kirche
Christi in der orthodoxen Kirche des Morgenlandes gefunden
zu haben.

In dem an erster Stelle genannten Werke erhalten wir
zunächst einen geographischen Überblick über die Ländergebiete,

auf die sich die orientalische Kirchenfrage erstreckt.
Daran schliesst sich eine ausführliche Betrachtung der
Gesamtbevölkerung der morgenländischen Kirche, einschliesslich der



— 400 —

Sekten und der Unierten. Besonders interessant ist die
Charakterschilderung der verschiedenen Völkerschaften nach ihren guten
und minder guten Seiten, wie der Verfasser sie durch Reisen

persönlich kennen lernte. Das zweite Kapitel bespricht die
geschichtliche Entstehung und Entwicklung der orientalischen
Kirchenfrage bis zur Eroberung Konstantinopels durch die
Türken. Darauf folgt eine Schilderung der Lage der getrennten
Orientalen, insbesondere seit der Türkenherrschaft, und der
Unierten, nebst einer Geschichte der Unionen, die bekanntlich
im ganzen stets misslungen sind, wenn es auch Rom gelang,
kleinere Gruppen zu sich hinüberzuziehen. Zum Schlüsse legt
der Verfasser seine Ansicht dar über die Mittel, Avodurch einer
Union die Wege geebnet Averden könnten.

Wer den Standpunkt eines modernen Römischkatholiken in
dieser Angelegenheit kennen lernen will, möge das Buch lesen und
dann zu der an zweiter Stelle genannten Schrift greifen, die die
orientalische Auffassung vertritt. In der Absicht, die orthodoxe
Anschauung zu rechtfertigen, geht hier Lade auf die Aerschiedenen
Differenzpunkte ein und behandelt namentlich folgende
Gegenstände: Filioque, unbefleckte Empfängnis, Epiklese, Fegfeuer,
Primat, Infallibilität. Treffend sind namentlich seine Bemerkungen
über die ,Entfaltung' des Dogmas.

In beiden Büchern nimmt einen breiten Raum ein die
Erörterung der Frage : Welche Hälfte ist aus der ,Kirche'
ausgetreten? Wie zu erwarten, schreibt jedes der andern
Gemeinschaft den ,Austritt' zu und behauptet von der eigenen,
dass sie ,die Kirche' bilde.

Prinz Max hat Belege dafür beigebracht, dass auch nach
der Trennung noch Gemeinschaftshandlungen vorgekommen
seien (S. 143 ff.). Hieran knüpfe man an. Beide Kirchenhälften
haben gesündigt! das gibt Prinz Max deutlich zu verstehen,
wenn es auch bei Lade nicht hervortritt. Mögen sie sich des

Gemeinsamen erinnern und von diesem Boden aus in Liebe
zur Wahrheit und zum Nächsten das Trennende zusammen
prüfen. Das ist die Befolgung des Willens Jesu, der will,
dass die Seinigen eins seien. Dazu drängen aber auch der
immer mehr um sich greifende Unglaube und die Zustände
unter den christlichen Nationen überhaupt. D.



— 401

Petites Notices.
* Matthias von Bremscheid : Kurse Sonntagspredigten für

das ganse katholische Kirchenjahr (Erster Zyklus). Vierte
Auflage. Mainz 1909. Verlag von Kirchheim & Co. 8°. VIII und
338 S. Preis geheftet Mk. 2.80, gehunden Mk. 3.50. — Die
vorliegenden Predigten sind kurz, aber inhaltsreich, und haben
eine lobenswerte praktische Richtung. Jeweils hebt der
Verfasser aus dem betreffenden Evangelium einen Gedanken heraus,
gliedert das dadurch gewonnene Thema in geschickter und
übersichtlicher Weise und führt die Disposition in klarer und
gewandter Darstellung durch. Die Sprache ist eine im guten
Sinne des Wortes volkstümliche. Die Ausstattung des Buches
befriedigt durchaus ; der Preis ist wohlfeil ; das Buch kann
empfohlen werden. D.

* Ludw. Couard : Altchristliche Sagen über das Leben Jesu
und der Apostel. Mit einem Anhang : Jüdische Sagen über das
Leben Jesu. Gütersloh 1909. 144 S. — Der Hauptinhalt des
Buches war bereits in der « Neuen kirchlichen Zeitschrift »

(1901—04) veröffentlicht. Man kann dem Verfasser nur dankbar
sein, dass er aus dem Wust der neutestamentlichen Apokryphen,
soweit sie das Leben Jesu und der Apostel behandeln, diese
auf den Kern ihres Inhalts beschränkte Auswahl getroffen hat.
Welche Mühe und kritische Zurückhaltung das erforderte, weiss
jeder, der in jene Apokryphen einmal hineinsah. Die hier
zusammengestellten Sagen sind nicht nur, wie der Verfasser meint,
zum grossen Teil recht interessant; sein Werkchen bringt auch
wieder den erneuten Beweis von dem kritischen Scharfsinn
und dem christlichen Takte derer, die einst die jetzigen
Apokryphen aus dem Kanon des Neuen Testamentes ausgeschlossen
haben. G. M.

* D1' C. D. Ginsburg : Isaias, diligenter revisus juxta Mas-
sorah atque editiones principes cum variis lectionibus e mss.
atque antiquis versionibus collectis. London, British and Foreign
Bible Society. — The production of this great edition of the
Hebrew Bible is part of the scheme of commemorating the
Centenary of the Bible Society which thus does for the Old
Testament what by Dr Nestle's Greek New Testament it has
done for the New. In carrying out this scheme, the Society

Revue intern, de Théologie. Heft 70, 1910. 26



— 402 —

has been most fortunate in securing the services of such an
authority as Dr Ginsburg, who has devoted his life to the study
of the Sacred text. The greater part of the Old Testament is
now in type: Joshua, Judges, Isaiah, Jeremiah and Ezekiel in
their final form. The notes to the Pentateuch are to be reset
to correspond Avith the present Portion. The Minor prophets
are at present in the press and Dr Ginsburg is well advanced
in his preparation of the rest of the Bible.

* Dr. Kaufmann Kohler : Grundriss einer systematischen
Theologie des Judentums auf geschichtlicher Grundlage; Leipzig,

Fock, in-8°, 383 S., 6 Mk., 1910. — Après une courte
introduction, où sont résumées les notions de la théologie et du
judaïsme, l'auteur traite: 1° de Dieu, 2° de l'homme, 3° d'Israël
et du royaume de Dieu. Donc simple et clair. Pas d'étalage
de science, mais connaissance approfondie du sujet. Mr. K. K.
est recteur de VHebrew Union College de Cincinnati. « Das
Judentum beruht auf dem Bekenntnis der Einheit Gottes und
auf der Anerkennung der göttlichen Offenbarung, ohne Avelche

es keine Pflichtenlehre im Sinne der jüdischen Ethik geben
kann Das lautere Herz allein gilt vor dem heiligen Gott,
das ist der Kernsatz der jüdischen Theologie, die im Nomismus,

avo er sich eingenistet hat, höchstens eine Entartung
erblickt. »

* Dr. J. Lepsius : Das Reich Christi. 12. Jahrgang. Nr. 1:
Die Weltanschauung Jesu (J. Lepsius); Israel, der Knecht Gottes
in Vergangenheit und Gegenwart (F. Heman); Die
Offenbarung Johannes.

* W. Rein, Lit. D. Dr., Professor an der Universität Jena:
Grundlagen der Pädagogik und Didaktik. Leipzig 1909 (Quelle
& Meyer). 140 S. Geheftet Mk. 1, in Originalleinenband
Mk. 1.25. — Dass unsere Zeit ein lebhaftes Interesse an den
Fragen der Erziehung und des Unterrichts besitzt, ergibt sich
aus den lebhaften Erörterungen, die sich über die einschlägigen
Fragen in der Presse, nicht nur in Fachblättern, finden. Dass
dabei viel Unklarheit, Dilettantismus und noch schlimmeres mit
unterläuft, ist nicht zu verwundern. Da kommt das vorliegende
Büchlein gerade recht. Seine Betrachtungen wollen kein in
sich abgeschlossenes S3*stem geben, sondern nur auf besonders
wertvolle und beachtenswerte Stücke des grossen Gebietes mit



— 403 —

einem gewissen Nachdrucke hinweisen, das unter dem Begriff
der Volkserziehung zusammengefasst wird. Wer sich mit der

weitberühmten, an der Jenaer Hochschule gelehrten Pädagogik
bekannt machen will, dem sei das Buch bestens empfohlen. D.

* Ch. Sauvé: Le culte de St. Joseph, Elévations. Paris,
Vic et Amat, in-8°, 460 p., fr. 3.50, 1910. — Il y a des théologiens

assez heureux pour tout savoir. M. Sauvé est de ce nombre.
Tandis que Bossuet s'est contenté d'écrire des Elévations sur les
mystères, M. S. en écrit sur des sujets qui ne sont plus des

mystères pour lui. Il connaît les divines Préparations de St.

Joseph, ses divines Affinités, bien plus ses divines Grandeurs, ses
divines Intimités, et enfin ses divines Gloires. Quelles Intimités?
M. Sauvé répond: Avec Marie, avec Jésus, avec la Divinité, avec
les créatures C'est complet. Je demande que le pape ne se
borne pas à lui envoyer des Brefs; déjà maintenant, il doit le
Béatifier, pour le moins Déjà Sauvé est celui qui a écrit ce
volume, trois fois sauvés seront ceux qui le liront.

* H. M. Wiener : Essays in Pentateuchal Criticism. London,
Elliot Stock, in-8°, 3/6 net, 239 p., 1910.— L'auteur avoue qu'il
prend, dans cette question, une position à part, et il l'explique.
Il se rapproche beaucoup des explications du prof. A. Van
Hoonacker de Louvain. Je ne saurais entrer ici dans l'étude
de ce savant volume, et j'engage vivement les lecteurs sérieux
à l'étudier avec soin ; ils ne pourront que s'en féliciter.

* Gottfried Wolfgarten : Dreifacher fahrgang gans kurser
Homilien auf alle gebotenen, sowie die sonstigen wichtigsten
Festtage des Kirchenjahres. 2. Auflage. Freiburg i. B.,
Herdersche Verlagshandlung, 1909. VIII und 217 S. Brosch.
Mk. 1.80, geb. Mk. 2.60. — Mit der gebotenen ôiâxgiaiç gebraucht,
kann das Buch eine willkommene Hilfe darbieten, besonders
dann, wenn der Priester (ausser an den Sonntagen) noch an
den zweiten Tagen der hohen Feste und an anderen Festtagen
mit der Feier der hl. Messe eine längere Predigt oder eine
kürzere Altarrede verbinden möchte, aber im Drange der
verschiedenen Amtsgeschäfte die Zeit zur Vorbereitung auf eine
vollständig originale Rede ihm mangelt. Das wird besonders
bei solchen Priestern zutreffen, die schon eine Reihe Aen Jahren
in einer und derselben Gemeinde arbeiten. Die vorliegenden
Predigten, je drei auf 23 Festtage, Averden anregend Avirken



— 404 —

und dem seeleneifrigen Priester eine Erleichterung bieten bei
seinem Bestreben, dem frommen Wunsche der Gläubiger
entgegenzukommen, auch an Feiertagen eine Predigt oder
Ansprache zu hören. D.

* Ein Konfirmationsschein. Das heilige Abendmahl nach
Lionardo da Vinci in farbigem Steindruck, herausgegeben vom
Christlichen Kunstblatt durch D. David Koch, 26 : 36 cm gross,
zu 60 Pf., erschien unlängst im Verlage von Georg Siemens
in Berlin W. 57 und liegt uns nun zur Begutachtung vor, nachdem

wir erst vor kurzem die grössere Ausgabe des prächtigen
Steindruckes (zu Mk. 3) und das gleiche Blatt als einfaches
Wandbild (zu 50 Pf.) vor uns hatten. Jeder wird dieses populäre

Volksblatt billigen und verbreiten.
* Ein Weihnachtsbuch. Im Verlag von Georg D. W. Callwey

in München erscheint soeben ein rechtes Weihnachtsbuch. Es
führt den Titel: « Die Geschichte -von der Geburt unseres Herrn
Jesus Christus » in Bild und Wort Aen Wilhelm und Heinrich
Steinhausen. Die Erzählung ist in schlichten Reimen gehalten
und trifft mit vielem Glück den volksmässigen Ton, ohne je in
süssliche Sentimentalität zu verfallen. Auch von den Bildern
kann man das Gleiche sagen. Sie sind von echt deutscher Innigkeit,

ganz einfach und doch sehr wirkungsvoll. Steinhausen

folgt den alten deutschen Malern, indem er die biblische
Geschichte nach Kostüm und Gegend im Deutschland des 16.

Jahrhunderts spielen lässt. Bethlehem ist auf diesen Bildern ein

heimeliges deutsches Städtchen mit hohen Dächern, Mauer und
Wall. Das Buch, das als Volksausgabe von D. David Koch
herausgegeben wird, kostet nur Mk. 1. 20. Es kann als
Festgeschenk empfohlen werden.

Ouvrages nouveaux.
D. Th. Braun: Die Bekehrung der Pastoren und deren Bedeutung

für die A.mtswirksamkeit. Sechste vermehrte Auflage.
Leipzig, Krüger, br., 46 S., 1910, 65 Pf.

H.-G. Emerio de St. Dalmas: L'immoralité biblique. Nice,
Visconti, br., 40 p., 1909, 30 cent.



— 405 —

M. Gladbach (Volksvereins-Verlag): Gesammelte apologetische
Volksbibliothek, I. Band, 1910, 4S4 S., Mk. 2. 40. — Excellente
entreprise, gâtée malheureusement dans plusieurs de ses

parties par le parti pris de sauver le papisme ; nombreux
sophismes, aplomb puéril.

Pfarrer Max Kopp (Mundelfingen): Altkatholizismus und
Protestantismus. Bern, Stampili & Cie., br., 47 S., 1909.

E. Lavisse : Histoire de France, T. VIII : H. Le règne de
Louis XV (1715-1774), par H. Carré. Paris, Hachette, gr. in-8°,
428 p., 1909. (Cet intéressant volume sera étudié dans la
prochaine livraison.)

Pax. The Quarterly Paper of the Benedictine Community, The
Isle of Caldey, South Wales. Per annum, 2 s. 6 d.

Toxotes : Wissenschaftliche Aussprache der Zahl des Namens
des Tieres (666) in Apokalypse 13, 18. Diesdorf bei Gäbers-
dorf, Kr. Striegau, Verlag der Schreiberhau-Diesdorfer
Rettungsanstalten ; br., 80 S., 8°, Mk. 1, 50.



— 406 —

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* A lire: — Dans le « Catholique français », janvier 1910:
réfutation des erreurs du Rev. Spencer Jones (Anglican romanisant) sur
l'union des Eglises avec Rome; erreurs «stupéfiantes», dit le
« Cath. fr. », qui ajoute avec raison : « Il n'y a pas d'entente
possible entre les anglicans romanisants et les anciens-catholiques. »

— Dans le «Chrétien» (15 janvier 1910): un article très sage
sur la morale à l'école (A. Bourrier).

— Le «Neue Jahrhundert», dirigé par le I)1' Phil. Funk;
de plus en plus intéressant et assez hardi pour oser trouver que
le concile du Vatican laisse à désirer, c? tempora, ô mores

— Dans la « Revue chrétienne » (février 1910I: un article
anonyme, très éloquent, intitulé: «Nous (protestants) sommes dupes et
victimes », dans lequel on s'élève, avec raison (sauf sur quelques
points), contre le mal que l'administration française actuelle fait à

la France et au christianisme. Est visé le ministère Briand : — autre
article approfondi, signé H.-L. Miéville, sur le relativisme en matière
de connaissance et sur la foi religieuse. (Quoique nos formules
doctrinales religieuses soient relatives, cependant l'absolu que nous
connaissons non absolument, est réel, et, quand nous poursuivons un
idéal, nous agissons comme si nous étions assurés qu'une pensée
souveraine conspire avec nous dans l'immense univers, p. 172.)

— Dans la «Revue des cours» (20 janvier 1910): le substantiel

article de M. Ch. Seignobos sur la transformation ecclésiastique
en France de 1902 à 1909 (p. 468-479).

— Dans la « Revue d'histoire et de littérature religieuses »

(janvier 1910, nouvelle série): la leçon de M. Loisy sur le sacrifice
dans l'antiquité israélite. Cette leçon objective, savante, claire, est

une très bonne préparation à l'intelligence de l'eucharistie; —
l'article érudit (mais confus) de M. Fr. Cumont sur la propagation du
manichéisme dans l'empire romain.


	Bibliographie théologique

