
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 69

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


139

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

E. Bredereck: Hymnologisches Htilfslexikon. Leipzig 1910.
164 S. Br. Mk. 2. 70, geb. Mk. 3. 50.

Dem eigenartigen Werke, zu dem, wie der Verfasser sagt,
in früheren ähnlichen Büchern sich nur unvollkommene
Ansätze bieten, sieht man bei seiner einfachen und übersichtlichen
Anlage kaum die Mühe an, die seine Zusammenstellung gekostet
hat. Man bekommt einen Begriff davon, wenn man die (S. VI f.)

angegebenen Quellen beachtet. Es enthält die spezifisch
evangelischen Lieder mit Ausschluss der lateinischen, der vor- und
nachreforniatorischen aus der katholischen Kirche u. a. In
Abteilung I stehen die alphabetisch geordneten gleichen
Liederanfänge, in Abteilung II die Lieder mit veränderten Anfängen,
wobei die älteste erreichbare Gestalt als „ursprüngliche Lesart"
daneben steht. Höchst interessant sind die „Lieder über
biblische Texte", darunter Psalmenlieder, Evangelien- und Epistellieder

(nach dem Kirchenjahr geordnet), Lieder über sonstige
Bibelabschnitte (10 Gebote usw.), Lieder, die ein Bibelwort als

Anfang haben (nach der Reihenfolge der biblischen Bücherj,
endlich noch ein Verzeichnis gleichnamiger Liederdichter u. a.

Jedenfalls bietet das Buch, was es auch sein will, ein
künftig kaum zu entbehrendes Hülfsmittel, um bei Arbeiten
und Studien über das evangelische Kirchenlied vor unliebsamen
Irrtümern und Verwechslungen zu bewahren. G. M.

Clément de Rome: L'Epître aux Corinthiens et l'Homélie
du IIe siècle, texte grec, trad, française, introduction et
notes par H. Hemmer. Paris, Picard, in-12, 204 p., 1909, 3 fr.

La longue et substantielle introduction de l'éditeur donne
tous les renseignements utiles sur ce texte si important et sur
lequel on a tant écrit. L'auteur y traite les sujets suivants:



— 140 —

I. Histoire de Clément; II. Analyse de l'Epître; III. Authenticité

de l'Epître; IV. Date de la composition; V. Occasion,
but et caractère de la lettre ; VI. Institutions, doctrines et
histoire (l'Ecriture sainte dans l'Epître de Clément, l'organisation
de la Communauté chrétienne; la prééminence de l'Eglise
romaine, la persécution de Néron, Doctrines sur Dieu, le Christ,
la Trinité) ; VII. La grande Prière ; VIII. Histoire du Texte.—
Pour YHomélie du IIe siècle, l'auteur explique pourquoi ce
texte ne peut être de Clément, ce qu'il est en réalité, l'analyse,

en détermine l'origine et en résume le contenu doctrinal.

On sait combien la succession episcopale est obscure dans
l'Eglise de Rome, et cela dès le commencement, ce qui prouve
qu'on n'attachait aucune importance à la fameuse primauté,
encore moins à la prétendue autorité. Eusèbe a dit au IVe siècle

que Clément a été le troisième évêque des Romains; et comme
on compte avant lui Lin et Anaclet, il suit que l'épiscopat de
St. Pierre ne trouve pas sa place. M. Hemmer est obligé d'avouer
(p. III) qu'il y a eu «des essais tardifs pour concilier des
données historiques avec les données légendaires de la littérature
pseudo-clémentine». Ce n'est pas seulement le pétrinisme qui
est à Rome une pure légende, c'est aussi tout ce qui est attribué

aux premiers évêques. La IIe Epître attribuée à Clément
n'est pas de lui. Et même la Irp est une Epître non de lui,
mais «des Romains qui parlent d'une manière collective».

Quel fut ce Clément? On n'a que des conjectures. M. Hemmer
pense qu'il fut «probablement un Juif helléniste». La supposition

qu'il serait un affranchi ou un fils d'affranchi de la gens
Flavia est «ingénieuse», rien de plus. Est-il mort martyr? On

ne sait.

Cette Epître de l'Eglise de Rome à l'Eglise de Corinthe a
été écrite de l'an 92 à 101, soit de 95 à 98. Elle reflète bien
les choses de cette époque : un grand respect pour les lóyia
tov xvçtov et pour quelques autres écritures saintes, mais dont
il n'existe pas encore de recueil canonique; une communauté
où il y a des fjovj.ievoi ou presbytres, mais aussi des vtoi (jeunes
gens ou simples fidèles) et des femmes. L'autorité vient du
Christ aux communautés. L'élection et l'investiture des préposés

n'est pas encore décrite ; elle constitue un service, un office,
une « liturgie ».



— 141 —

M. Hemmer, après M. Duchesne, répète que, si l'Eglise de

Rome a pu, de son chef, écrire à l'Eglise de Corinthe pour
l'exhorter à la paix et à l'union, c'est qu'elle était déjà en
possession d'une primauté. Or cette assertion est de la pure
fantaisie: car, tous les jours, des associations, même inférieures
en position, ne craignent pas d'écrire à des associations plus
considérables, dès que celles-ci se conduisent de manière à

léser leurs intérêts: la simple solidarité dans la fraternité
spirituelle suffisait amplement à légitimer cette épître. M. Hemmer
avoue que «la primauté de l'Eglise romaine n'est L'objet d'aucune

affirmation doctrinale dans le corps de l'épître».
Clément « ne dit pas en propres termes que Pierre soit

venu à Rome». Il parle de Pierre et de Paul; et comme Paul

y est venu, donc, dit-on, Pierre y est venu aussi! Quelle
logique Il donne au Christ le titre de Seigneur, d'enfant de

Dieu; il n'explique sa divinité sans aucune spéculation scolastique

ou gnostique. C'est encore la simplicité primitive. Jésus
est «issu de Jacob selon la chair»; c'est tout; pas de
commentaire légendaire. Même simplicité dans l'affirmation de

Dieu, du Christ et du St. Esprit, sans le mot trinité et sans la
formule postérieure des trois personnes : « Dieu vit, dit-il, et
vit le Seigneur Jésus-Christ et le St. Esprit » ; le verbe est au
singulier. Il n'y a pas encore de texte de la liturgie; la grande
prière de Clément est le fait de son inspiration personnelle.
Cette prière est adressée non au Christ, mais au Très-Haut,
à Dieu, «créateur et évêque de tous les esprits [xòv tiuyt.òc

TtvevjmToç xzi'ozrp xal èniaxonor). Que tous les peuples
reconnaissent que tu es le seul Dieu, que J.-C. est ton fils, que nous
sommes ton peuple et les brebis de tes pâturages». Telle était
encore la christologie de cette époque.

La IIe Epître dite de Clément n'est pas de Clément. Les
anciens ne s'en sont pas servis, dit Eusèbe. Ce n'est pas une Epître,
mais une ancienne Homélie, « sans souci d'un développement
logique et d'une proposition méthodique des idées » ; l'auteur
est sorti de la gentilité. Elle date de la première moitié du
IIe siècle, entre 120 et 160. Le contenu ne renferme que des
énoncés rapides, sans développement des idées. Si par hasard
il risque un développement, il tombe dans la subtilité et l'excentricité;

par exemple, voulant dire que l'Eglise est le corps du
Christ et que, tout en étant corps, elle doit être spirituelle, il



— 142 —

dit : « La première Eglise spirituelle fut créée avant le soleil
et la lune... L'Eglise vivante est le corps du Christ, car l'Ecriture

dit : Dieu fit l'homme mâle et femelle ; le mâle c'est le
Christ, la femelle c'est l'Eglise. Et les livres des prophètes et
les apôtres enseignent que l'Eglise ne date pas d'à présent,
mais de l'origine; elle était spirituelle tout comme notre Jésus...
Et l'Eglise qui était spirituelle est devenue visible dans la chair
du Christ. Cette chair est une copie de l'esprit ; quiconque
en corrompt la copie ne peut participer à l'original. Cela veut
donc dire : frères, respectez la chair, afin d'avoir part à l'esprit.

> — On voit dans ces raisonnements alambiqués qui ne

prouvent rien, les procédés mystiques et scolastiques du IIe siècle,
issus non de l'Evangile, mais du gnosticisme. Même réflexion
à faire sur la preuve de notre résurrection par l'exemple du phœ-
nix (p. 57-59).

La doxologie qui termine ce document est encore monar-
chienne : « Au Dieu unique et invisible, au Père de la vérité,
qui nous a envoyé le Sauveur A Lui soit la gloire dans
les siècles des siècles. » E. M.

Prof. Dr. H. Disselxkotter: Aachens grosse Heiligtümer und
ihre geschichtliche Beglaubigung. Bonn 1909 (Karl Georgi).
95 S. Mk. 1. 20.

Der Verfasser verfügt über genaue Quellenkeniitnis,
kritischen Scharfsinn und gewandte Darstellung. Insbesondere
sei hervorgehoben, dass er durchweg mit Ruhe und Sachlichkeit

verfahrt und nirgends der Versuchung, zu ironisieren und
zu spötteln, erliegt. Sein Buch ist im wesentlichen eine
Auseinandersetzung mit der 1874 erschienenen Schrift des Aachener
Kanonikus Kessel: „Geschichtliche Mitteilungen über die Heiligtümer

der Stiftskirche zu Aachen1-, und mit einer längeren
Abhandlung von St. Beissel S. J., die gelegentlich der fleiligtunis-
fahrt vom Jahre 1902 als Nr. 82 der Ergänzungshefte der
Stimmen aus Maria Laach erschienen ist: „Die Aachenfahrt.
Verehrung der Aachener Heiligtümer seit den Tagen Karls des

Grossen bis in unsere Zeit." Beide schweigen von der ganzen
langen Zeit, da Christus auf Erden lebte, bis auf Karl den
Grossen, vertreten vielmehr den Standpunkt, dass die Echtheit
der Reliquien erwiesen sei, wenn sich zeigen lasse, dass Karl



— 143 —

der Grosse sie für Aachen erwarb. Abgesehen davon, dass

dies keine Gewähr für die Echtheit böte, prüft Prof. Disseln-
kötter die Frage : Lässt sich ihr damaliges Vorhandensein
beweisen oder wahrscheinlich machen'? Das Ergebnis der
Untersuchung lässt sich dahin zusammenfassen, dass die in Betracht
kommenden Quellenschriften für das Vorhandensein der vier
grossen Reliquien oder einiger von ihnen in Aachen vor dem
12. Jahrhundert vollständig versagen. Erst um das Jahr 1238

kommen drei von den grossen Reliquien zum Vorschein, so dass

ihr Vorhandensein von diesem Zeitpunkte an als Tatsache gelten
darf. Wie aber wird dadurch unser Glaube an die Echtheit
beeinflusst? Im Hinblick auf die damals herrschenden Zustände
in dem Vertrieb und der Herstellung der Reliquien regt sich allerdings

der Verdacht, „ob die grossen Reliquien nicht
untergeschoben sind. Ihn zur unumstösslichen Gewissheit zu erheben,
sind wir, allein auf den Weg der literarischen Forschung
angewiesen, nicht in der Lage Bei dieser Sachlage hat der
Wunsch, über unsere Heiligtümer etwas mehr und sicher
Beglaubigtes zu erfahren, eine gewisse Berechtigung. Wenn sie
das wirklich sind, wofür sie sich ausgeben, so müssen sie bei
ihrer Auffindung etwa 1200 Jahre alt gewesen sein. Leider ist
aber alles, was man als Geschichtstatsache über sie zusammengetragen

hat, eine Fata morgana, Dichtung ohne Wahrheit.
Ihre eigentliche Geschichte bis zum Jahre 1238 ist bisher —
und bleibt voraussichtlich auf immer — ein leeres, unbeschriebenes

Blatt." D.

Anton Elter: Prolegomena zu Minucius Felix. Bonn 1909.
63 S. Mk. 1. 20.

Die Schrift ist ein Separatabdruck aus dem Programm der
Universität Bonn zum 27. Januar 1909 und soll einer
ausführlicheren Abhandlung über den Octavius des Minucius Felix
einstweilen den Weg ebnen. Seit dem Bekanntwerden des

Dialogs ist es aufgefallen, dass Octavius eine Rede für das
Christentum hält, durch die er den Ceecilius für diese Religion
gewinnt, ohne von dem inneren Glaubensgehalt des Christentums

ein "Wort zu sagen. Wäre der Octavius eine Apologie
des Christentums gegenüber dem Heidentum, wie man bisher
annahm, so wäre diese offensichtliche Zurückhaltung unerklär-



— 144 —

üch. Die gründliche Untersuchung nun über Anlass und Zweck
des Gespräches ergibt, dass die Schrift verfasst ist aus Anlass
des Ablebens des Octavius, ihm zum ehrenden Andenken. Sie
ist also eine Gedächtnisschrift, keine Tendenz- oder Streitschrift.
Bestimmt ist sie nicht für das allgemeine Publikum, sondern
für die Plinterbliebenen des Octavius, den gemeinsamen Freundeskreis.

Um den Freunden und Glaubensgenossen die Erinnerung

an Octavius und Ceecilius lebendig zu erhalten, ist von
Minucius aufgezeichnet worden, was jene gebildeten Konvertiten

seinerzeit über Heidentum und Christentum gedacht und
disputiert. Eine Schrift, die den tleiden gegenüber das Christentum

vertreten sollte, hätte nicht darauf verzichten können, das

Evangelium zu künden. Vor Christen, die ihres Glaubens sicher
sind, kann von allem Dogmatischen abgesehen werden. Der
Octavius ist also kein christliches Pamphlet gegen die Heiden
oder eine Tendenzschrift zu ihrer Bekehrung, er ist keine
apologia ad paganos, sondern eine consolatio und adhortatio ad
christianos, vielmehr eine epistula Minucii ad Africanos,
geschrieben an die christlichen Freunde aus Anlass des Todes
und zum Gedächtnis des Octavius. Einen ebenso interessanten
Einbück in die Geisteswerkstatt eines Philologen gewährt der
zweite Teil der Abhandlung, der die Interpretation einer schwieligen

Stelle bringt und zeigt, wie das auf diesem Wege
erworbene Material unsere Kenntnis der Dinge erweitert. Nicht
nur als schätzenswerten Beitrag zum Verständnis eines viel-
behandelten Schriftwerkes möchten wir die Prolegomena
angesehen haben, sondern auch als Mittel, solchen Respekt
einzuflössen, die etwa über philologische xVrbeiten und klassische
Studien gering denken. D.

P. Féret : La Faculté de théologie de Paris et ses
docteurs les plus célèbres. Epoque moderne, T. VII, XVIIIe
siècle, Revue littéraire. Paris, A. Picard, in-8°, 563 p., 1910,
7 fr. 50.

En lisant ce volume, on a l'impression d'une promenade
dans un cimetière. A côté de noms connus, que d'inconnus,
qui eurent pourtant leur heure de célébrité! Comme sur une
pierre tumulaire, on lit leurs dates de naissance et de mort,
les titres de leurs ouvrages, un mot d'éloge ou de blâme selon



— 145 —

qu ils furent antijansénistes ou jansénistes ; car M. Féret les

juge surtout d'après ce critère. Son idée fondamentale est que
le jansénisme fut une peste! Mais du moins a-t-il la franchise
de citer quelques-unes de leurs doctrines, et ceux qui ont l'esprit

libéré de cette marotte, ceux qui connaissent le passé et
l'histoire de l'ancienne théologie, peuvent du moins retrouver
dans ces citations quelques restes des anciennes libertés et de

l'ancien esprit de l'Eglise de France. C'est un des avantages
de ce volume, qui est rempli de détails d'érudition qu'on ne
trouverait pas ailleurs. Dans le fatras de l'ultramontanisme
contemporain, on a du moins ici des points de repère, des
souvenirs de protestation, des apparitions de défunts encore vivants
qui crient à Rome victorieuse : Tu as beau être acclamée
aujourd'hui par tes esclaves, tu mens

Je signale aux lecteurs les études sur Louis Ellies du Pin,
1657-1719; sur Charles-Joachim Colbert, 16ö7-1738; sur Pouget
j- 1723, sur Etienne Mignot f 1771. Ces trois derniers furent
de bons jansénistes. Citons aussi Dominique Dufour de Pradt,
1759-1837, que l'auteur qualifie de «prélat brouillon et souvent
dévoyé» Et Jacques Boileau y 1716, et Ch. Witasse f 1716, et
Tournély f 1729, et Nicolas Petitpied f 1747, et Boursier f 1749,

etJ.B. Duvoisin que M.Féret désigne comme un évêque «servile».
A ce titre, que ne devrait-il pas dire des évêques d'aujourd'hui
qui se couchent à plat ventre aux pieds de leur maître Et
César-Guillaume de la Luzerne, 1738-1821.

Tout le point de vue de l'auteur est dans ces lignes: «En
présence du jansénisme qui arborait de nouveau l'étendard de

la rébellion '), la division du passé reprit naissance ou vigueur :

les deux camps se reformèrent, et dans l'un et l'autre de ces
deux camps figurèrent des esprits distingués2) et essentiellement

combatifs, en attendant que la victoire décisive se
déclarât pour les athlètes des décisions du Saint-Siège et de

l'Eglise» (p. 492>. Ce mot «athlètes» fait sourire, quand on
songe à toutes les ressources matérielles et politiques qui
étaient à la disposition de ces prétendus athlètes, d'ordinaire
plus haineux et plus fanatiques qu'éclairés. A vaincre sans

1) N'était-ce pas plutôt Rome qui se révoltait contre toutes les traditions les

plus saines de l'ancienne Eglise
a) Remercions M. Féret qui veut bien pousser le courage jusqu à reconnaître,

en face des jésuites, de la distinction d'esprit à quelques jansénistes.

Revue intern, de Théologie. Heft 69, 1910. 10



— 146 —

péril, on triomphe sans gloire. Le mot « décisions » ne fait pas
moins sourire, quand on songe que ces fameuses décisions sont
aujourd'hui inconnues non seulement du public, mais aussi des

théologiens, même ultramontains, qui ont d'autres problèmes à

étudier, et qui sont plus disposés à rire de tous ces arguments
scolastiques, pauvre ferraille de musée que l'on dédaigne
aujourd'hui en passant. Et comment ne pas sourire encore, en

voyant attribuer à l'Eglise des décisions qui n'étaient formulées

que par quelques théologiens romains, sans que l'Eglise en
fût jamais saisie, et heureusement! Voilà comment on décerne
des palmes et comment on écrit l'histoire.

M. Féret remarque avec justesse qu'un ennemi formidable,
l'incrédulité, levait la tête. Il la levait déjà avant le jésuitisme,
déjà avant la renaissance du XVe siècle. La façon dont Rome
dogmatisa sur le dos de Port-Royal, les subtilités absurdes
qu'elle inventa sous prétexte d'éclairer le monde, les décisions
qu'elle lança sur des questions insolubles qu'elle était la
première à ne pas comprendre, cet aplomb dans cet inconnaissable

et dans cette absence de méthode, ne firent que révolter
davantage encore les penseurs et les philosophes; et
l'antichristianisme qui s'étale partout aujourd'hui, n'est que le
résultat de ce faux christianisme, frelaté par Rome, que cette
prétendue autorité infaillible veut imposer au monde. Telle est
la lutte.

M. Féret n'a pas remarqué ce dernier fait. Mais qu'il se

relise à tête reposée, qu'il se rende compte de toutes les
contradictions théologiques qu'il a exposées dans ces volumes
compacts et érudits, qu'il considère combien tout cela était
peu scientifique, plus confus que fécond, plus hébêtant que
lumineux, et qu'il tire les conséquences. E. M.

R. H. Grützmachee : Nietzsche. Ein akademisches Publikum.
Leipzig 1910. 195 S. Br. Mk. 3. 80, geb. Mk. 4. 80.

In 12 Vorlesungen wird uns das Leben, Werden und Lehren
Nietzsches in einer so gründlichen und klaren Weise
vorgetragen, dass wir kein Werk zu nennen wüssten, das so objektiv
in Nietzsches Gedankenwelt hinein-, aber auch so sicher aus
ihr herauszuführen vermöchte. Es ist um so mehr zu begrüssen,



— 147 —

als die wirkliche Kenntnis Nietzsches auch bei den meisten

Gebildeten, die sich als seine Jünger bekennen, eine sehr
oberflächliche ist, die sich auf die Wiedergabe von Phrasen aus
seinen Werken beschränkt. Das kritische Verdienst dieser
Vorlesungen bestellt vor allem in der Aufdeckung der inneren
Widersprüche in Nietzsches Leben und Lehre mit der
Wirklichkeit seines Lebens und seines Wollens selbst. Das
Endurteil Grützmachers geht dahin, dass Nietzsche nicht in die
Geschichte der Philosophie im Sinne unserer grossen
Philosophen gehört, aber auch nicht in die Reihe der grossen
praktischen Lebenslehrer, da seine Lebensideale keine einheitliche
Grundtendenz haben, sondern zwischen Naturalismus und
Idealismus, Egoismus und Altruismus fortwährend schwanken.

Die Ausstattung des Buches ist eine besonders schöne.
G. M.

Ch. Gutgnebert : La primauté de Pierre et la venue de
Pierre à Rome. Paris, E. Nourry, in-8°, 391 p., 1909, 6 fr.

La question soulevée est double: d'abord elle concerne la
place que Pierre a occupée dans l'Eglise primitive, et le rôle
qu'il y a joué, d'après les paroles que le Christ lui a adressées

et le sens qu'on leur donne ; ensuite, elle est relative à

l'activité cle Pierre à Rome: Pierre est-il allé à Rome? a-t-il
fondé et gouverné l'Eglise de Rome? est-il mort à Rome? y
a-t-il été enseveli? quels sont les souvenirs du séjour de Pierre
à Rome?

La première question est plus théologique et exégétique,
en ce sens qu'elle dépend surtout de textes à interpréter, textes
scripturaires et textes patristiques. La seconde est surtout
historique.

Ni l'une ni l'autre ne sont nouvelles. Elles sont même
résolues depuis longtemps, soit pour les théologiens qui font
de la théologie scientifique, soit pour les historiens au courant
de la critique des faits. Ces théologiens et ces historiens ont
mis à néant les prétentions romaines. Déjà les anciens protestants

ont fait cette démonstration. Les gallicans des trois
derniers siècles ne l'ont faite qu'à demi, en ce sens que, s'ils ont
réfuté les assertions ultramontaines sur tout ce qui a trait à

l'infaillibilité du pape, soit en droit, soit en fait, ils ont admis



— 148 —

une primauté du pape, voire même une primauté de droit divin,
primauté très limitée il est vrai (primus inter pares), mais
d'honneur et de juridiction. Les anciens-catholiques, sur le
terrain théologique et exégétique, et aussi sur le terrain
historique, ont réfuté l'opinion de la primauté de droit divin.

Cette question serait donc tranchée si elle était exclusivement

scientifique. Mais Rome en a fait une question de
discipline ecclésiastique, question de vie ou de mort pour elle. Elle
ne permet pas qu'on touche à ses prétentions, qu'elle appelle
ses prérogatives divines et ses droits séculaires. Tant que Rome
aura des sujets qui jurent in verba magistri, la question sera
éternelle, ou plutôt Rome défendra éternellement que la question

soit posée. Pour essayer de soutenir la papauté, plusieurs
de ses partisans, depuis une trentaine d'années, ont étudié à

nouveau les écrits des premiers siècles et ont cherché à rajeunir
leur thèse, soit en Allemagne, soit en France. Les théologiens
et les historiens protestants ont aussi étudié les mêmes sources
et ont soulevé des points de vue nouveaux. On peut même
dire que, grâce à tous ces travaux, la critique est renouvelée,
soit la critique exégétique, soit l'histoire des évolutions
théologiques.

Il serait donc très utile que des juges compétents et
désintéressés, guidés uniquement par la science et en dehors de

tout intérêt confessionnel, reprissent ces débats et les
éclairassent de lumières nouvelles. M. Ch. Guignebert est un de

ces juges; déjà il a fait ses preuves, et son nouveau volume
sera le bienvenu pour tous les hommes de bonne foi et de science

impartiale. Il est tout d'actualité. C'est la mise au point de la
question soulevée, d'après les discussions et les publications
les plus récentes. Il cite notamment les écrivains ultramontains
les plus en vue, les Pères Albers et Grisar, MM. Bacuez et

Vigouroux, Allard et Aube, Duchesne, Dufourcq, Fillion,
Batiffol, Guiraud, Turmel, etc. Il parle donc en connaissance de

cause. Avec une rare patience, il soumet tous les textes à un
contrôle minutieux afin de déterminer la véritable place de

St. Pierre auprès de Jésus et parmi les apôtres avant et après
la Passion, puis afin de tirer au clair les traditions et légendes
relatives à la venue de l'Apôtre à Rome, à son apostolat et
à son épiscopat dans la Ville, à sa lutte contre Simon le
magicien, à son martyre et à sa sépulture. Les conclusions sont



— 149 —

sur l'un et l'autre point nettement défavorables aux prétentions
romaines.

Voici ses propres expressions : « La première partie de

cette étude nous a conduits à une affirmation très nette et

que nous avons le droit de croire inébranlable: St. Pierre n'a
point reçu du Christ un pouvoir de juridiction sur ses frères;
durant l'âge apostolique, ce pouvoir ne lui a jamais été

reconnu Quant à la tradition du séjour de l'Apôtre à Rome,
voici quelques certitudes : il est impossible d'accepter que Pierre
soit venu à Rome pour y fonder l'Eglise ; il est impossible
qu'il y ait paru avant l'an 63, date à laquelle Paul disparaît
de l'histoire; il est impossible qu'il en ait gouverné la communauté

durant vingt-cinq ans. La légende de Simon qui l'y conduit

avant 63, n'a aucune consistance : d'origine orientale, incertaine

et trouble, peut-être même sans aucune racine dans les

faits, issue sans doute, en ce qui regarde ses épisodes romains,
d'une erreur ou d'une lourde méprise de Justin, qui fut aggravée

par un commentaire tentant, mais inexact, d'un passage
d'Irénée, elle ne s'appuie que sur des documents cle basse

époque, faits de pièces et de morceaux disparates, plusieurs
fois retaillés et rajustés, et qui sont indignes de crédit. On en

peut expliquer l'assemblage avec vraisemblance, mais on en

doit rejeter toutes les affirmations, sans en excepter l'essentielle,

celle qui place à Rome le combat décisif entre l'Apôtre
et le Magicien. En définitive, si Pierre a visité Rome, ce n'a
pu être qu'après le procès de Paul, que les Actes des Apôtres
laissent entrevoir en finissant; il faudrait donc admettre que
son séjour, très court, a été interrompu par le martyre. Or,
dès que nous essayons tout simplement d'éprouver les garanties

traditionnelles de cette affirmation très simple: Pierre a

péri à Rome, nous découvrons leur extraordinaire fragilité...
Les prétendus souvenirs de l'apostolat et de l'épiscopat de
Pierre à Rome ne supportent pas l'examen et revêtent toutes
les apparences de ces pieuses inventions, dont l'imagination
populaire et l'hagiographie, dans leur invincible désir de

majorer et de préciser les histoires des Saints, se montrent partout

déplorablement fécondes» (p. 365, 366, 370). E. M.



— 150 —

Adolf Hausrath: Jesus und die neutestamentlichen Schriftsteller.

2. Band. Berlin 1909. G. Grote. 516 S.

Die Absicht Hausraths, dass das vorliegende Werk am Ende
eines langen, der theologischen Wissenschaft gewidmeten Lebens
seine schüessliche Überzeugung klar formulieren möge, ist in
tragischer Weise in Erfüllung gegangen : Hausrath ist inzwischen
gestorben. Um so erfreulicher ist es, dass der Zweifel, ob der
2. Band des Werkes noch erscheinen werde, gehoben ist. Er
liegt ohne weiteres Vorwort vor uns, so dass wir annehmen
können, dass Hausrath selbst alles noch druckfertig hinterlassen
hat. Die für den 1. Band1; massgebenden Vorzüge, wie sie
der bekannten schriftstellerischen Art Hausraths eigen sind,
zeigen sich auch hier: Bei aller AVisseuschaftüchkeit eine vielfach

von poetischem Schwünge durchzogene Darstellung, welche
die Lektüre zu einem wahren Genüsse macht. Es ist jedoch
nach der Anlage dieses 2. Bandes und dem theologischen
Standpunkte des Verfassers selbstverständlich, dass hier die Kritik
mehr hervortritt als im 1. Bande. Er schildert das nachapostolische

Zeitalter und versetzt in dasselbe die Synoptiker, die
Apostelgeschichte, Hebräer, die katholischen und die Pastoralbriefe.

Das Johannesevangelium wird als „Logosevangelium"
in einer besonders ausführlichen Darstellung behandelt (S. 319
bis 429): An seine Abfassung durch Johannes Zebedäi denkt
nach Hausrath heute kein Kritiker mehr Es ist nur zu
verstehen aus dem Zusammenhang der gnostischen Bewegung
Es sagt in der Schulsprache des Hellenismus, welche Stellung
der Heiland für den gebildeten Griechen habe Es übersetzt
das Christentum aus der Sprache Sems in die Sprache Japhets.
Mit ihm und dem Hebräerbrief ist die Hellenisierung der neuen
Religion gesichert (S. 4^8 f.). G. M.

Joseph Löhr, Dr. phil. : Die Verwaltung des kölnischen Gross-
archidiakonates Xanten am Ausgange des Mittelalters. Stuttgart

1909. 8°. XVI und 292 S. Geh. Mk. 10. 60 59./60. Heft
der „Kirchenrechtüchen Abhandlungen" von Ulrich Stutz.

Der Verfasser lenkt unsere Aufmerksamkeit auf ein
Institut, dem im Mittelalter eine grosse Bedeutung zukam, das

') Siehe die Besprechung in der Revue 1909, S. 400.



— 151

aber seit
Macht durch Synoden und Bischöfe beschränkt und, besonders
in den deutschen Diözesen, allmählich aufgehoben wurde. In
der Erzdiözese Köln gab es vom 11. Jahrhundert ab 4 blühende
Grossarchidiakonate, deren Inhaber zugleich Pröpste
altberühmter Stifter waren, die aus der Wahl dieser Stifter hervorgingen,

falls nicht päpstliche Provision eintrat, also nicht dem
Erzbischof ihre Stellung zu verdanken hatten. Während anderwärts

die Archidiakonate längst untergegangen, bestanden die
rheinischen fast bis zur französischen Revolution.

Bei der Abfassung dieser Geschichte einer archidiakonalen
KirchenVerwaltung, besonders ihres Finanz- und Abgabenwesens,

stand dem Autor eine bisher unbekannte, eigenartige
•und ergiebige Quelle zur Verfügung. Den wertvollsten
Bestandteil derselben bilden Rechnungen, d. h. für den,
regelmässig abwesenden, Propst und Archidiakon von dessen
Verwalter (Siegler, Prokurator, Generalvikar) gemachte Aufzeichnungen,

die dem Auftraggeber einen Überblick über die mit
dem Amte des Archidiakon verbundenen Gefälle und Unkosten
und auf der andern Seite die Kenntnisnahme derjenigen Einkünfte
und Ausgaben ermöglichen sollten, die aus der wirtschaftlichen
Verwaltung der zur Propsteipfründe gehörigen Güter sich
ergaben. Der Verfasser weiss aus seiner Quelle manchen
Aufschluss zu gewinnen für die bisher wenig bekannte Geschichte
der kirchlichen Verwaltungspraxis, für die Erkenntnis der
allgemeinen kirchlichen Lage in den niederrheinischen Gebieten
am Vorabend der Kirchen trenn ung, für die Kultur- und
Wirtschaftsgeschichte. Er lässt uns Blicke tun in die wirtschaftliche

Lage des Klerus, in die Besetzung der Pfründen, in das
Vikariatswesen. in die stellvertretende Tätigkeit fremder
Kleriker und Mönche, in das Ehewesen etc.

Die bisher unbeachtete Xantener Quelle erscheint in ihrer
vollen Bedeutung namentlich bei der Besprechung des Absenz-

wesens, das damals zu riesenhafter Höhe angewachsen war und
sich zu einem förmlichen System von solcher Bedeutung
entwickelt hatte, dass dessen amtliche Behandlung einen der
hauptsächlichsten Verwaltungszweige der Archidiakonatsbehörde am
Niederrhein bildete. Über die Zahl der Pfarrabsenzen gibt
Löhr auf Grund der Akten folgende Statistik. Sie beträgt im
Durchschnitt von 23 sicher festzustellenden Jahren des 15. und



— 152 —

16. Jahrhunderts 50; sie schwankt zwischen 30 im Jahre 1464
und 70 im Jahre 1513 bei insgesamt 148 Pfarreien des Archi-
diakonates. Die Absenten machen also in der Mindestzahl ein
Fünftel, im Durchschnitt ein Drittel und bei der Höchstzahl
nahezu die Hälfte der Gesamtzahl der Pfarrer aus. Am Ende
des 15. Jahrhunderts ist ein stetes Steigen der Absenzen
bemerkbar, im 16. Jahrhundert sinkt die Zahl überhaupt nicht
mehr unter 61.

Es ist ein interessantes, früher wenig beachtetes Kapitel
aus der Kirchengeschichte, das in gewandter Darstellung der
verdiente Autor uns vorführt, und dabei vielfach neue
Blickpunkte eröffnet. Wir wünschen dem Verfasser, dass er Musse
finden möge, uns in einem weiteren Werke mit einer zusammenfassenden

Darstellung des gesamten Archidiakonatswesens nach
seiner rechtlichen und geschichtlichen Seite hin zu erfreuen.

D.

D. Wilhelm Lotz : Hebräische Sprachlehre. Grammatik und
Vokabular mit Übungsstücken. Leipzig 1908. 184 S. Geb.
Mk. 4. 60.

Das aus reicher praktischer Erfahrung hervorgegangene
Lehrbuch will auf Grund derselben das Studium des Hebräischen
erleichtern, indem es ..ein verhältnismässig knappes Mass von
Stoff in breiterer und klarerer Entfaltung" darbietet. Dazu
sind im einzelnen dem Gedächtnis bequemer einzuprägende
Tabellen aufgestellt, und nach dem starken Verbum wird
zunächst das übrige grammatikalische Pensum erledigt. Die
schwachen Verba folgen erst ganz am Schlüsse. Aus eigenem
längern Gebrauche können wir den klaren Ausdruck der
Regeln und die knappe, aber fürs erste genügende Beschränkung
vollauf anerkennen und hinzufügen, dass -das Buch geeignet
ist, den Studierenden zum Studium des Hebräischen Lust und
Liebe zu geben, während sie bekanntlich meist dessen Erlernung

als einen schweren Zwang empfinden.
Wir würden persönlich trotz der im Vorwort angeführten

Gründe die alte Voranstellung der 3. Person im Verbum
vorziehen, ebenso halten wir die Durchnahme des schwachen
Verbums sofort hinter dem starken für geeigneter, um in ständiger
Übung das Gesamtbild des Verbums einzuprägen. Indes sind



— 153 —

das Ansichten, die die sonstigen Vorzüge des Buches nicht
beeinträchtigen. Was wir aber auf alle Fälle wünschen für eine
neue Auflage, das sind grössere und kräftigere hebräische Lettern,
etwa wie in der Grammatik von Steuernagel oder noch besser
in dem Übungsbuch zur Grammatik von Gesenius-Kautzsch.

Die Lettern des beigegebenen Wörterbuches vermögen
selbst gute Augen kaum zu lesen. Bei grösseren Buchstaben
können auch Druckfehler sowohl leichter vermieden als ihr
Vorkommen besser festgestellt werden (Fehlen von Dagesch,
falsche Vokale u. a.). G. M.

P. M. Masson: Madame de Tencin, 1682-1749. Paris,
Hachette, in-16, 315 p., 1909, 3 fr. 50.

Je parle de ce livre ici, non pour retracer les désordres
de cette femme trop célèbre, ni pour analyser le rôle littéraire
qu'elle a joué à partir de 1726, après le suicide de La Fres-
nais chez elle, lorsqu'elle a fait de son salon moins une alcôve
qu'un bureau d'esprit, et qu'elle a correspondu avec le pape
Benoît XIV comme une de ses filles «spirituelles». J'en parle
surtout à cause de son frère, le cardinal de Tencin, qui vit
aussi dans ce livre, et dont les tares apparaissent. Malgré ses

lacunes, ce livre n'est que trop suffisant pour peindre sur le
vif la royauté, la noblesse et le clergé. Un Régent, un Louis XV,
un cardinal Dubois, un cardinal Fleury, qui tolère tout à la
cour, un cardinal de Tencin, un cardinal de Rohan, etc. Et
un pape, Clément XII, qui nomme Tencin cardinal! Et ce Tencin

qui fait nommer Dubois cardinal, et Lambertini pape Et
ce nouveau pape, Benoît XIV, qui juge Tencin (tenu sanctus)
digne de toucher les revenus de l'abbaye des Trois-Fontaines,
de l'abbaye de St. Paul de Verdun, de l'archevêché de Lyon,
tout en restant chargé d'affaires à Rome, etc.! Quelle société,
quelle papauté, quel épiscopat! On cherche quelquefois des

causes à la Révolution ; certes, en voilà, et de palpables.
Que dire de ce Tencin, qui, à la mort de son protecteur

Dubois (1723), se voyant très embarrassé pour obtenir le
chapeau et pour faire la carrière projetée par lui et par sa sœur,
décide avec elle qu'il se tournera du côté des jésuites et
combattra les jansénistes? En 1727, il convoque, comme archevêque
d'Embrun, un concile dans sa ville archiépiscopale, pour y



— 154 —

juger le vieil évêque de Senez, Soanen, coupable de

jansénisme; il réussit à le faire condamner et enfermer dans une
abbaye, malgré ses quatre-vingts ans. Il mène cette campagne
avec sa sœur, singulière mère de l'Eglise. C'est elle qui, payant
d'audace, détermine l'un de ses favoris, La Motte, à rédiger
les pièces archiépiscopales dont Tencin a besoin. « Le fait est
mémorable, écrira Voltaire; un archevêque condamne un
évêque, et c'est un auteur d'opéras et de comédies qui fait le

sermon de l'archevêque. > Trublet, qui fut secrétaire de Tencin,
est aussi affirmatif : « Voici quelques ouvrages que je sais être
de M. de La Motte: ...l'exhortation au peuple prononcée par
l'archevêque d'Embrun, le 16 août 1727, première session du
concile provincial » (p. 64). Etc.

Et ce concile d'Embrun ne fut qu'un épisode de l'histoire
de la Bulle et du jansénisme, je devrais dire plutôt de l'histoire

de Rome et du jésuitisme en France à cette triste époque.
Aujourd'hui le parti ultramontain glorifie ces scandales, qu'il
appelle les Gesta Dei per Francos. Espérons que des hommes
de bonne foi nous donneront encore beaucoup d'ouvrages
comme celui-ci, pour ouvrir les yeux des lecteurs, et pour
écrire l'histoire comme elle doit être écrite. E. M.

Eug. Ménégoz: Publications diverses sur le fidéisme, 2 vol.
in-8°. Paris, Fischbacher, 1909.

Ces deux gros volumes se lisent avec beaucoup d'intérêt
et de profit. Ils donnent l'impression que leur auteur est un
croyant, très religieux, de parfaite bonne foi, convaincu, lui
aussi, qu'il a combattu le bon combat (T. I, p. NI). Ils font
admirer son courage, sa vaillance : car il avoue que ses
doctrines ont beaucoup d'adversaires non seulement chez les
catholiques, mais aussi chez les protestants (I, 118). Parmi ceux-
ci, contre qui n'a-t-il pas lutté? MM. Babut, Bois, Bruston,
Doumergue, F. Dumas, L. Maury, Vaucher, l'ont attaqué, et il
leur a riposté avec une abondance remarquable d'articles longs
et courts. Avec tous il a été courtois. A propos des « charges
à fond » de M. Doumergue, il dit : « M. D. a employé, pour me
combattre, la parole, les arguments, les armes de l'esprit. Rien
de plus légitime et de plus protestant. Je me suis servi des



— 155 —

mêmes armes pour me défendre. C'est par ces luttes
spirituelles que s'élucident les questions et que se fait le progrès »

(p. VIII). Plus loin, il s'est plaint de quelques adversaires qui,
quoique protestants, l'ont attaqué par des moyens < violents»,
t avec des allures inquisitoriales ». et « cherchant à lui mettre
un bâillon sur la bouche » (p. IX). Pour lui, il reste calme,
toujours digne. C'est d'un bel exemple. De plus, il déclare bravement

aux uns et aux autres qu'il n'est ni orthodoxe dans le
sens traditionnel, ni rationaliste, ni même libéral dans le sens

protestant. Il n'hésite pas à dire que le libéralisme «n'a pas de

quoi nourrir les âmes, qu'il n'a que des doutes à leur offrir,
qu'il laisse l'âme vide, qu'il n'est pas une vraie religion »

(p, 38). 11 ménage encore moins les protestants orthodoxes,
leurs faux dogmes, leurs énormités (sic). Cet homme est une
conscience.

Ses deux volumes contiennent beaucoup de pages excel
lentes, des remarques judicieuses, des distinctions importantes.
Il réclame < une théologie nouvelle, à la fois profondément
religieuse et résolument scientifique, appuyée sur une méthode
sûre et des principes clairs et précis » (p. XVII). Il demande
que l'on s'applique à bien poser les problèmes et à montrer
la direction dans laquelle il faut travailler pour les résoudre »

(I, 85). On ne saurait mieux dire. Son étude sur l'Autorité de

Dieu (n. 3) est un modèle de discussion (p. 58-72) : il y constate
les points sur lesquels les différents partis sont d'accord; puis,
poussant l'analyse plus loin, il montre qu'il y a un mystère
que le Christ n'a pas jugé à propos d'éclaircir; et comme tous
les esprits sont différents, il demande que chacun suive sa voie
dans l'interprétation du mystère, chacun étant juge de ses intérêts

spirituels. C'est du parfait bon sens. « Il y a là, dit-il, non
pas deux christianismes différents, mais deux conceptions
théologiques différentes, deux affirmations sensiblement divergentes
concernant cette parole de Dieu à laquelle tous déclarent se

soumettre comme à l'autorité souveraine » (I, 70). Et comme
les théologiens à tendance autoritaire veulent imposer leur
manière de voir à ceux qui voient autrement, il ajoute avec
esprit (p. 72j : « Dira-t-on que cette conception laisse trop de

place au subjectivisme, à l'incertitude, à l'arbitraire? Nous ne
nions pas que l'autorité du pape est quelque chose de beaucoup

plus commode. C'est l'idéal du genre. Seulement le genre



— 156 —

est faux, comme toutes ses imitations protestantes. Ce n'est
pas ce qui est commode, simple ou opportun que nous avons
à rechercher, mais ce qui est vrai. Or la vérité est complexe,
et Dieu veut que nous fassions des efforts pour l'acquérir.
Nous n'échapperons pas par quelque voie détournée aux
difficultés qu'il nous appelle à surmonter. Il nous faut gagner notre
pain spirituel, de même que notre pain quotidien, à la sueur
de notre front. > Et encore (p. 103): «Notre théologie, malgré
son désir d'aller au delà, est bien forcée de s'arrêter. Dieu lui
a fixé cette limite. Aucune spéculation ne saurait la franchir
sans tomber dans de vaines rêveries. Que cela mécontente
certains esprits qui demandent aux théologiens l'explication
de choses inexplicables, nous nous en consolons sans peine.
Ce n'est pas à nous que s'adressent leurs plaintes, c'est à

Dieu, à qui il n'a pas plu de dévoiler entièrement le mystère.

> M. Ménégoz, qui est une conscience, est aussi un sage.
Cependant, après avoir rendu hommage à ses eminentes

qualités et à ses parfaites intentions, oserais-je lui soumettre
quelques humbles observations?

D'abord, sa première étude, capitale dans son œuvre
théologique (Réflexions sur l'Evangile du salut), est beaucoup trop
longue; le lecteur se perd dans des détails secondaires. Je
réduirais ses soixante-douze paragraphes à une douzaine, et encore
serait-ce pour faire une concession au sjrnbole de foi des douze

apôtres, ou, si M. Ménégoz préfère, au symbolo-fidéisme. Mais,
en réalité, la substance pourrait en être aisément ramenée à

trois ou quatre, surtout si l'on commençait par bien définir le
«salut», définition aussi négligée qu'importante. De même, au
lieu de deux gros volumes, je me bornerais au tiers ou au quart.
Je regrette que l'auteur ait suivi, dans ce recueil, l'ordre
chronologique de ses articles; j'aurais préféré à ce décousu l'ordre
doctrinal. En groupant les meilleures pages en un corps de
doctrine, par chapitres bien enchaînés, l'auteur aurait fait un
volume clair, sans redites inutiles, et précieux pour la défense
de ses idées, bref une œuvre théologique et non une œuvre
polémique.

S'il consent jamais à publier le résumé que j'ose proposer,
qu'il commence par supprimer les pages faibles, par exemple:
Le fidéisme au salon de peinture (II, 481-484). On y lit ceci:
« M. Burnand n'a négligé aucun trait saillant de son original.



— 157 —

Or comme il n'y a, dans sa riche collection, pas la moindre
allusion à la naissance virginale du Messie, j'en conclus que
cette doctrine ne formait pas un élément constitutif de l'Evangile

du Christ. Je n'ai pas non plus vu de dessin exprimant
l'idée que le Père céleste fait dépendre sa grâce du sacrifice
d'un innocent, immolé à la place des pécheurs. La croix ne
figure dans aucun des 84 tableaux. J'en ai conclu que le dogme
de l'expiation substitutive ne se trouvait pas dans l'Evangile
tel que J.-C. l'a prêché. Ces paraboles ne disent pas non plus
que pour être sauvé il faut croire à l'incarnation de la deuxième

personne de la Trinité. En général, elles n'imposent aux
disciples du Christ aucune croyance historique ou dogmatique
comme condition du salut. La seule chose que j'y vois, clairement

comme le jour, c'est la bonne nouvelle du pardon gratuit

accordé à tous les pécheurs qui viennent à Dieu avec un
cœur repentant. On comprendra qu'après cela, je sois sorti
récréé, restauré spirituellement et religieusement fortifié de la
salle du grand peintre vaudois. Je pourrais dire que j'y ai
pris un bain de fidéisme. » En vérité, voilà un bain et des
conclusions qui pourraient bien, aux yeux de nombreux lecteurs,
infirmer considérablement les autres conclusions et les autres
arguments de l'honorable professeur.

Je lui proposerais encore de définir clairement ses expressions,

surtout celles qui jouent un rôle important dans son
système. Dans le symbolo-fidéisme, le mot «symbole» est évidemment

capital; or est-il suffisamment clair? Ne laisse-t-il aucun
doute? L'auteur dit (I, p. XV) : «Le terme symbolisme a pu
donner iieu à des méprises, parce que le mot symbole a divers
sens. Le symbole est tantôt une image, une métaphore, une
figure de rhétorique, tantôt une parabole, une allégorie, tantôt
un emblème, tantôt la force concrète dans laquelle se manifeste
la substance ou la force invisibles. C'est essentiellement dans
ce dernier sens qu'il faut l'entendre quand nous parlons du

symbolisme religieux. L'idée, le sentiment, le fait religieux
s'incarnent dans une forme contingente, locale, temporaire,
soumise aux lois de l'évolution. Cette forme est le symbole. »

L'auteur distingue donc le sens de la parabole et de l'allégorie

(2e sens), et le sens de la forme concrète d'une idée, ou
d'un sentiment (4e sens). Mais comment peut-on distinguer, en

réalité, ces deux sens? L'auteur ne le dit pas. Plus loin, il



— 158 —

ajoute qu'il repousse la superficielle et puérile allégorie des
théologiens, répugnant badinage avec les textes, mais que «la
sainte allégorie paulinienne repose sur la grande vérité, que
la vérité divine ne se rencontre pas ici-bas dans sa formule
adéquate, et que, pour la trouver, il faut savoir découvrir le
sens supérieur sous la formule inférieure et temporaire » (p. 55).
Mr. M. nous apprend-il à découvrir ce sens supérieur, à dégager

l'esprit de la lettre? Je ne le vois pas. Il nous avertit bien
qu'il y a des gens qui « font de l'allégorie sans s'en douter »,

mais ceci n'est pas une lumière. Il fait ensuite une remarque,
importante il est vrai, mais qui me semble être une grosse
contradiction dans son système. En effet, on sait qu'à l'exemple
de beaucoup d'autres protestants, il ne veut pas entendre parler
de dogmes. Or c'est précisément à l'étude « dogmatique > qu'il
attribue le rôle « de découvrir sous la formule humaine la sainte
et éternelle pensée de Dieu > (p. 57)! Il réclame la dogmatique
et l'histoire comme deux branches «nécessaires» et se

complétant réciproquement» «L'histoire, dit-il, est le facteur réaliste
clans la dogmatique; celle-ci est le facteur idéaliste clans
l'histoire.» Très bien. Donc vive la dogmatique, vive le dogme!
Et cependant, d'autre part, Mr. M. crie: A bas le dogme!
Comprenne qui pourra.

Sa définition de la foi ne semble pas plus claire que celle
du symbole et de l'allégorie. Voici comment. De même qu'il
enseigne «la foi sans les œuvres», ainsi réclame-t-il < la foi
sans les croyances». N'est-ce pas de la pure subtilité? Il
explique ainsi la première formule : « Voulons-nous dire par là

que l'homme est sauvé par une foi sans œuvres.7' Nullement.
Les bonnes œuvres sont le fruit de la foi. Il n'y et point de

vraie foi sans bonnes œuvres. Mais ce qui nous sauve, ce ne
sont pas ces œuvres, mais la foi qui les engendre » (p. 120).

Les catholiques ajoutent : Du moment que la foi qui sauve est
inséparable des œuvres qu'elle engendre, il est évident que les

œuvres qui sont inséparables de la foi, sont aussi inséparables
du salut. N'ont-ils pas raison? Et les protestants ne sont-ils
pas aussi de cet avis? C'est bien la peine, en vérité, de se

chamailler sur de pareilles contradictions La formule « la foi
sans les croyances» ne vaut pas mieux. En effet, < les croyances
produisent la foi, dit M. Ménégoz, elles sont une cause; les
bonnes œuvres découlent de la foi, elles sont un effet ; mais



— 159 —

ce qui nous sauve, c'est la foi elle-même, et non les croyances
qui la produisent, ni les œuvres qui en découlent-» (p. 123). Les
scolastiques du moyen âge n'ont pas été plus subtils à se

payer de mots. Comment Vous avouez que ce sont les croyances
qui produisent la foi qui sauve, et vous en faites si peu de

cas, et vous les excluez du salut! Autant dire: C'est le
ruisseau qui arrose notre champ, mais ce n'est pas la source; vive
donc le ruisseau sans la source!

Ailleurs, M. M. se contredit plus naïvement encore. D'une

part, il condamne les orthodoxes qui enseignent le salut par
la foi et par les croyances, et les libéraux qui admettent le salut

par l'amour de Dieu et du prochain (p. 117). Selon lui, c'est là
une double « altération » de la doctrine du salut par la foi seule.
Donc « ce n'est pas l'amour, c'est la foi qui sauve ». Ce sont
les propres termes de M. M. Et cependant, d'autre part, M. M.

prétend que cette foi qui sauve, c'est « le don du cœur à Dieu »

(p. 118). Le cœur est donc dans la foi qui sauve, et M. M. qui
nous dit cela, nous dit aussi que ce n'est pas Yamour qui sauve.
Peut-on donner son cœur sans aimer? Comprenne qui pourra.

M. M. enseigne que la foi a des formes multiples, selon
les conceptions différentes que l'on a de la religion et du
christianisme (I, p. 113-115). Il dit que ces formes n'importent pas.
Mais la forme ou la formule de la foi sans les croyances, n'est-
elle pas une de ces formes? pourquoi a-t-elle tant d'importance
dans le système de M. M., et les autres aucune? Presque à

chaque page, M. M. cherche à définir l'espèce de foi qui sau^e,
et à justifier la formule qu'il adopte. C'est v, la consécration de

l'âme à Dieu» ip. 15); c'est «un acte du moi tout entier, par
lequel l'homme s'arrache au péché et se donne à Dieu» (p. 17);
c'est « uniquement un mouvement du cœur, un acte de sincère
consécration, un abandon confiant et entier à la divine miséricorde

> (p. 18); etc., etc. Bref, < par Y âme ou le cœur, nous
entendons notre moi, notre être tout entier» (p. 111), «Dieu a

pourvu à tout, il ne nous demande qu'une chose, notre cœur »

(p. 112). Ainsi, selon M. M., la foi qui sauve es" uniquement
un mouvement du cœur, et le cœur est l'être tout entier, et

cependant «ce n'est pas l'amour qui sauve», c'est la foi et la
foi seule (p. 33). Encore une fois, comprenne qui pourra. Je
vois beaucoup de quiproquos et de vaines subtilités dans toute
cette scolastique nouvelle.



— 160 —

J'aurais encore beaucoup d'autres obscurités à signaler,
sur St. Paul et sur les doctrines que M. M. lui attribue, sur la
Trinité et sur la façon dont M. M. la comprend, sur l'Eglise
qu'il distingue du royaume de Dieu, etc. J'aurais à lui demander
si sa foi qui sauve même l'athée, est autre chose que la simple
bonne foi, laquelle peut se trouver dans toutes les religions ;

et si elle n'est que cela, quelle est alors la nécessité de prêcher
l'Evangile, qui est plus que cela? Je dis «nécessité», et non
pas utilité, parce que l'utilité de prêcher l'Evangile en toute
hypothèse est évidente; mais dans l'hypothèse de la suffisance
de la foi toute nue, de la foi simple bonne foi, la nécessité de

tout ce que l'Evangile contient en plus, n'apparaît pas.
Ce compte-rendu est déjà long, et forcément je m'arrête.

J'espère bien reprendre ces volumes et en reparler encore,
surtout des pages inattaquables dont nous avons tant besoin et
qu'on ne connaît pas assez. E. xVIichaud.

Prof. A. Müller: Die Kölner Bürgersodalität 1608—1908. Mit
zahlreichen Illustrationen. Paderborn 1909 (Junfermannsche
Buchhandlung). 207 S. Br. Mk. 4. —,

Das Buch, das der Verfasser ersichtlich mit Lust und Liebe
geschrieben, enthält nach deren in ihrem Archiv vorhandenen
Akten die Geschichte der Kölner Bürgersodalität von ihrer
Gründung an und ist eine Festschrift aus Anlass der dreihun-
dertjährigen Jubelfeier dieser Kongregation. Die Arbeit ist in
erster Linie für die Mitglieder, dann für Kongreganisten
überhaupt bestimmt. Diesem Zwecke entsprechend hat Prof. Müller
die Auswahl des Stoffes getroffen und die Darstellung
eingerichtet. Aber auch andere können daraus lernen. Denn die
Schrift bringt ein instruktives Beispiel jesuitischer Vereins-
gründungen und zeigt klar ihr Verfahren in der Leitung solcher
Gemeinschaften. Auch für die Ortsgeschichte kommt das Werk
in Betracht. D.

Clodius Piat: La morale du bonheur. Paris, Alcan, in-8°,
1910, 5 fr.

La notion du bonheur suffit-elle à constituer une morale?
Est-elle la première base, la dernière fin, le mobile rationnel



— 161 —

la sanction définitive? Non. Donc il semble étrange qu'un
philosophe comme M. Piat ait choisi un tel titre pour abriter tant
d'excellentes choses qu'il aurait certainement mieux abritées
sous un autre.

Même en distinguant le bonheur et le plaisir, même en
faisant de celui-là un objet aussi rationnel et aussi ordonné

que possible, cependant le sentiment du bonheur est essentiellement

subjectif et personnel; et, dès lors, il semble bien peu
solide, l'édifice construit sur ce fondement. Sans doute, le
bonheur rend quelquefois bon, dispose à la générosité et incline
certaines âmes à la morale. Mais que d'autres sont entraînées

par lui à la dissipation, à l'égoïsme et au vice! En outre, le
sentiment du bonheur ne peut nous fournir aucun des éléments
constitutifs de la morale, ni l'obligation morale, ni les
préceptes, ni le mobile de la morale, ni même la sanction s'il est
vrai que l'idée de sanction se fonde, comme le dit M. Piat, sur
le concept de justice.

A propos de sanction, M. Piat a été amené à parler du
«dogme de l'enfer» (tel qu'on l'enseigne à Rome). Cet exemple
montre comment la volonté à priori de sauver le dogme romain
est de nature à faire dévier les esprits les plus sérieux en

apparence. M. P. concède que ce dogme doit «s'accorder avec
la bonté de Dieu» (p. 241). Mais qu'est-ce qu'une bonté qui
châtie éternellement (pesez ce terme), et par quels supplices,
la violation dite grave et mortelle d'un ordre papal, par
exemple? La disproportion est évidente; donc la justice, base
de la sanction, est violée. Savez-vous comment M. P. se tire
d'affaire En disant que la bonté de Dieu ne ressemble pas à
la nôtre, non pas en ce sens que Dieu, plus puissant et plus
sage que nous, a des moyens de convertir le pécheur sans le
faire brûler éternellement dans l'enfer, mais précisément en ce

sens que ce qui nous paraît monstrueux dans l'homme, devient
parfait en Dieu. Selon M. P., l'enfer devient juste « du moment
qu'il est nécessaire au maintien de l'ordre général » (p. 243).
Y a-t-il des cas où un tel châtiment, éternel, est nécessaire

pour assurer l'ordre général? M. P. doit évidemment prouver
qu'il y en a, s'il veut prouver sa thèse. Or, le fait-il? Non.
Il se borne à « supposer » « Supposé, dit-il, que la police du
monde demande que certains coupables soient exclus pour
toujours de la cité céleste... Cette mention définitive acquiert de

Revue intern.de Théologie. Heft 69, 1910. 11



— 162 —

ce chef un caractère de légitimité. > Etrange doctrine dans un
volume intitulé : La morale du bonheur.

Combien M. P. me semble mieux inspiré, lorsqu'il écrit
des pages comme celle-ci: «Que le christianisme rompe pour
de bon avec la politique, qui n'est point son affaire: la
politique divise, et la religion est faite pour unir. Que le
christianisme ouvre ses portes toutes grandes à ce qu'il y a de
sain et de fécond dans la pensée moderne. Qu'il se libère
toujours plus de l'esprit immobiliste, comme le veulent ses
grandes traditions, celles qui ont fait autrefois sa force et sa
grandeur. Qu'il se borne à répandre son idéal de justice et
d'amour, par une instruction compétente, par la dignité de la
vie et la puissance du dévouement. Et son œuvre de purification

morale reprendra son cours comme dans le passé. Sa
victoire sera plus longue par cette voie. Mais c'est la seule qui
soit digne de lui» (p. 148).

A la bonne heure! Voilà des paroles moralisantes,
moralisantes non par l'idée de bonheur, mais par l'idée de justice,
de dévouement, de purification. Voilà les paroles dont notre
société a besoin plus que de celles qui touchent à l'hédonisme
et même à l'eudémonisme. Ce n'est pas que je renonce aux
béatitudes chrétiennes. Non. Mais le Christ les a attachées
toutes et chacune à un sacrifice spécial, parce que ia vie
terrestre n'est pas le temps du bonheur, mais celui du travail et
de la douleur, celui où toutes les joies qui nous sont départies

contiennent en elles un élément de sacrifice. Je
comprends un moraliste qui explique aux hommes l'art d'être
heureux, mais je ne comprends pas un philosophe qui cherche à

édifier la morale sur le bonheur. La base est trop fragile et
l'inspiration trop courte. E. M.

Lie. Dr. Hans Preuss : Der Antichrist. Gr. Lichterfelde-Berhn
1909. 46 S., Pf. 50, und Lie. Herrn. Jordan: Jesus und die
modernen Jesusbilder. Gr. Lichterfelde - Berlin 1909. 113 S.

Mk. 1. 50.

Vorstellende Abhandlungen bilden Lieft 4 und Heft 5/6-

V. Serie der „Biblischen Zeit- uDd Streitfragen'', die wir Avieder-

holt anerkennend besprochen haben.



- 163 -
In der Schrift von Preuss finden wir eine willkommene

Zusammenstellung und exegetische Erklärung der Vorstellungen
über den Antichrist, zuerst bei Jesus und Paulus, dann besonders

in der Apokalypse und in den Johannesbriefen. Sodann
wird die Auffassung des Antichrists in der alten Kirche und in
der späteren Entwicklung in ihren verschiedenen Wandlungen
angegeben.

Die Abhandlung von Lie. Jordan stellt uns in eine der
brennendsten Fragen der modernen Christenheit hinein: Was
halten die Leute vom Menschensohn In klarer, mit reichlicher
Literaturangabe versehener Darstellung ziehen der Jesus der
Schrift, der mythische, der kranke, der veraltete, der
buddhistisch-asketische, der soziale, der sittlich-religiöse Führer Jesus

an uns vorüber, um dann bei ..Jesus" stehen zu bleiben als einer
Gestalt, die wohl der Geschichte angehört, die sich aber nicht
greifen lässt, wie jede andere Gestalt des vergangenen und

gegenwärtigen Lebens, die wir nur fassen können, wenn wir
selbst von der göttlichen Liebe und Kraft erfasst sind, die in
ihm sich geoffenbart hat, „wenn wir uns abhängig fühlen von
dem göttlichen Geiste, der in ihm in diese Welt geflutet ist,
wenn wir als irdische Menschen durch ihn im Glauben das

Ewige erfassen und durch ihn vom Ewigen erfasst werden"-.
Wir halten die Schrift für vorzüglich geeignet, namentlich

bei Gebildeten aufklärend zu wirken und sie zur Liebe zu
Jesus zurückzuführen. G. M.

Joseph Schmitt, Oberstiftungsrat in Karlsruhe: Simultankirchen-
recht im Grossherzogtum Baden (einschliesslich des
Altkatholikenrechts) unter der Herrschaft des Bürgerlichen Gesetzbuchs.

Karlsruhe 1909 'G. Braunsche Hofbuchdruckerei). XII
und 333 S. Geb. Mk. 7. —.

Das Buch gliedert sich in einen geschichtlichen und einen
systematischen Teil. Die Oi-tsgeschichte gibt zum Vergleich eine
Übersicht über die ausserbadischen Simultankirchen und zählt
dann diejenigen in Baden auf, deren Zahl sich noch auf 26

beläuft. Eingeleitete Verhandlungen lassen eine weitere
Verminderung erwarten. Die Rechtsgeschichte befasst sich mit den
auf den Westfälischen Frieden folgenden Partikulargesetzen,
soweit sie für den behandelten Gegenstand in Betracht kommen.



— 164 —

Der systematische Teil bringt eine erschöpfende Darstellung der
Simultanrechtswissenschaft und -rechtsprechung bis in die
neueste Zeit. Das badische Altkatholikenrecht wird vergleichsweise

besprochen ; denn nach Lage der Gesetzgebung handelt
es sich bei dem Verhältnisse von Alt- und Römisch-Katholischen
nicht um ein Simultaneum, da beide in Baden zueinander
grundsätzlich nicht im Verhältnis verschiedener Bekenntnisse stehen.

Allen, welche sich für kirchenrechtliche Fragen interessieren,

sei das Buch, das eine eigenartige Rechtsbildung in
gewandter Darstellung erschöpfend behandelt, zu eindringendem
Studium empfohlen. D.

Dr. Reinhold Seeberg: Lehrbuch der Dogmengeschichte.
1. Band: Die Anfänge des Dogmas im nachapostolischen

und altkatholischen Zeitalter. 2. Aufl. Leipzig, A. Deichert
Nachf., 1908. 570 S. Br. Mk. 12. 40; geb. Mk. 13. 60.

2. Band: Die Dogmenbildimg in der alten Kirche. 2. Aufl.
Leipzig, A. Deichert Nachf., 1910. 538 S. Br. Mk. 12; geb.
Mk. 13. 20.

Der jetzt erschienene 2. Band des Werkes hat gleich dem
ersten eine völlig neue Bearbeitung erfahren. In einem dritten
Teile soll die Dogmenbildung des Mittelalters und der
Reformationszeit behandelt werden. Bei einem so bedeutsamen Werke
wie dem vorliegenden drängt sich von selbst die Frage auf,
ob und wie es vor allem neben Harnacks Dogmengeschichte
seine Berechtigung und Eigenart hat. Seeberg gibt darüber
selbst Auskunft: Die Dogmengeschichte soll nicht (wie bei
Harnack) sich als den Entwickhmgsprozess des antiken
hellenischen Verständnisses der christlichen Wahrheit, das durch
die Reformation prinzipiell aufgehoben ist, darstellen. Sie hat
die Entstellung des Dogmas aus den theologischen und
kirchenpolitischen Gegensätzen und den logischen Zusammenhang der
betreffenden Formel klarzustellen, aber vor allem den Ursprung
des Dogma aus der Frömmigkeit und seinen religiösen Sinn
oder die eigentümliche Ausprägung des Erlösungsgedankens in dem
Dogma nachzuweisen (Bd. I, S. 10 f.; S. 20). Aus dieser
Grundanschauung erklärt sich der warme Ton, der trotz des

gewaltigen gelehrten Apparates die ganze Darstellung durchweht.
Der positive Standpunkt des Verfassers macbt viele Abschnitte



— 165 —

uns Altkatholiken besonders sympathisch, neben den trinita-
rischen und christologischen Darlegungen diejenigen über
Tradition, Entwicklung der Kirchenverfassung u. a. Richtig wird
die römisch-katholische Dogmenbildung als mit dem
Vatikanum abgeschlossen bezeichnet (I, 13 ff.). Altkatholische
Verfasser finden wir mehrfach als Quellen angegeben. Wir
empfehlen das Werk nachdrücklich auch unseren Freunden im
Auslande. Bei Unionsverhandlungen, wo es sich um das Dogma
der ältesten Kirche handelt, wird es von grossem Nutzen sein.

G. M.

Hans Stahl : P. Martin von Cochems Passio Christi und ihre
Quellen. Bonner Inauguraldissertation. Bonn 1909.

Die vorliegende Promotionsarbeit ist ein Teil eines
grösseren Werkes : „P. Martin von Cochem und das Leben Christi",
das als 2. Heft der „Beiträge zur Literaturgeschichte und
Kulturgeschichte des Rheinlandes" bei P. Hanstein in Bonn erscheint.
Die Leidensgeschichte wählte der Verfasser aus, weil sie ein
abgeschlossenes Ganzes bildet, und das, was für sie zutrifft,
vom ganzen „Lieben Christi1' gilt. Mit Recht weist er ferner
darauf hin, dass infolge der Abhängigkeit der zahlreichen Er-
bauungsschriftsteller des 16. und 17. Jahrhunderts untereinander
seine Quellenuntersuchung des „Lebens Christi" einen Massstab

für deren Arbeitsweise überhaupt bieten werde. Nebstdem
macht er darauf aufmerksam, dass das genannte Werk infolge
seiner grossen Volkstümlichkeit auch auf das religiöse V^olks-

schauspiel entscheidend eingewirkt habe. — Als Resultat seiner
Forschung stellt der Autor ungefähr folgendes fest: Inhaltlich
schliesst sich P. Martin an die ihm reichlich zu Gebote stehenden
Quellen an. Originell aber ist das Werk durch die Art, wie
Cochem das fremde Material zu verarbeiten und zu verbinden,
sowie anschaulich und volkstümlich darzustellen weiss.

Es ist erfreulich, dass zu einer Zeit, wo die Volkskunde
vielseitiges Interesse erregt, der fleissige Verfasser unsere
Aufmerksamkeit auf ein Werk lenkt, das seit seinem ersten
Erscheinen (1677) auf Denken und Tun des Volkes direkt und
indirekt grossen Einfluss ausgeübt hat. Wir wünschen nicht
nur der Dissertation, sondern namentlich der ganzen Arbeit
aufmerksame Leser. D.



166

Lie. Joh. Steinbeck: Der Konflrmandenunterricht nach Stoff-
waM, Charakter und Aufbau. Leipzig 1909. 126 S. Mk. 2. 40.

Ein Buch, das mit seinen vielen Fingerzeigen und feinen
Bemerkungen, die auf eine durchaus positive Reform des
Konfirmandenunterrichts hinleiten wollen, mutatis mutandis auch
für die Auffassung des altkatholischen Religionsunterrichtes
mit Nutzen gelesen werden kann. Der Grundgedanke, von dem
der Verfasser ausgeht, ist der, dass der Konfirmandenunterricht
nicht wie üblich eine Wiederholung des bereits in der Schule
vollzogenen Katechismusunterrichtes sein darf, wenn er in der
heutigen Zeit die jungen Christen in ihrem Glauben befestigen
und erhalten soll, „er hat an der Hand der heiligen Schrift
die Kinder in den Gehalt und Zusammenhang des persönlichen
Christenlebens in seinen Hauptbeziehungen einzuführen", dabei
ist aber eben in unserer Zeit häufig das apologetische
Verfahren, das Eingehen auf die verschiedenen Weltanschauungen
und Kirchenbildungen, soweit es das Verständnis der Kinder
zulässt, unumgänglich. In dem Abschnitt „Aufbau des Konfir-
mandenunterrichts- wird ein kurzer Abriss gegeben, wie die
aufgestellte Theorie zu verwirklichen ist. Erfreulich ist die
richtige Würdigung der römischen Kirche und die warme
Anerkennung des evangelischen Bundes als des Wächters für die
deutsch-protestantischen Interessen (S. 115 ff.). Hierbei hätten
aber auch die antirömischen, jedoch katholischen
Kirchenbildungen des Altkatholizismus erwähnt werden müssen.

G. M.

Friedr. Westberg: Die biblische Chronologie nach Flavius
Josephus und das Todesjahr Jesu. Leipzig 1910. 202 S.

Mk. 4. 50.

Das Werk zeugt von einer grossen Gelehrsamkeit des
Verfassers (Oberlehrer in Riga), mit der er die einschlägigen
schwierigen Fragen nach allen Seiten behandelt. Dies gilt vor
allem von den Berechnungen und Umrechnungen der bei
Flavius Josephus sich findenden Zeitangaben und den damit
zusammenhängenden Untersuchungen über das biblische und
talmudische Judentum. In den nacheinander besprochenen
chronologischen Angaben aus Josephus nehmen besonders diejenigen



— 167 —

für uns das grösste Interesse in Anspruch, die unmittelbar oder
mittelbar mit dem Leben Jesu in Zusammenhang stehen. Von
ihnen aus nimmt die Untersuchung den Weg zu den bekannten
neutestamentlichen Stellen, aus denen das Geburts- und Todesjahr,

sowie der Todestag Christi zu bestimmen ist. Für letztere
lautet das Ergebnis: Christus starb am 14. Nisan auf einen
Freitag, hierfür bleibt aber nur der 3. April des Jahres 33

nach Christi Geburt übrig.
Beigegeben ist eine Abhandlung über die römische und

jerusalemische Bischofsliste. Es steht fest, dass spätere Arbeiten
mit den Forschungen Westbergs rechnen müssen. Für eine
Neuauflage empfehlen wir zur Übersicht wenigstens eine
systematische Zusammenstellung der untersuchten Stellen und
Ereignisse. G. M.

Petites Notices.
* Lie. H. Appel : Kursgefasste Kirchengeschichte für

Studierende. Teil I: Alte Kirchengeschichte. Leipzig 1909. 170 S.

Mk. 2. 40. — An Kirchengeschichten ist nachgerade kein Maugel,

auch nicht an Repetitorien. Dennoch erscheint uns das

vorliegende Werk nach Zweck und Anlage vielfach eigenartig
und verdienstlich. Es will weder Vorlesungen noch ausführliche

Lehrbücher ersetzen, aber auch kein einfaches trockenes
Repetitorium sein. Die Daten und Ereignisse sind in
chronologischer Folge eingesetzt, jedoch an geeigneter Stelle im
Zusammenhange kurz wiederholt, z. B. Schismen, arianische und
christologische Streitigkeiten usw. Dadurch wird die Einprä-
gung und klare Vorstellung sehr erleichtert. Sämtliche Kapitel
sind übersichtlich disponiert. Beigegeben ist eine chronologische

und eine synchronistische Tabelle, sowie eine Karte,
die alle im Buche genannten Ortsnamen, und zwar nur diese,
enthält. Das ist ebenfalls eine grosse Erleichterung. An einer
Anzahl Stellen, besonders literarischen und dogmengeschichtlichen

Erläuterungen, bietet der Abriss mehr als manche
Kirchengeschichte. G. M.

* D. G. Hoffmann: Die Lehre von der Fides implicita.
Leipzig, Hinrich, 3 Bde., 1903-1909, Mk. 23. — Kein Theolog
wird an H.'s Werk vorbeigehen können, da jeder sich mit



— 168 —

einem Gegenstande, der wie der Begriff des Glaubens so tief
in alle Lebensfragen der Theologie eingreift, auseinandersetzen
muss. (Deutscher Merkur.)

* D. E. Kühl: Erläuterung der paulinischen Briefe unter
Beibehaltung der Briefform II. Band : Die jüngeren Briefe des
Paulus. Gr.-Lichterfelde-Berlin 1909, 279 S., br. Mk. 4. —, geb.
Mk. 5. 50. — Dass der Schlussband des von uns in der Revue
1908, Nr. 63, S. 604, besprochenen Werkes verhältnismässig
lange auf sich warten liess, ist nur ein Beweis dafür, wie
unendlich schwer es ist, aus der oft so spröden Form der
paulinischen Briefe eine so klare und leicht lesbare Darstellung
zu schaffen, wie sie Kühl nunmehr auch den jüngeren Briefen
gegeben hat. Ebenso schwierig waren die unmerkbar in die
Briefform eingeflochtenen Erläuterungen, die selbst für den

Fachtheologen ein Genuss sind, indem sie ihn aus dem dürren
Kommentar auf die grüne Wiese der Erbauung führen. Wir
wiederholen unsere bei der früheren Besprechung gegebene
Empfehlung aufs herzlichste und wünschen, dass es dem
geistreichen Verfasser vergönnt sein möge, auch die weiter
beabsichtigte Bearbeitung des Hebräerbriefs und der katholischen
Briefe in derselben Weise zu vollenden. G. M.

* P. Morten Pontopidan: Kraft und Freude. Basel, E. Finckh,
157 S., Mk. 1. 80. — Mit dem Ernst, der die Stürme des Lebens
und die Abgründe des Menschenherzens kennt, vereinigt sich
die wunderbare Ruhe eines versöhnten Gemütes. Mie warmer
goldener Sonnenschein durchdringt das getroste Gottvertrauen
eines Menschen, der in Gott frei und stark geworden und nun
den Menschen und der Welt mild, gütig, des Segens und der
Pflichterfüllung gewiss, zukunftsgläubig gegenübersteht, das
ganze Buch. Es gibt weder Dogmatik noch Moral, es gibt
Glauben an den Vater unseres Herrn Jesus Christi. (Basler
Nachrichten.)

* Verlag von Georg Siemens, Berlin: Das heilige Abendmahl

nach Lionardo da Vinci, in farbigem Steindruck
herausgegeben vom Christlichen Kunstblatt durch D. David Koch.
Grosse Ausgabe 41 : 79 cm. zu Mk. 3. —, kleine Ausgabe
26 : 36 cm. zu Mk. —. 50. — Im Reich der religiösen Volkskunst

hat sich neben den modernen Meistern als beherrschender

Liebling in allen Ländern Lionardos unsterbliches Abend-



— 169 —

mahl erwiesen. Gerade die Volkskreise, die sich mit moderner
Christlicher Kunst noch nicht ganz befreunden können, werden
an diesem farbenschönen, geistestiefen Bilde ihre Freude haben.

Ouvrages nouveaux.
Rev. Archimandrite Tim. Anastasios : 'H Oeia Koiviovia. Athènes

1907, in-8°, 264 p.

Chambers-Janni : La nostra vita dopo la morte, con prefazione
di Arturo Graf. Torino, Bocca, 1910, 242 p., L. 4.

C. Fabricius: Die Entwicklung in A. Ritschis Theologie v. 1874 bis
1889. Tübingen, Mohr, Mk. 4, 140 S., 1909. (Interessant.)

P. Gillet, O. P.: Devoir et conscience. Lille, Desclée, 1910,
b-. 3. 50.

E. PIeidrich : Dürer und die Reformation. Leipzig, Klinkhardt
und Biermann, 1909, Mk. 2.

Dr. J. Kremer: Das Problem der Theodicee in der Philosophie
und Literatur des 18. Jahrhunderts mit besonderer Rücksicht
auf Kant und Schiller. Gekrönte Preisschrift der Walter-Simon-
Preisaufgabe. Berlin, Reuther und Reichard, 1909, M. 7.50.

M. Lepin (Lyon) : La valeur historique du IV Evangile : I.
Récits et faits; II. Discours et idées. 2 vol. Paris, Letouzey,
fr. 8, 1910. Seront étudiés dans la prochaine livraison.

Pfeiffer: Die neuen alttestamentlichen Perikopen. IL Auflage.
Leipzig, Deichert, 1910. Lief. 9-12.

Dr Const. RhallIS: Liegi toiv avâdoycav xaxâ vo Ai'xcaov ti]ç ogd.
arai. Exxi.^oiaç. Athènes, Sakellarios, 1909, br.

Dr. B. Schroeder: Leopold Schmids Leben. IL Auflage. Mit
einem Nachwort über die Nachwirkung Schmids in der
altkatholischen Kirchenbildung, in der Begründung des Evang.
Bundes und in der Deutschen Vereinigung von Fried.
Nippold. Bonn, C. Georgi, 1909, Mk. 3.

Theologischer Jahresbericht (Krüger und Schian). 28. Bd. 1908.

— II. Abt. Das A. T. (Voltz). Mk. 3. 90. — III. Abt. Das N. T.
(Brückner und Knopf). Mk. 4. 25. — V. Abt. Systematische
Theologie (Christlieb, Holzhey, Hoffmann). Mk. 8. 30.

Zeitschrift für Brüdergeschichte, von D. J. Th. Müller. III.
Jahrgang. 1909. Heft 2. Herrnhut.


	Bibliographie théologique

