Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)
Heft: 69

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 139 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

E. BREDERECK: Hymnologisches Hiilfslexikon. Leipzig 1910.
164 8. Br. Mk. 2. 70, geb. Mk. 3. 50.

Dem eigenartigen Werke, zu dem, wie der Verfasser sagt,
in friheren &hnlichen Bilichern sich nur unvollkommene An-
siitze bieten, sieht man bei seiner einfachen und tibersichtlichen
Anlage kaum die Miihe an, die seine Zusammenstellung gekostet
hat. Man bekommt einen Begriff davon, wenn man die (S. VI f.i
angegebenen Quellen beachtet. Es enthéilt die spezifisch evan-
gelischen Lieder mit Ausschluss der lateinischen, der vor- und
nachreformatorischen aus der katholischen Kirche u. a. In
Abteilung I stehen die alphabetisch geordneten gleichen Lieder-
anfdnge, in Abteilung Il die Lieder mit verdnderten Anfingen,
wobei die dlteste erreichbare Gestalt als ,urspriingliche Lesart”
daneben steht. Hochst interessant sind die ,Lieder tiber bib-
lische Texte“, darunter Psalmenlieder, Evangelien- und Epistel-
lieder (nach dem Kirchenjahr geordnet), Lieder liber sonstige
Bibelabschnitte (10 Gebote usw.), Lieder, die ein Bibelwort als
Anfang haben (nach der Reihenfolge der biblischen Biicher),
endlich noch ein Verzeichnis gleichnamiger Liederdichter u. a.

Jedenfalls bietet das Buch, was es auch sein will, ein
kinftig kaum zu entbehrendes Hiulfsmittel, um bei Arbeiten
und Studien iiber das evangelische Kirchenlied vor unliebsamen
Irrtiimern und Verwechslungen zu bewahren. G. M.

CLEMENT DE RoME: L’Epitre aux Corinthiens et 'Homélie
du II° siecle, texte grec, trad. francaise, introduction et
notes par H. Hemmer. Paris, Picard, in-12, 204 p., 1909, 3 fr.

La longue et substantielle introduction de 'éditeur donne
tous les renseignements utiles sur ce texte si important et sur
lequel on a tant écrit. L’auteur y traite les sujets suivants:



— 140 —

I. Histoire de Clément; II. Analyse de 1'Epitre; III. Authen-
ticité de I'Epitre; IV. Date de la composition; V. Occasion,
but et caractere de la lettre; VI. Institutions, doctrines et his-
toire (I'Ecriture sainte dans I'Epitre de Clément, 1'organisation
de la Communauté chrétienne; la prééminence de I'Eglise ro-
maine, la persécution de Néron, Doctrines sur Dieu, le Christ,
la Trinité); VII. La grande Priere; VIII. Histoire du Texte.—
Pour 1'Homiélie du 1I° siécle, Vauteur explique pourquoi ce
texte ne peut étre de Clément, ce qu'il est en réalité, l'ana-
lyse, en détermine 1l'origine et en résume le contenu doctrinal.

On sait combien la succession épiscopale est obscure dans
I'Eglise de Rome, et cela deés le commencement, ce qui prouve
qu'on n'attachait aucune importance a la fameuse primauté,
encore moins a la prétendue autorité. Eusebe a dit au IVe siecle
que Clément a été le troisieme évéque des Romains; et comme
on compte avant lui Lin et Anaclet, il suit que l'épiscopat de
St. Pierre ne trouve pas sa place. M. Hemmer est obligé d'avouer
(p. III) qu'il v a eu «des essais tardifs pour concilier des don-
nées historiques avec les données légendaires de la littérature
pseudo-clémentine». Ce n’'est pas seulement le pétrinisme qui
est & Rome une pure légende, c’est aussi tout ce qui est attri-
bu¢ aux premiers évéques. La IlI* Epitre attribué¢e a Clément
n'est pas de lui. Et méme la I"™ est une Epitre non de 1lui,
mais «des Romains qui parlent d’'une maniére collective ».

Quel fut ce Clément? On n'a que des conjectures. M. Hemmer
pense qu'il fut «probablement un Juif helléniste». La suppo-
sition qu'il serait un affranchi ou un fils d’affranchi de la gens
Flavia est «ingénieuse », rien de plus. Est-il mort martyr? On
ne sait.

Cette Epitre de I'Eglise de Rome a I'Eglise de Corinthe a
¢té écrite de l'an 92 a 101, soit de 95 a 98. Elle reflete bien
les choses de cette époque: un grand respect pour les Agyic
rov xvplov et pour quelques autres écritures saintes, mais dont
il n’existe pas encore de recueil canonique; une communauté
ou il y a des ryoduevor ou presbytres, mais aussi des vsot (jeunes
gens ou simples fideles) et des femmes. L’autorité vient du
Christ aux communautés. L’élection et l'investiture des prépo-
sés n'est pas encore décrite; elle constitue un service, un office,
une «liturgie »,



— I e

M. Hemmer, aprés M. Duchesne, répete que, si 'Eglise de
Rome a pu, de son chef, écrire & I'Eglise de Corinthe pour
exhorter & la paix et a l'union, c’est qu'elle était déja en pos-
session d’une primauté. Or cette assertion est de la pure fan-
taisie: car, tous les jours, des associations, méme inférieures
en position, ne craignent pas d’écrire & des associations plus
considérables, dés que celles-ci se conduisent de maniére a
léser leurs intéréts: la simple solidarité dans la fraternité spi-
rituelle suffisait amplement & légitimer cette épitre. M. Hemmer
avoue que «la primauté de 'Eglise romaine n’est 1'objet d’au-
cune affirmation doctrinale dans le corps de l'épitre ».

Clément ¢« ne dit pas en propres termes que Pierre soit
venu 4 Rome». 1l parle de Pierre et de Paul; et comme Paul
y est venu, donc, dit-on, Pierre y est venu aussi! Quelle
logique! Il donne au Christ le titre de Seigneur, d’'enfant de
Dieu; il n'explique sa divinit¢ sans aucune spéculation scolas-
tique ou gnostique. C’est encore la simplicité primitive. Jésus
est «issu de Jacob selon la chair»; c’est tout; pas de com-
mentaire légendaire. Méme simplicité dans ['affirmation de
Dieu, du Christ et du St.Esprit, sans le mot trinité et sans la
formule postérieure des trois personnes: « Dicu vit, dit-il, et
vit /e Seigneur Jésus-Christ et le Si. Esprit», le verbe est au
singulier. Il n'y a pas encore de texte de la liturgie; la grande
priere de Clément est le fait de son inspiration personnelle.
Cette priére est adressée non au Christ, mais au Tres-Haut,
a Dieu, «créateur et évéque de tous les esprits (vov mwarve:
Tvedperoc xriOTny xal emioxomor) ... Que tous les peuples recon-
naissent que tu es le seul Dieun, que J.-C. est ton fils, que nous
sommes ton peuple et les brebis de tes paturages». Telle était
encore la christologie de cette époque.

La II¢ Epitre dite de Clément n'est pas de Clément. Les an-
ciens ne s’en sont pas servis, dit Eusebe. Ce n'est pas une Epitre,
mais une ancienne Homélie, «sans souci d'un développement
logique et d'une proposition méthodique des idées»; I'auteur
est sorti de la gentilité. Elle date de la premiére moitié¢ du
II* siecle, entre 120 et 160. Le contenu ne renferme que des
énoncés rapides, sans développement des idées. Si par hasard
il risque un développement, il tombe dans la subtilité et 'excen-
tricité; par exemple, voulant dire que I'Eglise est le corps du
Christ et que, tout en étant corps, elle doit étre spirituelle, il



— 142 —

dit: «La premiere Eglise spirituelle fut créée avant le soleil
et la lune... L'Eglise vivante est le corps du Christ, car I'Ecri-
ture dit: Dieu fit 'homme male et femelle; le male c’est le
Christ, la femelle c'est I'Eglise. Et les livres des prophetes et
les apotres enseignent que 'Eglise ne date pas d’a présent,
mais de l'origine; elle était spirituelle tout comme notre Jésus...
Et 'Eglise qui était spirituelle est devenue visible dans la chair
du Christ... Cette chair est une copie de l'esprit; quiconque
en corrompt la copie ne peut participer a l'original. Cela veut
donc dire: fréres, respectez la chair, atin d'avoir part a I'es-
prit.» — On voit dans ces raisonnements alambiqués qui ne
prouvent rien, les procédés mystiques et scelastiques du [1° siecle,
issus non de I'Evangile, mais du gnosticisme. Méme réflexion
a faire sur la preuve de notre résurrection par I’exemple du phece-
nix (p. 57-59).

LLa doxologie qui termine ce document est encore monar-
chienne: « Au Dien wuinique et invisible, au FPore de la vérité,
qui nous a envoyé¢ le Sauveur... A\ ZLwu: soit la gloire dans
les siecles des siecles. » E. M.

Prof. Dr. H. DIsSELNKOTTER: Aachens grosse Heiligtiimer und
ihre geschichtliche Beglaubigung. Bonn 1909 (Karl Georgi).
95 S. Mk. 1. 20.

Der Verfasser verfiigt iiber genaue Quellenkenntnis, kri-
tischen Scharfsinn und gewandte Darstellung. TInshesondere
sei hervorgehoben, dass er durchweg mit Ruhe und Sachlich-
keit verfihrt und nirgends der Versuchung, zu ironisieren und
zu spotteln, erliegt. Sein Buch ist im wesentlichen eine Aus-
einandersetzung mit der 1874 erschienenen Schrift des Aachener
Kanonikus Kessel: .Geschichtliche Mitteilungen iiber die Heilig-
timer der Stiftskirche zu Aachen®, und mit einer lingeren Ab-
handlung von St. Beissel S. J., die gelegentlich der Heiligtums-
fahrt vom Jahre 1902 als Nr. 82 der Ergdnzungshefte der
Stimmen aus Maria Laach erschienen ist: ,Die Aachenfahrt.
Verehrung der Aachener Heiligtiimer seit den Tagen Karls des
Grossen bis in unsere Zeit.* Beide schweigen von der ganzen
langen Zeit, da Christus auf Erden lebte, bis auf Karl den
Grossen, vertreten vielmehr den Standpunkt, dass die Echtheit
der Reliquien erwiesen sei, wenn sich zeigen lasse, dass Karl



— 43 —

der Grosse sie fiir Aachen erwarb. Abgesehen davon, dass
dies keine Gewiihr fiir die Echtheit bote, prift Prof. Disseln-
kotter die Frage: Lésst sich ihr damaliges Vorhandensein be-
weisen oder wahrscheinlich machen? Das Ergebnis der Unter-
suchung lisst sich dahin zusammenfassen, dass die in Betracht
kommenden Quellenschriften fiir das Vorhandensein der vier
grossen Reliquien oder einiger von ihnen in Aachen vor dem
12. Jahrhundert vollstindig versagen. KErst um das Jahr 1238
kommen drei von den grossen Reliquien zum Vorschein, so dass
ihr Vorhandensein von diesem Zeitpunkte an als Tatsache gelten
darf. Wie aber wird dadurch unser Glaube an die Echtheit
beeinflusst? Im Hinblick auf die damals herrschenden Zustinde
in dem Vertrieb und der Herstellung der Reliquien regt sich aller-
dings der Verdacht, ,ob die grossen Reliquien nicht unter-
geschoben sind. Thn zur unumstosslichen Gewissheit zu erheben,
sind wir, allein auf den Weg der literarischen Forschung an-
gewlesen, nicht in der Lage... Bei dieser Sachlage hat der
Wunsch, tber unsere Heiligtiimer etwas mehr und sicher Be-
glaubigtes zu erfahren, eine gewisse Berechtigung. Wenn sie
das wirklich sind, woftir sie sich ausgeben, so miissen sie bei
ihrer Auffindung etwa 1200 Jahre alt gewesen sein. Leider ist
aber alles, was man als Geschichtstatsache liber sie zusammen-
getragen hat, eine Fata morgana, Dichtung ohne Wahrheit.
Ihre eigentliche Geschichte bis zum Jahre 1238 ist bisher —
und bleibt voraussichtlich auf immer — ein leeres, unbeschrie-
benes Blatt.” D.

Anton ELTER: Prolegomena zu Minucius Felix. Bonn 1909,
63 S. Mk. 1. 20.

Die Schrift ist ein Separatabdruck aus dem Programm der
Universitit Bonn zum 27. Januar 1909 und soll einer ausfiihr-
licheren Abhandlung tber den Octavius des Minucius Felix
einstweilen den Weg ebnen. Seit dem Bekanntwerden des
Dialogs ist es aufgefallen, dass Octavius eine Rede fir das
Christentum hélt, durch die er den Ceecilius fiir diese Religion
gewinnt, ohne von dem inneren Glaubensgehalt des Christen-
tums ein Wort zu sagen. Wire der Octavius eine Apologie
des Christentums gegeniiber dem Heidentum, wie man bisher
annahm, so wire diese offensichtliche Zuriickhaltung unerklir-



— 144 —

lich. Die griindliche Untersuchung nun iiber Anlass und Zweck
des Gespriaches ergibt, dass die Schrift verfasst ist aus Anlass
des Ablebens des Octavius, ihm zum ehrenden Andenken. Sie
ist also eine Gedachtnisschrift, keine Tendenz- oder Streitschrift.
Bestimmt ist sie nicht fir das allgemeine Publikum, sondern
tiir die Hinterbliebenen des Octavius, den gemeinsamen Freundes-
kreis. Um den Freunden und Glaubensgenossen die Erinne-
rung an Octavius und Cecilius lebendig zu erhalten, ist von
Minucius aufgezeichnet worden, was jene gebildeten Konver-
titen seinerzeit Uber Heidentum und Christentum gedacht und
disputiert. Eine Schrift, die den Heiden gegeniiber das Christen-
tum vertreten sollte, hiitte nicht darauf verzichten konnen, das
Evangelium zu kiinden. Vor Christen, die ihres Glaubens sicher
sind, kann von allem Dogmatischen abgesehen werden. Der
Octavius ist also kein christliches Pamphlet gegen die Heiden
oder eine Tendenzschrift zu ihrer Bekchrung, er ist keine apo-
logia ad paganos, sondern eine consolatio und adhortatio ad
christianos, vielmehr eine epistula Minucii ad Africanos, ge-
schrieben an die christlichen Freunde aus Anlass des Todes
und zum Gedichtnis des Octavius. Einen ebenso interessanten
Einblick in die Geisteswerkstatt eines Philologen gewihrt der
zweite Teil der Abhandlung, der die Interpretation einer schwie-
rigen Stelle bringt und zeigt, wie das auf diesem Wege er-
worbene Material unsere Kenntnis der Dinge erweitert. Nicht
nur als schitzenswerten Beitrag zum Verstindnis eines viel-
behandelten Schriftwerkes mochten wir die Prolegomena an-
gesehen haben, sondern auch als Mittel, solchen Respekt ein-
zuflossen, die etwa iber philologische Arbeiten und klassische
Studien gering denken. ' D.

P. Ferer: La Faculté de théologie de Paris et ses doc-
teurs les plus célébres. Epoque moderne, T. VII, XVIII® sie-
cle, Revue littéraire. Paris, A. Picard, in-8°, 363 p., 1910,
7 fr. 50.

En lisant ce volume, on a l'impression d'une promenade
dans un cimetiere. A co6té de noms connus, que d'inconnus,
qui eurent pourtant leur heure de célébrité! Comme sur une
pierre tumulaire, on lit leurs dates de naissance et de mort,
les titres de leurs ouvrages, un mot d'¢loge ou de blame selon



= B ==

quils furent antijansénistes ou jansénistes; car M. Féret les
juge surtout d'aprés ce critere. Son idée fondamentale est que
le jansénisme fut une peste! Mais du moins a-t-il la franchise
de citer quelques-unes de leurs doctrines, et ceux qui ont 1'es-
prit libéré de cette marotte, ceux qui connaissent le passé et
I'histoire de P'ancienne théologie, peuvent du moins retrouver
dans ces citations quelques restes des anciennes libertés et de
l'ancien esprit de 1'Eglise de France. C'est un des avantages
de ce volume, qui est rempli de détails d’érudition qu'on ne
trouverait pas ailleurs. Dans le fatras de l'ultramontanisme
contemporain, on a du moins ici des points de repére, des sou-
venirs de protestation, des apparitions de défunts encore vivants
qui crient 4 Rome victorieuse: Tu as beau étre acclamée au-
jourd’hui par tes esclaves, tu mens!

Je signale aux lecteurs les ¢études sur Louis Ellies du Pin,
1657-1719; sur Charles-Joachim Colbert, 1667-1738; sur Pouget
11723, sur Etienne Mignot 17 1771. Ces trois derniers furent
de bons jansénistes. Citons aussi Dominique Dufour de Pradt,
1759-1837, que l'auteur qualifie de «prélat brouillon et souvent
dévoyé » ! Et Jacques Boileau 1716, et Ch. Witasse { 1716, et
Tournely 1 1729, et Nicolas Petitpied 1 1747, et Boursier 11749,
et]. B. Duvoisin que M. Féret désigne comme un évéque «servile».
A ce titre, que ne devrait-il pas dire des évéques d'aujourd’hui
qui se couchent & plat ventre aux pieds de leur maitre! Et
César-Guillaume de la Luzerne, 1738-1821.

Tout le point de vue de l'auteur est dans ces lignes: «En
présence du jansénisme qui arborait de nouveau l'étendard de
la rébellion?), la division du passé reprit naissance ou vigueur :
les deux camps se reformerent, et dans l'un et l'autre de ces
deux camps figurérent des esprits distingués?) et essentielle-
ment combatifs, en attendant que la victoire décisive se dé-
clarat pour les athlétes des décisions du Saint-Siege et de
['Fglise» (p. 492). Ce mot «athletes» fait sourire, quand on
songe a toutes les ressources matérielles et politiques qui
étaient & la disposition de ces prétendus athlétes, d’ordinaire
plus haineux et plus fanatiques qu’éclairés. A vaincre sans

1) N'était-ce pas plutdt Rome qui se révoltait contre toutes les traditions les
plus saines de 'ancienne Eglise?

%) Remercions M. Féret qui veut bien pousser le courage jusqu’'a reconnaitre,
en face des jésuites, de la distinction d’esprit 4 quelques jansénistes,

Revue intern. de Théologie. Heft 69, 1910, 10



— 146 —

péril, on triomphe sans gloire. Le mot «décisions» ne fait pas
moins sourire, quand on songe que ces fameuses décisions sont
aujourd'hui inconnues non seulement du public, mais aussi des
théologiens, méme ultramontains, qui ont d’autres problémes &
étudier, et qui sont plus disposés a rire de tous ces arguments
scolastiques, pauvre ferraille de musée que l'on dédaigne
aujourd’hui en passant. Et comment ne pas sourire encore, en
voyant attribuer a /"Eglise des décisions qui n'étaient formu-
lées que par quelques théologiens romains, sans que I'Eglise en
fat jamais saisie, et heureusement! Voild comment on décerne
des palmes et comment on écrit 'histoire.

M. Féret remarque avec justesse qu'un ennemi formidable,
I'incrédulité, levait la téte. Il la levait déja avant le jésuitisme,
déja avant la renaissance du XVe© siecle. La fagcon dont Rome
dogmatisa sur le dos de Port-Royal, les subtilités absurdes
qu'elle inventa sous prétexte d'éclairer le monde, les décisions
qu’'elle lanc¢a sur des questions insolubles qu'elle était la pre-
mieére & ne pas comprendre, cet aplomb dans cet inconnais-
sable et dans cette absence de méthode, ne firent que révolter
davantage encore les penseurs et les philosophes; et l'anti-
christianisme qui s'étale partout aujourd'hui, n’est que le ré-
sultat de ce faux christianisme, frelaté par Rome, que cette
prétendue autorité infaillible veut imposer au monde. Telle est
la lutte.

M. Féret n'a pas remarqué ce dernier fait. Mais qu'il se
relise A téte reposée, qu’il se rende compte de toutes les con-
tradictions théologiques qu'il a exposcées dans ces volumes
compacts et ¢rudits, qu'il considére combien tout cela ¢tait
peu scientifique, plus confus que fécond, plus hébétant que
lumineux, et qu’il tire les conséquences. E. M,

R. H. GrRUTZMACHER: Nietzsche. Ein akademisches Publikum.
Leipzig 1910. 195 S. Br. Mk. 3. 80, geb. Mk. 4. 80.

in 12 Vorlesungen wird uns das Leben, Werden und Lehren
Nietzsches in einer so griindlichen und klaren Weise vorge-
tragen, dass wir kein Werk zu nennen wiissten, das so objektiv
in Nietzsches Gedankenwelt hinein-, aber auch so sicher aus
ihr herauszufiihren vermdochte. Es ist um so mehr zu begriissen,



— 147 —

als die wirkliche Kenntnis Nietzsches auch bei den meisten
Gebildeten, die sich als seine Jinger bekennen, eine sehr ober-
fliichliche ist, die sich auf die Wiedergabe von Phrasen aus
seinen  Werken beschriankt. Das kritische Verdienst dieser
Vorlesungen besteht vor allem in der Aufdeckung der innercn
Widerspriiche in Nietzsches Leben und Lehre mit der Wirk-
lichkeit seines Lebens und seines Wollens selbst. Das End-
urteil Griitzmachers geht dahin, dass Nietzsche nicht in die
Geschichte der Philosophie im Sinne unserer grossen Philo-
sophen gehort, aber auch nicht in die Reihe der grossen prak-
tischen Lebenslehrer, da seine Lebensideale keine einheitliche
Grundtendenz haben, sondern zwischen Naturalismus und Idea-
lismus, Egoismus und Altruismus fortwéihrend sechwanken.
Die Ausstattung des Buches ist eine besonders schone.
G. M.

Ch. GuicNeBerT: La primauté de Pierre et la venue de
Pierre a Rome. Paris, E. Nourry, in-8°, 391 p., 1909, 6 fr.

La question soulevée est double: d’abord elle concerne la
place que Pierre a occupée dans I'Eglise primitive, et le role
qu'il y a joué, d'apres les paroles que le Christ lui a adres-
sées et le sens qu'on leur donne; ensuite, elle est relative a
l'activité de Pierre 4 Rome: Pierre est-il allé 4 Rome? a-t-il
fondé et gouverné I'Eglise de Rome? est-il mort 4 Rome? y
a-t-il été enseveliz quels sont les souvenirs du séjour de Pierre
a Rome?

La premiére question est plus théologique et exégétique,
en ce sens qu'elle dépend surtout de textes a interpréter, textes
scripturaires et textes patristiques. LLa seconde est surtout his-
torique.

Ni T'une ni l'autre ne sont nouvelles. Elles sont méme
résolues depuis longtemps, soit pour les théologiens qui font
de la théologie scientifique, soit pour les historiens au courant
de la critique des faits. Ces théologiens et ces historiens ont
mis a néant les prétentions romaines. Déja les anciens protes-
tants ont fait cette démonstration. Les gallicans des trois der-
niers siécles ne l'ont faite qu'a demi, en ce sens que, s'ils ont
réfuté les assertions ultramontaines sur tout ce qui a trait a
l'infaillibilité du pape, soit en droit, soit en fait, ils ont admis



— 148 —

une primauté du pape, voire méme une primauté de droit divin,
primauté tres limitée il est vrai (primus inter pares) mais
d’honneur et de juridiction. Les anciens-catholiques, sur le ter-
rain théologique et exégétique, et aussi sur le terrain histo-
rique, ont réfuté l'opinion de la primauté de droit divin.

Cette question serait donc tranchée si elle était exclusive-
ment scientifique. Mais Rome en a fait une question de disci-
pline ecclésiastique, question de vie ou de mort pour elle. Elle
ne permet pas qu'on touche & ses prétentions, qu'elle appelle
ses prérogatives divines et ses droits séculaires. Tant que Rome
aura des sujets qui jurent /mn wverba magisiri, la question sera
¢ternelle, ou plutdét Rome défendra éternellement que la ques-
tion soit posée. Pour essayer de soutenir la papauté, plusieurs
de ses partisans, depuis une trentaine d’années, ont étudié a
nouveau les écrits des premiers siécles et ont cherché a rajeunir
leur these, soit en Allemagne, soit en France. Les théologiens
et les historiens protestants ont aussi étudié les mémes sources
et ont soulevé des points de vue nouveaux. On peut meéme
dire que, grace a tous ces travaux, la critique est renouvelée,
soit la critique exégétique, soit l'histoire des évolutions théo-
logiques.

Il serait donc tres utile que des juges compétents et dé-
sintéressés, guidés uniquement par la science et en dehors de
tout intérét confessionnel, reprissent ces débats et les éclai-
rassent de lumiéres nouvelles. M. Ch. Guignebert est un de
ces juges; déja il a fait ses preuves, et son nouveau volume
sera le bienvenu pour tous les hommes de bonne foi et de science
impartiale. Il est tout d'actualité. C'est la mise au point de la
question soulevée, d'aprés les discussions et les publications
les plus récentes. 11 cite notamment les écrivains ultramontains
les plus en vue, les Péres Albers et Grisar, MM. Bacuez et
Vigouroux, Allard et Aubé¢, Duchesne, Dufourcq, Fillion, Ba-
tiffol, Guiraud, Turmel, etc. Il parle donc en connaissance de
cause. Avec une rare patience, il soumet tous les textes & un
contrdole minutieux afin de déterminer la véritable place de
St. Pierre aupres de Jésus et parmi les apdtres avant et apres
la Passion, puis afin de tirer au clair les traditions et iégendes
relatives 4 la venue de 'Apotre a Rome, a son apostolat et
a son épiscopat dans la Ville, a sa lutte contre Simon le ma-
gicien, 4 son martyre et 4 sa sépulture. Les conclusiens sont



— 49 —

sur 'un et l'autre point nettement défavorables aux prétentions
romaines.

Voici ses propres expressions: «Ila premiere partie de
cette étude nous a conduits & une affirmation trés nette et
que nous avons le droit de croire inébranlable: St.Pierre n'a
point rvecie du Christ un pouvoir de juridiction sur ses freres,
durant 'Age apostolique, ce pouvoir ne lui a jamais €té ve-
connze. .. Quant a la tradition du séjour de I'Apotre a Rome,
voici quelques certitudes : il est impossible d'accepter que Pierre
soit venu a Rome pour y fonder V'Eglise; il est zmpossible
qu'il y ait paru avant 'an 63, date a laquelle Paul disparait
de I'histoire; il est /mpossible qu’il en ait gouverné la commu-
nauté durant vingt-cinq ans. La légende de Simon qui 'y con-
duit avant 63, n’a aucune consistance.: d'origine orientale, incer-
taine et trouble, peut-étre méme sans aucune racine dans les
faits, issue sans doute, en ce qui regarde ses épisodes romains,
d'une erreur ou d'une lourde méprise de Justin, qui fut aggra-
vée par un commentaire tentant, mais inexact, d'un passage
d'Irénée, elle ne s’appuie que sur des documents de basse
époque, faits de pitces et de morceaux disparates, plusieurs
fois retaillés et rajustés, et qui sont Zndignes de crédit. On en
peut expliquer l'assemblage avec vraisemblance, mais on en
doit rejeter foutes les affirmations, sans en excepter l'essen-
tielle, celle qui place 2 Rome le combat décisif entre ’Apotre
et le Magicien. En définitive, si Pierre a visité Rome, ce n'a
pu étre qu'apres le proces de Paul, que les Actes des Apoties
laissent entrevoir en finissant; il faudrait donc admettre que
son séjour, trés court, a €été interrompu par le martyre. Or,
dés que nous essayons tout simplement d’éprouver les garan-
ties traditionnelles de cette affirmation trés simple: Pierre a
péri & Rome, nous découvrons leur extraordinaive fragilité...
Les prétendus souvenirs de l'apostolat et de l'épiscopat de
Pierre 4 Rome ne supportent pas l'examen et revétent toutes
les apparences de ces pieuses inventions, dont l'imagination
populaire et I'hagiographie, dans leur invincible désir de ma-
jorer et de préciser les histoires des Saints, se montrent par-
tout déplorablement fécondes» (p. 365, 366, 370). E. M.



— 150 —

Adolf HAusraTH: Jesus und die neutestamentlichen Schrift-
steiler. 2. Band. Berlin 1909. G. Grote. 516 S,

Die Absicht Hausraths, dass das vorliegende Werk am Ende
eines langen, der theologischen Wissenschaft gewidmeten Lebens
seine schliessliche Uberzeugung klar formulieren moge, ist in
tragischer Weise in Erfilllung gegangen: Hausrath ist inzwischen
gestorben. Um so erfreulicher ist es, dass der Zweifel, ob der
2. Band des Werkes noch erscheinen werde, gehoben ist. Er
liegt ohne weiteres Vorwort vor uns, so dass wir annehmen
konnen, dass Hausrath selbst alles noch druckfertig hinterlassen
hat. Die fiir den 1. Band!) massgebenden Vorziige, wie sie
der bekannten schriftstellerischen Art Hausraths eigen sind,
zeigen sich auch hier: Bei aller Wissenschaftlichkeit eine viel-
tach von poetischem Schwunge durchzogene Darstellung, welche
die Lektire zu einem wahren Genusse macht. Ls ist jedoch
nach der Anlage dieses 2. Bandes und dem theologischen Stand-
punkte des Verfassers selbstverstindlich, dass hier die Kritik
mehr hervortritt als im 1. Bande. Er schildert das nachapo-
stolische Zeitalter und versetzt in dasselbe die Synoptiker, die
Apostelgeschichte, Hebrier, die katholischen und die Pastoral-
briefe. Das Johannesevangelium wird als ,Logosevangelium*
in einer besonders ausfithrlichen Darstellung behandelt (S. 319
bis 429): An seine Abfassung durch Johannes Zebedii denkt
nach Hausrath heute kein Kritiker mehr... Es ist nur zu ver-
stehen aus dem Zusammenhang der gnostischen Bewegung ...
s sagt in der Schulsprache des Hellenismus, welche Stellung
der Heiland fiir den gebildeten Griechen habe ... KEs iibersetzt
das Christentum aus der Sprache Sems in die Sprache Japhets.
Mit ihm und dem Hebréaerbrief ist die Hellenisierung der neuen
Religion gesichert (S. 428 f.). G. M.

Joseph LOHR, Dr. phil.: Die Verwaltung des kolnischen Gross-
archidiakonates Xanten am Ausgange des Mittelalters. Stutt-
gart 1909. 8. XVTund 292 S. Geh. Mk. 10. 60 = 59./60. Heft
der ,Kirchenrechtlichen Abhandlungen® von Ulrich Stutz.

Der Verfasser lenkt unsere Aufmerksamkeit auf ein In-
stitut, dem im Mittelalter eine grosse Bedeutung zukam, das

1) Siehe die Besprechung in der Revue 1909, S. 400.



— 151 —

aber seit dem 13. Jahrhundert in seinem Ansehen und seiner
Macht durch Synoden und Bischofe beschriinkt und, besonders
in den deutschen Diozesen, allmihlich aufgehoben wurde. In
der Erzdidzese Koln gab es vom 11. Jahrhundert ab 4 blihende
Grossarchidiakonate, deren Inhaber zugleich Propste altbe-
riithmter Stifter waren, die aus der Wahl dieser Stifter hervor-
gingen, falls nicht pépstliche Provision eintrat, also nicht dem
Erzbischot ihre Stellung zu verdanken hatten. Wihrend ander-
wirts die Archidiakonate lingst untergegangen, bestanden die
rheinischen fast bis zur franzésischen Revolution.

Bei der Abfassung dieser Geschichte einer archidiakonalen
Kirchenverwaltung, besonders ihres Finanz- und Abgaben-
wesens, stand dem Autor eine bisher unbekannte, eigenartige
‘und ergiebige Quelle zur Verfigung. Den wertvollsten Be-
standteil derselben bilden Rechnungen, d. h. fir den, regel-
méissig abwesenden, Propst und Archidiakon von dessen Ver-
walter (Siegler, Prokurator, Gencralvikar) gemachte Aufzeich-
nungen, die dem Auftraggeber einen Uberblick iiber die mit
dem Amte des Archidiakon verbundenen Gefille und Unkosten
und auf der andern Seite die Kenntnisnahme derjenigen Einkiinfte
und Ausgaben ermoglichen sollten, die aus der wirtschaftlichen
Verwaltung der zur Propsteipfriinde gehorigen Giiter sich er-
gaben, Der Verfasser weiss aus seiner Quelle manchen Auf-
schluss zu gewinnen fiir die bisher wenig bekannte (Geschichte
der kirchlichen Verwaltungspraxis, fiur die Erkenntnis der all-
gemeinen kirchlichen Lage in den niederrheinischen Gebieten
am Vorabend der Kirchentrennung, fir die Kultur- und Wirt-
schaftsgeschichte. Er lisst uns Blicke tun in die wirtschaft-
liche Lage des Klerus, in die Besetzung der Pfriinden, in das
Vikariatswesen, in die stellvertretende Tatigkeit fremder Kle-
riker und Monche, in das Ehewesen etc.

Die bisher unbeachtete Xantener Quelle erscheint in ihrer
vollen Bedeutung namentlich bei der Besprechung des Adbsenz-
wesens, das damals zu riesenhafter Hohe angewachsen war und
sich zu einem formlichen System von solcher Bedeutung ent-
wickelt hatte, dass dessen amtliche Behandlung einen der haupt-
siachlichsten Verwaltungszweige der Archidiakonatsbehorde am
Niederrhein bildete. Uber die Zahl der Pfarrabsenzen gibt
Lohr auf Grund der Akten folgende Statistik. Sie betrigt im
Durchschnitt von 23 sicher festzustellenden Jahren des 15. und



— 152 —

16. Jahrhunderts 50; sie schwankt zwischen 30 im Jahre 1464
und 70 im Jahre 1513 beil insgesamt 148 Pfarreien des Archi-
diakonates. Die Absenten machen also in der Mindestzahl ein
Finftel, im Durchschnitt ein Drittel und bei der Héchstzahl
nahezu die Hilfte der Gesamtzahl der Pfarrer aus. Am Ende
des 15. Jahrhunderts ist ein stetes Steigen der Absenzen be-
merkbar, im 16. Jahrhundert sinkt die Zahl tiberhaupt nicht
mehr unter 61.

Es ist ein interessantes, frither wenig beachtetes Kapitel
aus der Kirchengeschichte, das in gewandter Darstellung der
verdiente Autor uns vorfiihrt, und dabei vielfach neue Blick-
punkte eroffnet. Wir wiinschen dem Verfasser, dass er Musse
finden moge, uns in einem weiteren Werke mit einer zusammen-
fassenden Darstellung des gesamten Archidiakonatswesens nach
seiner rechtlichen und geschichtlichen Seite hin zu erfreuen.

D.

D. Wilhelm Lotz: Hebriische Sprachlehre. Gramwmatik und
Vokabular mit Ubungsstiicken. leipzig 1908. 184 S. Geb.
Mk. 4. 60.

Das aus reicher praktischer Erfahrung hervorgegangene
Lehrbuch will auf Grund derselben das Studium des Hebriischen
erleichtern, indem es ,ein verhiltnismiissie knappes Mass von
Stoff in breiterer und Kklarerer Entfaltung® darbietet. Dazu
sind im einzelnen dem Gedéchtnis bequemer ecinzupriigende
Tabellen aufgestellt, und nach dem starken Verbum wird zu-
nichst das iibrige grammatikalische Pensum erledigt. Die
schwachen Verba folgen erst ganz am Schlusse. Aus eigenem
lingern Gebrauche konnen wir den klaren Ausdruck der Re-
geln und die knappe, aber firs erste gentigende Beschrinkung
vollauf anerkennen und hinzufiigen, dass -das Buch geeignet
ist, den Studierenden zum Studium des Hebrédischen Lust und
Liebe zu geben, wihrend sie bekanntlich meist dessen Erler-
nung als einen schweren Zwang empfinden.

Wir wiirden personlich trotz der im Vorwort angefiihrten
Griinde die alte Voranstellung der 3. Person im Verbum vor-
ziehen, ebenso halten wir die Durchnahme des schwachen Ver-
bums sofort hinter dem starken fir geeigneter, um in sténdiger
Ubung das Gesamtbild des Verbums einzupriigen. Indes sind



— 153 —

das Ansichten, die die sonstigen Vorziige des Buches nicht be-
eintrachtigen. Was wir aber auf alle Fille wiinschen fiir eine
neue Auflage, das sind grissere und krdiftigere hebriische Lettern,
etwa wie in der Grammatik von Steuernagel oder noch besser
in dem Ubungsbuch zur Grammatik von Gesenius-Kautzsch.
Die Lettern des beigegebenen Worterbuches vermoégen
selbst gute Augen kaum zu lesen. Bei griosseren Buchstaben
konnen auch Druckfehler sowohl leichter vermieden als ihr
Vorkommen besser festgestellt werden (Fehlen von Dagesch,
falsche Vokale u. a.). G. M.

P. M. Masson: Madame de Tencin, 1682-1749. Paris, Ha-
chette, in-16, 315 p., 1909, 3 fr. 50.

Je parle de ce livre ici, non pour retracer les désordres
de cette femme trop célébre, ni pour analyser le réle littéraire
qu'elle a joué¢ a partir de 1726, apres le suicide de La Fres-
nais chez elle, lorsqu’elle a fait de son salon moins une alcéve
qu'un bureau d’esprit, et gu'elle a correspondu avec le pzape
Benoit XIV comme une de ses filles «spirituelles». J'en parle
surtout a cause de son frére, le cardinal de Tencin, qui vit
aussi dans ce livre, et dont les tares apparaissent. Malgré ses
lacunes, ce livre n'est que trop suffisant pour peindre sur le
vif la royauté, la noblesse et le clergé. Un Régent, un Louis XV,
un cardinal Dubois, un cardinal Fleury, qui tolére tout a la
cour, un cardinal de Tencin, un cardinal de Rohan, etc.! Et
un pape, Clément XII, qui nomme Tencin cardinal! Et ce Ten-
cin qui fait nommer Dubois cardinal, et Lambertini pape! Et
ce nouveau pape, Benoit XIV, qui juge Tencin (fam sanctus)
digne de toucher les revenus de l'abbaye des Trois-Fontaines,
de I'abbaye de St.Paul de Verdun, de l'archevéché de Lyon,
tout en restant chargé d’affaires a Rome, etc.! Quelle société,
quelle papauté, quel épiscopat! On cherche quelquefois des
causes a la Révolution; certes, en voila, et de palpables.

Que dire de ce Tencin, qui, a la mort de son protecteur
Dubois (1723), se voyant trés embarrassé pour obtenir le cha-
peau et pour faire la carridre projetée par lui et par sa sceur,
décide avec elle qu’'il se tournera du coté des jésuites et com-
battra les jansénistes? En 1727, il convoque, comme archevéque
d’Embrun, un concile dans sa ville archiépiscopale, pour y



154 —

juger le vieil évéque de Senez, Soanen, coupable de jansé-
nisme; il réussit a le faire condamner et enfermer dans une
abbaye, malgré ses quatre-vingts ans. Il méne cette campagne
avec sa sceur, singuliere mére de I'Eglise. C'est elle qui, payant
d'audace, détermine l'un de ses favoris, La Motte, a rédiger
les pieces archiépiscopales dont Tencin a besoin. «Le fait est
mémorable, écrira Voltaire; un archevéque condamne un
évéque, et c’est un auteur d'opéras et de comédies qui fait le
sermon de l'archevéque.» Trublet, qui fut secrétaire de Tencin,
est aussi affirmatif: « Voici quelques ouvrages que je sais étre
de M.de La Motte: ...l'exhortation au peuple prononcée par
I'archevéque d’Embrun, le 16 aoft 1727, premiere session du
concile provincial» (p. 64). Eic.

Et ce concile d'Embrun ne fut qu'un épisode de l'histoire
de la Bulle et du jansénisme, je devrais dire plutot de D'his-
toire de Rome et du jésuitisme en France a cette triste époque.
Aujourd’hui le parti ultramontain glorifie ces scandales, qu'il
appelle les Gesta Dei per Francos. Espérons que des hommes
de bonne foi nous donneront encore beaucoup d'ouvrages
comme celui-ci, pour ouvrir les yeux des lecteurs, et pour
écrire l'histoire comme elle doit étre écrite. E. M.

Eug. MEntGcoz: Publications diverses sur le fidéisme, 2 vol.
in-8°. Paris, Fischbacher, 1909.

Ces deux gros volumes se lisent avec beaucoup d'intérég
et de profit. lls donnent limpression que leur auteur est un
croyant, trés religieux, de parfaige bonne foi, convaincu, lui
aussi, qu'il a combattu le bon combat (T.I, p. XI). Iis font
admirer son courage, sa vaillance: car il avoue que ses doc-
trines ont beaucoup d’adversaires non seulement chez les ca-
tholiques, mais aussi chez les protestants (I, 118). Parmi ceux-
ci, contre qui n'a-t-il pas lutté? MM. Babut, Bois, Bruston,
Doumergue, F. Dumas, L. Maury, Vaucher, 'ont attaqué, et il
leur a riposté avec une abondance remarquable d’articles longs
et courts. Avec tous il a été courtois. A propos des «charges
a fond» de M. Doumergue, il dit: «M, D. a employé, pour me
combattre, la parole, les arguments, les armes de l'esprit. Rien
de plus légitime et de plus protestant. Je me suis servi des



— 1585 —

mémes armes pour me défendre. C'est par ces luttes spiri-
tuelles que s’¢lucident les questions et que se fait le progres »
(p. VIII). Plus loin, il s’est plaint de quelques adversaires qui,
quoique protestants, 'ont attaqué par des moyens « violents»,
«avec des allures inquisitoriales », et «cherchant & lui mettre
un baillon sur la bouche» (p.IX). Pour lui, il reste calme, tou-
jours digne. C'est d'un bel exemple. De plus, il déclare brave-
ment aux uns et aux autres qu'il n'est ni orthodoxe dans le
sens traditionnel, ni rationaliste, ni méme libéral dans le sens
protestant. Il n'hésite pas a dire que le libéralisme «n'a pas de
quoi nourrir les ames, qu’il n'a que des doutes & leur offrir,
qu’il laisse l'dme vide, qu'il n'est pas une vraie religion»
(p. 38). 11 ménage encore moins les protestants orthodoxes,
leurs faux dogmes, leurs énormités (sic). Cet homme est une
conscience. .

Ses deux volumes contiennent beaucoup de pages excel
lentes, des remarques judicieuses, des distinctions importantes.
Il réclame «une théologie nouvelle, & la fois profondément
religieuse et résolument scientifique, appuyée sur une méthode
sGre et des principes clairs et précis» (p. XVII). Il demande
que l'on s'applique a - bien poser les problemes et & montrer
la direction dans laquelle il faut travailler pour les résoudre »
(I, 85). On ne saurait mieux dire. Son étude sur "Autorité de
Dieu (n. 3) est un modele de discussion (p. 58-72): il ¥ constate
les points sur lesquels les différents partis sont d’accord; puis,
poussant l'analyse plus loin, il montre qu'il v a un mystére
que le Christ n'a pas jugé a propos d’éclaircir; et ccmme tous
les esprits sont différents, il demande que chacun suive sa voie
dans linterprétation du mystére, chacun étant juge de ses inté-
réts spirituels. C'est du parfait bon sens, «Il y a 1a, dit-il, non
pas deux christianismes différents, mais deux conceptions #/éo-
logiques différentes, deux affirmations sensiblement divergentes
concernant cette parole de Dieu a4 laquelle tous déclarent se
soumettre comme a l'autorité souveraine» (I, 70). Et comme
les theologiens & tendance autoritaire veulent imposer leur
maniere de voir a ceux qui voient autrement, il ajoute avec
esprit (p. 72): «Dira-t-on que cette conception laisse trop de
place au subjectivisme, a lincertitude, a l'arbitraire? Nous ne
nions pas que l'autorité du pape est quelque chose de beau-
coup plus commode. C'est 'idéal du genre. Seulement le genre



— 156 —

est faux, comme toutes ses imitations protestantes. Ce n'est
pas ce qui est commode, simple ou opportun que nous avons
a rechercher, mais ce qui est vrai. Or la vérité est complexe,
et Dieu veut que nous fassions des efforts pour !'acquérir.
Nous n’échapperons pas par quelque voie détournée aux diffi-
cultés qu’il nous appelle & surmonter. Il nous faut gagner notre
pain spirituel, de méme que notre pain quotidien, a la sueur
de notre front.» Et encore (p. 103): «Notre théologie, malgré
son désir d’aller au dela, est bien forcée de s'arréter. Dieu lui
a fixé cette limite. Aucune spéculation ne saurait la franchir
sans tomber dans de vaines réveries. Que cela mécontente
certains esprits qui demandent aux théologiens I'explication
de choses inexplicables, nous nous en consolons sans peine.
Ce n’est pas a nous que s’adressent leurs plaintes, c'est a
Dieu, a4 qui il n’a pas plu de dévoiler entierement le mys-
tere. » M. Ménégoz, qui est une conscience, est aussi un sage.

Cependant, aprés avoir rendu hommage a ses éminentes
qualités et a ses parfaites intentions, oserais-je lui soumettre
quelques humbles observations?

D’abord, sa premiere étude, capitale dans son ccuvre théo-
logique (Réflexions sur I'Evangile du salul), est beaucoup trop
longue; le lecteur se perd daus des détails secondaires. Je ré-
duirais ses soixante-douze paragraphes & une douzaine, et encore
serait-ce pour faire une concession au symbole de foi des douze
apotres, ou, si M. Ménégoz préfere, au symbolo-tidéisme. Mais,
en reéalité, la substance pourrait en étre aisément ramenée a
trois ou quatre, surtout si 'on commencait par bien définir le
«salut », définition aussi négligée qu'importante. De méme, au
lieu de deux gros volumes, je me bornerais au tiers ou au quart.
Je regrette que l'auteur ait suivi, dans ce recueil, 'ordre chro-
nologique de ses articles; j'aurais préféré a ce décousu l'ordre
doctrinal. En groupant les meilleures pages en un corps de
doctrine, par chapitres bien enchainés, l'auteur aurait fait un
volume clair, sans redites inutiles, et précieux pour la défense
de ses idées, bref une ccuvre théologique et non une cuvre
polémique.

S'il consent jamais & publier le résumé que j'ose proposer,
qu’il commence par supprimer les pages faibles, par exemple:
Le fidéisme au salon de peinture (11, 481-484). On vy lit ceci:
« M. Burnand n’a négligé aucun trait saillant de son original.



— 157 —

Or comme il n'y a, dans sa riche collection, pas la moindre
allusion a4 la naissance virginale du Messie, jen conclus que
cette doctrine ne formait pas un élément constitutif de ’'Evan-
gile du Christ. Je n’ai pas non plus vu de dessin exprimant
Yidée que le Pere céleste fait dépendre sa grace du sacrifice
d’un innocent, immolé 4 la place des pécheurs. La croix ne
figure dans aucun des 84 tableaux. /'en ai concli que le dogme
de l'expiation substitutive ne se trouvait pas dans I'Evangile
tel que J.-C. 'a préché. Ces paraboles ne disent pas non plus
que pour étre sauvé il faut croire & I'incarnation de la deuxiéme
personne de la Trinité. En général, elles n’'imposent aux dis-
ciples du Christ aucune croyance historique ou dogmatique
comme condition du salut. La seule chose que j'v wvois, claire-
ment comme le jour, c’est la bonne nouvelle du pardon gra-
tuit accordé a tous les pécheurs qui viennent a Dieu avec un
coeur repentant. On comprendra qu'aprés cela, je sois sorti
récréé, restauré spirituellement et religieusement fortifié de la
salle du grand peintre vaudois. Je pourrais dire que j'y ai
pris un buin de fidéisme. » En vérité, voila un bain et des con-
clusions qui pourraient bien, aux yeux de nombreux lecteurs,
infirmer considérablement les autres conclusions et les autres
arguments de l'honorable professeur.

Je lui proposerais encore de définir clairement ses expres-
sions, surtout celles qui jouent un role important dans son sys-
teme. Dans le symbolo-fidéisime, le mot «symbole» est évidem-
ment capital; or est-il suffisamment clair? Ne laisse-t-il aucun
doute? L’auteur dit {I, p. XV): «Le terme svmbolisme a pu
donner lieu a des méprises, parce que le mot symbole a divers
sens. Le syvmbole est {aniot une image, une métaphore, une
figure de rhétorique, fantdf une parabole, une allégorie, fantét
un embléme, fantot la force concrete dans laqueile se manifeste
la substance ou la force invisibles. C'est essentiellement dans
ce dernier sens qu’'il faut l'entendre quand nous parlons du
symbolisme religieux. L'idée, le sentiment, le fait religieux s'in-
carnent dans une forme contingente, locale, temporaire, sou-
mise aux lois de l'évolution. Cette forme est le symbole.»
IL’auteur distingue donc le sens de la parabole et de l'allé-
gorie (2¢ sens), et le sens de la forme concréte d'une idée, ou
d’un sentiment (4¢ sens). Mais comment peut-on distinguer, en
réalité, ces deux sens? L’auteur ne le dit pas. Plus loin, il



— 188 —

ajoute qu’il repousse la superficielle et puérile allégorie des
théologiens, répugnant badinage avec les textes, mais que «la
sainte allégorie paulinienne repose sur la grande vérité, que
la vérité divine ne se rencontre pas ici-bas dans sa formule
adéquate, et que, pour la trouver, il faut savoir découvrir le
sens supérieur sous la formule inférieure et temporaire» (p. 33).
Mr. M. nous apprend-il & découvrir ce sens supérieur, a déga-
ger l'esprit de la lettre? Je ne le vois pas. Il nous avertit bien
qu'il vy a des gens qui «font de l'allégorie sans s’en douter »,
mais ceci n'est pas une lumitre. Il fait ensuite une remarque,
importante il est vrai, mais qui me semble étre une grosse
contradiction dans son systeme. En effet, on sait qu'a l'exemple
de beaucoup d'autres protestants, il ne veut pas entendre parler
de dogmes. Or c'est précisément a 'étude « dogmatique » qu'il
attribue le role « de découvrir sous la formule humaine la sainte
et éternelle pensée de Dieu» (p. 37)! Il réclame la dogmatique
et I'histoire comme deux branches «nécessaires» et «se com-
plétant réciproquement»! «[. histoire, dit-il, est le facteur réaliste
dans la dogmatique; celle-ci est le facteur idéaliste dans 1'his-
toire.» Tres bien. Donc vive la dogmatique, vive le dogme!
Et cependant, d'autre part, Mr. M, crie: A bas le dogme! Com-
prenne qui pourra.

Sa définition de la foi ne semble pas plus claire que celle
du symbole et de l'allégorie. Voici comment. De méme qu'il
enseigne «la fol sans les ceuvres», ainsi réclame-t-il «la foi
sans les crovances». N'est-ce pas de la pure subtilité? Il ex-
plique ainsi la premiere formule: «Voulons-nous dire par 1a
que 1'homme est sauvé par une for sans cuvres? Nullement.
[.es bonnes ceuvres sont le fruit de la foi. [/ n'yv a poinl de
vraie fol sans bonunes auvres., Mais ce qui nous sauve, ce ne
sont pas ces ceuvres, mais la foi qui les engendre» (p. 120).
Les catholiques ajoutent: Du moment que la fol qui sauve est
inséparable des ccuvres qu’elle engendre, 1l est évident que les
ceuvres qui sont inséparables de la foi, sont aussi ins¢parables
du salut. N'ont-ils pas raison? Et les protestants ne sont-ils
pas aussi de cet avis? C'est bien la peine, en vérité, de se
chamailler sur de pareilles contradictions! La formule «la foil
sans les croyances » ne vaut pas mieux. En eftet, «les croyances
produisent la foi, dit M. Ménégoz, elles sont une cause, les
bonnes ceuvres découlent de la foi, elles sont un effef, mais



— 139 —

ce qui nous sauve, c’est la foi elle-méme, et non les crovances
qui la produisent, ni les cenvres qui en découlent » (p. 123). Les
scolastiques du moyen age n'ont pas été plus subtils a se
payer de mots. Comment! Vous avouez que ce sont les croyances
qui produisent la foi qui sauve, et vous en faites si peu de
cas, et vous les excluez du salut! Autant dire: Clest le ruis-
seau qui arrose notre champ, mais ce n’est pas la source; vive
donc le ruisseau sans la source!

Ailleurs, M. M. se contredit plus naivement encore. D’'une
part, il condamne les orthodoxes qui enseignent le salut par
la foi et par les croyances, et les libéraux qui admettent le salut
par I'amour de Dieu et du prochain (p. 117). Selon lui, c'est 1a
une double «altération» de la doctrine du salut par la foi seule.
Donc «ce n'est pas 'amour, c’est la foi qui sauve». Ce sont
les propres termes de M. M. Et cependant, d'autre part, M. M.
prétend que cette foi qui sauve, c'est «le don du cceur a Dieu »
(p. 118). Le caur est donc dans la foi qui sauve, et M. M. qui
nous dit cela, nous dit aussi que ce n'est pas 'amour qui sauve.
Peut-on donner son cceur sans aimer? Comprenne qui pourra.

M. M. enseigne que la foi a des tformes multiples, selon
les conceptions différentes que l'on a de la religion et du chris-
tianisme (I, p. 113-115). Il dit que ces formes n'importent pas.
Mais la forme ou la formule de la foi sans les croyances, n’est-
elle pas une de ces formes? pourquoi a-t-elie tant d'importance
dans le systéme de M. M., et les autres aucune? Presque a
chaque page, M. M. cherche & définir 'espéce de foi qui sauve,
et a justifier la formule qu'’il adopte. C'est «la consécration de
Vdme a Dieu» (p. 13); c'est «un acte du moi tout entier, par
lequel 'homme s’arrache au péché et se donne a Dieu» (p. 17);
c'est «wuniquement un miouvement die coeur, un acte de sincére
consécration, un abandon confiant et entier a la divine miséri-
corde » (p. 18); etc., etc. Bret, «par l'dme ou le ceutr, nous en-
tendons notre moi, notre étre tout entier» (p. 111), «Dieu a
pourvu a tout, il ne nous demande qu'ume chose, notre ceur »
(p. 112). Ainsi, selon M. M., la foi qui sauve es® uniquement
un mouvement du cceur, et le cceur est 'étre tout entier, et
cependant «ce n'est pas I'amour qui sauve», c'est la foi et la
foi seule (p. 33). Encore une fois, comprenne qui pourra. Je
vois beaucoup de quiproquos et de vaines subtilités dans toute
cette scolastique nouvelle.



— 160 —

Jaurais encore beaucoup d’autres obscurités a signaler,
sur St. Paul et sur les doctrines que M. M. lui attribue, sur la
Trinit¢ et sur la fagon dont M. M. la comprend, sur I'Eglise
qu'il distingue du royaume de Dieu, etc. J'aurais 4 lui demander
si sa foi qui sauve méme l'athée, est autre chose que la simple
bonne foi, laquelle peut se trouver dans toutes les religions;
et si elle n’est que cela, quelle est alors la nécessité de précher
I'Evangile, qui est plus que cela? Je dis «nécessité», et non
pas utilité¢, parce que l'utilité de précher I'Evangile en toute
hypotheése est évidente; mais dans 'hypothése de la suffisance
de la foi toute nue, de la foi simple bonne foi, la nécessité de
tout ce que I’Evangile contient en plus, n'apparait pas.

Ce compte-rendu est déja long, et forcément je m’arréte.
J'espére bien reprendre ces volumes et en reparler encore, sur-
tout des pages inattaquables dont nous avons tant besoin et
qu'on ne connait pas assez. E. Micuaup.

Prof. A. MULLER: Die Kolner Biirgersodalitit 1608—1908. Mit
zahlreichen Illustrationen, Paderborn 1909 (Junfermannsche
Buchhandlung). 207 S. Br. Mk. 4. —.

Das Buch, das der Verfasser ersichtlich mit Lust und Liebe
geschrieben, enthédlt nach deren in ihrem Archiv vorhandenen
Akten die Geschichte der Kolner Biirgersodalitit von ihrer
Grindung an und ist eine Festschrift aus Anlass der dreihun-
dertjihrigen Jubelfeier dieser Kongregation. Die Arbeit ist in
erster Linie fiir die Mitglieder, dann flir Kongreganisten tber-
haupt bestimmt. Diesem Zwecke entsprechend hat Prof. Miller
die Auswahl des Stoffes getroffen und die Darstellung einge-
richtet. Aber auch andere konnen daraus lernen. Denn die
Schrift bringt ein instruktives Beispiel jesuitischer Vereins-
grindungen und zeigt klar ihr Verfahren in der Leitung solcher
Gemeinschaften. Auch fiir die Ortsgeschichte kommt das Werk
in Betracht. D.

Clodius Piat: La morale du bonheur. Paris, Alcan, in-8°,
1910, 5 fr.

La notion du bonheur suffit-elle & constituer une morale?

Est-elle la premitre base, la derniere fin, le mobile rationnel



4

— 161 ~—

la sanction deéfinitive? Non. Donc il semble étrange qu'un phi-
losophe comme M. Piat ait choisi un tel titre pour abriter tant
d’excellentes choses qu'il aurait certainement mieux abritées
sous un autre.

Méme en distinguant le bonheur et le plaisir, méme en
faisant de celui-la un objet aussi rationnel et aussi ordonné
que possible, cependant le sentiment du bonheur est essentielle-
ment subjectif et personnel; et, dés lors, il semble bien peu
solide, l'édifice construit sur ce fondement. Sans doute, le
bonheur rend quelquefois bon, dispose & la générosité et incline
certaines Ames a la morale. Mais que d’autres sont entrainées
par lui & la dissipation, a I’égoisme et au vice! En outre, le
sentiment du bonheur ne peut nous fournir aucun des éléments
constitutifs de la morale, ni l'obligation morale, ni les pré-
ceptes, ni le mobile de la morale, ni méme la sanction s’il est
vrai que l'idée de sanction se fonde, comme le dit M. Piat, sur
le concept de justice. '

A propos de sanction, M. Piat a été amené a parler du
«dogme de 1'eifer» (tel qu'on 'enseigne a Rome). Cet exemple
montre comment la volonté a priori de sauver le dogme romain
est de nature a faire dévier les esprits les plus sérieux en
apparence. M. P. concede que ce dogme doit «s'accorder avec
la bonté de Dieu» (p. 241). Mais qu’est-ce qu'une bonté qui
chatie éternellement (pesez ce terme), et par quels supplices,
la violation dite grave et mortelle d'un ordre papal, par
exemple? La disproportion est évidente; donc la justice, base
de la sanction, est violée. Savez-vous comment M. P. se tire
d’affaire? En disant que la bonté de Dieu ne ressemble pas a
la nétre, non pas en ce sens que Dieu, plus puissant et plus
sage que nous, a des moyens de convertir le pécheur sans le
faire briiler éternellement dans l'enfer, mais précisément en ce
sens que ce qui nous parait monstrueux dans ’homme, devient
parfait en Dieu. Selon M. P., 'enfer devient juste « du moment
qu'il est nécessaire au maintien de 'ordre général» (p. 243).
Y a-t-il des cas ou un tel chatiment, éternel, est nécessaire
pour assurer l'ordre général? M. P. doit évidemment prouver
qu'il y en a, s'il veut prouver sa these. Or, le fait-il? Non.
Il se borne & «supposer»! «Supposé, dit-il, que la police du
monde demande que certains coupables soient exclus pour tou-
jours de la cité céleste... Cette mention définitive acquiert de

Revue intern.de Théologie. Heft 69, 1910. 11



— 162 —

ce chef un caractere de légitimité. » Etrange doctrine dans un
volume intitulé : La morale du bonheur.

Combien M. P. me semble mieux inspiré, lorsqu’il écrit
des pages comme celle-ci: «Que le christianisme rompe pour
de bon avec la politique, qui n'est point son affaire: la poli-
tique divise, et la religion est faite pour unir. Que le chris-
tianisme ouvre ses portes toutes grandes a ce qu'il y a de
sain et de fécond dans la pensée moderne. Qu'il se libere
toujours plus de l'esprit immobiliste, comme le veulent ses
grandes traditions, celles qui ont fait autrefois sa force et sa
grandeur. Qu'il se borne 4 répandre son idéal de justice et
d'amour, par une instruction compétente, par la dignité de la
vie et la puissance du dévouement. Et son ceuvre de purifica-
tion morale reprendra son cours comme dans le passé. Sa vic-
toire sera plus longue par cette voie. Mais c'est la seule qui
soit digne de lui» (p. 148),

A la bonne heure! Voila des paroles moralisantes, mora-
lisantes non par l'idée de bonheur, mais par l'idée de justice,
de dévouement, de purification. Voila les paroles dont notre
société a besoin plus que de celles qui touchent & 'hédonisme
et méme a l'endémonisme. Ce n'est pas que je renonce aux
béatitudes chrétiennes. Non. Mais le Christ les a attachées
toutes et chacune & un sacrifice spécial, parce que ia vie ter-
restre n'est pas le temps du bonheur, mais celui du travail et
de la douleur, celui ol toutes les joies qui nous sont dépar-
ties contiennent en elles un élément de sacrifice. Je com-
prends un moraliste qui explique aux hommes l'art d’étre heu-
reux, mais je ne comprends pas un philosophe qui cherche a
édifier la morale sur le bonheur. La base est trop fragile et
I'inspiration trop courte. E. M.

Lic. Dr. Hans Preuss: Der Antichrist. Gr. Lichterfelde-Berlin
1909. 46 S., Pf. 50, und Lic. Herm. JorDAN: Jesus und die mo-
dernen Jesusbilder. Gr. Lichterfelde-Berlin 1909. 1135 S.
Mk. 1. 50.

Vorstehende Abhandlungen bilden Heft 4 und Heft 5/6
V. Serie der ,Biblischen Zeit- und Streitfragen®, die wir wieder-
holt anerkennend besprochen haben.



— 163 —

In der Schrift von Preuss finden wir eine willkommene
Zusammenstellung und exegetische Erklarung der Vorstellungen
tiber den Antichrist, zuerst bei Jesus und Paulus, dann beson-
ders in der Apokalypse und in den Johannesbriefen. Sodann
wird die Auffassung des Antichrists in der alten Kirche und in
der spiateren Entwicklung in ihren verschiedenen Wandlungen
angegeben.

Die Abhandlung vomn Lic. Jordan stellt uns in eine der
brennendsten Fragen der modernen Christenheit hinein: Was
halten die Leute vom Menschensohn? In klarer, mit reichlicher
Literaturangabe versehener Darstellung ziehen der Jesus der
Schrift, der mythische, der kranke, der veraltete, der buddhi-
stisch-asketische, der soziale, der sittlich-religiose Fiithrer Jesus
an uns voriiber, um dann bei . Jesus* stehen zu bleiben als einer
(Gestalt, die wohl der Geschichte angehort, die sich aber nicht
greifen lisst, wie jede andere Gestalt des vergangenen und
gegenwirtigen Lebens, die wir nur fassen koénnen, wenn wir
selbst von der gottlichen Liebe und Kraft erfasst sind, die in
ihm sich geoffenbart hat, ,wenn wir uns abhingig fiihlen von
dem gottlichen Geiste, der in ihm in diese Welt geflutet ist,
wenn wir als irdische Menschen durch ihn im Glawben das
Ewige erfassen und durch ihn vom Ewigen erfasst werden®

Wir halten die Schrift fur vorziglich geeignet, namentlich
bei Gebildeten aufklirend zu wirken und sie zur Liebe zu
Jesus zuriickzufiihren. G. M.

Joseph SCHMITT, Oberstiftungsrat in Karlsruhe: Simultankirechen-
recht im Grossherzogtum Baden (einschliesslich des Altkatho-
likenrechts) unter der Herrschaft des Biirgerlichen Gesetz-
buchs. Karlsruhe 1909 (G. Braunsche Hofbuchdruckerei). XII
und 333 S. Geb. Mk. 7. —.

Das Buch gliedert sich in einen geschichtlichen und einen
systematischen Teil. Die Ortsgeschichte gibt zum Vergleich eine
Ubersicht iiber die ausserbadischen Simultankirchen und zihlt
dann diejenigen in Baden auf, deren Zahl sich noch auf 26
belauft. Eingeleitete Verhandlungen lassen eine weitere Ver-
minderung erwarten. Die Rechtsgeschichte befasst sich mit den
auf den Westfalischen Frieden folgenden Partikulargesetzen, so-
weit sie fiir den behandelten Gegenstand in Betracht kommen.



— 164 —

Der systemaiische Teil bringt eine erschipfende Darstellung der
Simultanrechtswissenschaft und -rechtsprechung bis in die
neueste Zeit. Das badische Altkatholikenrecht wird wvergleichs-
weise besprochen; denn nach Lage der Gesetzgebung handelt
es sich bei dem Verhiltnisse von Alt- und Rémisch-Katholischen
nicht um ein Simultaneum, da beide in Baden zueinander grund-
sdtzlich nicht im Verhiltnis verschiedener Bekenntnisse stehen.
Allen, welche sich fiir kirchenrechtliche Fragen interes-
sieren, sei das Buch, das eine eigenartige Rechtsbildung in ge-
wandter Darstellung erschopfend behandelt, zu eindringendem
Studium empfohlen. D.

Dr. Reinhold SEeBERG: Lehrbuch der Dogmengeschichte.

1. Band: Die Anfinge des Dogmas im nachapostolischen
und altkatholischen Zeitalter. 2. Aufl. Leipzig, A. Deichert
Nachf., 1908. 570 S. Br. Mk. 12. 40; geb. Mk. 13. 60.

2. Band: Die Dogmenbildung in der alten Kirche. 2. Aufl.
Leipzig, A. Deichert Nachf.,, 1910. 538 S. Br. Mk. 12; geb.
Mk. 13. 20.

Der jetzt erschienene 2. Band des Werkes hat gleich dem
ersten eine vollig neue Bearbeitung erfahren. In einem dritten
Teile soll die Dogmenbildung des Mittelalters und der Refor-
mationszeit behandelt werden. Bei einem so bedeutsamen Werke
wie dem vorliegenden dridngt sich von selbst die Frage auf,
ob und wie es vor allem neben Harnacks Dogmengeschichte
seine Berechtigung und Eigenart hat. Seeberg gibt dariiber
selbst Auskunft: Die Dogmengeschichte soll nicht (wie bei
Harnack) sich als den Entwicklungsprozess des antiken helle-
nischen Verstiindnisses der christlichen Wahrheit, das durch
die Reformation prinzipiell aufgehoben ist, darstellen. Sie hat
die Entstehung des Dogmas aus den theologischen und kirchen-
politischen Gegensiitzen und den logischen Zusammenhang der
betreffenden Formel klarzustellen, aber vor allem den Ursprung
des Dogma aus der Frommigkeit und seinen religiosen Sinn
oder die eigentiimliche Ausprigung des Erlosungsgedankens in dem
Dogma nachzuweisen (Bd. I, S. 10 f.; S. 20). Aus dieser Grund-
anschauung erklart sich der warme Ton, der trotz des ge-
waltigen gelehrten Apparates die ganze Darstellung durchweht.
Der positive Standpunkt des Verfassers macht viele Abschnitte



— 1656 —

uns Altkatholiken besonders sympathisch, neben den trinita-
rischen und christologischen Darlegungen diejenigen tiber Tra-
dition, Entwicklung der Kirchenverfassung u. a. Richtig wird
die romisch-katholische Dogmenbildung als mit dem Vati-
kanum abgeschlossen bezeichnet (I, 13 ff.). Altkatholische Ver-
fasser finden wir mehrfach als Quellen angegeben. Wir em-
pfehlen das Werk nachdriicklich auch unseren Freunden im
Auslande. Bei Unionsverhandlungen, wo es sich um das Dogma

der altesten Kirche handelt, wird es von grossem Nutzen sein.
G. M.

Hans StAuL: P. Martin von Cochems Passio Christi und ihre
Quellen. Bonner Inauguraldissertation. Bonn 1909.

Die vorliegende Promotionsarbeit ist ein Teil eines gros-
seren Werkes: _P. Martin von Cochem und das Leben Christi¥,
das als 2. Heft der ,Beitrige zur Literaturgeschichte und Kultur-
geschichte des Rheinlandes“ bei P. Hanstein in Bonn erscheint.
Die Leidensgeschichte wéhlte der Verfasser aus, weil sie ein
abgeschlossenes Ganzes bildet, und das, was fiir sie zutrifft,
vom ganzen ,Leben Christi® gilt. Mit Recht weist er ferner
darauf hin, dass infolge der Abhéngigkeit der zahlreichen Er-
bauungsschriftsteller des 16. und 17. Jahrhunderts untereinander
seine Quellenuntersuchung des ,Lebens Christi“ einen Mass-
stab fiir deren Arbeitsweise liberhaupt bieten werde. Nebstdem
macht er darauf aufmerksam, dass das genannte Werk infolge
seiner grossen Volkstiimlichkeit auch auf das religiose Volks-
schauspiel entscheidend eingewirkt habe. — Als Resultat seiner
Forschung stellt der Autor ungefihr folgendes fest: Inhaltlich
schliesst sich P. Martin an die ihm reichlich zu Gebote stehenden
Quellen an. Originell aber ist das Werk durch die Art, wie
Cochem das fremde Material zu verarbeiten und zu verbinden,
sowie anschaulich und volkstiimlich darzustellen weiss.

Es ist erfreulich, dass zu einer Zeit, wo die Volkskunde
vielseitiges Interesse erregt, der fleissige Verfasser unsere Auf-
merksamkeit auf ein Werk lenkt, das seit seinem ersten Er-
scheinen (1677) auf Denken und Tun des Volkes direkt und
indirekt grossen Einfluss ausgeiibt hat. Wir wiinschen nicht
nur der Dissertation, sondern namentlich der ganzen Arbeit
aufmerksame Leser. D.



— 166 —

Lic. Joh. STEINBECK: Der Konfirmandenunterricht nach Stoff-
wahl, Charakter und Aufbau. Leipzig 1909. 126 S. Mk. 2. 40.

Ein Buch, das mit seinen vielen Fingerzeigen und feinen
Bemerkungen, die auf eine durchaus positive Reform des Kon-
firmandenunterrichts hinleiten wollen, mutatis mutandis auch
fir die Auffassung des altkatholischen Religionsunterrichtes
mit Nutzen gelesen werden kann. Der Grundgedanke, von dem
der Verfasser ausgeht, ist der, dass der Konfirmandenunterricht
nicht wie iiblich eine Wiederholung des bereits in der Schule
vollzogenen Katechismusunterrichtes sein darf, wenn er in der
heutigen Zeit die jungen Christen in ihrem Glauben befestigen
und erhalten soll, ,er hat an der Hand der heiligen Schrift
die Kinder in den Gehalt und Zusammenhang des persinlichen
Christenlebens in seinen Hauptbeziehungen einzufiihren, dabei
ist aber eben in unserer Zeit hiiufic das apologetische Ver-
fahren, das Eingehen auf die verschiedenen Weltanschauungen
und Kirchenbildungen, soweit es das Verstindnis der Kinder
zulésst, unumginglich. In dem Abschnitt ,Aufbau des Konfir-
mandenunterrichts* wird ein kurzer Abriss gegeben, wie die
aufgestellte Theorie zu verwirklichen ist. Erfreulich ist die
richtige Wiirdigung der romischen Kirche und die warme An-
erkennung des evangelischen Bundes als des Wichters fiir die
deutsch-protestantischen Interessen (S. 115 ff.). Hierbei hitten
aber auch die antiromischen, jedoch katholischen Kirchen-
bildungen des Altkatholizismus erwihnt werden missen.

G. M.

Friedr. WESTBERG: Die biblische Chronologie nach Flavius
Josephus und das Todesjahr Jesu. Leipzig 1910. 202 S.
Mk. 4. 50.

Das Werk zeugt von eciner grossen Gelehrsamkeit des Ver-
fassers (Oberlehrer in Riga), mit der er die einschligigen
schwierigen Fragen nach allen Seiten behandelt. Dies gilt vor
allem von den Berechnungen und Umrechnungen der bei Fla-
vius Josephus sich findenden Zeitangaben und den damit zu-
sammenhingenden Untersuchungen iiber das biblische und tal-
mudische Judentum. In den nacheinander besprochenen chro-
nologischen Angaben aus Josephus nehmen besonders diejenigen



— 167 —

fiir uns das grosste Interesse in Anspruch, die unmittelbar oder
mittelbar mit dem Leben Jesu in Zusammenhang stehen. Von
ihnen aus nimmt die Untersuchung den Weg zu den bekannten
neutestamentlichen Stellen, aus denen das Geburts- und Todes-
jahr, sowie der Todestag Christi zu bestimmen ist. Fur letztere
lautet das Ergebnis: Christus starb am 14. Nisan auf einen
Freitag, hierfiicr bleibt aber nur der 3. April des Jahres 33
nach Christi Geburt iibrig.

Beigegeben ist eine Abhandlung iliber die romische und
jerusalemische Bischofsliste. Es steht fest, dass spétere Arbeiten
mit den Forschungen Westbergs rechnen missen. Fir eine
Neuauflage empfehlen wir zur Ubersicht wenigstens eine syste-
matische Zusammenstellung der untersuchten Stellen und Er-
eignisse. G. M.

Petites Notices.

* Lic. H. ArpeL: Kursgefasste Kirchengeschichie fiir Stu-
dierende. Teil I: Alte Kivchengeschichte. Leipzig 1909. 170 S.
Mk. 2. 40. — An Kirchengeschichten ist nachgerade kein Man-
gel, auch nicht an Repetitorien. Dennoch erscheint uns das
vorliegende Werk nach Zweck und Anlage vielfach eigenartig
und verdienstlich. Es will weder Vorlesungen noch ausfiihr-
liche Lehrbiicher ersetzen, aber auch kein einfaches trockenes
Repetitorium sein. Die Daten und Ereignisse sind in chrono-
logischer Fcelge eingesetzt, jedoch an geeigneter Stelle im Zu-
sammenhange kurz wiederholt, z. B. Schismen, arianische und
christologische Streitigkeiten usw., Dadurch wird die Einpra-
gung und klare Vorstellung sehr erleichtert. Samtliche Kapitel
sind tbersichtlich disponiert. Beigegeben ist eine chronolo-
gische und eine synchronistische Tabelle, sowie eine Karte,
die alle im Buche genannten Ortsnamen, und zwar nur diese,
enthilt. Das ist ebenfalls eine grosse Erleichterung. An einer
Anzahl Stellen, besonders literarischen und dogmengeschicht-
lichen Erlauterungen, bietet der Abriss mehr als manche
Kirchengeschichte. G. M.

* D. G. HorrMaNN: Die Lehre von der Fides implicita.
Leipzig, Hinrich, 3 Bde., 1903-1909, Mk. 23. — Kein Theolog
wird an H.'s Werk vorbeigehen konnen, da jeder sich mit



— 168 —

einem Gegenstande, der wie der Begriff des Glaubens so tief
in alle Lebensfragen der Theologie eingreift, ausecinandersetzen
muss. (Deutscher Merkur.)

* D. E. KUHL: Eviduterung der paulinischen Briefe unter
Beibehallung dev Briefform: 11.Band: Die jiingeren Briefe des
Paunlus. Gr.-Lichterfelde-Berlin 1909, 279 S.) br. Mk. 4. —, geb.
Mk. 5. 50. — Dass der Schlussband des von uns in der Revue
1908, Nr. 63, S. 604, besprochenen Werkes verhiltnismissig
lange auf sich warten liess, ist nur ein Beweis dafiir, wie un-
endlich schwer es ist, aus der oft so spréden Form der pau-
linischen Briefe eine so klare und leicht lesbare Darstellung
zu schaffen, wie sie Kiihl nunmehr auch den jiingeren Briefen
gegeben hat. Ebenso schwierig waren die unmerkbar in die
Briefform eingeflochtenen Erliuterungen, die selbst fiir den
Fachtheologen ein Genuss sind, indem sie ihn aus dem diirren
Kommentar auf die griine Wiese der Erbauung filihren. Wir
wiederholen unsere bei der fritheren Besprechung gegebene
Empfehlung aufs herzlichste und wiinschen, dass es dem geist-
reichen Verfasser vergoénnt sein moge, auch die weiter beab-
sichtigte Bearbeitung des Hebrierbriefs und der katholischen
Briefe in derselben Weise zu vollenden. G. M.

* P.Morten PoNtorIDAN: Kraftund Freude. Basel, E. Finckh,
157 S., Mk. 1. 80. — Mit dem Ernst, der die Stiirme des Lebens
und die Abgriinde des Menschenherzens kennt, vereinigt sich
die wunderbare Ruhe eines versshnten Gemliites. Wie warmer
goldener Sonnenschein durchdringt das getroste Gottvertrauen
eines Menschen, der in Gott frei und stark geworden und nun
den Menschen und der Welt mild, giitig, des Segens und der
Pflichterfiillung gewiss, zukunftsgliubig gegeniibersteht, das
ganze Buch. Es gibt weder Dogmatik noch Moral, es gibt
Glauben an den Vater unseres Herrn Jesus Christi. (Basler
Nachrichten.)

* Verlag von Georg Siemens, Berlin. Das heilige Abend-
mahl nach Lionardo da Vinci, in farbigem Steindruck heraus-
gegeben vom Christlichen Kunstblatt durch D. David Koch.
Grosse Ausgabe 41 : 79 cm. zu Mk. 3. —, kleine Ausgabe
26 : 36 cm. zu Mk. —. 50. — Im Reich der religiésen Volks-
kunst hat sich neben den modernen Meistern als beherrschen-
der Liebling in allen Landern Lionardos unsterbliches Abend-



— 169 —

mahl erwiesen. Gerade die Volkskreise, die sich mit moderner
Christlicher Kunst noch nicht ganz befreunden kénnen, werden
an diesem farbenschiénen, geistestiefen Bilde ihre Freude haben.

Ouvrages nouveaux.

Rev. Archimandrite Tim. ANASTASIOS: ‘H @sie Kowwvie. Athénes
1907, in-8°, 264 p.

CHAMBERS-JANNI: La nostra vita dopo la morte, con prefazione
di Arturo Graf. Torino, Bocca, 1910, 242 p.,, L. 4.

C. FaBricius: Die Entwicklung in A. Ritschls Theologie v. 1874 bis
1889. Tiibingen, Mohr, Mk. 4, 140 S., 1909. (Interessant.)

P. GILLET, O. P.: Devoir et conscience. Lille, Desclée, 1910,
fr. 3. 50.

E. HEmprICH: Diirer und die Reformation. Leipzig, Klinkhardt
und Biermann, 1909, Mk. 2.

Dr. J. KREMER: Das Problem der Theodicee in der Philosophie
und Literatur des 18. Jahrhunderts mit besonderer Riicksicht
auf Kant und Schiller. Gekronte Preisschrift der Walter-Simon-
Preisaufgabe. Berlin, Reuther und Reichard, 1909, M. 7.50.

M. LErPIN (Lyon): La valeur historique du IVe® Evangile: [. Ré-
cits et faits; II. Discours et idées. 2 vol. Paris, Letouzey,
fr. 8, 1910. Seront étudiés dans la prochaine livvaison.

PrEIFFER: Die neuen alttestamentlichen Perikopen. II. Auflage.
Leipzig, Deichert, 1910. Lief, 9-12.

Dr Const. RHALLIS: Heoi rov avadoywy xarc vo Aixaov Tis 0pd.
avar. ‘Exxlnoiec. Athénes, Sakellarios, 1909, br.

Dr. B. SCHROEDER: Leopold Schmids Leben. II. Auflage. Mit
einem Nachwort tiber die Nachwirkung Schmids in der alt-
katholischen Kirchenbildung, in der Begriindung des Evang.
Bundes und in der Deutschen Vereinigung von Fried. Nip-
pold. Bonn, C. Georgi, 1909, Mk. 3.

Theologischer Jahvesbericht (Kriiger und Schian). 23. Bd. 1908.
— II. Abt. Das A. T. (Voltz). Mk. 3. 90. — III. Abt. Das N. T.
(Briickner und Knopf). Mk. 4, 25. — V. Abt. Systematische
Theologie (Christlieb, Holzhey, Hoffmann). Mk. 8. 30.

Zeitschrift fitr Briidergeschichte, von D. J. Th. Miiller. IIL Jahr-
gang. 1909. Heft 2. Herrnhut,




	Bibliographie théologique

