
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 72

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 832 —

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* A lire: — Dans les «Analecta •> des Pères Bollandistes (1910,
n. 1): une très intéressante étude du P. Albert Poncelet sur les lé-
gendiers du moyen âge, aussi sur les légendiers abrégés, et en
particulier sur le légendier de Pierre Calo ; — dans la même livraison,
une étude du P. Delehaye sur l'invention des reliques de St. Menas
à Constantinople (p. 117-150).

— Dans la «Gazette de Francfort» (24 juillet 1910) un
intéressant article du prof. Nippold sur Schnitzer, Koch et Merkle.

— Dans le «Journal des Savants» (oct. 1909) un excellent
article de P. Monceaux sur les « Origines de la Papauté » de Turmel;
décidément le point de vue ultramontain n'est plus en crédit chez:

ceux qui «savent». Grand progrès et heureux présage pour l'avenir

en France.

— Dans le « Katholik » (Bern) : sur l'ouvrage du prof. Hugo
Koch (Braunsberg) « über die Lehre des hl. Cyprian vom römischen
Primat», n. du 23 avril 1916, p. 144-146; 30 avril, p. 150-151 et
154. — Voir dans la «Revue intern, de Théol. », sur le même sujet,
janvier 1905, p. 34-54, et janvier 1906, p. 125-130. — Sur les
progrès des anciens-catholiques aux Etats-Unis, 23 avril 1910, p. 147.
— Sur les Mariavites, 23 avril 1910, p. 142-143 et 147 (Entwurf
des Ministeriums des Innern in Petersburg über die staatliche
Anerkennung der Mariaviten-Kirche), et 10 sept., p. 319-320.

— Dans le « Neue Jahrhundert > (26. Juni 1910): Ein Schlusswort

zur Borromäus-Enzyklika (Schnitzer) ; — Roms Sünden gegen
Deutschland und die eigene Schuld der deutschen Katholiken (Ph.
Funk).

— Dans la «Revue du clergé français (15 avril, p. 149-188):
un article de M. A. Giraud sur l'Eglise russe (nouvelles bases de
la législation en matière religieuse, les réformes ecclésiastiques, un
manifeste du synode, le congrès de Kief en 1908, problèmes à ré-



— 833 —

soudre et faits divers de la période 1908-1909) : sur l'Eglise bulgare
et l'Eglise serbe. — Dans le n° du 15 mai : article de M. A. Gratieux
sur le congrès de Velehrad, où il est dit (p. 451) que M. le Dr
Maltsef « désire notamment que l'Eglise orientale reconnaisse et
admette tous les saints canonisés par l'Eglise catholique ».

— Dans la « Revue des cours» (21 avril): une étude très claire
de M. Debidour sur l'Expédition de Rome en 1849, et sur les
caractères de Pie IX et du futur Napoléon III.

— Dans la «Revue des Deux Mondes» (15 avril): article de
M. A. Leroy-Beaulieu sur la Russie nouvelle et la liberté religieuse:
IL Les vieux-croyants, le rétablissement du patriarcat, la convocation

d'un concile.

— Dans la «Revue moderniste internationale» (n. 5, mai 191OJ:

un janséniste vénérable, Palafox y Mendoza, p. 178-181. — N. 6,
juin: un article très digne et très net de la «Rédaction» contre
l'encyclique «Edite sœpe », p. 201-205; et un autre, de M.
Grifagni, non moins catégorique, contre « l'Encyclique scandaleuse »,

p. 218-222. — N. 7, juillet: M. H. Loyson sur le concile.

* Encore le modernisme. — Le modernisme a été provoqué
par des causes multiples, parmi lesquelles on peut citer la nécessité

logique d'une réaction contre les procédés romains. Rome, en effet,
en est encore, et même plus que jamais, à la scolastique. La
scolastique a rendu trop de services à la curie romaine pour que
celle-ci oubliât celle-là. Au XVIIIe siècle, lorsqu'il s'est agi de faire
le procès des jésuites, il a été remarqué publiquement que c'était
par la scolastique que les jésuites dressaient leurs élèves aux
querelles théologiques, à l'art des distinguo, à la pratique des subtilités
et de la sophistique, à toutes ces disputes d'un autre monde que
les théologiens seuls se permettaient grâce à une terminologie
spéciale (la logomachie scolastique), et que La Chalotais et autres
appelaient des inepties puériles, « l'opprobre de la religion et de la
raison ». A partir de ce moment, la scolastique fut de plus en plus
discréditée en France dans le monde universitaire et scientifique,
mais de plus en plus regrettée dans le parti ultramontain. Aussi
Pie IX et surtout Léon XIII ont-ils tenu à la réhabiliter et à la
favoriser dans leurs écoles. Rome et Louvain sont devenus des

centres d'études scolastiques, les couvents d'hommes aussi.
La marée s'éleva si haut et si loin qu'une réaction fut inévitable.

La partie intelligente du clergé le comprit. Elle dut chercher
à se libérer des procédés arbitraires et aprioristiques de Rome, à
se replacer sur le terrain de l'histoire, à rendre à l'étude des faits
tous ses droits, surtout à un moment où les sciences naturelles,



— 834 —

positives et expérimentales étaient en progrès, et où, chez les

protestants, la théologie expérimentale et « vécue » battait son plein.
On cria arrière à tous les théologiens qui faisaient de l'histoire
a priori, qui pliaient les faits à leurs caprices, qui ne raisonnaient
plus que d'après Aristote et la théorie des accidents absolus, qui
interprétaient les Ecritures d'après leur sens accommodatice, qui
imposaient comme documents historiques les légendes inventées par
leurs prédécesseurs au beau temps de la scolastique, et qui
imaginaient ainsi un Christ à leur usage, une dogmatique à leur usage,
une Eglise à leur usage, le tout visé par Rome et déclaré obligatoire

sous peine d'hérésie.
C'était extrêmement commode pour assurer le triomphe des

congrégations romaines. Aussi joua-t-on de l'Index et de l'Inquisition

jusqu'à l'écœurement et à la plaisanterie. Pie X ne pouvait se
lasser. Mais ce furent les théologiens sérieux qui se lassèrent. D'une
part, le pape leur recommandait, pour la galerie, de faire de la
science et de l'histoire: et d'autre part, on les envoyait chercher
leurs documents dans la lune ; les lunatiques seuls étaient approuvés

et en odeur de sainteté. De là, dans le monde sérieux, la

guerre à l'apriorisme. Ce fut le modernisme.
Malheureusement, quelques modernistes, élevés à la romaine

et non corrigés, continuèrent l'apriorisme tout en déclarant vouloir
le combattre : ils croyaient réfuter Rome et ne faisaient qu'appliquer
ses méthodes. Ces exagérés ne firent pasdong feu : omne violentimi
non durât. Mais les plus sages sont encore là et tiennent bon.

Il y a donc modernisme et modernisme: tel est correct et vrai,
tel autre incorrect et erroné. Ici comme ailleurs, il faut tout
examiner impartialement, tout contrôler, et n'approuver que ce qui est
conforme à la vérité. Chaque moderniste jouit du crédit scientifique
attaché à son nom ; c'est justice. Mais aucun n'est infaillible. Laissons

l'infaillibilité à Rome, et contentons-nous des méthodes
scientifiques. La «-Revue moderniste internationale», elle-même, a cru
devoir publier dans son Programme l'avertissement suivant : « La
Revue étant ouverte à tous les courants du modernisme, chaque
collaborateur garde la responsabilité personnelle des opinions émises
dans ses écrits. »

Le modernisme n'est donc pas un système un, mais un esprit:
esprit de recherche libre en matière de religion et de théologie,
esprit de protestation contre la tyrannie papale et contre les erreurs
romaines. Un tel esprit n'est pas un esprit de révolte, encore moins
de révolution, mais bien un mouvement religieux fondé sur la
science, la vérité et la liberté ; c'est un état d'âme, une conscience
qui veut être éclairée, un désir de rapprochement avec les autres
confessions chrétiennes : c'est aussi, chez plusieurs, un mouvement



— 835 —

contre le célibat ecclésiastique obligatoire et immoral. Tels sont les

aspects multiples du modernisme.

* La « Revue moderniste internationale » et l'Eglise romaine.
— Il faut lire les derniers numéros de cette vaillante Revue. Très
intéressant, le numéro 3. Il contient des renseignements terribles
du Père Vasquez fde l'ordre de St. Augustin) contre les jésuites,
p. 103-106; — des attaques violentes de la «Civiltà cattolica»
contre la «Revue moderniste internationale», p. 116-117; — des

aveux formidables contre le prétendu célibat d'une partie du clergé
romain, p. 117-120 ; —• une réponse très modérée aux modernistes
radicaux qui, comme le professeur Minocchi (Pise), condamnent tous
les autres modernistes, soit ceux qui se taisent (p. 114), soit ceux
qui, ne croyant plus à l'Eglise romaine, restent dans son sein sous
prétexte de la réformer (p. 113).

On connaît notre opinion sur le modernisme et les modernistes.
Avec M. H. Vanière, nous entendons par modernisme, au sens le

plus large, l'indépendance absolue de la recherche scientifique en
matière religieuse (p. 101); mais nous nous séparons soit des
modernistes qui restent attachés à l'Eglise à laquelle ils ne croient plus,
soit des modernistes qui, sous prétexte de faire de la recherche
scientifique, tombent, comme M. A. d'Estienne (p. 91-96), dans des
fantaisies et dans des erreurs manifestes qui sentent l'antichristianisme

non moins que l'antiromanisme.

Le numéro 6. J'ai déjà signalé, en tête de cette Chronique,
les excellents articles de la Rédaction et de M. Grifagni contre la
récente Encyclique. Ajoutons l'article sur « la politique religieuse
en Espagne», où il est dit: «Nous ne saurons pas nous plaindre
de l'intransigeance de Pie X, auquel l'Europe moderne doit la
solution rapide et bienfaisante de plusieurs problèmes religieux et
sociaux. Il se permet, en ce moment, de traiter l'Espagne comme
le dernier des sacristains de St. Pierre. Mais l'Espagne qui alimenta,
durant de longs siècles, les bûchers de l'Inquisition par le sang de

ses fils les plus héroïques et les plus libres, saura accomplir
vaillamment l'œuvre de sa rédemption. Il s'agit là, pour l'Espagne,
d'une question de vie ou de mort. On ne badine pas non plus
avec le progrès » — Enfin très véridique article sur le volume de

l'abbé Dolonne : « Le clergé contemporain et le célibat », p. 236
à 237, dans lequel je détache la pensée suivante: «Le peuple
catholique ne s'inquiète point de controverses dogmatiques, mais il
aime mieux un prêtre concubinaire qu'un prêtre légitimement marié.
C'est sur cette hostilité populaire à l'égard du mariage des prêtres
que Rome base sa résistance acharnée. »



— 836 —

Nous regrettons de ne pouvoir citer, faute de place, les

passages remarquables où l'Eglise romaine est appelée « ce poignard
planté dans le cœur de l'humanité» (n. 5, p. 174): où, par
conséquent, elle est représentée comme un mal qui doit disparaître. La
tolérer serait une tolérance coupable. Il n'y a pas de tolérance
absolue, là où la vérité et la justice doivent régner (p. 175-177).
— Etc., etc.

* Anciens-catholiques et Modernistes. — Après un instant de
sommeil, les modernistes allemands se sont réveillés. Le « Neue
Jahrhundert », sous sa direction nouvelle, a repris une belle vigueur
et il publie quantité de renseignements de valeur. M. le professeur
Koch, avec son savant ouvrage sur St. Cyprien, a fait brèche dans
la citadelle théologique romaine, et ici anciens-catholiques et
modernistes se rejoignent: rappelons l'ouvrage de Reinkens et, dans
cette «Revue» (janvier 1905, p. 34-55), l'étude intitulée:
l'Ecclésiologie de St. Cyprien.

Comme appel à la science et espoir dans le triomphe de la
théologie scientifique, le mouvement moderniste et le mouvement
ancien-catholique se confondent : de part et d'autre, même zèle,
même loyauté. Voir, dans notre livraison d'avril dernier, l'article
sur L'ancien-catholicisme et la théologie scientifique (p. 213-236), et
dans la présente Chronique les notices qui précèdent.

Mais comme doctrines, il y a des divergences. Les anciens-
catholiques restent fermes sur le terrain de l'ancienne Eglise,
exploré et expliqué à la lumière du critère catholique : quod ubique,
quod semper, quod ab omnibus creditum est. De là leur unité et
leur clarté de méthode. C'est ainsi qu'ils passent pour conservateurs
et pour l'aile droite de la Réforme catholique, aux yeux de ceux
des modernistes actuels qui s'aventurent, avec quelques contradictions

et de nombreuses hardiesses juvéniles, et qui se risquent dans
des phrases plus pompeuses que substantielles. C'est l'aile gauche,
qui ne craint pas de se compromettre et de remplacer la preuve
par l'espoir. Qui eût pensé, il y a quelques années, que les anciens-
catholiques, qu'on accusait de protestantisme dangereux et risqué,
passeraient aujourd'hui pour timides et presque arriérés Cette
attitude n'est pas pour nous déplaire : ainsi va le monde.

Que chacun travaille selon sa conscience et avec ses instruments

scientifiques, et la vérité triomphera, une dans sa variété et
varice dans son unité. Il y a plusieurs habitations dans la maison
du Père céleste. L'important, c'est que les travailleurs sincères (peu
importent leurs dénominations) ne se laissent arrêter ni par les
foudres ni par les alléchements de Rome.



— 837 —

Quelques romanistes libéraux font de l'érudition pour essayer
de justifier les erreurs de la papauté; ils connaissent beaucoup de
documents, mais ils les tournent pour plaire à la curie; grand bien
leur fasse, et puissent-ils recevoir la récompense convoitée! Quant
aux sincères qui ont le courage de parler selon la vérité, et qu'on
expulse des cadres, nous ne pouvons que les encourager, en exprimant

toutefois le très vif regret qu'ils n'organisent pas leur propre
défense et la défense de l'Eglise en dehors de la papauté
manifestement erronée et coupable. Nous pensons en ce moment à ce

pauvre Ermoni, mort abandonné et isolé. Voilà à quelles tristesses
on aboutit lorsqu'on reste sans Eglise visible. Repoussé par une
marâtre indigne, le meilleur des fils n'a-t-il pas le droit d'avoir une
pierre où reposer sa tète, un foyer pour lui et les siens, dans lequel
les sacrements du Christ lui soient donnés en paix S'enfermer dans
la solitude et l'isolement parce qu'on est condamné par Rome, est
un mauvais procédé ; le vrai, c'est de travailler ailleurs et de fonder
le royaume de Dieu ailleurs. Quand le Christ a dit à Pierre : «

Retire-toi de moi, Satan », il ne lui a pas dit qu'il serait avec lui,
encore moins qu'il ne serait qu'avec lui. Il a promis d'être avec
tous ceux qui seraient réunis en son nom, ne fussent-ils que deux
ou trois. Telle est l'attitude préconisée par les anciens-catholiques ;

ils sont loin de s'en repentir.

* Anciens-catholiques et Vaudois. — La note sympathique
publiée par la «Revue internationale de Théologie» (janvier 1910)
à l'adresse de l'Eglise vaudoise, a trouvé un écho dans la « Rivista
cristiana > (aprile, p. 185-189). Les pages de Mr. U. Janni sur le

point de vue des anciens-catholiques, sur leur attitude dans la
réforme théologique et ecclésiastique du catholicisme, sont trop élo-
gieuses pour que je les reproduise ici. Elles resteront, j'espère,
comme une preuve de l'entente religieuse, qui existe entre les deux
Eglises, et surtout comme un germe qui croîtra à mesure que les
circonstances religieuses de l'Occident le permettront. De part et
d'autre, il y a des traditions précieuses, des luttes historiques et
doctrinales qui éclairent les situations et mettent les esprits à jour.
Nous remercions cordialement M. Janni, et nous faisons les meilleurs

vœux pour l'avenir. Nous ne serons pas personnellement du
nombre des moissonneurs, mais nous aurons été du nombre des
laboureurs: nos descendants s'en souviendront; nous avons confiance
dans leur foi et dans leur cœur.

* L'orthodoxie et l'évolution, à propos d'un article de E. M.
de Vogué. — Cet article était intitulé : « Affaires de Rome » ; il a



— 838 —

paru dans la «Revue des Deux-Mondes». L'auteur, esprit très
ouvert, n'a pas combattu les orthodoxies, car il était conservateur,
mais il les a averties, car il était perspicace. « Les orthodoxies,
a-t-il dit, aperçoivent rarement toute la force et la souplesse du

principe qu'elles gardent: soucieuses de conserver intact le dépôt
qui leur a été transmis, elles s'effrayent quand la vie intérieure du
principe agit pour transformer le monde suivant un plan qui leur
échappe Le signe le plus manifeste de la vérité d'une
doctrine, c'est le don de s'accommoder à tous les développements de
l'humanité, sans cesser d'être elle-même ; ne serait-ce pas qu'elle
les contenait tous en germe? L'incomparable puissance des religions
leur vient de ce don. Quand l'orthodoxie le méconnaît, elle déprécie
sa propre raison d'etre. »

En d'autres termes, l'orthodoxie, tout en restant vraie, doit
s'accommoder aux évolutions progressives de l'humanité, parce qu'elle
est vraie et orthodoxe. Si elle les repousse, elle abdique la vérité
orthodoxe et féconde qui est en elle. J'ai dit: les évolutions
progressives de l'humanité, parce que l'humanité doit progresser en
vivant. Quant aux évolutions non progressives qui sont des reculs,
des corruptions, des erreurs, il va de soi que l'orthodoxie doit leur
résister et les corriger. Rien de plus simple. Mais le malheur est

que tous les orthodoxes ne sont pas toujours assez perspicaces pour
discerner les vraies évolutions et les fausses évolutions de l'humanité

; souvent elles retiennent la vérité captive en elles et font
défaut à l'orthodoxie, non moins quand elles repoussent les évolutions
progressives qui se réalisent autour d'elles malgré elles, que
lorsqu'elles se prêtent, comme l'Eglise de Rome, à des évolutions dans
le mensonge, par le mensonge et pour le mensonge. Dans les deux
cas l'orthodoxie est violée. Telle était la pensée de l'homme
distingué qui vient de disparaître.

* Encore M. Georges Goyau sur les « vieux-catholiques et
leurs premières victoires ». — Les lecteurs connaissent déjà la
façon dont M. G. G. entend écrire l'histoire, ainsi que les
appréciations toutes fantaisistes dont il poursuit l'ancien-catholicisme.
Heureusement l'histoire de l'ancien-catholicisme est écrite, écrite
avec les documents officiels, avec les papiers historiques, et par
les auteurs mêmes du mouvement. Les Dœllinger, les Friedrich,
les Langen, les Schulte, les Reinkens, les Hohenlohe, les Huber,
les Michelis, etc., ont parlé. M. G. fait semblant d'ignorer leurs

œuvres, et il veut que l'histoire ne date que de son récit à lui. Il
ne cite aucun texte, il parle d'abondance : il faut le croire sur parole
C'est très expéditif. Bavière, Prusse, Autriche, tout cela fonctionne



— S39 —

pêle-mêle sous sa plume1). Comme les nouveaux dogmes avaient
deux faces et deux portées, l'une anticatholique, l'autre antinationale,

les anciens-catholiques ont dû faire ressortir cette double
signification, ce double péril, péril contre l'Eglise catholique et péril
contre les Etats. M. G. en profite pour insinuer que les anciens-
catholiques parlaient « en avocats de l'Etat » et « se mettaient au
service des susceptibilités de l'Etat». C'est oublier trop aisément
les ouvrages scientifiques dans lesquels les théologiens anciens-
catholiques ont mis à nu la fausse science et la fausse religion de
Rome.

M. G. croit encore que les anciens-catholiques, par cela même
qu'ils n'étaient qu'une minorité, n'étaient rien : car ce qui est quelque

chose, c'est la majorité, et la majorité c'est l'Eglise, et l'Eglise
c'est le pape Telle est l'ecclésiologie de M. G. : il est difficile de

pousser le dilettantisme aussi loin.
De tels articles ne tromperont, s'ils sont capables de tromper

quelqu'un, que la génération française actuelle, mais non les

contemporains qui ont été témoins des faits. M. Goyau vient trop
tard : l'histoire a parlé avant lui et elle parlera aussi après.

* Les anciens-catholiques suisses. — Dans le Rapport qu'il
a présenté le 12 juillet dernier au synode de l'Eglise catholique-
chrétienne de la Suisse, réuni à Trimbach, M. l'évêque LIerzog donne
la statistique suivante pour l'année 1908. L'Eglise a célébré 571
baptêmes, 173 bénédictions nuptiales, 461 services funèbres. Le
catéchisme a été suivi par 4,261 enfants, dont 663 ont fait leur
première communion. La confirmation episcopale a été donnée à

254 enfants. Les associations de jeunes gens ont compté 1312
sociétaires, et les Chœurs paroissiaux mixtes, 820. Les groupements
de bienfaisance ont dépensé 21,802 fr.

En dehors de ce que les catholiques-chrétiens reçoivent de

l'Etat, ils contribuent dans une mesure appréciable aux frais de leur
culte. Les deux paroisses de Lucerne et de St-Gall, qui doivent
entièrement se suffire à elles-mêmes, et onze autres paroisses qui
tirent leurs ressources d'un impôt spécial obligatoire pour leurs seuls
adhérents, ont fourni, entre elles toutes, en 1908, la somme de

44,217 fr. Et encore ce total ne comprend-il ni le budget des œuvres
de charité, ni les contributions pour le Synode, ni les cotisations

pour l'œuvre de la Diaspora. Les deux fonds pour l'entretien de
la Faculté de Théologie et pour les bourses de ses étudiants sont
administrés par le gouvernement bernois et s'élèvent respectivement
à 117,980 fr. et à 52,650 fr.

') Voir la «Revue des Deux-Mondes», 15 avril 1910, p. 829 et suiv.



— S40 —

* L'encyclique borroméenne, dite «Digitus in oculo »') —
Le pape a-t-il rétracté le fond des doctrines théologiques et
historiques énoncées dans son encyclique? Non.

A-t-il même regretté la forme donnée à ces doctrines? Pas

davantage.
Il a simplement exprimé son regret de l'agitation qu'elles ont

causée en Allmagne. C'est bien différent. Ce regret n'est nullement
une rétractation. Et même, le pape a dit que cette agitation a été
causée, non par la rédaction de son encyclique, mais par la manière
erronée dont les lecteurs allemands et autres l'ont comprise. Nouvelle
insulte du pape à l'intelligence des lecteurs.

Le pape a déclaré, en outre, n'avoir pas eu l'intention de blesser
les non-catholiques et les princes allemands. Je n'en crois rien :

car il faudrait être extraordinairement naïf pour s'imaginer qu'en
insultant les réformateurs et la réforme du XVIe siècle, on ne blessera

pas les admirateurs de ces réformateurs et les partisans de cette
réforme. Pie X est-il aussi naïf et aussi ignorant qu'il cherche à le
paraître ici Mais, même en le supposant, cette intention n'est nullement

une rétractation de la condamnation de la réforme et des
réformateurs protestants.

Le pape n'a fait qu'une chose de valeur: c'est sa défense
formelle aux évêques allemands de publier et de faire lire au clergé et
aux fidèles son Encyclique. Ceci est inouï, et, c'est en soi une
contradiction de la part du pape: car s'il fait une encyclique, c'est
évidemment pour qu'elle soit lue « dans le cycle ».

Mais admirez la rouerie vaticanesque. Quand le pape recule,
croyez bien que c'est pour mieux sauter: Si ascenderli viilpes
transitici murimi eorum lapideum (II Esdr. 4, 3). Effectivement, que
dit sa curie? Elle dit que l'encyclique n'a été adressée qu'aux
évêques, et qu'il suffit qu'elle soit connue d'eux. Aucun ne la
condamnera, et beaucoup, comme l'archevêque de Paris, la
glorifieront. Publiée à Rome dans le Recueil officiel des Actes
pontificaux, connue et acceptée des évêques, cette encyclique vaut.
Elle n'est en aucune sorte ni rétractée ni amoindrie quant au fond.
Les injures contre les réformateurs et contre la réforme sont donc
maintenues; et comme toutes les autres encycliques, celle-ci sera
citée et fera autorité aux yeux de tous les fidèles romains.

') Cette spirituelle qualification de l'encyclique Edita sape est due à un ecclésiastique

catholique romain. Elle est une nouvelle preuve rie l'ironie avec laquelle la
partie intelligente des fidèles et même du clergé traite l'infaillibilité du pape. C'est
comme dans la comédie de Maître l'athelin: quand le pape réclame le paiement de

ce qu'il croit lui être dû, on lui répond: Bé-é-é.



— 841 —

Dès lors, la prétendue satisfaction donnée à l'Empereur d'Allemagne

et à son gouvernement n'est, en réalité, qu'une illusion : flatus
vocis. Ceux-là seuls peuvent se faire illusion sur ce point, qui
veulent bien se faire illusion.

Le pape, finalement, s'est donc très habilement tiré d'affaire.
Mais c'est égal, quand on est vraiment infaillible, on ne commet
pas la maladresse de mécontenter ses plus sages amis. Ecoutons
M. Grifagni, de Rome: «Pie X, dit-il, a une bien étrange manière
de procéder à la restauration de toutes les choses dans le Christ!
Après avoir réduit la grande église catholique à n'être plus qu'une
secte, dont les affiliés sont soumis à une surveillance spéciale : après
¦ce qu'il a fait en France et ce qu'il est en train de faire en Espagne
et en Italie, il vient par un dernier pas de clerc, d'insulter la moitié
de l'Europe dans sa croyance religieuse et tous les honnêtes gens dans
leur sens de justice et d'équité, avec une encyclique où non seulement

l'exactitude historique semble son dernier souci, mais où fait
défaut la politesse la plus élémentaire. Pie X est en train de convertir
la traditionelle encyclique papale, si solennelle et si hiératique, en

un pamphlet dont les termes s'empruntent à la langue spéciale des

bateliers de Venise.-i M. Grifagni s'élève avec indignation contre ce
«nouveau style capucinesque» et contre « la calomnie qui révolte».
« Il est impossible, même quand on jouit de l'assistance spéciale du
Saint-Esprit, d'être ignorant et borné au point de proclamer qu'une
œuvre comme la Réforme puise être le produit de vices et de

passions déchaînées». Et encore: « Cette fois, c'est bien la scission

définitive de la mentalité romaine avec la mentalité du monde
moderne: elles n'ont plus rien de commun l'une avec l'autre: ni le

langage, ni le jugement, ni la science; l'une ou l'autre doit périr.
Nous savons laquelle7 Et Pie X a dû exprimer ses regrets des
fâcheuses conséquences de l'encyclique et en interdire, comme on

fait d'une mauvaise pièce de théâtre, la publication officielle dans
tous les diocèses allemands. Ce désaveu, bien que très moderniste
quant à la forme, et cette interdiction, ont montré la faiblesse du
Vatican vis-a-vis des forts et causé en même temps aux catholiques
éclairés une impression désastreuse » M. Grifagni cite comme preuve
l'article de M. de Narfon dans le Figaro du 16 juin. « C'est la fin
du prestige papal.»

Hélas! je crois que ce prestige n'est pas plus près de finir que
la sottise humaine. Mais ce qui est exact, c'est que les catholiques-
romains qui ne sont pas tout-à-fait imprégnés de cette sottise
commencent à voir clair, et que ceux des protestants qui consentent
à réfléchir sur le péril romain, commencent, eux aussi, à ne plus
le prendre pour un fantôme.

Bévue intern, de Théologie. Heft 72, 1910. 54



_ 842 —

* Les Protestants et l'Encyclique. — Signalons avec plaisir
une reprise de possession d'eux-mêmes, un retour à leur ancien
esprit de protestation. Depuis longtemps, la politique avait rapproché
beaucoup d'entre eux du parti ultramontain, qui politiquement poursuit

le même but; et, dans ce rapprochement, ils avaient été portés à

des concessions funestes. Rome, voyant ces concessions extraordinaires,
s'est enhardie et a cru le moment opportun pour frapper sur le

protestantisme. Elle s'est trompée: l'encyclique Editée sœpe n'a été

qu'une encyclique Digitus in oculo. Blessés, les protestants se sont
heureusement insurgés ; de nouveau ils ont protesté Il était temps.
Plusieurs d'entre eux avaient donné des exemples désastreux. On
avait vu, par exemple, à Genève, le protestant Galiffe ne jamais
manquer l'occasion de combattre Calvin et le calvinisme, et d'être,
par contre, agréable à l'ultramontanisme; et ce même Galiffe était
resté dans le sein du protestantisme, comme les modernistes
ultramontains actuels restent dans le sein de l'Eglise romaine tout en
démolissant les doctrines de cette Eglise. On avait vu plus récemment,
en France, un autre protestant publier une lettre à des catholiques-
romains pour les engager à rester dans leur Eglise, leur disant tout
le mal possible du protestantisme et des Eglises protestantes.
Etrange mentalité Espérons qu'en voyant Rome se découvrir avec
ses haines et ses visées, les vrais protestants reprendront quelque
vigueur dans la lutte et pour la lutte, toujours nécessaire, contre
Rome. Sous ce rapport, l'encyclique dite « Borroméenne » aura
été utile.

Citons à ce point de vue la très belle conférence de M. le

professeur Fulliquet, de Genève. J'en détache le passage suivant,
si vrai et si vibrant. Après avoir rendu hommage aux gigantesques

iuttes des protestants du XVIe siècle, l'orateur ajoute :

« Mais il y a un homme qui n'en sait rien, qui n'étudie pas,.

qui ignore: c'est le pape.
« A vrai dire, nous faisions plus que nous en douter, mais la

dernière Encyclique en a donné à tous une démonstration éclatante.
Aux yeux du souverain pontife, ces hommes que nous admirons ne

peuvent qu'avoir eu de mauvaises intentions, basses et personnelles :

ils ne peuvent qu'avoir donné l'exemple de tous les vices. Leurs
ennemis les ont couverts d'opprobre : ils avaient raison ; toutes les

insinuations perfides, toutes les calomnies sans fondement, quand
elles sont dirigées contre les Réformateurs, doivent être tenues pour
parole d'Evangile.

« Pour nous, protestants, nous ne voyons en eux ni l'infaillibilité,
ni la perfection. Quand nous découvririons dans leurs vies de singulières

faiblesses, cela n'infirmerait en rien la grandeur de leur œuvre



— 843 —

pénétrée de l'Esprit divin. Il n'en est pas de même de la thèse
catholique: celle-ci s'écroule si l'on découvre des taches et des

erreurs chez ceux qui représentent l'Eglise. Or, ce qu'on peut
affirmer, c'est que la série des papes est à peine supérieure à la

moyenne des hommes, tandis que, théoriquement, elle devrait
dominer l'humanité de très haut. Si les Réformateurs avaient été des

vicieux, pour satisfaire leurs penchants ils n'avaient qu'à rester dans

l'Eglise traditionnelle, plus indulgente au vice qu'à l'hérésie. Quelle
extraordinaire ineptie que d'avoir engagé une formidable lutte pour
une chose qu'ils pouvaient obtenir sans effort dans l'ombre et la
tranquillité Le relâchement des mœurs ecclésiastiques au XVIe siècle
est reconnu par tous les historiens sérieux. S'il y avait eu à Genève
beaucoup de représentants dignes et respectables du catholicisme,
la Réforme n'eût pas abouti. — Il est vrai qu'en quittant l'Eglise
romaine, des prêtres ont trouvé la possibilité du mariage. Quand
on sait ce qui se passait alors, c'était la voie ouverte à un progrès
moral considérable. Rien de plus légitime que le célibat volontaire;
rien de plus dangereux que le célibat imposé : rien de plus honorable

que le mariage honnête, légitime, ouvert, public, avoué.
« Si l'opinion catholique est persuadée de la malhonnêteté de

nos Réformateurs, c'est par un a priori dogmatique. Pour elle,
Dieu s'occupe avant tout de réaliser, de protéger et de développer
sur la terre l'Eglise catholique. Par conséquent il n'est pas sur la
terre de crime comparable à l'infidélité à l'Eglise. Aux yeux de

Dieu, par conséquent aux yeux des hommes qui se soumettent à

Dieu, le forfait le plus abominable, c'est le déchirement de l'Eglise,
le schisme. Or, les Réformateurs ayant commis ce forfait, il est
certain qu'ils ne peuvent être que des misérables, pleins de toutes
sortes de péchés, et qu'en cherchant bien, on découvrira dans leur
vie les plus tristes choses. Quand on est dans cet état d'esprit,
on est prêt à tout accueillir, à faire flèche de tout bois, à condamner

contre l'évidence même. Si ceux qui se séparent de l'Eglise
méritent tous les anathèmes, ceux qui sont nés hors de l'Eglise ne
sont dignes que de pitié. C'est le malheur des temps qui impose
au pape ce minimum de tolérance. Si l'Eglise reprenait jamais
son ancienne domination, en même temps l'exclusivisme absolu

reprendrait vie. La pensée catholique ne change pas. Ce qui
se passe en Espagne est là pour nous ouvrir les yeux ...»

* Deux discours sur la Réformation du XVIe siècle. —
M. le doyen Doumergue, de la Faculté libre de théologie de Montauban,
a fait, à Genève, en mars dernier, deux discours : l'un intitulé « le

Moyen âge et la Réformation», l'autre «la Réformation et la
Révolution ».



— 844 —

Dans le premier, M. Doumergue se demande où finit le moyen
âge et où commencent les temps modernes. Il ne veut pas que
Calvin soit le dernier des grands scolastiques, le protagoniste de
l'autorité et de la conception ascétique de la vie. Il dit que le

moyen âge a été le règne du système romain et de l'ascétisme
monacal, tandis que la Réformation a mis fin à ce système et a opposé
à l'ascétisme monacal l'ascétisme chrétien de St. Paul. La Réformation

a écarté l'autorité de l'Eglise romaine pour rétablir celle de
Dieu. Si l'Eglise romaine a persécuté si violemment les réformés,
c'est qu'elle a compris combien la Réforme était opposée au
romanisme, et avec quelle énergie elle a préparé l'ère moderne.

Ensuite, considérant la question du point de vue intérieur et

psychologique, « M. Doumergue affirme que la Réforme a clos le

moyen âge en faisant apparaître un individu nouveau dont la tendance
est intérieure, et non plus extérieure, active, et non plus passive,
et pour qui l'œuvre ne vaut qu'en tant que reflet d'un état d'àme
spécial. Cet état d'âme est une création à nouveau du Dieu saint.
Or tel individu, telle société. La Réforme a renouvelé la société
ecclésiastique, et l'Eglise est devenue, sous son action, tout au
rebours de l'ancienne, non plus une institution théocratique pour les

fidèles, encadrée d'une hiérarchie puissante, gouvernée par un
monarque absolu, mais la société des fidèles, démocratique, ayant un
gouvernement représentatif et une constitution votée par ses membres.
Et cette Eglise nouvelle a formé une société civile à son usage,
faite de citoyens, démocratique aussi, représentative et constitutionnelle.

D'une aussi grande transformation est née une culture nouvelle,
une civilisation nouvelle, en contradiction absolue avec le genre de
culture et de civilisation qui avait cours antérieurement. L'orateur
montre, par de nombreux exemples, cette orientation nouvelle de
la société humaine sous l'influence du mouvement de réformation
religieuse qui a porté au moyen âge son coup de mort. » l)

Dans le second discours, l'orateur s'efforce de réfuter les

catholiques-romains qui prétendent que tous les maux de la Révolution
de 1789, disons de la Terreur, viennent directement de la
Réformation, laquelle a enfanté l'individualisme révolutionnaire et doit en
subir les conséquences. Selon M. Doumergue, l'esprit de la Révolution

et l'esprit de la Réformation sont des esprits opposés. « Pour
la Révolution, l'homme est foncièrement bon et se dévoloppe
normalement : c'est le dogme de tous les paganismes. Pour la
Réformation, l'individu est naturellement mauvais et a besoin de
l'intervention de Dieu pour vaincre le mal qui est en lui: c'est la vérité
proclamée par notre Confession des Péchés. C'est en vain que l'on

') Semaine religieuse de Gei2eve, 2b mars 1910.



— 845 —

crie: « Liberté Egalité Fraternité » Qu'est-ce que la liberté, sans
sauvegarde contre les passions et les vices, sans garantie contre les
assauts des autres hommes Pour l'individu elle aboutit à la licence,
pour l'Etat à la dictature, pour tous à l'esclavage. Qu'est-ce que
l'égalité dans un monde où, certaines inégalités sociales ayant
disparu, il subsistera toujours l'inégalité organique, celle du fond?
Qu'est-ce que la fraternité de ces hommes supposés bons, non
étrangers à certains élans humanitaires, qui, certes, ne sont point
dépourvus de valeur, mais qui entonnent volontiers le cantique de
la haine des classes et de celle des races, et viennent proclamer,
sous le non de solidarité, l'égoïsme des appétits et même de l'amour?
— L'esprit de la Réforme, au contraire, c'est-à-dire celui de l'Evangile,

donne à la liberté sa sauvegarde en reconnaissant l'autorité
supérieure de Dieu mise à la base d'une forte discipline morale.
Il donne à l'égalité sa sanction en plaçant, au-dessus des inégalités
accidentelles, une égalité essentielle et morale, puisque toutes les

vocations viennent de Dieu et que tous les membres du corps
concourent au but commun. Il donne à la fraternité sa garantie en
faisant de tous les hommes la grande famille du Père. Tous libres,
tous égaux, tous frères, parce que tous fils de Dieu. »

* Excellente réplique de M. John Viénot à M. Jules Lemaître,
au sujet de Fénelon. — On sait que M. Jules Lemaître, après avoir
éreinté le protestant J.-J. Rousseau, a voulu faire le panégyrique
de Fénelon, supérieur des Nouvelles catholiques et des Filles de

Madeleine de Tresnel. La tâche était difficile, surtout après le
substantiel et savant volume de M. O. Douen sur L'intolérance de
Fénelon (1872). Prière aux lecteurs qui ne connaîtraient pas ce
volume de se reporter à notre étude publiée dans Le mouvement
contemporain des Eglises (Paris, Fischbacher, 1874, p. 393-400).
Mais M. Jules Lemaître, en habile dilettante, pense qu'avec de

l'esprit et des couvertures on triomphe aisément de la vérité
historique. Il a essayé de faire ressortir la superbe tolérance de
Fénelon; et quand le spectacle des intolérances forçait ses yeux, il
prenait un air très affligé et s'écriait : « Il n'y a personne à aimer »

M. Viénot a fait justice de cette compassion dans la « Revue
chrétienne » (mai 1910). Cette page 388, comme d'ailleurs tout cet
article, mérite d'être signalée.

* Excellente réplique de M. Ch. Bruston à quelques critiques
erronés, au sujet de la parousie. — C'est une opinion très
répandue parmi les protestants dits libéraux et aussi parmi quelques
modernistes (par exemple M. Loisy), que les paroles du Christ au



— 846 —

sujet de son prochain retour sur les nuées du ciel, de la fin du

monde, du prochain établissement du royaume apocalyptique sur
la terre, etc., doivent être prises à la lettre. S'il en était ainsi, le
Christ n'aurait été qu'un vulgaire visionnaire, pour ne rien dire de

plus. Les règles de l'exégèse spiritualiste sont tellement connues et
solides qu'on s'étonne que des exégètes de valeur semblent les

ignorer dans le cas présent. M. Ch. Bruston les a réfutés dans la
«Revue chrétienne» (mai 1910) avec érudition et bon sens. Nous
avons soutenu le même point de vue dans Les enseigneme?its essentiels

du Christ (ch. XII, p. 100-113). Nous sommes heureux que
M. B. soit revenu sur cette grave question avec tant de clarté.
« Jésus, dit-il, ne s'est trompé ni pour ce qui concerne la résurrection,

ni pour ce qui concerne le jugement et l'entrée des élus dans
le royaume de Dieu (p. 413) Il résulte avec une parfaite
évidence que, lorsque dans le grand discours prophétique, Jésus parle
de l'obscurcissement et de la chute des astres, il ne peut pas avoir
voulu parler de la destruction de l'univers physique
L'obscurcissement et la chute des astres doivent donc être entendus au sens
figuré. Il y en a de nombreux exemples dans les prophètes: et
Jésus fait précisément allusion en cet endroit à un grand nombre
de textes prophétiques (p. 414) Jésus ne s'est pas plus trompe
sur la question de la fin du monde que sur celles de la résurrection,

du jugement et de l'entrée dans le royaume de Dieu (p. 416)...
J'ajoute que l'idée de la venue sur les nuées provenant du livre
de Daniel (ch. 7), où elle a certainement un caractère figuré, il n'est

pas admissible que Jésus lui ait donné un sens matériel. Il en est
de cette locution comme de toutes celles qu'il a empruntées aux
prophètes ou aux Psaumes ; il les a employées comme eux au sens
figuré et nullement au sens matériel» (p. 417-419).

* La France papiste. — Si chaque citoyen français était
appelé à répondre à cette question : « Es-tu papiste et veux-tu être
gouverné d'après le système papiste?», l'immense majorité des

réponses serait négative, sans aucun doute. Mais admirez la logique
à laquelle le système papiste a habitué la conscience française Ces
mêmes Français qui ridiculisent et condamnent en paroles les
doctrines papistes, favorisent par leurs actes ces mêmes doctrines.
Impossible de leur faire comprendre leur contradiction : ils disent non
et font oui, ils se moquent du pape et crient « Vive le pape », ils
combattent le cléricalisme et ils soutiennent les évêques, chefs du
parti clérical. Ce ne sont pas seulement les demi-mesures qu'ils
aiment, ce sont les contradictions. Ils ont plaisir à se payer de mots.
Ils sont fiers de la célèbre phrase creuse : Gesta Dei per Francos,
et ce ne sont pas les Gesta Dei qu'ils font, mais les Gesta papœ.



— 84 7 —

Voulant se libérer du joug romain et du concordat de 1801, ils
ont fait une prétendue loi de Séparation ; mais, de fait, cette
fameuse loi donne à Rome plus de liberté et plus de puissance qu'elle
n'en avait sous le régime concordataire. L'article IV est inique,
antifrançais, antipatriotique ; il livre l'Eglise catholique de France
au pape; au lieu d'une séparation de l'Eglise et de l'Etat, c'est
une domination de la papauté qu'il impose à la France, imperium
in imperio. Et les bons Français laissent tout faire ; on leur montre
leur illogicité, n'importe, ils ne veulent ni réfléchir, ni se corriger.

Un vétéran du clergé catholique, M. F. Carrier, ancien curé
de Genève, a écrit dernièrement les lignes suivantes, qu'il est inutile

de commenter:
« La France. Dans l'établissement et l'histoire de la papauté

c'est la France qui a eu le rôle principal. C'est Charlemagne qui
a été, sinon le fondateur, le parrain de la papauté, à sa naissance,
et, jusqu'à notre temps, les rois et les gouvernements de France se

sont faits ses appuis. N'a-t-on pas entendu encore de nos jours un
des représentants de France, les plus dignes et les plus populaires,
déclarer qu'il ne reconnaît pour catholiques, c'est-à-dire pour vrais
chrétiens, que les citoyens, prêtres ou autres, soumis au pape C'est
une naïveté, mais on en est là

Les administrations municipales fussent-elles formées uniquement

de ce qu'on appelle des libres-penseurs, dédaigneux de toute
religion, sont, comme les ministres du gouvernement français, aux
ordres du pape et de ses représentants, et accordent aux seuls

prêtres et citoyens dépendant du pape romain l'usage des édifices
servant au culte religieux. Quiconque ne se soumet pas au pape,
doit rester à la rue1).

Oui, la France, Paris et toutes les communes, en sont là Et
l'affranchissement général et définitif des consciences n'est pas
encore à la veille de se produire. A la rue, quiconque n'est pas
soumis au pape: tel est le mot d'ordre des hommes d'Etat de
notre pays, soit à Paris, soit dans la moindre des communes de
France.

C'est dire que notre pays de France n'est pas près d'être
mûr pour la liberté religieuse. Quoi d'étonnant si la religion
s'en va

Cependant ce ne sera pas le dernier mot: un jour ou l'autre
il sera reconnu que la liberté et la religion sont deux sœurs également

aimables et nécessaires. Les Français, les premiers, les em-

') La France a été longtemps le pays le plus religieux d'Europe. Mais elle est

aujourd'hui moins chrétienne que tout autre peuple, depuis que son gouvernement
•s'est fait le soutien de la papauté.



— 84S —

brasseront toutes deux : et alors ce sera grande fête dans la famille
des peuples. »

* Chez les ultramontains français:
— Sur la touchante unité entre la « Correspondance de Rome»

et 1'« Univers », d'une part, et les «Annales de philosophie
chrétienne », d'autre part, voir cette dernière Revue (avril 1910, p. 66
à 68 et 72). On se plaint d'injures, de gros mots, de calomnies
Passons, en constatant le fait.

— Singulierprocédé. Rome, qui connaît l'engouement des masses,
favorise cet engouement dès qu'elle peut en profiter. Le simple
amour de la vérité exigerait qu'on éclairât les masses et qu'on les
ramenât à l'exactitude, en religion comme en toutes choses. Loin
de là. Rome et ses théologiens exploitent les questions qui plaisent,
même quand ils manquent des documents nécessaires. Par exemple,
en dehors du procès de Jeanne d'Arc, que sait-on de cette
intéressante héroïne? N'importe. Dans la seule livraison du 5 mai dernier

des «Etudes» des Pères jésuites, p. 432 et suiv., dix ouvrages
sont annoncés et glorifiés : Les amies de Jeanne d'Arc, aux jeunes
filles de France; Manuel de la dévotion à la Bienheureuse Jeanne
d'Arc, Paroles de Jeanne d'Arc, etc. — Ah! que la méditation des

Evangiles serait autrement utile Mais qui se préoccupe des Evangiles

Les nouvelles de la Revue du Purgatoire sont autrement
importantes

— En quoi consiste la science papiste actuelle. Son premier et
son dernier mot consiste à se soumettre au fameux magistère du

pape. M. Vacandard, qui donne encore le nom de principe au
critère catholique: «Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus
creditum est», est le premier à lâcher ce principe dès qu'il en est
gêné: il est des cas, dit-il, où il ne peut s'appliquer («Revue du
clergé français», Ier avril 1910, p. 41). Or qu'est-ce qu'un critère
qu'on ne peut pas mettre en pratique? Il est plus commode de
prêcher la foi aveugle aux décisions du pape.

— Nouvel escamotage de l'exégèse. Un théologien de la «Revue
thomiste» (janvier 1910, p. 416) distingue le sens historique des

mots, qui est établi par l'exégète, et, au-dessus, le sens intêgraf
c'est-à-dire tout le sens voulu par Dieu dans les mots. On devine

que c'est celui-ci qui est le principal, voire même le seul important.

Or qui établit ce sens intégral voulu par Dieu le fameux
magistère ecclésiastique, soit le pape C'est ainsi que, d'une part,
on semble glorifier l'exégète et lui dire qu'il est libre de faire de
la science, et que, d'autre part, il est annihilé par Rome, dès qu'il
gêne Rome!



— 849 —

* Evêques domestiques du pape. — On a parlé souvent des

évêques valets; c'est par politesse que nous remplaçons ce mot
par domestiques. Mais, en vérité, nous sommes trop polis. Lisez en
effet le décret de Pie X où il ordonne aux évêques de répondre
au questionnaire qu'il leur envoie. Il leur demande si l'on vend dans
leur diocèse des objets, même de moindre valeur (tenuis), sans la
permission du saint-siège. Il leur ordonne de le renseigner sur leur
personnel domestique et sur la conduite de ce personnel. Il les

oblige à lui écrire s'ils se sentent en état de « servilité » envers
les gouvernements civils. Etc. C'est donc bien le pape qui est l'évêque
réel des diocèses ; et les titulaires n'en sont que les très humbles
et très obéissants serviteurs. Autrefois c'était du Christ qu'ils se disaient
serviteurs. Lors du fameux toast d'Alger sur le ralliement, le
cardinal Lavigerie écrivait à l'évêque Fuzet: «Les évêques de France
sont des lièvres mitres. » Or, s'il en était ainsi des évêques sous
Léon XIII en 1890, que ne faut-il pas dire des évêques sous Pie X,
en 1910?

* Encore la conversion de Talleyrand. — Certes il faut se

réjouir lorsqu'une brebis égarée rentre au bercail. Mais il faut
distinguer la rentrée au bercail du Christ, et la rentrée au bercail du
pape. Les ultramontains, qui pratiquent passionément la chasse au
cadavre et qui veulent que tous les hommes célèbres leur
appartiennent, ont mené grand bruit, ces dernières années, autour de la
prétendue conversion de Talleyrand à son lit de mort.

On sait que c'est le jeune abbé Dupanloup (il avait alors 36 ans)
qui fut appelé par la duchesse de Dino auprès du lit du mourant,
en mai 1838. Pour des motifs que nul ne connaît avec certitude,
mais parmi lesquels on peut placer, je crois, l'influence de son
entourage, surtout de sa jeune nièce, M"e de Périgord, qu'il
affectionnait particulièrement, Talleyrand avait consenti à se réconcilier
avec « l'Eglise » (selon l'expression reçue) ; il avait rédigé dans ce
but une « déclaration » qu'à l'archevêché de Paris on appelait une
rétractation. L'archevêque ne l'ayant pas trouvée suffisante, y ajouta
des « modifications essentielles », qui furent présentées au prince le

15 mai, mais qu'il ne signa pas.
Le lendemain, le prince est très mal; la duchesse envoie chercher

l'abbé, qui presse le prince et lui demande ce qu'il doit
répondre à l'archevêque. «Dites-lui, répondit-il, que tout sera fait ».

Quand? lui demande sa nièce présente. «Demain, entre cinq et

six», répliqua-t-il. Le lendemain 17, à six heures du matin, sa nièce
lui rappela sa promesse. Il consentit à ce qu'on lui relût la
déclaration; il l'écouta «la tête haute et droite», et la signa, sans mot



— 850 —

dire, de la grande signature « qu'il n'employait que dans les traités
diplomatiques: Charles-Maurice, prince de Talleyrand». A huit
heures, visite de Louis-Philippe; à io, confession à l'abbé Dupanloup

qui l'absout et lui donne l'extrême-onction : à 3, prières des

agonisants; à 3 h. 35, mort.
Il est permis de considérer cette affaire comme une tractation

entre diplomates, et non comme l'acte d'un pécheur qui demande
pardon à son Dieu. Un pécheur convaincu et repentant aurait, en
se sentant mourir, poussé un cri, une demande de pardon: c'est
le minimum. Ici, pas un soupir, pas un mot, sauf ceux de la signature:

«Charles-Maurice, prince de Talleyrand», qui demande à

Dieu de lui accorder une réception L'abbé affirme que le prince
a prié avec une ferveur admirable; nous voulons croire qu'ayant
consenti à signer la paix, Talleyrand est resté dans ce sentiment
jusqu'à la fin: mais cela ne semble guère, il faut l'avouer, qu'une
attitude de convenance et plutôt une paix avec l'entourage qu'avec
Dieu, que le prince n'a jamais cru offenser en servant son gouvernement

et en pratiquant son droit au mariage. Le prince, effectivement,

n'a jamais donné une preuve publique qu'il se soit cru
coupable, et en conséquence il n'a demandé aucun pardon. Sa déclaration

n'a été — on peut le croire — qu'un acte officiel, qu'un
mourant qui veut mourir en paix est obligé de signer. Talleyrand
n'a rien fait de plus.

Le commentaire publié par M. G. Breton dans le « Bulletin
de litt, ecclésiastique» (Toulouse], de mars dernier, p. 151-153,
ne nié semble pas contraire à cette appréciation. Bref, la prétendue

rétractation de Talleyrand doit être rangée à côté de celles de
Montalembert et de Gratry, qui sont de même nature et de même
valeur. Rome n'a pas toujours à faire à des hommes de paille.

* Chez les Anglicans :

— Nouvelle attaque de /'« Anglican and Foreign Church
Society T> contre la t. Revue internationale de Théologie-». Ce Périodique
est colère, croyant être chrétien. Déjà il nous a combattus
publiquement en 1903, après l'avoir fait en secret, et nous lui avons
répondu en janvier 1906, p. 135-140. Il revient à la charge. Dans
son Rapport pour l'année 1909, on lit que la « Revue » professe
« de l'hostilité et du mépris contre l'Eglise d'Angleterre et ses

évêques », et qu'en cela elle ne représente pas les sentiments de
la généralité des anciens-catholiques suisses. — Réponse: 1. Le
« Rapport de la société anglicane » n'a pas compris la « Revue
internationale », ou, s'il l'a comprise, il a dénaturé sa pensée
et ses paroles. Ce que j'ai, écrit dans la « Revue », je le maintiens



— 851 —

et n'en retire aucune syllabe: — 2. J'ai déclaré expressément que
je professe, avec tous mes coreligionnaires suisses, une sincère et
fraternelle amitié envers PEglise d'Angleterre, mais que je ne la
confonds pas avec ses coteries épiscopales et autres, notammen
avec celle qui, par son ultramontanisme, aspire à devenir romaine
ou à s'unir avec Rome: — 3. En cela, tous mes coreligionnaires
suisses sont d'accord avec moi, et nous sommes d'accord avec
Low Church et Broad Church, et sans doute aussi avec une partie
de High Church. Si je me suis élevé contre une coterie qui, sans
professer pour le moment la soumission au pape, professe déjà
maintes doctrines romaines, c'est que cette coterie a eu le manque
de tact, et même l'impertinence, de vouloir profiter de notre amitié
pour nous imposer ses propres opinions. C'était de mon devoir de
lui faire sentir que l'autonomie de notre Eglise et de ses théologiens

est au-dessus d'un ou de deux évêques anglicans, fussent-ils
lords. Voilà tout. Je regrette cet incident, mais, si c'était à

recommencer, je n'hésiterais pas à prier de nouveau ces messieurs d'exercer

leur zèle episcopal et leur juridiction dans leur propre Eglise,
et non sur la nôtre. Tels sont les faits, et le Rapport de la Société
anglicane ne réussira pas à donner le change à nos lecteurs.

E. M.
— l'Eglise anglicane jugée par la « Revue moderniste

internationale-». Dans le n° de juin 1910, p. 211-218, M. H. Corrance
s'exprime ainsi : « L'étudiant en théologie, se trouvât-il même dans

l'atmosphère libre d'Oxford, n'a pas, d'ordinaire, beaucoup plus de
chance d'échapper aux entraves d'une stricte orthodoxie intellectualiste

que dans un séminaire romain. Dans un collège théologique,

il rencontrerait encore de plus graves difficultés Vers
l'année 1870, l'atmosphère intellectuelle, parmi les séminaristes français,

devait être encore plus libre qu'à Oxford. Le clergé et les

laïques qui ont réussi à se libérer des traditions courantes de P

anglicanisme, étaient des hommes doués d'un esprit exceptionnellement
indépendant et actif. Ils ont été tolérés seulement parce que l'Eglise
d'Angleterre ne possédait contre feux aucun moyen de coercition.
Mais l'école ultra-orthodoxe a considéré ce fait comme un point
faible de leur Eglise et partant bien regrettable Le professeur
Jowett, du collège Balliol, pour avoir exposé le dogme, abstraction
faite de tout fondement historique, a été regardé par le parti de la
haute Eglise comme un exemple éclatant d'apostasie cléricale
Colenso rejeta le Pentateuque, mais retint le reste de la Bible comme
de l'histoire infailliblement inspirée; Beebe rejeta la naissance
virginale, mais sembla accepter le reste du credo ; le chanoine Henson
rejette absolument la succession apostolique, ainsi que la conception
de l'Eglise et le système sacramental qu'elle implique. » Puis M.



— 852 —

Corrance décrit les divisions de la haute Eglise, et signale « l'esprit
de compromis et de réserve qui est commun à toutes les sections
de l'anglicanisme ».

On voit que les excommunications des Rapporteurs de
YAnglican and Foreign Church Society n'effraient pas beaucoup les

théologiens indépendants du continent.
Citons encore, à l'appui de cette assertion, le jugement de M.

Galichet, qui a publié, dans les «Annales de philosophie chrétienne»
(juillet 1910, p. 427-434), un résumé de l'histoire de l'Eglise
d'Angleterre avant et pendant la Réforme, et qui ensuite, appréciant

la situation actuelle, déclare qu'on commence à se demander
si la Séparation ne vaudrait pas mieux que l'Etablissement. — Notons
également le jugement de M. Loisy sur l'ouvrage de M. Bastide
intitulé: L'Anglicanisme. Nous avons indiqué les griefs de M. Bastide
dans la «Revue internationale» (octobre 1909, p. 771-773;. Or M.
Loisy déclare que ce volume est un « bon aperçu historique», puis
il ajoute que « l'anglicanisme aurait mérité un meilleur patron que
Henri VIII, ce mégalomane dont l'action réformatrice ne fut pas
inspirée uniquement par une conviction sincère, des intentions élevées,
une sage politique» («Revue d'hist. et de litt, religieuses», sept..
1910, p. 499).

On voit que la théologie des lords-bishops, même quand ils
menacent et qu'ils jouent aux papes à petits pieds, est de peu
d'effet.

* La rupture de Lamennais avec Rome. — Des lettres
inédites de Lamennais au P. Ventura viennent d'être publiées dans les

«Etudes» des jésuites (5 juin 1910). Dans l'une, datée de La Chênaie

le 8 mai 1833. Lamennais fait d'abord ressortir toute l'ingratitude

et toute l'injustice du pape envers Ventura, et il glorifie ce
dernier de « cette distinction si honorable par ailleurs » ; puis il
ajoute que, quant à lui, sa raison se refuse invinciblement à imiter
sa résignation. «Les doctrines qui furent les miennes, dit-il, que j'ai
défendues avec une sincère et pleine conviction, pour lesquelles
j'ai souffert et aurais voulu souffrir davantage, ces doctrines aujourd'hui

sont bien loin de moi: non, j'ose assurer qu'aucun sentiment
personnel ne m'en détourne ; au contraire, il m'en a coûté plus que
je ne puis dire pour y renoncer. Mais en réfléchissant sur ce que
je voyais, j'ai conçu la nécessité d'étudier de nouveau attentivement

l'histoire, pour déterminer sans prévention et comme en
présence de Dieu même, mon opinion sur plusieurs points d'importance

extrême, en soi et par leurs conséquences. Il est résulté de

ce travail de profonds changements dans toutes mes idées... Avant
peu, vos ennemis auront, ma foi, à penser à bien autre chose



— S53 —

qu'à vous tourmenter. Le châtiment est à leur porte: laissez faire
Dieu ...»

* Le catholicisme romain jugé par Léon Tolstoï. — Dans
son Testament religieux (La loi de l'amour et la loi de la violence),
Tolstoï s'étonne qu'on puisse encore parler du catholicisme romain
en France en 1910. «Rien, dit-il, ne montre plus nettement
l'effroyable déchéance dans laquelle sont tombés ces hommes, non
quant à l'intelligence, mais quant à la raison ; non quant au vernis,
au lustre, mais quant à la moralité. Dans cette mêlée tous les moyens
sont bons, c'est évident. Nous savons bien, se disent-ils, que le
catholicisme (romain) est le plus grossier, le plus absurde, le plus
abrutissant des mensonges, et qu'il fut depuis longtemps dénoncé
et mis à nu ; mais il sert nos desseins : utilisons-le. »

On a de l'esprit, de la ruse, mais on manque de raison ; on
nient, mais c'est utile à nos intérêts Voilà le système romain.
Cataclysme final inévitable.

* Novissima verba. — Un ami, dont je partage entièrement
la manière de voir, m'écrit : « Puisque vous cessez de faire paraître
votre « Revue », veuillez accueillir mes derniers vœux. Puissent-ils
un jour se réaliser

1. Distinguer de plus en plus la religion et la théologie. La
religion est un acte de foi, d'espérance et de charité, donc de l'âme
entière, envers Dieu et l'humanité. Donc elle doit croître sans cesse.
La théologie est la connaissance rationnelle et approfondie de ces
choses : donc elle doit, elle aussi, s'améliorer et croître, selon les

progrès de la raison et de la science. Ce seront les théologiens selon
la science qui fortifieront la religion selon la foi. Donc que tous les
hommes religieux favorisent la vraie théologie ; mais que la théologie
à son tour favorise et défende la vraie religion.

2. Distinguer de plus en plus la religion et P Eglise. Autant
la vraie religion est un élément de salut social, autant l'Eglise quand
elle ne vit pas de la vraie religion, peut nuire à la société. La
religion doit donc primer l'Eglise, et non vice versa. Donc ne soutenir
l'Eglise qu'autant qu'elle soutient elle-même la religion.

3. Distinguer de plus en plus l'Eglise et le clergé. Autant l'Eglise,
société des vrais fidèles selon la vraie religion, est respectable et
nécessaire, autant les hiérarchies ecclésiastiques nuisent à la religion
et à l'Eglise, lorsqu'elles placent leurs propres intérêts et leurs propres
passions au-dessus de l'amour de la religion et de l'Eglise. Le
cléricalisme, voilà l'ennemi le plus dangereux de la religion et de l'Eglise.



— 854 —

4- Distinguer de plus en plus, dans l'Eglise romaine, la
religion et la politique. Rome enseigne une quantité d'erreurs sous le
couvert de la religion ; le devoir des hommes religieux est de les
combattre: orthodoxes, anciens-catholiques, protestants doivent être
fermement unis dans cette lutte. Comme parti politique, l'Eglise
romaine, ou plutôt la papauté, est, dans toute nation, un élément
de désordre, de subversion et de ruine, parce qu'il ne poursuit le

pouvoir que pour s'en faire un instrument de domination et
d'exploitation exclusivement à son profit. Le devoir des hommes dévoués
à leur patrie est de le combattre sans merci : conservateurs,
libéraux, hommes d'autorité, hommes de liberté, hommes de progrès et
d'ordre, doivent être constamment unis pour cette lutte de chaque
jour. Devoir capital.

5. Distinguer de plus en plus les enseignements et les préceptes
du Christ, qui sont les seuls dogmes et les seuls principes de vie
religieuse, des explications théologiques, qui peuvent varier, qui
doivent même varier, selon les progrès des sciences et des sociétés.
Telle sera l'unité chrétienne dans les diversités scientifiques et
nationales

C'est dans cet esprit que l'on vaincra.

* Nécrologie. — Le proto-presbyter Jean Yanischeff fut, lui
aussi, un de nos amis de la première heure. Beau-frère de Joseph
Wassilieff (qui était très dévoué à la réforme ancienne-catholique
et à la cause de l'union des Eglises), il partagea les sentiments de
ce dernier envers notre Eglise. Il assista aux conférences de Bonn
de 1874 et 1875 et à plusieurs de nos congrès anciens-catholiques
avec son ami le Général Kiréeff". Partout et toujours, il se fit notre
défenseur auprès de ceux de ses coreligionnaires qui comprenaient
mal l'œuvre ancienne-catholique. Sa mort, arrivée presque en même
temps que celle d'Alexandre Kiréeff, crée un grand vide au Saint-
Synode, dont il était membre, et nous est particulièrement
douloureuse.

Né en 1826, il entra dans le clergé, fut d'abord attaché comme
chapelain à plusieurs ambassades russes, puis professeur de théologie

et recteur à l'Académie ecclésiastique de Pétersbourg. Ce fut
lui qui, en 1864, fut chargé d'instruire dans la doctrine orthodoxe
la princesse Dagmar. En 1883, il fut aumônier de l'empereur et
donna des cours de religion au tsar actuel. En 1905, il représenta
le clergé séculier dans le Saint-Synode. Malheureusement, dans les
dernières années, il fut frappé de surdité et de cécité, et vécut dans
la retraite. Il est mort le 26 juin dernier, âgé de 84 ans. Nous
adressons à sa famille l'expression de notre plus respectueuse et
plus vive condoléance.



— S55 —

— Le professeur Jules-Henri Holtzmann, né à Carlsruhe en

1832, mort le 5 août dernier, âgé de 78 ans. Il professa la théologie

à Heidelberg dès 1858, fut transféré à Strasbourg en 1874,
et publia de nombreux ouvrages, remplis d'érudition. En voici
quelques-uns: Le Canon et la Tradition (1859); Les Evangiles
synoptiques, leur origine et leur historicité (1863): Sermons (1864);
Le Judaïsme et le Christianisme dans l'âge des Apocryphes et du
Nouveau Testament (18671: Critique des Epitres aux Ephésiens et
aux Colossiens (1872): Sermons académiques (1873); Hier et
Aujourd'hui dans l'Eglise et dans la Théologie (1874): La Gnose et

l'Evangile johannique (1876): La Controverse sur la Doctrine
chrétienne de la Création (1878); Des progrès et des reculs de la Théologie

dans notre siècle (1878); Les Epîtres pastorales (1880) : Lexique
pour la Théologie et les Sciences ecclésiastiques (avec R.-O. Zöpffell,
1882); Introduction historique et critique au Nouveau Testament
(1885); Théologie du Nouveau Testament (1896-99) Depuis 1893,
Holtzmann rédigeait aussi le Theologischer Jahresbericht.

Le Dr Holtzmann se rattachait à l'école critique libérale, mais

ses savants volumes ont pu être utilisés avec fruit par les théologiens

d'une tendance plus positive. Il ne se désintéressait pas des

œuvres pratiques de l'Eglise et sa chaleur de cœur était vantée

par ses disciples et ses amis. Il assista, malgré ses opinions
différentes des nôtres, à notre congrès ancien-catholique de Constance,
en 1873, et nous y témoigna une sincère sympathie. R. I. P.

— L'abbé Ermoni, moderniste, l'un des prêtres les plus savants
de France, ancien Lazariste. Ses nombreuses publications étaient
signées tantôt de son nom, tantôt du nom de « l'abbé Morien ». La
« Revue internationale moderniste » (n. 4, p. 149) lui rend hommage
et ajoute : < On peut dire qu'il est mort de misère. Un entrepreneur
de librairie ecclésiastique étant allé lui demander un travail, le

trouva très malade, abandonné dans sa misérable chambre d'hôtel,
et le fit conduire à l'hôpital Saint-Joseph, où il ne tarda pas à
succomber. » Que de victimes de ce genre dans l'Eglise romaine
Jerusalem quœ occidis prophetasl R. I. P.


	Chronique

