Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)
Heft: 72
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* A lire: — Dans les <« Analecta » des Péres Bollandistes (1910,
n. 1): une trés intéressante étude du P. Albert Poncelet sur les lé-
gendiers du moyen dge, aussi sur les légendiers abrégés, et en par-
ticulier sur le légendier de Pierre Calo; — dans la méme livraison,
une étude du P. Delehaye sur l'invention des reliques de St. Ménas
a Constantinople (p. 117-150).

— Dans la <« Gazette de Francfort» (24 juillet 1910) un inté-
ressant article du prof. Nippold sur Schnitzer, Koch et Merkle.

— Dans le «Journal des Savants» (oct. 1909) un excellent
article de P. Monceaux sur les « Origines de la Papauté » de Turmel;
décidément le point de vue ultramontain n’est plus en crédit chez
ceux qui «savent». Grand progres et heureux présage pour l'ave-
nir en France.

— Dans le ¢ Katholik » (Bern): sur l'ouvrage du prof. Hugo
Koch (Braunsberg) «iiber die Lehre des hl. Cyprian vom romischen
Primat», n. du 23 avril 1916, p. 144-146; 30 avril, p. 150-I51 et
154. — Voir dans la «Revue intern. de Théol. », sur le méme sujet,
janvier 1905, p. 34-54, et janvier 1906, p. 125-130. — Sur les pro-
gres des anciens-catholiques aux Etats-Unis, 23 avril 1910, p. 147.
— Sur les Mariavites, 23 avril 1910, p. 142-143 et 147 (Entwurf
des Ministeriums des Innern in Petersburg iiber die staatliche An-
erkennung der Mariaviten-Kirche), et 10 sept., p. 319-320.

— Dans le «Neue Jahrhundert» (26. Juni 1910): Ein Schluss-~
wort zur Borromius-Enzyklika (Schnitzer); — Roms Siinden gegen
Deutschland und die eigene Schuld der deutschen Katholiken (Ph.
Funk).

— Dans la «Revue du clergé frangais (15 avril, p. 149-183):
un article de M. A. Giraud sur 'Eglise »usse (nouvelles bases de
la législation en matiére religieuse, les réformes ecclésiastiques, un
manifeste du synode, le congrés de Kief en 1908, problémes a ré-



— 833 —

soudre et faits divers de la période 1908-1909); sur I'Eglise dulgare
et 'Eglise serbe. — Dans le n° du 15 mai: article de M. A. Gratieux
sur le congrés de Velehrad, ou il est dit (p. 451) que M. le D~
Maltsef « désire notamment que UEglise orientale reconnaisse et ad-
mette tous les saints canonisés par I'Eglise catholique ».

— Dans la ¢ Revue des cours» (21 avril): une étude trés claire
de M. Debidour sur 'Expédition de Rome en 1849, et sur les ca-
ractéres de Pie IX et du futur Napoléon IIIL

— Dans la ¢ Revue des Deux Mondes» (15 avril): article de
M. A. Leroy-Beaulieu sur la Russie nouvelle et la liberté religieuse:
I1. Les vieux-croyants, le rétablissement du patriarcat, la convoca-
tion d'un concile.

— Dans la « Revue moderniste internationale » (n. 5, mai 1910):
un janséniste vénérable, Palafox y Mendoza, p. 178-181. — N. 6,
juin: un article trés digne et trés net de la « Rédaction» contre
Iencyclique « Editee sepe», p. 201-205; et un autre, de M. Gri-
fagni, non moins catégorique, contre «[’Encyclique scandaleuse »,
p. 218-222. — N. 7, juillet: M. H. Loyson sur le concile.

* Encore le modernisme. — Le modernisme a été provoqué
par des causes multiples, parmi lesquelles on peut citer la nécessité
logique d'une réaction contre les procédés romains. Rome, en effet,
en est encore, et méme plus que jamais, a la scolastique. La sco-
lastique a rendu trop de services a la curie romaine pour que
celle-ci oubliat celle-la. Au XVIII® siecle, lorsqu’il s’est agi de faire
le proces des jésuites, il a été remarqué publiquement que c’était
par la scolastique que les jésuites dressaient leurs €léves aux que-
relles théologiques, a l'art des dzstznguo, a la pratique des subtilités
et de la sophistique, a toutes ces disputes d’un autre monde que
les théologiens seuls se permettaient grace a une terminologie spé-
ciale (la logomachie scolastique), et que La Chalotais et autres
appelaient des inepties puériles, «l'opprobre de la religion et de la
raison ». A partir de ce moment, la scolastique fut de plus en plus
discréditée en France dans le monde universitaire et scientifique,
mais de plus en plus regrettée dans le parti ultramontain. Aussi
Pie IX et surtout Léon XIII ont-ils tenu a la réhabiliter et a la
favoriser dans leurs écoles. Rome et Louvain sont devenus des
centres d’études scolastiques, les couvents d’hommes aussi.

La marée s’éleva si haut et si loin qu’une réaction fut inévi-
table. La partie intelligente du clergé le comprit. Elle dut chercher
a se libérer des procédés arbitraires et aprioristiques de Rome, a
se replacer sur le terrain de l'histoire, & rendre a I'étude des faits
tous ses droits, surtout 3 un moment ou les sciences naturelles,



— 834 —

positives et expérimentales étaient en progres, et ou, chez les pro-
testants, la théologie expérimentale et «vécue» battait son plein.
On cria arriere a tous les théologiens qui faisaient de 1’histoire
a priors, qui pliaient les faits a leurs caprices, qui ne raisonnaient
plus que d’apres Aristote et la théorie des accidents absolus, qui
interprétaient les Ecritures d’apres leur sens accommodatice, qui
imposaient comme documents historiques les légendes inventées par
leurs prédécesseurs au beau temps de la scolastique, et qui ima-
ginaient ainsi un Christ a leur usage, une dogmatique a leur usage,
une Eglise a leur usage, le tout visé par Rome et déclaré obliga-
toire sous peine d’hérésie.

(C’était extréemement commode pour assurer le triomphe des
congrégations romaines. Aussi joua-t-on de 'Index et de I'Inquisi-
tion jusqu’a I'écceurement et a la plaisanterie. Pie X ne pouvait se
lasser. Mais ce furent les théologiens sérieux qui se lasserent. D’une
part, le pape leur recommandait, pour la galerie, de faire de la
science et de lhistoire: et d’autre part, on les envoyait chercher
leurs documents dans la lune; les lunatiques seuls étaient approu-
vés et en odeur de sainteté. De la, dans le monde sérieux, la
guerre a l'apriorisme. Ce fut le modernisme.

Malheureusement, quelques modernistes, élevés a la romaine
et non corrigés, continuerent l'apriorisme tout en déclarant vouloir
le combattre: ils croyaient réfuter Rome et ne faisaient qu’appliquer
ses méthodes. Ces exagérés ne firent pas-long feu: omne violentum
nor durat. Mais les plus sages sont encore la et tiennent bon.

Il y a donc modernisme et modernisme: tel est correct et vrai,
tel autre incorrect et erroné. Ici comme ailleurs, il faut tout exa-
miner impartialement, tout contréler, et n’approuver que ce qui est
conforme a la vérité. Chaque moderniste jouit du crédit scientiique
attaché a son nom; c’est justice. Mais aucun n’est infaillible. Lais-
sons l'infaillibilité a Rome, et contentons-nous des méthodes scien-
tifiques. La «Revue moderniste internationale », elle-méme, a cru
devoir publier dans son Programme l'avertissement suivant: ¢ La
Revue étant ouverte a fous les courants du modernisme, chaque
collaborateur garde la responsabilité personnelle des opinions émises
dans ses écrits. »

Le modernisme n’est donc pas un systéme un, mais un esprit:
esprit de recherche libre en matiere de religion et de théologie,
esprit de protestation contre la tyrannie papale et contre les erreurs
romaines. Un tel esprit n’est pas un esprit de révolte, encore moins
de révolution, mais bien un mouvement religieux fondé sur la
science, la vérité et la liberté; c’est un état d’ame, une conscience
qui veut étre éclairée, un désir de rapprochement avec les autres
confessions chrétiennes: c’est aussi, chez plusieurs, un mouvement



— 835 —

contre le célibat ecclésiastique obligatoire et immoral. Tels sont les
aspects multiples du modernisme.

* La « Revue moderniste internationale » et I'Eglise romaine.
— 11 faut lire les derniers numéros de cette vaillante Revue. Tres
intéressant, le numéro 3. Il contient des renseignements terribles
du Pere Vasquez (de l'ordre de St. Augustin) contre les jésuites,
p. 103-106; — des attaques violentes de la «Civilta cattolica »
contre la «Revue moderniste internationale», p. 116-117; — des
aveux formidables contre le prétendu célibat d’une partie du clergé
romain, p. I117-120; — une réponse trées modérée aux modernistes
radicaux qui, comme le professeur Minocchi {Pise), condamnent tous
les autres modernistes, soit ceux qui se taisent (p. 114), soit ceux
qui, ne croyant plus a I'Eglise romaine, restent dans son sein sous
prétexte de la réformer (p. 113).

On connait notre opinion sur le modernisme et les modernistes.
Avec M. H. Vaniére, nous entendons par modernisme, au sens le
plus large, l'indépendance absolue de la recherche scientifique en
matiere religieuse (p. 101): mais nous nous séparons soit des mo-
dernistes qui restent attachés a 'Eglise a laquelle ils ne croient plus,
soit des modernistes qui, sous prétexte de faire de la recherche
scientifique, tombent, comme M. A. d’Estienne (p. 91-96), dans des
fantaisies et dans des erreurs manifestes qui sentent ’antichristia-
nisme non moins que l'antiromanisme.

Le numéro 6. J'ai déja signalé, en téte de cette Chronique,
les excellents articles de la Rédaction et de M. Grifagni contre la
récente Encyclique. Ajoutons larticle sur «la politique religieuse
en Espagne», ou il est dit: < Nous ne saurons pas nous plaindre
de l'intransigeance de Pie X, auquel I'Europe moderne doit la so-
lution rapide et bienfaisante de plusieurs problémes religieux et
sociaux. Il se permet, en ce moment, de traiter 'Espagne comme
le dernier des sacristains de St. Pierre. Mais 'Espagne qui alimenta,
durant de longs siecles, les buchers de I'Inquisition par le sang de
ses fils les plus héroiques et les plus libres, saura accomplir vail-
lamment 'ceuvre de sa rédemption. Il s’agit la, pour I’Espagne,
d'une question de vie ou de mort. On ne badine pas non plus
avec le progrés!> — Enfin trés véridique article sur le volume de
I'abbé Dolonne: «Le clergé contemporain et le célibat», p. 236
a 237, dans lequel je détache la pensée suivante: < Le peuple ca-
tholique ne s’inquiéte point de controverses dogmatiques, mais il
aime mieux un prétre concubinaire qu'un prétre légitimement marié.
Cest sur cette hostilité populaire a légard du mariage des preétres
que Rowme base sa résistance acharmnée.»



Nous regrettons de ne pouvoir citer, faute de place, les pas-
sages remarquables ou I'Eglise romaine est appelée «ce poignard
planté dans le cceur de '’humanité » (n. 5, p. 174); ol, par consé-
quent, elle est représentée comme un mal qui doit disparaitre. La
tolérer serait une tolérance coupable. Il n'y a pas de tolérance
absolue, 1a ou la vérité et la justice doivent régner (p. 175-177).
— Etc., etc.

* Anciens-catholiques et Modernistes. — Apres un instant de
sommeil, les modernistes allemands se sont réveillés. I.e ¢ Neue
Jahrhundert », sous sa direction nouvelle, a repris une belle vigueur
et il publie quantité de renseignements de valeur. M. le professeur
Koch, avec son savant ouvrage sur St. Cyprien, a fait bréche dans
la citadelle théologique romaine, et ici anciens-catholiques et mo-
dernistes se rejoignent: rappelons l'ouvrage de Reinkens et, dans
cette « Revue» (janvier 1905, p. 34-55), l'étude intitulée: I'Ecclé-
siologie de St. Cyprien.

Comme appel a la science et espoir dans le triomphe de la
théologie scientifique, le mouvement moderniste et le mouvement
ancien-catholique se confondent: de part et dautre, méme zéle,
méme loyauté, Voir, dans notre livraison d’avril dernier, l'article
sur L’ancien-catholicisme et la théologie scientifique (p. 213-230), et
dans la présente Chronique les notices qui précedent.

Mais comme doctrines, il y a des divergences. Les anciens-
cathcliques restent fermes sur le terrain de l'ancienne Eglise,
exploré et expliqué a la lumiere du critere catholique: guod wnbigue,
quod sempev, quod ab omnibus creditum est. De la leur unité et
leur clarté de méthode. C’est ainsi qu'ils passent pour conservateurs
et pour l'aile droite de la Réforme catholique, aux yeux de ceux
des modernistes actuels qui s’aventurent, avec quelques contradic-
tions et de nombreuses hardiesses juvéniles, et qui se risquent dans
des phrases plus pompeuses que substantielles. C’est l'aile gauche,
qui ne craint pas de se compromettre et de remplacer la preuve
par l'espoir. Qui elit pensé, il y a quelques années, que les anciens-
catholiques, qu’on accusait de protestantisme dangereux et risqué,
passeraient aujourd’hui pour timides et presque arriérés? Cette atti-
tude n’est pas pour nous déplaire: ainsi va le monde.

Que chacun travaille selon sa conscience et avec ses instru-
ments scientifiques, et la vérité triomphera, une dans sa variété et
vari¢e dans son unité. Il y a plusieurs habitations dans la maison
du Pére céleste. L'important, c’est que les travailleurs sincéres (peu
importent leurs dénominations) ne se laissent arréter ni par les
foudres ni par les alléchements de Rome.



Quelques romanistes libéraux font de 'érudition pour essayer
de justifier les erreurs de la papauté: ils connaissent beaucoup de
documents, mais ils les tournent pour plaire a la curie; grand bien
leur fasse, et puissent-ils recevoir la récompense convoitée! Quant
aux sincéres qui ont le courage de parler selon la vérité, et qu'on
expulse des cadres, nous ne pouvons que les encourager, en expri-
mant toutefois le tres vif regret qu’ils n’organisent pas leur propre
défense et la défense de I'Eglise en dehors de la papauté mani-
festement erronée et coupable. Nous pensons en ce moment a ce
pauvre Ermoni, mort abandonné et isolé. Voila a quelles tristesses
on aboutit lorsqu’on reste sans Eglise visible. Repoussé par une
maratre indigne, le meilleur des fils n’a-t-il pas le droit d’avoir une
pierre ou reposer sa tete, un foyer pour lui et les siens, dans lequel
les sacrements du Christ lui soient donnés en paix? S’enfermer dans
la solitude et lisolement parce qu’on est condamné par Rome, est
un mauvais procédé; le vrai, c’est de travailler ailleurs et de fonder
le royaume de Dieu ailleurs. Quand le Christ a dit a Pierre: « Re-
tire-toi de moi, Satan», il ne lui a pas dit qu’il serait avec lui,
encore moins qu’il ne serait qu'avec lui, Il a promis d’étre avec
tous ceux qui seraient réunis en son nom, ne fussent-ils que deux
ou trois. Telle est l'attitude préconisée par les anciens-catholiques ;
ils sont loin de s’en repentir.

* Anciens-catholiques et Vaudois. — La note sympathique
publiée par la «Revue internationale de Théologie » (janvier 1910)
a l'adresse de I’Eglise vaudoise, a trouvé un écho dans la «Rivista
cristiana » (aprile, p. 185-189). Les pages de Mr. U. Janni sur le
point de vue des anciens-catholiques, sur leur attitude dans la ré-
forme théologique et ecclésiastique du catholicisme, sont trop élo-
gieuses pour que je les reproduise ici. Elles resteront, j'espeére,
comme une preuve de l'entente religieuse. qui existe entre les deux
Eglises, et surtout comme un germe qui croitra a mesure que les
circonstances religieuses de 1'Occident le permettront. De part et
d’autre, il y a des traditions précieuses, des luttes historiques et
doctrinales qui éclairent les situations et mettent les esprits a jour.
Nous remercions cordialement M. Janni, et nous faisons les meil-
leurs veeux pour l'avenir. Nous ne serons pas personnellement du
nombre des moissonneurs, mais nous aurons été du nombre des
laboureurs: nos descendants s’en souviendront; nous avons confiance
dans leur foi et dans leur cceur.

* L’orthodoxie et I'évolution, a propos d'un article de E. M.
de Vogilié., — Cet article était intitulé: « Affaires de Rome»; il a



. 838 —

paru dans la «Revue des Deux-Mondes ». L’auteur, esprit trés ou-
vert, n'a pas combattu les orthodoxies, car il était conservateur,
mais il les a averties, car il était perspicace. «Les orthodoxies,
a-t-il dit, apercoivent rarement toute la force et la souplesse du
principe qu’elles gardent; soucieuses de conserver intact le dépot
qui leur a été transmis, elles s’effrayent quand la vie intérieure du
principe agit pour transformer le monde suivant un plan qui leur
échappe ... Le signe le plus manifeste de la vérité d'une doc-
trine, c'est le don de s’accommeoder a tous les développements de
I'humanité, sans cesser d’étre elle-meéme: ne serait-ce pas qu'elle
les contenait tous en germe? L’'incomparable puissance des religions
leur vient de ce don. Quand l'orthodoxie le méconnait, elle dépiicie
sa propre raison d'etre. >

En d’autres termes, l'orthodoxie, tout en restant vraie, doit
s'accommoder aux évolutions progressives de 'humanité, parce qu’elle
est vraie et orthodoxe. Si elle les repousse, elle abdique la vérité
orthodoxe et féconde qui est en elle. J’ai dit: les évolutions pro-
gressizves de 'humanité, parce que I'humanité doit progresser en
vivant. Quant aux évolutions non progressives qui sont des reculs,
des corruptions, des erreurs, il va de soi que 'orthodoxie doit leur
résister et les corriger. Rien de plus simple. Mais le malheur est
que tous les orthodoxes ne sont pas toujours assez perspicaces pour
discerner les vraies évolutions et les fausses évolutions de ’huma-
nité: souvent elles retiennent la vérité captive en elles et font dé-
faut a 'orthodoxic, non moins quand elles repoussent les évolutions
progressives qui se réalisent autour d’elles malgre elles, que lors-
qu'elles se prétent, comme I'Eglise de Rome, a des évolutions dans
le mensonge, par le mensonge et pour le mensonge. Dans les deux
cas l'orthodoxie est violée. Telle était la pensée de 'homme dis-
tingué qui vient de disparaitre.

* Encore M. Georges Goyau sur les «vieux-catholiques et
leurs premieres victoires ». — Les lecteurs connaissent déja la
facon dont M. G. G. entend écrire l'histoire, ainsi que les appré-
ciations toutes fantaisistes dont il poursuit ’ancien-catholicisme.
Heureusement 'histoire de l’ancien-catholicisme est écrite, écrite
avec les documents officiels, avec les papiers historiques, et par
les auteurs mémes du mouvement. I.es Dcellinger, les Friedrich,
les Langen, les Schulte, les Reinkens, les Hohenlohe, les Huber,
les Michelis, etc., ont parlé. M. G. fait semblant d’ignorer leurs
ceuvres, et il veut que T'histoire ne date que de son récit a lui. Il
ne cite aucun texte, il parle d’abondance; il faut le croire sur parole!
C’est trés expeditif. Baviére, Prusse, Autriche, tout cela fonctionne



péle-méle sous sa plume'), Comme les nouveaux dogmes avaient
deux faces et deux portées, l'une anticatholique, 'autre antinatio-
nale, les anciens-catholiques ont di faire ressortir cette double signi-
fication, ce double péril, péril contre I'Eglise catholique et péril
contre les Etats. M. G. en profite pour insinuer que les anciens-
catholiques parlaient <«en avocats de I'Etat» et «se mettaient au
service des susceptibilités de I'Etat». C’est oublier trop aisément
les ouvrages scientifiques dans lesquels les théologiens anciens-
catholiques ont mis a nu la fausse science et la fausse religZon de
Rome.

M. G. croit encore que les anciens-catholiques, par cela méme
qu'ils n’étaient qu'une minorité, n’étaient rien: car ce qui est quel-
que chose, c’est la majorité, et la majorité c’est I'Eglise, et 'Eglise
c'est le pape! Telle est 'ecclésiologie de M. G.: il est difficile de
pousser le dilettantisme aussi loin.

De tels articles ne tromperont, s'ils sont capables de tromper
quelqu’un, que la génération frangaise actuelle, mais non les con-
temporains qui ont été témoins des faits. M. Goyau vient trop
tard: l'histoire a parlé avant lui et elle parlera aussi apres.

* Les anciens-catholiques suisses. — Dans le Rapport qu'il
a présenté le 12 juillet dernier au synode de 'Eglise catholique-
chrétienne de la Suisse, réuni a Trimbach, M. I'éveque Herzog donne
la statistique suivante pour l'année 1908. L.'Eglise a célébré 571
baptémes, 173 bénédictions nuptiales, 461 services funebres. Le
catéchisme a ¢té suivi par 4,261 enfants, dont 663 ont fait leur
premiere communion. La confirmation épiscopale a été donnée a
254 enfants. Les associations de jeunes gens ont compté 1312
sociétaires, et les Cheeurs paroissiaux mixtes, 820. Les groupements
de bienfaisance ont dépensé 21,802 fr.

En dehors de ce que les catholiques-chrétiens regoivent de
I'Etat, ils contribuent dans une mesure appréciable aux frais de leur
culte. Les deux paroisses de Lucerne et de St-Gall, qui doivent
enticrement se suffire a elles-mémes, et onze autres paroisses qui
tirent leurs ressources d’un impot spécial obligatoire pour leurs seuls
adhérents, ont fourni, entre elles toutes, en 1908, la somme de
44,217 fr. Et encore ce total ne comprend-il ni le budget des ceuvres
de charité, ni les contributions pour le Synode, ni les cotisations
pour l'ceuvre de la Diaspora. Les deux fonds pour l'entretien de
la Faculté de Théologie et pour les bourses de ses étudiants sont
administrés par le gouvernement bernois et s'élevent respectivement.
a 117,980 fr. et a 32,650 fr.

') Voir la «Revue des Deux-Mondes», 15 avril 1910, p. 829 et suiv.



— 840 —

* L’encyclique borroméenne, dite «Digitus in oculo»!) —
Le pape a-t-il rétracté le fond des doctrines théologiques et histo-
riques énoncées dans son encyclique? Non.

A-t-il méme regretté la forme donnée a ces doctrines? Pas
davantage.

Il a simplement exprimé son regret de [agifation qu'elles ont
causée en Allmagne. C’est bien différent. Ce regret n'est nullement
une rétractation. Et méme, le pape a dit que cette agitation a été
causée, non par la rédaction de son encyclique, mais par la maniére
ervonée dont les lecteurs allemands et autres l'ont comprise. Nouvelle
insulte du pape a lintelligence des lecteurs.

Le pape a déclaré, en outre, n’avoir pas eu 'intention de &lesser
les non-catholiques et les princes allemands. Je n’en crois rien:
car il faudrait étre extraordinairement naif pour s’imaginer qu’en
insultant les réformateurs et la réforme du XVI® siecle, on ne blessera
pas les admirateurs de ces réformateurs et les partisans de cette
réforme. Pie X est-il aussi naif et aussi ignorant qu’il cherche a le
paraitre ici? Mais, méme en le supposant, cette intention n’est nulle-
ment une rétractation de la condamnation de la réforme et des
réformateurs protestants,.

Le pape n’a fait qu'une chose de valeur: c’est sa défense for-
melle aux évéques allemands de publier et de faire lire au clergé et
aux fideles son Encyclique. Ceci est inoui, et, c’est en soi une
contradiction de la part du pape: car s’il fait une encyclique, c’est
évidemment pour qu’elle soit lue «dans le cycle ».

Mais admirez la rouerie vaticanesque. Quand le pape recule,
croyez bien que c’est pour mieux sauter: SZ ascenderit vulpes
transiliet murum corvum laprdenn (11 Esdr. 4, 3). Effectivement, que
dit sa curie? Elle dit que l'encyclique n'a été adressée qu’aux
évéques, et qu'il suffit qu’elle soit connue d’eux. Aucun ne la
condamnera, et beaucoup, comme l'archevéque de Paris, la glori-
fieront. Publiée a Rome dans le Recueil officiel des Actes ponti-
ficaux, connue et acceptée des éveques, cette encyclique vaut.
Elle n’est en aucune sorte ni rétractée ni amoindrie quant au fond.
Les injures contre les réformateurs et contre la réforme sont donc
maintenues; et comme toutes les autres encycliques, celle-ci sera
citée et fera autorité aux yeux de tous les fideéles romains.

1) Cette spiritnelle qualification de P'encyclique Edite sepe est due 2 un ecclésias-
tique catholique romain. Elle est une nouvelle preuve de l'ironie avec laquelle Ia
partie intelligente des fidéles et méme du clergé traite linfaillibilité du pape. Clest
.comme dans la comédie de Maitre Zathelin.: quand le pape réclame le paiement de
ce qu'il croit lui étre di, on lui répond: Aé-é-C.



o83l —

Deés lors, la prétendue satisfaction donnée a I'Empereur d’Alle-
magne et a son gouvernement n’est, en réalité, qu'une illusion: fatus
gpocis. Ceux-la seuls peuvent se faire illusion sur ce point, qui
veulent bien se faire illusion.

Le pape, finalement, s’est donc tres habilement tiré d’affaire.
Mais c’est égal, quand on est vraiment infaillible, on ne commet
pas la maladresse de mécontenter ses plus sages amis. Ecoutons
M. Grifagni, de Rome: «Pie X, dit-il, a une bien étrange maniere
de procéder a la restauration de toutes les choses dans le Christ!
Apres avoir réduit la grande église catholique a n’étre plus qu'une
secte, dont les affiliés sont soumis a une surveillance spéciale; apres
ce quil a fait en France et ce qu’il est en train de faire en Espagne
et en Italie, il vient par un dernier pas de clerc, d’insulter la moitié
de 'Europe dans sa croyance religieuse et tous les honnétes gens dans
leur sens de justice et d’équité, avec une encyclique ou non seule-
ment l'exactitude historique semble son dernier souci, mais ou fait
défaut la politesse la plus élémentaire. Pie X est en train de convertir
la traditionelle encyclique papale, si solennelle et si hiératique, ez
un pamphict dont les termes S'empruntent a la langue spéciale des
bateliers de Venise.» M, Grifagni s'éléve avec indignaticn contre ce
«nouveau style capucinesque>» et contre «la calomnie qui révolteo.
« Il est impossible, méme quand on jouit de I'assistance spéciale du
ceuvre comme la Réforme . .. puise étre le produit de vices et de
passions déchainées». Et encore: < Cette fois, c’est bien la scission
définttzve de la mentalité romaine avec la mentalité du monde mo-
derne: elles n’ont plus rien de commun l'une avec l'autre: ni le
langage, ni le jugement, ni la science; 'une ou l'autre doit périr.
Nous savons laguelle! . .. Et Pie X a di exprimer ses regrets des
ficheuses conséquences de l'encyclique et en interdire, comme on
Jait d’'une mawvaise piece de thédtre, la publication officielle dans
tous les dioceéses allemands. Ce désaveu, bien que trés moderniste
quant a la forme, et cette interdiction, ont montré la faiblesse du
Vatican vis-a-vis des forts et causé en méme temps aux catholiques
£clairés une impression désastreuse » M. Grifagni cite comme preuve
l'article de M. de Narfon dans le Fzgaro du 16 juin. <« Clest la fin
du prestige papal.»

Hélas! je crois que ce prestige n’est pas plus prés de finir que
la sottise humaine. Mais ce qui est exact, c’est que les catholiques-
romains qui ne sont pas tout-a-fait imprégnés de cette sottise com-
mencent a voir clair, et que ceux des protestants qui consentent
a réfléchir sur le péril romain, commencent, eux aussi, a ne plus
le prendre pour un fantome.

Revue intern. de Théologie. Heft 72, 1010, 54



&

* Les Protestants et I'Encyclique. — Signalons avec plaisir
une reprise de possession d’eux-mémes, un retour a leur ancien es-
prit de protestation. Depuis longtemps, la politique avait rapproché
beaucoup d’entre eux du parti ultramontain, qui politiquement pour-
suit le méme but; et, dans ce rapprochement, ils avaient été portés a
des concessions funestes. Rome, voyant ces concessions extraordinaires,
s’est enhardie et a cru le moment opportun pour frapper sur le
protestantisme. Elle s’est trompée: U'encyclique £dit@ s@pe n'a été
qu’'une encyclique Dzgefus in oculo. Blessés, les protestants se sont
heureusement insurgés; de nouveau ils ont protesté! 1l était temps.
Plusieurs d’entre eux avaient donné des exemples deésastreux. On
avait vu, par exemple, a (Geneve, le protestant Galiffe ne jamais
manquer l'occasion de combattre Calvin et le calvinisme, et d'étre,
par contre, agréable a4 l'ultramontanisme; et ce méme Galiffe était
resté dans le sein du protestantisme, comme les modernistes ultra-
montains actuels restent dans le sein de I'Eglise romaine tout en
démolissant les doctrines de cette Eglise. On avait vu plus récemment,
en France, un autre protestant publier une lettre a des catholiques-
romains pour les engager a rester dans leur Eglise, leur disant tout
le mal possible du protestantisme et des Eglises protestantes.
Etrange mentalit¢! Espérons qu’en voyant Rome se découvrir avec
ses haines et ses visées, les vrais protestants reprendront quelque
vigueur dans la lutte et pour la lutte, toujours nécessaire, contre
Rome. Sous ce rapport, l'encyclique dite <« Borroméenne» aura
eté utile.

Citons a ce point de vue la trés belle conférence de M. le
professeur Fulliquet, de Genéve. ]’en détache le passage suivant,
si vrai et si vibrant. Apres avoir rendu hommage aux gigantes-
ques luttes des protestants du XVI°® siecle, I'orateur ajoute:

«Mais il ¥y a un homme qui n’en sait rien, qui n’étudie pas,
qui ignore: c’est le pape.

« A vrai dire, nous faisions plus que nous en douter, mais la
derniére Encyclique en a donné a tous une démonstration éclatante.
Aux yeux du souverain pontife, ces hommes que nous admirons ne
peuvent qu’avoir eu de mauvaises intentions, basses et personnelles:
ils ne peuvent qu’avoir donné l'exemple de tous les vices. Leurs
ennemis les ont couverts d’opprobre: ils avaient raison: toutes les
insinuations perfides, toutes les calomnies sans fondement, quand
elles sont dirigées contre les Réformateurs, doivent étre tenues pour
parole d’Evangile.

« Pour nous, protestants, nous ne voyons en eux ni l'infaillibilité,
ni la perfection. Quand nous découvririons dans leurs vies de singu-
lieres faiblesses, cela n’infirmerait en rien la grandeur de leur ceuvre



— 843 —

pénétrée de I'Esprit divin. Il n'en est pas de méme de la thése
catholique: celle-ci s’écroule si l'on découvre des taches et des
erreurs chez ceux qui représentent I'Eglise. Or, ce qu'on peut
affirmer, c’est que Ja série des papes est a peine supérieure a la
moyenne des hommes, tandis que, théoriquement, elle devrait do-
miner ’humanité de trés haut. Si les Réformateurs avaient été des
vicieux, pour satisfaire leurs penchants ils n’avaient qu’a rester dans
I’Eglise traditionnelle, plus indulgente au vice qu’a I'hérésie. Quelle
extraordinaire ineptie que d’avoir engagé une formidable lutte pour
une chose qu’ils pouvaient obtenir sans effort dans 'ombre et la
tranquillité ! Le relachement des mceurs ecclésiastiques au XVI¢ siecle
est reconnu par tous les historiens sérieux. S’il y avait eu a GGenéve
beaucoup de représentants dignes et respectables du catholicisme,
la Réforme n’elit pas abouti. — Il est vrai qu’en quittant I'Eglise
romaine, des prétres ont trouvé la possibilité du mariage. Quand
on sait ce qui se passait alors, c’était la voie ouverte a un progres
moral considérable. Rien de plus légitime que le célibat volontaire;
rien de plus dangereux que le célibat imposé: rien de plus hono-
rable que le mariage honnéte, légitime, ouvert, public, avoué.

¢ Si l'opinion catholique est persuadée de la malhonnéteté de
nos Reéformateurs, c’est par un a priorz dogmatique. Pour elle,
Dieu s’occupe avant tout de réaliser, de protéger et de développer
sur la terre I’Eglise catholique. Par conséquent il n’est pas sur la
terre de crime comparable a linfidelité a U'Eglise. Aux yeux de
Dieu, par conséquent aux yeux des hommes qui se soumettent &
Dieu, le forfait le plus abominable, c’est le déchirement de 1'Eglise,
le schisme. Or, les Réformateurs ayant commis ce forfait, il est
certain qu’ils ne peuvent étre que des misérables, pleins de toutes
sortes de péchés, et qu'en cherchant bien, on découvrira dans leur
vie les plus tristes choses. Quand on est dans cet état d’esprit,
on est prét a tout accueillir, a faire fleche de tout bois, a condam-
ner contre l’évidence méme. Si ceux qui se séparent de 'Eglise
méritent tous les anathémes, ceux qui sont nés hors de 'Eglise ne
sont dignes que de pitié. C’est le malheur des temps qui impose
au pape ce minimum de tolérance. Si 'Eglise reprenait jamais
son ancienne domination, en méme temps l'exclusivisme absolu
reprendrait vie. ILa pensée catholique ne change pas. Ce qui
se passe en Espagne est la pour nous ouvrir les yeux...»

* Deux discours sur la Reéformation du XVI°® siecle. —
M. le doyen Doumergue, de la Facultélibre de théologie de Montauban,
a fait, 2 Genéve, en mars dernier, deux discours: l'un intitulé «le
Moyen age et la Réformation», l'autre «la Réformation et la Ré-
volution »,



— S44 —

Dans le premier, M. Doumergue se demande ou finit le moyen
age et ou commencent les temps modernes. Il ne veut pas que
Calvin soit le dernier des grands scolastiques, le protagoniste de
lautorité et de la conception ascétique de la vie. Il dit que le
moyen dge a été le réegne du systéme romain et de 'ascétisme mo-
nacal, tandis que la Réformation a mis fin a ce systeme et a opposé
a 'ascétisme monacal 'ascétisme chrétien de St. Paul. La Réforma-
tion a écarté l'autorité de I’Eglise romaine pour rétablir celle de
Dieu. Si 'Eglise romaine a persécuté si violemment les réformés,
c'est qu'elle a compris combien la Réforme était opposée au roma-
nisme, et avec quelle énergie elle a préparé 'ére moderne.

Eunsuite, considérant la question du point de vue intérieur et
psychologique, « M. Doumergue affirme que la Réforme a clos le
moyen age en faisant apparaitre un zndzvidi nouvearn dont la tendance
est intérieure, et non plus extérieure, active, et non plus passive,
et pour qui l'ceuvre ne vaut qu'en tant que reflet d'un état d’ame
spécial. Cet état d’ame est une création a nouveau du Dieu saint.
Or tel individu, telle société. L.a Réforme a renouvelé la société
ecclésiastique, et I'Eglise est devenue, sous son action, tout au re-
bours de l'ancienne, non plus une institution théocratique pouwr les
fideles, encadrée d’une hiérarchie puissante, gouvernée par un mo-
narque absolu, mais la société des fideles, démocratique, ayant un
gouvernement représentatif et une constitution votée par ses membres.
Et cette Eglise nouvelle a formé une société civile a son usage,
faite de citoyens, démocratique aussi, représentative et constitution-
nelle. D’une aussi grande transformation est née une culture nouvelle,
une civilisation nouvelle, en contradiction absolue avec le genre de
culture et de civilisation qui avait cours antérieurement. L’orateur
montre, par de nombreux exemples, cette orientation nouvelle de
la société humaine sous l'influence du mouvement de réformation
religieuse qui a porté au moyen age son coup de mort.»?)

Dans le second discours, 'orateur s’efforce de réfuter les catho-
liques-romains qui prétendent que tous les maux de la Révolution
de 1789, disons de la Terreur, viennent directement de la Réfor-
mation, laquelle a enfanté l'individualisme révolutionnaire et doit en
subir les conséquences. Selon M. Doumergue, l'esprit de la Révo-
lution et lesprit de la Réformation sont des esprits opposés. ¢« Pour
la Révolution, 'homme est fonciérement bon et se dévoloppe nor-
malement: c’est le dogme de tous les paganismes. Pour la Réfor-
mation, l'individu est naturellement mauvais et a besoin de l'inter-
vention de Dieu pour vaincre le mal qui est en lui: c’est la vérité
proclamée par notre Confession des Péchés. C’est en vain que l'on

1Y Semaine religieuse de Gentve, 26 mars 19I0.



e 85 ==

crie: « Liberté! Egalité! Fraternité!» Qu’est-ce que la liberté, sans
sauvegarde contre les passions et les vices, sans garantie contre les
assauts des autres hommes: Pour l'individu elle aboutit a la licence,
pour Etat a la dictature, pour tous a l'esclavage. Qu’est-ce que
I’égalité dans un monde ou, certaines inégalités sociales ayant dis-
paru, il subsistera toujours l'inégalité organique, celle du fond:
Qu’est-ce que la fraternité de ces hommes supposés bons, non
étrangers a certains élans humanitaires, qui, certes, ne sont point
dépourvus de valeur, mais qui entonnent volontiers le cantique de
la haine des classes et de celle des races, et viennent proclamer,
sous le non de solidarité, I’égoisme des appétits et méme de 'amour?
— L’esprit de la Réforme, au contraire, c'est-a-dire celui de 'Evan-
gile, donne & la liberté sa sauvegarde en reconnaissant l'autorité
supérieure de Dieu mise & la base d'une forte discipline morale.
1l donne & l'égalité sa sanction en plagant, au-dessus des inégalités
accidentelles, une égalité essentielle et morale, puisque toutes les
vocations viennent de Dieu et que tous les membres du corps con-
courent au but commun. Il donne a la fraternité¢ sa garantie en
faisant de tous les hommes la grande famille du Pére. Tous libres,
tous égaux, tous freres, parce que tous fils de Dieu. »

* Excellente réplique de M. John Viénot a M. Jules Lemaitre,
au sujet de Fénelon. — On sait que M. Jules Lemaitre, apreés avoir
éreinté le protestant J.-J. Rousseau, a voulu faire le panégyrique
de Fénelon, supérieur des Nowvelles catholiques et des Filles de
Madeleine de Tresnel. La tache était difficile, surtout apres le sub-
stantiel et savant volume de M. O. Douen sur L’zntolérance de
Feénelon (1872). Priere aux lecteurs qui ne connaitraient pas ce vo-
lume de se reporter a notre étude publiée dans Le wmouvement
contemporain des FEglises (Paris, Fischbacher, 1874, p. 393-400).
Mais M. Jules Lemaitre, en habile dilettante, pense qu’avec de
l'esprit et des couvertures on triomphe aisément de la vérité his-
torique. Il a essayé de faire ressortir la superbe tolérance de Fé-
nelon; et quand le spectacle des intolérances forgait ses yeux, il
prenait un air treés affligé et s’écriait: «Il n’y a personne a aimer! »
M. Viénot a fait justice de cette compassion dans la « Revue chré-
tienne» (mai 1910). Cette page 388, comme d’ailleurs tout cet ar-
ticle, mérite d’étre signalée.

* Excellente réplique de M. Ch. Bruston a quelques critiques
erronés, au sujet de la parousie. — C(’est une opinion treés ré-
pandue parmi les protestants dits libéraux et aussi parmi quelques
modernistes (par exemple M. Loisy), que les paroles du Christ au



— 846 —

sujet de son prochain retour sur les nuées du ciel, de la fin du
monde, du prochain établissement du royaume apocalyptique sur
la terre, etc., doivent étre prises a la lettre. S'il en était ainsi, le
Christ n’aurait été qu’un vulgaire visionnaire, pour ne rien dire de
plus. Les régles de 'exégese spiritualiste sont tellement connues et
solides qu'on s’étonne que des exégetes de valeur semblent les
ignorer dans le cas présent. M. Ch. Bruston les a réfutés dans la
« Revue chrétienne » (mai 1910) avec érudition et bon sens. Nous
avons soutenu le méme point de vue dans Les enscignements essen-
tiels du Christ (ch. X1I, p. 100-113). Nous sommes heureux que
M. B. soit revenu sur cette grave question avec tant de clarté.
¢« Jésus, dit-il, ne s’est trompé ni pour ce qui concerne la résurrec-
tion, ni pour ce qui concerne le jugement et l'entrée des élus dans
le royaume de Dieu (p. 413) ... Il résulte avec une parfaite évi-
dence que, lorsque dans le grand discours prophétique, Jésus parle
de l'obscurcissement et de la chute des astres, il ne peut pas avoir
voulu parler de la destruction de l'univers physique ... L’obscur-
cissement et la chute des astres doivent donc étre entendus au sens
figuré. Il y en a de nombreux exemples dans les prophétes; et
Jésus fait précisément allusion en cet endroit a un grand nombre
de textes prophétiques (p. 414) ... Jesus ne s’est pas plus trompe
sur la question de la fin du monde que sur celles de la résurrec-
tion, du jugement et de l'entrée dans le royaume de Dieu (p. 416)...
J'ajoute que l'idée de la venue sur les nuées provenant du livre
de Daniel (ch. 7), ol elle a certainement un caractére figuré, il n'est
pas admissible que Jésus lui ait donné un sens matériel. Il en est
de cette locution comme de toutes celles qu'il a empruntées aux
prophétes ou aux Psaumes; il les a employées comme eux au sens
figuré et nullement au sens matériel » (p. 417-419).

* La France papiste. — Si chaque citoyen francais était ap-
pelé a répondre a cette question: «Es-tu papiste et veux-tu étre
gouverné d'aprés le systéme papiste?», I'immense majorité des ré-
ponses serait négative, sans aucun doute. Mais admirez la logique
a laquelle le systéeme papiste a habitué la conscience frangaise! Ces
meémes Frangais qui ridiculisent et condamnent ez paroles les doc-
trines papistes, favorisent par leurs actes ces mémes doctrines. Im-
possible de leur faire comprendre leur contradiction: ils disent zozn
et font oxz, ils se moquent du pape et crient ¢« Vive le pape», ils
combattent le cléricalisme et ils soutiennent les évéques, chefs du
parti clérical. Ce ne sont pas seulement les demi-mesures qu’ils
aiment, ce sont les contradictions. Ils ont plaisir a se payer de mots.
Ils sont fiers de la célebre phrase creuse: Gesta Dez per Francos,
et ce ne sont pas les Gesta Dez qu'ils font, mais les Gesta pape.



— BT —

Voulant se libérer du joug romain et du concordat de 1801, ils
ont fait une prétendue loi de Séparation; mais, de fait, cette fa-
meuse loi donne a Rome plus de liberté et plus de puissance qu’elle
n'en avait sous le régime concordataire. L’article IV est inique,
antifrangais, antipatriotique; il livre I'Eglise catholique de France
au pape; au lieu d'une séparation de 'Eglise et de I'Etat, c’est
une domination de la papauté qu’il impose a la France, imperium
in imperio. Et les bons Francais laissent tout faire; on leur montre
leur illogicité, n'importe, ils ne veulent ni réfléchir, ni se corriger.

Un vétéran du clergé catholique, M. F. Carrier, ancien curé
de Geneve, a écrit dernierement les lignes suivantes, qu’il est inu-
tile de commenter:

« La France. Dans I'établissement et l'histoire de la papauté
c’est la France qui a eu le rdle principal. C'est Charlemagne qui
a ete, sinon le fondateur, le parrain de la papauté, a sa naissance,
et, jusqu’a notre temps, les rois et les gouvernements de France se
sont faits ses appuis. N'a-t-on pas entendu encore de nos jours un
des représentants de France, les plus dignes et les plus populaires,
déclarer qu’il ne reconnait pour catholiques, c’est-a-dire pour vrais
chrétiens, que les citoyens, prétres ou autres, sowmis an pape? Clest
une naiveté, mais on en est la!.

Les administrations municipales fussent-elles formées unique-
ment de ce qu’on appelle des libres-penseurs, dédaigneux de toute
religion, sont, comme les ministres du gouvernement francais, aux
ordres du pape et de ses représentants, et accordent aux seuls
prétres et citoyens dépendant du pape romain l'usage des édifices
servant au culte religieux. Quiconque ne se soumet pas au pape,
doit rester a la ruel).

Oui, la France, Paris et toutes les communes, en sont la! Et
Paffranchissement général et déhnitif des consciences n’est pas
encore a la veille de se produire. A Ia rue, quiconque n’est pas
soumis au pape: tel est le mot d'ordre des hommes d’Etat de
notre pays, soit a Paris, soit dans la moindre des communes de
France.

C’est dire que notre pays de France n’est pas pres d’étre
mir pour la liberté religieuse. Quoi d’étonnant si la religion
s'en val...

Cependant ce ne sera pas le dernier mot: un jour ou l'autre
il sera reconnu que la liberté et la religion sont deux sceurs égale-
ment aimables et nécessaires. Les Frangais, les premiers, les em-

!y 1l.a France a été longtemps le pays le plus religieux d’Europe. Mais elle est
aujourd’hui moins chrétienne que tout autre peuple, depuis que son gouvernement
s’est fait le soutien de la papauté.



848 —

brasseront toutes deux: et alors ce sera grande féte dans la famille
des peuples. »

* Chez les ultramontains francais:

— Sur la touchante unité entre la « Correspondance de Rome »
et '« Univers », d’une part, et les « Annales de philosophie chré-
tienne », d'autre part, voir cette derniére Revue (avril 1910, p. 66

a 68 et 72). On se plaint d'injures, de gros mots, de calomnies . . .
Passons, en constatant le fait.

— Singulier procédé. Rome, qui connait 'engouement des masses,
favorise cet engouement des qu'elle peut en profiter. Le simple
amour de la vérité exigerait qu’on éclairat les masses et qu'on les
ramenat a l'exactitude, en religion comme en toutes choses. Loin
de la. Rome et ses théologiens exploitent les questions qui plaisent,
méme quand ils manquent des documents nécessaires. Par exemple,
en dehors du proces de Jeanne d’Arc, que sait-on de cette inté-
ressante héroine? N'importe. Dans la seule livraison du 5 mai der-
nier des « Etudes» des Péres jésuites, p. 432 et suiv., dix ouvrages
sont annoncés et glorifiés: Les amies de Jeanne d’Arc, aux jeunes
filles de France; Manuel de la dévotion a la Bienheureuse Jeanne
d’Arc, Paroles de Jeanne d’Arc, etc. — Ah! que la méditation des
Evangiles serait autrement utile! Mais qui se préoccupe des Evan-
giles? Les nouvelles de la Revue du Purgatoire sont autrement im-
portantes!

— [En quot consiste la science papiste actuelle. Son premier et
son dernier mot consiste a se soumettre au fameux magistere du
pape. M. Vacandard, qui donne encore le nom de principe au
critere catholique: « Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus
creditum est», est le premier a lacher ce principe des qu’il en est
geéné: il est des cas, dit-il, ou il ne peut s’appliquer (<« Revue du
clergé frangais», 1°" avril 1910, p. 41). Or qu’est-ce qu'un critére
qu'on ne peut pas mettre en pratique? Il est plus commode de
précher la foi aveugle aux décisions du pape.

Nouvel escamotage de l'exégese. Un théologien de la « Revue
thomiste » (janvier 1910, p. 416) distingue le sens /Azstorigue des
mots, qui est établi par l'exégete, et, au-dessus, le sens zntégral,
c’est-a-dire tout le sens voulu par Dieu dans les mots. On devine
que c’est celui-ci qui est le principal, voire méme le seul impor-
tant. Or qui établit ce sens intégral voulu par Dieu? le fameux
magistére ecclésiastique, soit le pape! C’est ainsi que, d’une part,
on semble glorifier 'exégeéte et lui dire qu’il est libre de faire de
la science, et que, d’autre part, il est annihilé par Rome, des qu'il
géne Rome!



— 849 —

* Evéques domestiques du pape. — On a parlé souvent des
éveques wvalets; c’est par politesse que nous remplacons ce mot
par dowiesttques. Mais, en vérité, nous sommes trop polis. Lisez en
effet le décret de Pie X ou il ordonne aux évéques de répondre
au questionnaire qu’il leur envoie. Il leur demande si 'on vend dans
leur diocése des objets, méme de moindre valeur (femuzs), sans la
permission du saint-siége. Il leur ordonne de le renseigner sur leur
personnel domestique et sur la conduite de ce personnel. Il les
oblige a lui écrire s'ils se sentent en état de «servilité» envers
les gouvernements civils. Etc. C'est donc bien le pape qui est I’évéque
réel des dioceses; et les titulaires n'en sont que les trés humbles
et trés obéissants serviteurs. Autrefois ¢’était du Christ qu’ils se disaient
serviteurs. Lors du fameux toast d’Alger sur le ralliement, le car-
dinal Lavigerie écrivait a I’évéque Fuzet: « Les évéques de France
sont des lievres mitrés.» Or, s’il en é€tait ainsi des €veques sous
Léon XIII en 1890, que ne faut-il pas dire des éveéques sous Pie X,
en 1910?

* Encore la conversion de Talleyrand. — Certes il faut se
réjouir lorsqu’une brebis égarée rentre au bercail. Mais il faut dis-
tinguer la rentrée au bercail &du Christ, et la rentrée au bercail 7
pape. Les ultramontains, qui pratiquent passionément la chasse au
cadavre et qui veulent que tous les hommes célebres leur appar-
tiennent, ont mené grand bruit, ces derniéres années, autour de la
prétendue conversion de Talleyrand a son lit de mort.

On sait que c’est le jeune abbé Dupanloup (il avait alors 36 ans)
qui fut appelé par la duchesse de Dino aupres du lit du mourant,
en mai 1838. Pour des motifs que nul ne connait avec certitude,
mais parmi lesquels on peut placer, je crois, U'influence de son en-
tourage, surtout de sa jeune niece, M"® de Périgord, qu’il affec-
tionnait particuliecrement, Talleyrand avait consenti a se réconcilier
avec «|'Eglise » (selon 'expression recue); il avait rédigé dans ce
but une < déclaration » qu’a l'archevéché de Paris on appelait une
rétractation. L’archevéque ne 'ayant pas trouvée suffisante, y ajouta
des « modifications essentielles >, qui furent présentées au prince le
15 mai, mais qu’il ne signa pas.

Le lendemain, le prince est trés mal; la duchesse envoie cher-
cher ’abbé, qui presse le prince et lui demande ce qu’il doit ré-
pondre a l'archevéque. « Dites-lui, répondit-il, que fout sera fazl».
Quand? lui demande sa niece présente. « Demain, entre cing et
six », répliqua-t-il. Le lendemain 17, a six heures du matin, sa niéce
lui rappela sa promesse. Il consentit & ce qu'on lui relat la déc/a-
ration; il 'écouta < la téte haute et droites, et la signa, sans mot.



— 830 —

dire, de la grande signature «qu'il n'employait que dans les traités
diplomatiques: Charles-Maurice, prince de Talleyrand»>. A huit
heures, visite de Louis-Philippe; a 10, confession a l'abbé Dupan-
loup qui l'absout et lui donne l'extréme-onction; a 3, priéres des
agonisants; a 3 h. 35, mort.

Il est permis de considérer cette affaire comme une tractation
entre diplomates, et non comme l'acte d’'un pécheur qui demande
pardon a son Dieu. Un pécheur convaincu et repentant aurait, en
se sentant mourir, poussé un cri, une demande de pardon: c’est
le minimum, Ici, pas un soupir, pas un mot, sauf ceux de la signa-
ture: <« Charles-Maurice, prince de Talleyrand», qui demande a
Dieu de lui accorder une réception: L’abbé affirme que le prince
a pri¢ avec une ferveur admirable; nous voulons croire qu’ayant
consenti a signer la paix, Talleyrand est resté dans ce sentiment
jusqu’a la fin; mais cela ne semble guere, il faut P'avouer, qu’une
attitude de convenance et plutdét une paix avec 'entourage qu’avec
Dieu, que le prince n’a jamais cru offenser en servant son gouver-
nement et en pratiquant son droit au mariage. Le prince, effective-
ment, n’a jamais donné une preuve publique qu’il se soit cru cou-
pable, et en conséquence il n’a demandé aucun pardon. Sa décla-
ration n'a été — on peut le croire — qu'un acte officiel, qu'un
mourant qui veut mourir en paix est obligé de signer. Talleyrand
n'a rien fait de plus.

Le commentaire publié par M. G. Breton dans le <« Bulletin
de litt. ecclésiastique » (Toulouse), de mars dernier, p. 15I-153,
ne me semble pas contraire a cette appréciation. Bref, la préten-
due rétractation de Talleyrand doit étre rangée a coté de celles de
Montalembert et de Gratry, qui sont de méme nature et de méme
valeur. Rome n’a pas toujours a faire a des hommes de paille.

* Chez les Anglicans:

—  Nowvelle attaque de I's Anglican and Foreign Church
Soczety » contre la « Revue internationale de Théologie». Ce Périodique
est colére, croyant étre chrétien. Déja il nous a combattus pu-
bliquement en 1903, apres l'avoir fait en secret, et nous lui avons
répondu en janvier 1906, p. 135-140. Il revient & la charge. Dans
son Rapport pour l'année 1909, on lit que la <« Revue» professe
«de l'hostilité et du mépris contre I'Eglise d’Angleterre et ses
éveéques », et qu'en cela elle ne représente pas les sentiments de
la généralité des anciens-catholiques suisses. — Réponse: 1. Le
« Rapport de la société anglicane» n’a pas compris la ¢« Revue
internationale », ou, s'il I'a comprise, il a dénaturé sa pensée
et ses paroles. Ce que j'ai écrit dans la « Revue», je le maintiens



— 831 —

et n’en retire aucune syllabe; — 2. J’ai déclaré expressément que
je professe, avec tous mes coreligionnaires suisses, une sincére et
fraternelle amitié¢ envers /'Eglise d’Angleterre, mais que je ne la
confonds pas avec ses coferzes épiscopales et autres, notammen
avec celle qui, par son ultramontanisme, aspire a devenir romaine
ou a s'unir avec Rome; — 3. En cela, tous mes coreligionnaires
suisses sont d'accord avec moi, et nous sommes d’accord avec
Low Church et Broad Churck, et sans doute aussi avec une partie
de High Church. Si je me suis élevé contre une coterie qui, sans
professer pour le moment la soumission au pape, professe déja
mazntes doctvines vomaines, c’est que cette coterie a eu le manque
de tact, et méme l'impertinence, de vouloir profiter de notre amitié
pour nous tmposer ses propres opinions. C'était de mon devoir de
lui faire sentir que l'autonomie de notre Eglise et de ses théolo-
giens est au-dessus d'un ou de deux évéques anglicans, fussent-ils
lords. Voila tout. Je regrette cet incident, mais, si c’était a recom-
mencer, je n’hésiterais pas a prier de nouveau ces messieurs d’exer-
cer leur zele épiscopal et leur juridiction dans leur propre Eglise,
et non sur la nétre. Tels sont les faits, et le Rapport de la Société
anglicane ne réussira pas a donner le change a nos lecteurs.
E. M.

— L’ Eglise anglicane jugée par la « Revue moderniste intey-
nationale ». Dans le n® de juin 1910, p. 211-218, M. H. Corrance
s'exprime ainsi: ¢ [L’étudiant en théologie, se trouvat-il méme dans
Patmosphere libre d’Oxford, n’a pas, d’ordinaire, beaucoup plus de
chance d’échapper aux entraves d'une stricte qrthodoxie intellec-
tualiste que dans un séminaire romain. Dans un college théolo-
gique, il rencontrerait encore de plus graves difficultés ... Vers
I'année 1870, 'atmosphere intellectuelle, parmi les séminaristes fran-
gais, devait étre encore plus libre qu’a Oxford . .. Le clergé et les
latiques qui ont réussi a se lzbérer des traditions courantes de 'angli-
canisine, étaient des hommes doués d'un esprit exceptionnellement
indépendant et actif. Ils ont été folérés seulement parce que 'Eglise
d’Angleterre ne possédait contre jeux aucun moyen de coércition.
Mais l'école wltra-orthodoxe a considéré ce fait comme un point
faible de leur Eglise ¢z partant bien wegretiable ... Le professeur
Jowett, du college Balliol, pour avoir exposé le dogme, abstraction
faite de tout fondement historique, a été regardé par le parti de la
haute Eglise comme un exemple éclatant d’apostasie cléricale . . .
Colenso rejeta le Pentateuque, mais retint le reste de la Bible comme
de l'histoire infailliblement inspirée; Beebe rejeta la naissance vir-
ginale, mais sembla accepter le reste du credo; le chanoine Henson
rejette absolument la succession apostolique, ainsi que la conception
de I'Eglise et le systeme sacramental qu’elle implique.» Puis M.



— 852 —

Corrance décrit les divisions de la haute Eglise, et signale «l'esprit
de compromis et de réserve qui est commun a toutes les sections
de l'anglicanisme ».

On voit que les excommunications des Rapporteurs de
VAnglican and Forergn Church Society n’effraient pas beaucoup les
theologiens indépendants du continent.

Citons encore, a l'appui de cette assertion, le jugement de M,
Galichet, qui a publié, dans les « Annales de philosophie chrétienne »
(Juillet 1910, p. 427-434), un résumé de l'histoire de [|'Eglise
d’Angleterre avant et pendant la Réforme, et qui ensuite, appré-
ciant la situation actuelle, déclare qu'on commence a se demander
si la Séparation ne vaudrait pas mieux que I’Etablissement. — Notons
é¢galement le jugement de M. Loisy sur 'ouvrage de M. Bastide
intitulé : L' Anglicanisme. Nous avons indiqué les griefs de M. Bastide
dans la < Revue internationale» f(octobre 1909, p. 771-773,. Or M.
Loisy déclare que ce volume est un « bon apercu historique », puis
il ajoute que «l'anglicanisme aurait mérité un meilleur patron que
Henri VIII, ce mégalomane dont l'action reformatrice ne fut pas
inspirée uniquement par une conviction sincere, des intentions élevées,
une sage politique » (¢ Revue d'hist. et de litt. religieuses », sept.

1910, p. 499).

On voit que la théologie des lords-bishops, méme quand ils
menacent et qu’ils jouent aux papes a petits pieds, est de peu
d’effet.

* La rupture de Lamennais avec Rome. — Des lettres iné-
dites de Lamennais au P. Ventura viennent d’étre publiées dans les
« Etudes » des jésuites (5 juin 1910). Dans l'une, datée de La Che-
naie le 8 mai 1833, Lamennais fait d’'abord ressortir toute l'ingra-
titude et toute l'injustice du pape envers Ventura, et il glorifie ce
dernier de «cette distinction si honorable par ailleurs»; puis il
ajoute que, quant a lui, sa raison se refuse invinciblement a imiter
sa résignation. ¢ Les doctrines qui furent les miennes, dit-il, que j’ai
défendues avec une sincere et pleine conviction, pour lesquelles
j'ai souffert et aurais voulu soufirir davantage, ces doctrines aujour-
d’hui sont bien loin de moi: non, jose assurer qu'aucun sentiment
personnel ne m’en détourne; au contraire, il m’en a coilté plus que
je ne puis dire pour y renoncer. Mais en réfléchissant sur ce que
je voyais, j'ai congu la nécessité d’étudier de nouveau attentive-
ment histoire, pour déterminer sans prévention et comme en pré-
sence de Dieu méme, mon opinion sur plusieurs points d’impor-
tance extréme, en soi et par leurs conséquences. Il est résulté de
ce travail de profonds changements dans toutes mes idées... Avant
peu, vos ennemis auront, ma foi, a penser a bien autre chose



— 853 —

qu'a vous tourmenter. Le chatiment est a leur porte: laissez faire
Dieu .. .»

* Le catholicisme romain jugé par Léon Tolstol. — Dans
son Testament religieux (La loi de I'amour et la loi de la violence),
‘Tolstoi s’étonne qu’on puisse encore parler du catholicisme romain
en France en 1910. «Rien, dit-il, ne montre plus nettement I'ef-
froyable déchéance dans laquelle sont tombés ces hommes, non
quant a l'intelligence, mais quant a la raison; non quant au vernis,
au lustre, mais quant a la moralité. Dans cette melée tous les moyens
sont bons, c’est évident. Nous savons bien, se disent-ils, que le
catholicisme (romain) est le plus grossier, le plus absurde, le plus
abrutissant des mensonges, et qu’il fut depuis longtemps dénoncé
et mis a nu: mais il sert nos desseins: utilisons-le. »

On a de l'esprit, de la ruse, mais on manque de raison; on
ment, mais c’est utile a nos intéréts ., . Voila le systéme romain.
Cataclysme final inévitable,

* Novissima verba. — Un ami, dont je partage entierement
la maniere de voir, m’écrit: « Puisque vous cessez de faire paraitre
votre « Revue », veuillez accueillir mes derniers veeux. Puissent-ils
un jour se réaliser!

1. Distinguer de plus en plus la relegion et la théologie. La
religion est un acte de foi, d'espérance et de charité, donc de 'ame
entiére, envers Dieu et 'humanité. Donc elle doit croitre sans cesse.
La théologie est la connaissance rationnelle et approfondie de ces
choses: donc elle doit, elle aussi, s’améliorer et croitre, selon les
progres de la raison et de la science. Ce seront les théologiens selon
la science qui fortifieront la religion selon la foi. Donc que tous les
hommes religieux favorisent la vraie théologie; mais que la théologie
a son tour favorise et défende la vraie religion.

2. Distinguer de plus en plus la relzgion et I’ Eglise. Autant
la vraie religion est un élément de salut social, autant I'Eglise quand
elle ne vit pas de la vraie religion, peut nuire a la société. La reli-
gion doit donc primer 'Eglise, et non vice versa. Donc ne soutenir
IEglise qu’autant qu’elle soutient elle-méme la religion.

3. Distinguer de plus en plus £’ Eglise et le clergé. Autant 'Eglise,
soci¢té des vrais fideles selon la vraie religion, est respectable et
nécessaire, autant les hiérarchies ecclésiastiques nuisent a la religion
et a I'Eglise, lorsqu’elles placent leurs propres intéréts et leurs propres
passions au-dessus de l'amour de la religion et de I'Eglise. Le cléri-
calisme, voila I'ennemi le plus dangereux de la religion et de 'Eglise.



— 854 —

4. Distinguer de plus en plus, dans I'Eglise romaine, /la r»e/z-
gion et la politzque. Rome enseigne une quantité d’erreurs sous le
couvert de la religion; le devoir des hommes religieux est de les
combattre: orthodoxes, anciens-catholiques, protestants doivent étre
fermement unis dans cette lutte. Comme parti politique, I'Eglise
romaine, ou plutdt la papauté, est, dans toute nation, un ¢lément
de désordre, de subversion et de ruine, parce qu’il ne poursuit le
pouvoir que pour s’en faire un instrument de domination et d'ex-
ploitation exclusivement a son profit. Le devoir des hommes dévoués
a leur patrie est de le combattre sans merci: conservateurs, libé-
raux, hommes d’autorité, hommes de liberté, hommes de progrés et
d’ordre, doivent étre constamment unis pour cette lutte de chaque
jour. Devoir capital.

5. Distinguer de plus en plus tes enscignements et les précepies
du Christ, qui sont les seuls dogmes et les seuls principes de vie
religieuse, des explications théologiques, qui peuvent varier, qui
doivent méme varier, selon les progres des sciences et des sociétes.
Telle sera l'unité chrétienne dans les diversités scientifiques et na-
tionales . . .

C’est dans cet esprit que l'on vaincra.

* Nécrologie. — Le proto-presbyter Jean Yanzscheff fut, lui
aussi, un de nos amis de la premiére heure. Beau-frére de Joseph
Wassilieff (qui était tres dévoué a la réforme ancienne-catholique
et a la cause de 'union des Eglises), il partagea les sentiments de
ce dernier envers notre Eglise. Il assista aux conférences de Bonn
de 1874 et 1875 et a plusieurs de nos congres anciens-catholiques
avec son ami le Général Kiréeff. Partout et toujours, il se fit notre
défenseur auprés de ceux de ses coreligionnaires qui comprenaient
mal l'ceuvre ancienne-catholique. Sa mort, arrivée presque en meme
temps que celle d’Alexandre Kiréeff, crée un grand vide au Saint-
Synode, dont il était membre, et nous est particulierement dou-
loureuse.

Né en 18206, il entra dans le clergé, fut d’abord attaché comme
chapelain a plusieurs ambassades russes, puis professeur de théo-
logie et recteur a I’Académie ecclésiastique de Pétersbourg. Ce fut
lui qui, en 1864, fut chargé d’instruire dans la doctrine orthodoxe
la princesse Dagmar. En 13883, il fut aumodnier de l'empereur et
donna des cours de religion au tsar actuel. En 1903, il représenta
le clergé séculier dans le Saint-Synode. Malheureusement, dans les
dernieres années, il fut frappé de surdité et de cécité, et vécut dans
la retraite. Il est mort le 26 juin dernier, agé de 84 ans. Nous
adressons a sa famille expression de notre plus respectueuse et
plus vive condoléance.



— 855 —

— Le professeur Jules-Henri Holtzmwann, né a Carlsruhe en
1832, mort le § aolt dernier, 4gé de 78 ans. Il professa la théo-
logie 4 Heidelberg dés 1858, fut transféré a Strasbourg en 1874,
et publia de nombreux ouvrages, remplis d’érudition. En voici
quelques-uns: Le Canon et la Tradition (1859); Les Evangiles sy-
noptiques, leur origine et leur historicité (1803): Sermons (1864);
Le Judaisme et le Christianisme dans l'age des Apocryphes et du
Nouveau Testament (1867): Critique des Epitres aux Ephésiens et
aux Colossiens (1872): Sermons académiques (1873); Hier et Au-
jourd’hui dans I'Eglise et dans la Theéologie (1874); La Gnose et
I’Evangile johannique (1876): La Controverse sur la Doctrine chré-
tienne de la Création (1878); Des progres et des reculs de la Théo-
logie dans notre siécle (1878): Les Epitres pastorales (1880); Lexique
pour la Théologie et les Sciences ecclésiastiques (avec R.-O. Zopffell,
1882); Introduction historique et critique au Nouveau Testament
(1885); Théologie du Nouveau Testament (1896-99). Depuis 1893,
Holtzmann rédigeait aussi le Theologischer Jahresbericht.

Le Dr Holtzmann se rattachait a I’école critique libérale, mais
ses savants volumes ont pu étre utilisés avec fruit par les théolo-
giens d'une tendance plus positive. Il ne se désintéressait pas des
ceuvres pratiques de I'Eglise et sa chaleur de cceur était vantée
par ses disciples et ses amis. Il assista, malgré ses opinions diffé-
rentes des noétres, a notre congres ancien-catholique de Constance,
en 1873, et nous y témoigna une sincére sympathie. R. I. P.

— L’abbé Ermoni, moderniste, 1'un des prétres les plus savants
de France, ancien Lazariste. Ses nombreuses publications étaient
signées tantdt de son nom, tant6t du nom de «!’abbé Morien ». La
« Revue internationale moderniste » (n. 4, p. 149) lui rend hommage
et ajoute: «On peut dire qu’il est mort de misere. Un entrepreneur
de librairie ecclésiastique étant allé lui demander un travail, le
trouva trés malade, abandonné dans sa misérable chambre d’hotel,
et le fit conduire a I'hépital Saint-joseph, ou il ne tarda pas a
succomber. » Que de victimes de ce genre dans I'Eglise romaine .
Ferusalem quee occidis prophetas! R. 1. P.




	Chronique

