
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 72

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


786

CORRESPONDANCES.

I. Un découragé m'écrit : « A quoi bon vos efforts et votre
Réforme? L'humanité résiste à tous les efforts et à toutes les
prétendues réformes. L'homme est toujours l'animal primitif
qu'il a été; les formes changent, le fond reste; d'un jour à

l'autre, il peut retomber dans la même barbarie, dans la même
cruauté, dans la même corruption. La religion n'est qu'à fleur
de peau : moyen d'exploitation chez les uns, de domination chez
d'autres, d'illusion chez les naïfs. La science fait quelques inventions,

mais les instruments nouveaux qu'elle crée ne créent ni
des intelligences nouvelles, ni des cœurs nouveaux ; la conscience
humaine, même dans les milieux éclairés, reste capable de

mensonge, d'hypocrisie, de vol, de trahison, etc. Qu'est-ce que les
lumières de l'histoire A quoi servent-elles Vous savez le peu
de cas qu'en faisait Malebranche. Faguet n'est-il pas du même
avis lorsqu'il écrit: «Ce n'est pas gai l'histoire, et je ne sais
vraiment plus si cela sert à quelque chose Ça ne sert à

rien puisque ça ne corrige rien; mais c'est bien intéressant,
c'est toujours çà. » Cette manière de parler de ça trahit un
profond scepticisme. Le pessimisme en est la conséquence, et le
pessimisme n'est-il pas la vérité?...»

Réponse. Non, le pessimisme n'est pas la vérité, et cela,
pour cent raisons humaines et divines que je n'ai pas le temps
de développer ici. Ce serait un long traité à écrire, et les
lecteurs de la « Revue » me reprocheraient de réfuter ce que le
bon sens suffit à réfuter. Que l'humanité progresse lentement,
c'est évident, mais elle progresse. Que certains hommes soient
encore égoïstes, cruels, corrompus, et plutôt animaux qu'hommes,
hélas! ce n'est que trop vrai; mais ils sont en minorité et en
moins grand nombre qu'autrefois. Que la religion soit encore
très superficielle, je suis bien forcé de l'avouer ; mais on avouera



— 787 —

aussi que les hommes les plus sérieux et les plus profonds
proclament sa nécessité, sa bienfaisance, sa sublimité idéale
Que les sceptiques et les distraits ne profitent pas des leçons
de l'histoire ou n'y croient pas, c'est de leur part un défaut de

logique et une preuve de mentalité incomplète, rien de plus.
En soi, l'histoire est un phare précieux qui guide ceux qui
savent la comprendre; non seulement elle peut intéresser, elle
peut aussi faire réfléchir très sérieusement et corriger ceux qui
désirent leur propre perfectionnement. Que Malebranche ait
préféré la métaphysique à l'histoire, je n'en suis pas surpris.
Que ceux qui partagent son avis sur l'histoire veuillent bien
le suivre sur le terrain de la philosophie. Qu'on dise tout le
mal qu'on voudra de l'humanité et de la marche des choses

humaines, toujours est-il que, si une chose est claire dans toutes
ces ténèbres, c'est que la raison finit toujours en ce monde par
avoir raison, et que le dernier mot, dans toutes les revisions
de procès et dans toutes les réhabilitations dont nous sommes
les témoins, est le triomphe de la vérité et de la justice. Donc
travailler pour la vérité et pour la justice, est la vraie tâche
et la vraie gloire de l'homme. Donc nous sommes dans la bonne
voie, nous travailleurs et réformateurs. Donc, courage, toujours
courage, et en avant

IL Un autre découragé m'écrit : « Les théologiens se heurtent

contre les difficultés métaphysiques ; moi, je l'avoue
humblement, je ne m'élève pas si haut, et ce qui m'arrête, ce sont
les pierres les plus ordinaires de la route; c'est, par exemple,
cette parole du Christ : Nolite timere, pusillus grex. Je ne
comprends pas que le Créateur de tous les hommes ne soit qu'avec
quelques-uns; il me semble que l'Eglise universelle doit être
l'Eglise la plus grande, la plus nombreuse, la plus solennelle,
la plus imposante. Oui, je suis avec le Dieu des armées, avec
les gros bataillons, avec les puissants qui commandent au nom
de la Majesté divine. Les petits, les chétifs, les impuissants, les
délaissés ne me font rien entendre de divin ; ils ne m'en imposent

pas. C'est vous dire que vous, anciens-catholiques, vous
ne ralherez jamais à votre drapeau les esprits qui comprennent
les forces de ce monde et la soumission aux forces de ce monde;
vous êtes à côté de la réalité, vous êtes dans le désert et vous
y serez toujours; vous êtes des vaincus et vous le serez



— 788 —

éternellement, dans toutes les conditions sociales et sous tous
les régimes ...»

Réponse. Cette objection n'est pas seulement franche, elle
est franchement antichrétienne. L'auteur n'a le sens ni de la
religion, ni des choses de l'esprit; J.-C, avec ses humiliations
et ses souffrances, doit lui être une cause de scandale. Autant
dire que l'unique force est la matière, que l'unique puissance
est l'argent, que l'unique religion est dans le culte des choses

extérieures, que le corps l'emporte sur l'esprit, qu'il n'y a de

vérité que dans les majorités et les masses Il faut rougir
d'un tel discours.

Oui, certes, Dieu est le Père de tous, et tous les hommes
sont appelés au salut. Mais les hommes sont et seront
longtemps encore des esprits faibles et des volontés plus faibles
encore. Le miracle divin, c'est que des créatures aussi
inférieures soient destinées à s'élever jusqu'à l'idéal divin, dans les
voies du spiritualisme et de la liberté. Les hommes qui
comprennent l'esprit et les choses de l'esprit sont encore en minorité;

de là le pusillus grex de l'Evangile. Loin d'indiquer en
Dieu un exclusivisme quelconque, cette parole glorifie la
véritable élite, elle montre la véritable force. Dieu, la force suprême,
est esprit; J.-C, son envoyé, a prêché la religion de l'esprit.
St. Paul s'est glorifié d'être pauvre et persécuté; étant en
captivité à Rome, il a écrit aux chrétiens de Philippes : Scio et

humiliari, scio et abundare, et satiari, et esurire, et abundare
et penuriam pati (IV, 12). Il a servi Dieu, mais comment? Par
l'esprit, spiritu servimus Deo (III, 3). Il a été avec les petits
et non avec les grands, simplices filii Dei, sine reprehensione
in medio nationis prava; et perversœ (II, 15). Il n'a pas voulu
briller par la richesse, par la pompe, par l'étalage qui trompe
les foules, mais par la science et par la foi, par la parole de
la vie et par le sacrifice : inter quos lucetis sicut luminaria in
mundo, verbum vitse continentes immolor supra sacrificium
(16-17). Sa religion était d'être avec le Christ: mihi vfvere
Christus est (I, 21). Il voulait que les chrétiens restassent
unanimes dans l'esprit un, statis in uno spiritu unanimes (I, 27) ;

et cet esprit un était la foi de l'Evangile, collaborantes fidei
Evangelii. Il voulait que la charité abondât, non dans l'éclat
et la grandeur, mais dans la science et en tout sens, ut Caritas
vestra magis ac magis abundet in scientia et in omni sensu



— 789 —

(I, 9). C'était là sa règle, il n'en connaissait pas d'autre : ut
idem sapiamus et in eadem permaneamus régula (III, 16). Avoir
son intelligence en Jésus-Christ, c'était s'attacher à tout ce qui
est vrai et à tout ce qui est saint : et pax Dei custodiat intelli-
gentias vestras in Christo Jesu; de cœtero quœcumque sunt

vera, quœcumque sancta hsec cogitate (IV, 7-8). Etc.
Voilà la vérité chrétienne. Je plains l'auteur de l'objection

s'il ne comprend pas que St. Paul a raison contre lui, si l'homme
ne lui apparaît pas plus grand dans cette tâche d'une spiritualisation

incessante en J.-C. et par J.-C, et si la Providence de

Dieu ne lui semble pas plus sublime dans le christianisme ainsi
compris que dans la glorification des pompes mensongères et
dans les acclamations des masses ignorantes. N'être grand que
selon la matière, c'est être bien petit; mais être grand selon
l'esprit, telle est la vraie grandeur. L'Eglise ancienne-catholique,
si petite qu'elle soit par le nombre, et par la pauvreté et par
l'humiliation, restera donc d'autant plus chère à nos cœurs.
Nous ne voulons pas être de ceux dont il est dit : Receperunt
mercedem suam, vani vanam. Certes, il nous serait facile
d'applaudir, nous aussi, aux vains mirages de la papauté et à tout
ce qui leur ressemble ; mais nous croirions trahir la sainte cause
de Dieu et de son Christ, de sa religion et de son Eglise. Multi
ambulant, quos ssepe dicebam vobis inimicos crucis Christi,
quorum finis interitus et gloria in confusione ipsorum qui
terrena sapiunt (III, 18).

Encore une fois, nous sommes chrétiens et non papistes.
E. Michaud.


	Correspondances

