Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)
Heft: 72
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES.

I. — Quelques évolutions de 1la théologie trinitaire.

I. — 11 ne s’agit pas ici du dogwme trinitaire tel que le Christ
lui-méme l'a enseigné (Matth. XXVIII, 19), mais seulement des
explications théologiques qui en ont été données aux III® et
IVe siecles, et cela a4 1'occasion d'un livre savant et intéressant
sur « Didyme l'aveugle» par M. le Df Bardy!). L’auteur étant
catholique-romain, ses aveux n'en sont que plus importants,
en ce sens que, méme a Rome, on commence A reconnaitre
que les formules dogmatiques, méme sur les plus augustes mys-
téres, n'ont pas toujours existé. On cite la date et le lieu de
leur origine. On est forcé d’admettre qu’avant elles des chré-
tiens ont existé, parfaitement orthodoxes, quoique tenant un
langage autre, langage aujourd’hui condamné par Rome. D’oll
il résulte que ce que Rome enseigne aujourdhui comme dogwmie
trinitaire n’est qu'une doctrine humaine, inconnue a I'Eglise
primitive; que, par conséquent, Rome a innové en mati¢re dog-
matique, et qu'elle a altéré le dépot primitif confié & T'Eglise.
Cette conséquence trés grave apparaitra dans toute son évi-
dence, si I'on veut bien lire attentivement les extraits suivants
du livre de M. Bardy:

Il s’agit d’abord des termes oveia et vmwdotacis qui ont joué
un si grand role dans cette question.

«Ces deux termes étaient empruntés l'un et l'autre au vo-
cabulaire philosophique de la Grece: le premier avait été par-
ticulierement employé par Platon; le second par l'école stoi-
cienne. De treés bonne heure, ils étaient entrés dans la termi-
nologie chrétienne, avec des significations si voisines que 1'on

1Y Voir, plus loin, la notice bibliographique que nous lui consacrons, p. 791-793.



— 770 —

pouvait & bon droit les considérer comme synonymes et les
employer 'un pour l'autre» (p. 60).

Origéne «établit une distinction entre eux. A vrai dire,
cette distinction n'est pas toujours claire; et la terminologie
trinitaire d’Origéne demeure encore si imprécise qu'il se con-
tente parfois d’expressions vagues pour désigner les personnes
divines... L'usage origéniste de 'vmdaracis demeura traditionnel
dans I'école d’Alexandrie. C'est ainsi que Denis d'Alexandrie
maintient contre les Sabelliens I'existence de trois vmwoordesic dans
la Trinité; ce qui d’ailleurs lui valait de la part de Denys de
Rome le reproche de trithéisme (p. 63-64)»!

« Pas plus cependant qu'Origéne, Denys d’Alexandrie ne
donne a vmdoraoic le sens exclusif de persomme individuelle, et
il 'emploie encore avec sa signification générique» (p.635.) —?

« Ces deux termes ¢étaient encore employés généralement
l'un pour l'autre a 1'¢époque du concile de Nicée ... L’équiva-
lence qui existait encore fut officiellement comnsacrée au concile
de Nicée. L’anathématisme qui suit le symbole proclame en
effet I'anathéme & quiconque dit que le Fils est £& ércpac
vogrdoswg 7, vvaiec que le Peére. L'autorité qui s’attacha au
concile de Nicée servit au maintien de sa terminologie. Atha-
nase n'en employa jamais d'autre: jusqu’'a la fin de sa vie,
dans le De Decretis synodi Nicene, et méme dans la Lettre
aux Africains, il conserva la synonymie de loveie et de
Vvméeraoig . . . Naturellement, les symboles inspirés par 1'ortho-
doxie nicéenne ne changerent pas la formule de 325 (p. 61).»

Grands inconvénients. « Si les deux termes oveia et ¥wo0T oIS
étaient synonvmes, quelle application convenait-il d'en faire a
la Trinité? Devait-on les employer pour parler seulement de
I'unique essence divine? Mais alors quel mot servirait & dési-
gner les personnes? et ne serait-on pas incliné vers le modalisme,
en disant que Dieu seul avait une ovoi«, une vmosraaic? Ou bien,
devait-on s’en servir pour chacun des termes de la Triade?
Mais cet usage n’aurait-il pas quelque saveur #rithéiste, puis-
qu'alors les trois personnes auraient ou seraient des oveiai, des
vrooradeg indépendantes? » (p. 62).

La quatrieme formule de Sirmium (359) «interdit le terme
oveic qui ne se trouve pas dans 1'Ecriture et qui scandalise les
peuples; etle symbole de Nike (359), en renouvelant cette condam-
nation, y ajoute celle de la formule pia vwdoraci» (p. 62).



« D’autre part, la théologie occidentale avait depuis long-
temps trouvé sa terminologie précise (?), en désignant l'unique
nature divine par subsfantia, et les trois personnes par per-
sona ... Cependant il importe de remarquer que ces termes
présentaient de graves inconvénients au point de vue de la
théologie grecque. Persona, en particulier, répondait au grec
meoGwror, mot completement en dehors de la terminologie tri-
nitaire, et qu'on ne trouve pas employé avant 345 dans les
explications destinées aux occidentaux. On comprend facilement
cette exclusion quand on se rappelle que mwgéowmror ne mar-
quait pas d'une maniére suffisante le caractére de personnalité
propre a chacun des membres de la Trinit€» (p. 65-66). —
N.-B. Je me borne a citer les textes de M. Bardy, bien qu'ils
me paraissent exposer insuffisamment l'historique de la ques-
tion. C'est de sa doctrine qu'il s’agit, non de la mienne.

Méme page 66: «La solution n’était pas encore donnée en
351 dans la premiére formule de Sirmium. Par contre, en 362,
le concile d'Alexandrie la présente comme une acquisition?)
destinée a pacifier le monde chrétien: elle consiste simplement
a accentuer la distinction entre oveia et vmwiéorao, et a employer
ce dernier pour désigner les personnes de la Trinité, en réser-
vant oveie pour marquer le xowdv de la Divinité ... Quelques-
uns, a dit Athanase, étaient accusés d'employer l'expression
To&ls vtogrdosg, suspecte parce que non scripturaire. Nous avons
décidé qu'il ne fallait demander que la profession de foi de
Nicée» (p. 67).

«La formule wie ovaie, tosic vroordoss, permettait de carac-
tériser par des termes appropriés les propriétés particulieres
des personnes divines daws l'unité de la substance» (p. 67). —
Priere de remarquer le mot «propriétés» qui surnage encore.

L’Africain Marius Victorinus, en 338, dit encore #ria et non
tres: «sunt tria et tamen unum ». — « Nous atteignons ainsi le
moment, continue M. Bardy, out la terminologie trinitaire regozt
une précision capitale (1)... Jusqu'alors 'usage théologique
était demeuré incertain et flottant, créant les plus graves con-
fusions de langue ef de pensée, apres 338, on aura, malgré
des rvetours em arriére, une formule commode et claire (?), que
consacrera définitivement le concile de Constantinople, 381 » (p. 69).

1) On ne niera donc pas sa nouveauté.



— 772 —

« Cependant Athanase, qui est jusqu'apreés 370 le représen-
tant le plus autorisé de la théologie alexandrine, demeura fou-
jours attaché a la synonymie entre oveie et vmderacic, et la
concession du Tome aux Antiochiens (362) ne marque pas chez
lui un changement d’attitude» (p. 72). — La formule susdite
n'était donc qu'une «formule nouvelle» (p. 69).

Il est a remarquer que St. Jérome, dans sa traduction latine
du texte grec du Contra Arium el Sabelliuin, emploie indiffé-
remment les mots substantia, essentia. natura, de 'unique essence
divine ou des trois personnes considérées a part, et que le terme
persona est «€vité avec soin» (p. 74). Mais, dans son De Tri-
nitate, Didyme parle comme les Cappadociens qui adoptérent et
firent triompher la formule uie ovoie, voeic vmostdesg (p. 74-75);
et cette wie ovoie est celle du Peére, celle du Fils, celle du
St. Esprit (p. 75). Il est a remarquer aussi que Didyme a con-
sidéré la yévryor du Fils et I'éxmdpsvac de U'Esprit comme des
rodmor i vrrapleme (modes de subsistance), p. 25. Encore une
ancienne expression qui va disparaitre.

Et encore: «La défense de V'unité divine tient une grande
place dans les préoccupations de Didyme. Ce n'est pas qu'il
ait été le premier ou le seul a se rendre compte de la difficulté
que créait a ce point de vue l'enseignement du dogme trini-
taire?). Ses contemporains, Athanase et les Cappadociens, ont
aussi, a4 maintes reprises, répondu a l'accusation de frithéismie,
qui devenait plus facile depuis que, contrairement a l'usage
unanime de la philesophie grecque, on distinguait dans I'Eglise
orthodoxe trois dmosrdesc. On se rappelle en particulier que
Basile a composé un écrit spécial mooc rove ovxogeavrovvras 1 udc,
ore Tosic Feovg Adyouer. St. Grégoire de Nazianze a attaché plus
d'importance encore que St. Basile 4 la défense du monothéisme
et afin de détruire completement l'impression défavorable que
pouvait produire sur certains esprits un enseignement frop expli-
cite des hypostases, il a plutdt adouci sa doctrine, en rempla-
cant le terme dangereux d’vwéoracig par des Synonymes moiGwmroy
ou ¢digrys» (p. 81-82). — Treés importante remarque, qui méri-
terait d'étre approfondie; mais M. Bardy ne veut faire que de

1y Est-il besoin de faire remarquer que cette terminologie nouvelle n’était pas
le dogme, que le vrai dogme trinitaire ne créait et ne crée aucune difficulté, et que
les difficultés ne viennent que de la terminologie nouvelle, qui deviendra une logo--
machie ?



— 773 —

I'histoire; son étude n’est qu'une « étude de théologie historique » .
dit-1l.

I1 ajoute que Didyme, en expliquant les vmooradGesg (ou
meo0wrme), a beaucoup insisté sur 'unité d’opération et d'évepyeic
entre elles, ainsi que sur la ule Jsoers (p. 83-84). Tel est le sens
de V'omooi’oiog dans Didyme (p. 88-89): wie ovoie. « Aucun théo-
logien n'a donné plus de place que lui aux formules qui ensei-
gnent 'unité et la simplicité de Dieu. Cette unité le passionne,
le domine tout entier; elle n'est pourtant pas exclusive de la
Trinité » (p. 107). Sans aucun doute elle n’exclut pas la vraze
Trinité, mais n'exclut-elle pas la fausse?

Que ces extraits suffisent. Quoique incomplets, ils montrent
- que le dogme romain actuel de la Trinité, si €loigné de celui
du pape Denys, n'est qu'une prétendue dogmatisation d'une
certaine terminologie que les théologiens des trois premiers sieé-
cles n'ont pas connue et qui n’a réussi a se faire admettre qu'a
partir de 358, et encore, avec «des retours en arriere». Ce
fait est gros de cons¢quences; M. Bardy ne les tire pas, mais
les lecteurs réfléchis les tireront; ils les tirent déja. Et les dé-
couvertes de chacun se rejoignant les unes les autres, la vérité
totale ne tardera pas a4 paraitre: car «tout se tient, le moindre
élément de vérité appelle la vérité tout entitre ».

Ainsi s’opérera la grande réforme, la grande expurgation
de la théologie; et ce sera le retour a la'lumieére, a la doctrine
du Christ, qui est «la voie, la vérité et la vie». Il ne faut pas
dire que le monde a cess¢ d'étre chrétien; il est plus exact de
dire que jusqu'a présent il 1'a été a peine. Quand la vraie théo-
logie revivra, les vrais dogmes du Christ revivront aussi.

II. — Une ¢étude de M. Riviere (dans la « Revue du clergé
frangais », 15 aoat 1910) sur un livre de M. Jules Lebreton, in-
titulé: Les origines du dogme de la Trinité, 1910, est aussi trés
suggestive.

M. Riviére reconnait d’abord que les nombreuses histoires
du dogme qui ont paru au cours du XIXe siécle, ont admis le
fait de la substitution d'une doctrine trinitaire payenne a la doc-
trine du Christ méme. Voici ses propres paroles: «Au juge-
ment de fous ces historiens, le dogme de la trinité¢ est dans le
christianisme une importation étrangére. Au lieu de traduire
I'enseignement du Christ et la foi de ses premiers disciples, il



— 774 —

représente l'apport adventice et tardif de la philosophie grecque,
tout spécialement de la spéculation alexandrine . .. Aujourd’hui
on reconnait dans la doctrine du Logos linfluence directe de
Philon, qui de la sorte se trouve dominer toute la théologie
postérieure . . . Le pseudo-Antoine Dupin a jeté dans le grand
public francgais ces solutions radicales comme autant de con-
clusions acquises a l'histoire» (p. 426).

Il va de soi que M. Riviere combat ce point de vue a l'aide
du livre de M. Lebreton, lequel, aux yeux de tous les théologiens
impartiaux qui ne travaillent pas pour la justification du systeme
romain, n'est qu'un tissu de subtilités et de sophismes. Impossible
de prendre au sérieux un tel arbitraire, dénué de toute base
scientifique. Bornons-nous ici a prendre note de quelques aveux
de M. Riviere.

P. 427 il dit: «Dans certaines légendes payennes ['école
traditionalisle se plaisait a retrouver un vestige de la croyance
primitive & la Trinité ... Ces fantaisies marquent une phase
curieuse, mais bien dépassée maintenant, de l'histoire des reli-
gions.» — P. 428: «Les directions doctrinales de la philosophie
grecque devaient fournir aux docteurs chrétiens un vocabulaire,
des idées méme qu’ils appliquérent & l'interprétation du dogme.»
— «Surtout dans les derniers livres de I'A. T., on voit appa-
raitre I'Esprit, la Sagesse, la Parole ... Sans doute, I'Esprit
n'est qu'une maniere d’exprimer l'action de Dieu et ne se pré-
sente jamars comme une personnalité distincte; mais déja la
Sagesse offre des traits plus accusés.» — P. 429: ¢ Les rabbins
ont substitué au nom de Iahvé ces expressions vagues, comme
la Memra (Parole) ou la Chekina (Gloire), que 'on a pu prendre
parfois pour des hypostases, mais qui ne sont en réalité que
des périphrases abstraites destinées a voiler la majesté divine . . .
Philon est le meilleur représentant de cette tendance (alexan-
drine) qui s'efforce de réaliser la fusion entre la révélation
biblique et I'hellénisme . . . Mais ni au Logos, ni aux puissances.
Philon n’attribue de personnalité distincte.» — P. 430: «Jamais,
en toute hypothése, méme au temps ou les grands prophetes
exaltent le plus la transcendance du Messie, le judaisme ne l'a
congu comme lincarnation d'une personne divine. Au con-
traire, c'est parce que, dés le premier jour, la foi chrétienne en
la personne de Jésus a saisi Dieu méme, c'est parce que dans
son ceuvre elle a senti 'action de ' Esprii-Saint, que s'est trouvée



posée la croyance en la Trinité, Jésus a ¢été dés l'origine le
révélateur du dogme chrétien en méme temps que son objet
réel.» Tres bien: donc Dien, Jésus et 'Esprit-Saint, telle fut
la Trinité chrétienne. — P. 431: « Quant au Saint-Esprit, il in-
tervient souvent dans I'Evangile, mais non pas toujours avec
une personnalité distincte.» — P. 433: «Quelle que soit dans
I'Evangile l'importance du terme Fils de Dieu, cependant nul/
ne songe a donner a cette expression, dans tous les passages
oll on la rencontre, un sens fechnique et théologique ... A l'au-
teur de la Sagesse, M. Lebreton attribue des réminiscences hel-
léniques, et dans plusieurs écrits du N. T. il saisit la trace de
conceptions alexandrines.»

Quid plura? Habemus confitentem reum. Toute la théologie
des quatre premiers siécles est, en effet, pleine de textes qui
montrent comment, peu a peu, les théologiens, sous prétexte
d’expliquer la Trinité enseignée par le Christ, lui ont substitué
une théologie amphigourique, toute de contradictions, prétendue
conciliation entre les fantaisies payennes et les fantaisies rab-
biniques. : E. Micraup.

II. — La prétendue autorité dogmatique de Rome.

Rome ne vivant que pour commander et s'imposer, on com-
prend avec quel zele ses théologiens cherchent & démontrer sa
prétendue autorité dogmatique. C’est leur tadche principale; toute
autre est secondaire.

L'un d'eux, M. Ligeard (Lyon), vient de l'essayer dans la
«Revue du clergé frangais »; mais que d’aveux embarrassants
n'est-il pas obligé de faire! Signalons-en quelques-uns.

I1 est clair que, si le pape est en possession d’un droit divin
de définir les vérités a croire et d'expliquer d'une maniére auto-
ritaire la révélation du Christ, le sens des Ecritures et de la
tradition universelle, ce droit divin doit avoir existé deés les ori-
gines de 1'Eglise, il doit étre clairement enseigné dans 1'Ecri-
ture, il doit avoir été pratiqué et enseigné par les théologiens
catholiques. Or, 1l n'en est rien. Loin de 1la. Ce n'est qu'au
XVe siecle que «pour la premiére fois commencent a se des-
siner, dans un aspect d’ensemble, les grandes lignes d'un véri-
table traité de 1'Eglise enseignantes» (p. 30). Cet aveu est pré--



— 776 —

cieux; il ruine par la base toute la théorie papiste sur l'autorité
doctrinale du pape.

Et qui a commencé a rédiger ce fameux traité? Un Anglais,
Thomas Netter a Walden, O. C., mort en 1430. Et encore, voyez
sa modération: il déclare que I'Eglise est constituée par «ceux
qui ont recu le baptéme du Christ» (p. 29); que c’est elle qui,
comme telle, transmet les vérités crues par ses membres; qu'elle
les puise dans 'Ecriture d'abord: «a plusieurs reprises, Walden
‘semble méme insinuer que les livres inspirés deviennent 'unique
végle de foi, aprés que leur liste a €té fixée par I'Eglise ». Plus
loin, il ramene l'autorité des Ecritures & celle de 'Eglise; mais
par 'Eglise il n’entend pas le pape. Il entend les conciles géné-
raux, qui sont «la représentation exacte et fidele de la société
chrétienne ». Il ajoute subsidiairement que le Christ a conféré
la primauté 4 Pierre et a ses successeurs.

Si l'on considére que la primauté n'est pas linfaillibilité,
et qu’elle est singulierement restreinte par la définition que Wal-
den donne de U'Eglise et des conciles généraux, on devra re-
connaitre que les prétentions de 1'Eglise romaine en matiére
d’enseignement sont sans fondement, puisque, loin d’étre de droit
divin, elles n'ont commencé a étre formulées qu'au XVe siecle.
On connait, a la méme époque, les enseignements antiultramon-
tains de Pierre d’Ailly, de Gerson, des conciles de Pise, de
Constance et de Bale, etc.

M. Ligeard ose dire que, «si l'on veut trouver lorigine
méme du gallicanisme, il faut remonter & Guillaume d’Occam
(7 1347), le célebre fondateur du nominalisme» (sic). II oublie
que la doctrine qui définit I'Eglise la société des fideles et qui
la désigne comme la respublica christiana, est la doctrine an-
cienne, et qu'elle ne date pas d'Occam.

M. Ligeard, dans les résumés trop succincts qu'il donne du
moyen age (du VIII® au XVe siecle), est obligé maintes fois de
convenir que les débats des théologiens étaient modérés par
l'appel & 'Ecriture et aux Péres. L’Ecriture et la tradition étaient
les deux autorités résumées dans le mot « Eglise »; et par I'Eglise
on n'entendait pas le pape, ni I'Eglise romaine, mais I'Eglise
universelle. Ce n'est pas seulement Pierre d’Ailly qui le déclare
formellement et qui ne craint pas de dire que le pape en ses
enseignements est «faillible » (p. 26); c’est aussi Thomas d’Aquin
qui enseigne: « Maximam auctoritatem habet consuetudo Eccle-



ste» (p. 21). «In omni catholica Ecclesia », disait Hincmar au
IXe siecle.

A Texemple de tous les théologiens ultramontains d’au-
jourd’hui, M. Ligeard en appelle & «1'Eglise». Ce serait treés
bien si ces théologiens se conformaient au sens naturel et tra-
ditionnel de ce mot. Mais ils le dénaturent, et lui font signifier
le pape! 1’Eglise, a leurs yeux, c’est le pape, et le pape, c'est
I'Eglise! Ils arrivent a cette mystification, en disant que le mot
Eglise implique un magistere doctrinal, et que le magistére doc-
trinal de 1'Eglise est celui du pape. Ils oublient que, selon le
Christ méme, il n'y a dans 'Eglise chrétienne qu'un seul Maitre,
le Christ; donc un seul magistere doctrinal, celui du Christ;
que I'Eglise n’est que la dépositaire des enseignements du Christ;
que c'est la toute sa mission, et qu’elle n’a aucune autorité pour
compléter la révélation du Christ par une révélation a elle. Des
lors, le pape, évéque de Rome et patriarche d’'Occident, n’a pas

'autre fonction que. celle des évéques: surveiller et diriger, en

union avec I'Eglise et sous la surveillance et la direction de
celle-ci.

Telle était la notion de I'Eglise enseignante dans 1'ancienne
Eglise. M. Ligeard oublie de constater qu'avant d’étre enseignante,
I'Eglise était enseignée, enseignée par le Christ; qu'elle n’était
méme dépositaire que parce qu’elle était enseignée, et que son
enseignement devait se borner a faire connaitre les enseigne-

ments du Christ: docentes eos servare omnia quacumque man-
davi vobis.

L’'ultramontanisme actuel ne vit que de quiproquos et de
confusions. Ce n’est qu'ainsi qu'il arrive a produire la théorie
qui est son unique raison d'étre; et cette théorie, loin d'étre
primitive et d'étre fondée sur le Christ, n'est que tardive, moyen-
agesque, et fondée sur les arguties des théologiens, et de quels
théologiens! théologiens vivant de la duperie des mots,

Bref, Rome n’est arrivée a définir son autorité et son in-
faillibilité au XIXe siecle, qu’en recourant de sigcle en siecle,
depuis ses premiéres prétentions, a mille subterfuges, mille
amphibologies, mille spéciosités. Et ce sont ces théologiens esca-
moteurs qui proclament la faillite de la science! Ils ne voient
pas qu'ils sont eux-mémes les artisans de la faillite de la théo-
logie romaine,

Revue intern. de Théologie. Heft 72. 1910 _ 50



— 778 —

Le P. de Poulpiquet a confirmé ces aveux en avouant &
son tour que, lorsque «l'Eglise prétend avoir le droit d'inter-
préter le vrai sens de I'Ecriture, de l'imposer a la foi», lors-
qu'c elle s'affirme méme comme la voie nécessaire pour aller
a Dieu et au Christ», c'est [d incontestablement un aspect noiu-
veau du dogme catholique®)». Il avoue, de plus, que malgré
cet aspect nounveau, «'Eglise ne varie jamais »?), contrairement
a I'hérésie qui «innove toujours». Quelle audace d’émettre de
telles assertions, en présence des constantes variations et des
perpétuelles innovations de I'Eglise romaine! En vérité, qui
trompe-t-on ici? Dans ce méme article, I'excellent Pere affirme
la nécessité d'un magistére autre que celui du Christ, mais il
prend son affirmation pour une preuve: guod est demonstran-
dum. 11 s’appuie sur le ¢ génie perspicace et sur la vue pro-
phétique » du comte de Maistre (p. 517), et sur 1'éternel Thomas
d’Aquin, et sur '« émotion singuliere» qu'on ressent en lisant
Newman (p. 525). Quelle apologétique! Il plaint le protestant qui
ne peut compter que ¢sur lui-méme et sur Dieu» (sic, p. 527),
tandis que le catholique-romain a pour s'éclairer le pape, comme
si le pape n’était pas seul, lui aussi, dans sa propre indivi-
dualité. Le bon Pére se paie de mots, lorsqu'il cherche a pré-
senter le pape comme étant I'Eglise et lorsqu'il ajoute candide-
ment que «!’Eglise — la sienne — n’est ni une corruption de
I’Evangile, ni méme une entité distincte et séparée de lui»
(p. 534). De telles fantaisies ne sont plus de la théologie, mais
de simples enfantillages. Ne s’en doute-t-il pas lui-méme quelque
peu, lorsqu’il avoue que «les arguments apologétigues — les
siens — ne produisent que la certitude morale, et que celle-c?
wexclut pas la possibilité d'un doute léger » (p. 523).

Telle est la fameuse autorité dogmatique de Rome: elle
aboutit au dowte léger. E. M.

ITI. — Un grave débat entre catholiques romains.

Il y a un Institut d’Action francaise, avec professeurs et
publicistes. Un de ses représentants les plus autorisés est M.
Maurras, qui, parait-il, veut sauver la France en la réorganisant

1) «Revue du clergé frangais», 1°" septembre 1910, p. 513.
B P.. 514,



— 779 —

sur une base meilleure que la base actuelle. Il fait appel sous
son drapeau aux athées et aux catholiques romains, rien de plus
aisé, parait-il, que de les faire vivre et travailler ensemble dans
la nouvelle bergerie! «Je suis romain, a dit M. Maurras, parce
que la Rome des prétres et des papes a donné la solidité éter-
nelle du sentiment, des moeurs, de la langue, du culte, & 1'ceuvre
politique des généraux, des administrateurs et des juges romains ».
Mais, si M. M. soutient I'Eglise romaine, ce n'est pas pour un
motif religieux, c’'est uniquement parce qu’elle défend l'ordre et
la tradition. De fait, elle est, au point de vue religieux, une
paganisation du christianisme; mais, d’aprés ' Action francaise,
cela est excellent au point de vue politique, et cela suffit,

Dans les «Etudes » (des Peres Jésuites), M. Pedro Descogs,
tout en repoussant certaines assertions de M. M., a admis que
des «déficiences» peuvent étre corrigées, complétées, et qu'une
action de concert serait possible. Dans les « Annales de philo-
sophie chrétienne », un écrivain, dissimulé sous le pseudonyme
de Testis, a répliqué & MM. Maurras et Descogs. Celui-ci s’est
défendu treés longuement dans les « Annales» (juin, p. 223-251),
Testis a fait deux nouvelles répliques, la seconde spécialement
dirigée contre «L’Univers», qui a naturellement pris parti pour
les «Etudes ». Le directeur des « Annales», M. Laberthonniere,
a cru devoir intervenir par un article intitulé: «Une alliance
avec I'Action francaise ».

Cet article est magistral, d'une franchise compléte, d'une
vivacité grande, et d'une éloquence incontestable. On sent que
toute I'ame du savant directeur est sur le champ de bataille,
que sa foi chrétienne est menacée, que 1'Eglise a laquelle il
appartient est sur le point de devenir une institution politique,
et de quelle nature! et entre quelles mains!... Citons ses propres
paroles; leur gravité n'échappera A personne et montrera la
profondeur des divisions qui s’opérent en ce moment dans
I'Eglise romaine:

P. 302: «En méme temps qu'ils assimilent le Christ aux
prophetes dont ils nous disent que «les tendances antiphysiques »
sont «dangereuses pour une hygiéne d'Etat», ils ne manquent
pas de l'assimiler aux humanitaires qui ont divinisé l'instinct.
M. Maurras par exemple n'aime pas <«le bizarre Jésus roman-
tique et saint-simonien qu'on invoque au secours du désordre »;
il n'aime pas davantage «le Christ intérieur des gens de la Ré-



— 780 —

forme » et ne veut connaitre «d'autre Jésus que celui de notre
tradition catholique » : mais il se garde bien la-dessus de se fier
«aux évangiles de quatre juifs obscurs». Et pour M. Lasserre
ce qui «fut jadis 'Homme fils de Dieu, ¢'est aujourd’hui I'Homme
citoyen de la Révolution ».

P. 313-316: «Il est sans doute regrettable que M. Maurras
n'ait point pris part au concile du Vatican pour y proposer et
y faire prévaloir sa formule relative & l'autorité du pape et a
son role. Mais on a au moins le loisir de le féliciter et de le
remercier de sa haute et forte conception du catholicisme. Et
on n'y manque guére. Tout récemment encore, parlant de l'ex-
cellence de la constitution de I'Eglise, un rédacteur des «Etudes »
disait en passant, avec componction: «Excellence, qu'admire M.
Ch. Maurras, un incrédule. »

« Mais pour admirer de la sorte l'admiration de M. Maurras,
s'est-on demandé enfin ce qu'il admirait? Et croit-on ou veut-on
que 1'Eglise soit ce qu'il veut gqu'elle soit? Et si on ne le croit
pas, et si on ne le veut pas de quoi donc se félicite-t-on? Car
M. Maurras ne le cache pas, ce qu'il admire, lui, c’est que, «en
dépit du monothé¢isme qui la fonde », la religion catholique rend
« 2 notre univers son caractere naturel de multiplicité, d’har-
monie, de composition ». Grace aux «intermdédiaires, a la place
du Dieu infini, d la place de «I'obscéne chaos», elle remet un
¢quivalent des dicux antiques et finis, par qui I'imagination des
hommes est ressaisie, leurs désirs et leurs craintes gouvernes,
de telle sorte que de nouveau ces dieux entrent dans la consti-
tution méme de la cit¢ terrestre, non plus pour la troubler,
commie le Diew intérienr des chrétiens, en faisant réver d'une
cité céleste de justice, mais pour la solidifier d’autant dans
l'ordre méme que les Maitres y ont organisé. Clest ce qui fait
que M. Maurras n'aime rien tant, «aprés les images d’Atheénes »
toutefois, que «les pompes rigoureuses du Moyen-Age » et tout
ce qui les accompagne ... Et il veut dire ni plus ni moins que
le mérite et I'honneur du catholicisme, c'est d’avoir ainsi paga-
nisé le christianisme, en faisant que 1'ordre établi sur la terre
par les forts se présentit comme consacré par le ciel méme.
Voila la merveille. Et c'est cette merveille qu'il se propose de
reproduire contre les anarchistes de la réforme et de la révo-
lution qui, selon lui, s'inspirent de 1’Ancien et du Nouveau Testa-
ment. Et naturellement, ne 'oublions pas, les anarchistes de la



— 781 —

r¢forme et de la révolution, clest a la fois péle-méle ceux qui
exaltent les instincts individuels en divinisant toutes les spon-
tanéités et ceux qui prennent pour fin l'idéal divin de la justice
et de la charité¢ par le renoncement. Il appartient au catholi-
cisme de les «boucler» également. L’autorité spirituelle qui
s'exerce dans I'Eglise n'a point d’autre role que d’enchainer par
le dogme «les insensés, les vils», afin qu'ils ne soient point
«libres de se choisir un maitre de leur fagon et a leur image »,
ceci ne convenant qu'aux esthétes, aux aristocrates, capables de
vivre selon la raison et selon la mesure. »

P. 320: «On voit ici comment M. Descoqs, pendant qu'il
s'efforce d'une part d'interpréter en neutralité pure, en agnos-
ticisme pur, le positivisme de 1'Acfion francaise, en arrive
d’autre part a tourner cette neutralité et cet agnosticisme en
bienveillance, en demi-affirmations ou méme en affirmations
totales. Et alors il va nous donner les plus beaux spécimens
de casuistique qu'il soit possible de rencontrer, d'une casuistique
qui est si complaisante qu’elle en devient encore plus saugrenue
que complaisante, puisque M. Maurras, dans le détail, en sort
a peu pres orthodoxe, si ce n'est orthodoxe tout a fait, sans
cesser d'étre incroyant. Jadis, si nous nous en rapportons a
Pascal, des casuistes avaient imaginé qu'on pouvait faire son
salut sans aimer Dieu. Il y a mieux maintenant: sans croire
en Dieu, on peut étre orthodoxe. Une orthodoxie sans foi! Et
M. Descogs nous dit que nous pouvons l'appeler ainsi si bon
nous semble. Et en effet nous ne voyons comment nous pourrons
l'appeler autrement, puisque du point de vue de cette ortho-
doxie il est convenu qu'on peut faire abstraction de la foi,
comme si c’était chose peu importante ou en tout cas secon-
daire, et qui vient aprés l'ordre qui fait triompher I'Eglise dans
la société. »

M. Laberthonni¢re signale des matérialistes avérés parmi
les membres de 1'Action frangaise. Une alliance ecclésiastique
avec de tels comparses lui parait «une bouffonnerie sinistre »
(p. 323). Il signale, parmi les partisans de cet athéisme, de ce
machiavélisme politique, de ce semi-renanisme, des gens qui
s'avouent « catholiques athées » (p. 324).

P. 328-329. M. Maurras espere que le triomphe de ses idées
« fera refleurir le paganisme mort; et s'il est vrai qu'il se console
aussi, comme le veut M. Descogs, en admirant 1'ccuvre de



— 782 —

I'Eglise romaine, c'est uniquement parce qu'il y trouve !'anti-
dote du venin chrétien. Tout le mérite qu'il lui attribue —
combien de fois faudra-t-il le redire? — c'est d'avoir éteint
l'esprit de I'Evangile. Et quand il crie: vive le pape, c'est
pour signifier : mort au Christ!

« Et le blasphéme de M. Maurras disant que le Christ a
donné par ses exemples et ses discours «les modeles de la
frénésie toute pure», qu’en fait M. Descoqs? Il y vient pourtant,
et cela vaut assurément la peine d’étre encore signalé. 1l in-
troduit d’abord une longue note pour dire que « dans tout ce
passage M. Maurras ne s’en prend qu'au /fésus des protestants ».
Et il ajoute bravement que « cela ressort avec évidence du
contexte ». C'était le cas de nous le donner, ce contexte; et
c’est justement ce qu'il évite de faire: car du contexte il ressort
avec évidence qu'il s’agit ici bel et bien du /[ésus de I'histoire,
puisque ce Jésus est rapproché d'Isaie et des autres propheétes
hébreux a qui M. Maurras attribue la méme frénésie. « Isaic
et Jésus, David et Jérémie, etc.». Et aussi, sentant bien la
faiblesse de son expédient, M. Descoqgs fait-il appel a un autre
passage que nous avons ¢galement cité, et ou M. Maurras dis-
tingue «le Christ intérieur des gens de la Réforme» de «celui
de notre tradition catholique, le souverain Jupiter qui fut sur
terre, pour nous, crucifié ». Seulement M. Descogs, qui tout a
'heure avait le tort d’'invoquer le contexte, a maintenant le tort
de l'oublier. Et c'est dommage : car le contexte indique encore
ici avec évidence que «le Christ intérieur des gens de la R¢-
forme » s'identifie pour M. Maurras avec le Christ «des quatre
Juifs obscurs », c'est a-dire avec le Christ de 'Evangile et de
I'histoire. M. Descogs en est donc pour ses frais de complai-
sante volonté.

« Et du reste il vient si peu a bout de se rassurer qu'apres
avoir donné la réponse qui précéde comme péremptoire grace
au tronquage des textes, il reconnait que d'autres passages
« donneraient trop & croire que ce Jésus de notre tradition
catholique ne serait pas le Jésus de l'histoire, mais un Jésus
interprété, corrigé, rendu « inoffensif » par les barriéres que
l'autorité romaine aurait su imposer aux consciences ».

«Et c'est cela aussi, rien que cela: le Jésus de la tradition,
selon M. Maurras, c’est le Jésus capté par les sages arrange-
ments de la politique imitée des Césars et- des jurisconsultes



— 783 —

romains pour le faire servir a leur ceuvre de domination ter-
restre. M. Descogs y voit parfaitement clair ».

P. 331. M. Laberthonnieére accuse M. Descoqs et autres de
falsification, et il fait remarquer que ces falsificateurs 'accusent,
lui, de protestantisme!

I1 faudrait lire tout cet article si instructif et si lumineux.
La place, malheureusement, nous manque. En voici la fin:

P. 343-345 : « En conséquence, comment aussi nous parlez-
vous du triomphe de 1'Eglise dans la société? Clest la cette
fois un réve puéril de millénaristes se faisant croire que le Fils
de Dieu est venu en ce monde pour mettre a leur disposition
les biens mémes de ce monde et leur permettre d'en jouir.
L'Eglise n'est pas et ne sera jamais triomphante dans la société,
Son triomphe est ailleurs et plus haut, dans les dmes et pour
I'éternité. Dans la société elle est militante. Serait-ce donc une
nouveauté de le dire? Et elle y sera militante tant que le monde
sera le monde, c’est-a-dire le lieu du devenir et de I'enfantement.
C'est qu'en effet chaque génération qui survient et, dans chaque
génération, chaque individu apportent leur lot de misére humaine,
dont il faut les racheter, dont il faut les sauver, et dans lequel,
pour les racheter et les sauver, il faut faire naitre, avec la vie
du Christ, 'hnomme nouveau. Le roéle de 1'Eglise sera donc
jusqu'a la fin, non pas d’entrer dans un droit établi par d’autres
pour le faire valoir et en bénéficier, mais jusqu'a la fin, comme
le Christ, de prendre & sa charge la miseére humaine, toute la
misére humaine, la miseére de toutes les ames quelles qu'elles
solent pour travailler avec elles a les en délivrer.

«Et de ce point de vue, apercevez-vous enfin ce que serait
une alliance avec les uns pour triompher des autres? Ne serait-ce
pas I'Eglise se faisant terrestre, de céleste qu'elle est par son
origine et par sa destinée? Se faisant parti, partielle et par-
tiale, d'universelle et de catholique que Dieu a voulu qu’elle
fat pour étre l'organe du salut du monde sans acception de
personne? Et si son role est de ne s'allier avec personne, c’est
parce que son role est d’étre a tous.

«Quand donc, sous prétexte de la solidifier, de lui donner
du corps, de la rendre forte, vous entreprenez de la poser
d’abord comme un droit analogue au droit des légistes que
M. Maurras se vante d’admirer en elle et qui est la seule chose
qu'il en veuille retenir, ne comprenez-vous pas que vous la



— 784 —

rapetissez et que vous la rendez vulnérable & tous les coups?
car ce n'est 12 qu'une solidité d'empire terrestre, une solidité
batie sur le sable a la merci des accidents de ce monde. Si
elle aussi a besoin de la force, au sens matériel, pour faire son
ceuvre, toute force plus forte qu’elle lui sera un obstacle in-
surmontable. Et elle est vaincue d’avance.

« Mais non, tout autre est sa solidité et tout autre sa force.
Elle est solide par le devoir qui lui incombe, par la mission
qu'elle a recue et qui vient de I'éternité, de précher le rovaume
¢ternel de Dieu. Et contre cela rien ne peut prévaloir, puisque
la mort méme est un moyen d’annoncer la bonne nouvelle et
que celui qui meurt pour elle en est le témoin incomparable,

« Et ne venez pas nous dire que nous désarmons I'Eglise,
que nous la livrons a4 ses ennemis; ne vencz pas nous dire
surtout que nous justifions ceux qui la persécutent. Est-ce que
le Christ était désarmé¢ parce qu'il avait dit a Pierre de re-
mettre son ¢épée au fourreau? Et ce qu'il avait a faire, ne 1'a-t-il
pas fait? Et a-t-il justifié ses juges et ses bowrreaux parce qu'il
a dit: Mon Pere, pardonnez-leur, car ils ne savent ce qu'ils
font? Non, il s'est mis au-dessus de Jeurs atteintes afin de se
pencher ensuite vers eux pour les inonder de sa bonté.

« L'Eglise est comme le Christ. Pour aller aux ames, elle
est par essence méme une ame de vérité et de bonté. Et s'il
lui faut un corps pour agir en ce monde, c'est par son ame et
pour son Ame gque son corps subsiste, Et si nous voulons que
son corps soit beau et vigoureux, si nous voulons qu’il rayonne,
travaillons a enrichir son ame de la foi et de 'amour de nos
ames,

« Sa force a elle, ce n'est pas de donner des mots d'ordre
qui soient obé¢is matériellement comme mots d’ordre et qu'ap-
puient des menaces ou des faveurs. Sa force, c¢’est de susciter
les ames a la vie d’en haut, c’est de faire naitre et de cultiver
dans les consciences l'obligation surnaturalisante de vivre pour
Dieu et pour les autres par le Christ, et d'aller ainsi a travers
les défaites du temps a un triomphe qui n'est pas du temps.

« Ne faites donc pas des réves d’enfants quand vous avez
a portée de la main des réalités éternelles qui vous sollicitent.
Comprenez, vous tous qui voulez triompher et régner sur la
terre. Et nunc, veges, intelligite. » — Bravo! C’est superbe.



— 78 —

Et dans la polémique contre I’ Univers, Testis, qui fait suite
a M. Laberthonniére, caractérise ainsi le parti de 'ancien Louis
Veuillot: « Des habitudes d’esprit vraiment monstrueuses, une
absence de toute méthode de travail, un oubli de la probité
nécessaire a toute controverse, un désir de faire triompher ses
dires, par quelque procédé éristique que ce soit, sans préoccu-
pation de justice et de droiture, un culte véritable de 1in-
compétence, de lignorance et de la suffisance. Pour recourir
a de tels moyens avec des intentions que je crois excellentes
et presque sans qu'on s’en rende compte, on n'y recourt pas
moins, et cela au grave péril des ames comme au détriment
de la cause méme qu'on veut défendre. Et, parce qu'on se pro-
pose la gloire de Dieu, on fait comme s'il n'y avait plus de
devoirs humains ou de vertus naturelles. Est-ce donc que le
plus dispenserait du moins? Est-ce qu'il y aurait encore un
plus la ou il n'y a plus de moins? » (P. 346-347.)

NB. Les débats antérieurs a 1870 entre les catholiques-
libéraux de l'¢cole de Dupanloup et de Gratry et les ultra-
montains du parti de Veuillot et des jésuites, n'étaient pas plus
vifs que les débats actuels. Et si, & 'exemple de Pie IX sanc-
tionnant les doctrines veuillotines et jésuitiques en 1870, Pie X
s'avisait actuellement de sanctionner celles des Mawrras et des
Descoqgs, serait-ce trop osé de notre part, de penser que, de
méme que les anciens-catholiques, mis en demeure de mieux
voir ce qu'était le fameux Magistere romain, en ont découvert
en 1870 toute la futilité, ainsi les romanistes-libéraux d’au-
jourd’hui se convaincraient vite que nous avions raison et que
nous avons bien fait. Quod Deus faveat! Attendons. E. M.




	Variétés

