
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 72

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


769

VARIÉTÉS.

I. — Quelques évolutions de la théologie trinitaire.

I. — Il ne s'agit pas ici du dogme trinitaire tel que le Christ
lui-même l'a enseigné (Matth. XXVIII, 19), mais seulement des

explications théologiques qui en ont été données aux IIIe et
IVe siècles, et cela à l'occasion d'un livre savant et intéressant
sur « Didyme l'aveugle » par M. le Dr Bardy ]). L'auteur étant
catholique-rowzam, ses aveux n'en sont que plus importants,
en ce sens que, même à Rome, on commence à reconnaître
que les formules dogmatiques, même sur les plus augustes
mystères, n'ont pas toujours existé. On cite la date et le lieu de
leur origine. On est forcé d'admettre qu'avant elles des chrétiens

ont existé, parfaitement orthodoxes, quoique tenant un
langage autre, langage aujourd'hui condamné par Rome. D'où
il résulte que ce que Rome enseigne aujourd'hui comme dogme
trinitaire n'est qu'une doctrine humaine, inconnue à l'Eglise
primitive ; que, par conséquent, Rome a innové en matière
dogmatique, et qu'elle a altéré le dépôt primitif confié à l'Eglise.
Cette conséquence très grave apparaîtra dans toute son
évidence, si l'on veut bien lire attentivement les extraits suivants
du livre de M. Bardy:

Il s'agit d'abord des termes ovaia et v-rtoaxaaic qui ont joué
un si grand rôle dans cette question.

« Ces deux termes étaient empruntés l'un et l'autre au
vocabulaire philosophique de la Grèce : le premier avait été
particulièrement employé par Platon; le second par l'école
stoïcienne. De très bonne heure, ils étaient entrés dans la
terminologie chrétienne, avec des significations si voisines que l'on

]) Voir, plus loin, la notice bibliographique que nous lui consacrons, p. 791-793-



— 770 —

pouvait à bon droit les considérer comme synonymes et les

employer l'un pour l'autre » (p. 60).

Origene « établit une distinction entre eux. A vrai dire,
cette distinction n'est pas toujours claire; et la terminologie
trinitaire d'Origène demeure encore si imprécise qu'il se
contente parfois d'expressions vagues pour désigner les personnes
divines... L'usage origéniste de Vvnoaxaaiç demeura traditionnel
dans l'école d'Alexandrie. C'est ainsi que Denis d'Alexandrie
maintient contre les Sabelliens l'existence de trois imooxâosiç dans
la Trinité ; ce qui d'ailleurs lui valait de la part de Denys de

Rome le reproche de trithéisme (p. 63-64) »

«Pas plus cependant qu'Origène, Denys d'Alexandrie ne
donne à vnoaxaoïç le sens exclusif de personne individuelle; et
il l'emploie encore avec sa signification générique » (p. 65.) —

« Ces deux termes étaient encore employés généralement
l'un pour l'autre à l'époque du concile de Nicée L'équivalence

qui existait encore fut officiellement consacrée au concile
de Nicée. L'anathématisme qui suit le symbole proclame en
effet l'anathème à quiconque dit que le Fils est s£ stsquç
i'TToardoscûç rt ovaîaç que le Père. L'autorité qui s'attacha au
concile de Nicée servit au maintien de sa terminologie. Athanase

n'en employa jamais d'autre: jusqu'à la fin de sa vie,
dans le De Decretis synodi Nicenœ, et même dans la Lettre
aux Africains, il conserva la synonymie de Y ovaia et de

VvTcooiaaiç Naturellement, les symboles inspirés par l'orthodoxie

nicéenne ne changèrent pas lu formule de 325 (p. 61).»
Grands inconvénients. « Si les deux termes ovaia et vnoGraOïç

étaient synonymes, quelle application convenait-il d'en faire à

la Trinité? Devait-on les employer pour parler seulement de

l'unique essence divine? Mais alors quel mot servirait à

désigner les personnes? et ne serait-on pas incliné vers le modalisme,
en disant que Dieu seul avait une ovaia, une vnoaxaaict Ou bien,
devait-on s'en servir pour chacun des termes de la Triade?
Mais cet usage n'aurait-il pas quelque saveur trithéiste, puis-
qu'alors les trois personnes auraient ou seraient des ovulai, des

imoardoeiç indépendantes?» (p. 62).

La quatrième formule de Sirmium (359) « interdit le terme
ovaia qui ne se trouve pas dans l'Ecriture et qui scandalise les

peuples; et le symbole de Nikè(359), en renouvelant cette condamnation,

y ajoute celle de la formule /.n'a vnoaxaaiç» (p. 62).



— 771 —

« D'autre part, la théologie occidentale avait depuis
longtemps trouvé sa terminologie précise en désignant l'unique
nature divine par substantia, et les trois personnes par
persona Cependant il importe de remarquer que ces termes
présentaient de graves inconvénients au point de vue de la
théologie grecque. Persona, en particulier, répondait au grec
nçooioTTor, mot complètement en dehors de la terminologie
trinitaire, et qu'on ne trouve pas employé avant 345 dans les

explications destinées aux occidentaux. On comprend facilement
cette exclusion quand on se rappelle que nçoamnov ne
marquait pas d'une manière süffisante le caractère de personnalité
propre à chacun des membres de la Trinité » (p. 65-66). —

N.-B. Je me borne à citer les textes de M. Bardy, bien qu'ils
me paraissent exposer insuffisamment l'historique de la question.

C'est de sa doctrine qu'il s'agit, non de la mienne.
Même page 66 : « La solution n'était pas encore donnée en

351 dans la première formule de Sirmium. Par contre, en 362,
le concile d'Alexandrie la présente comme une acquisition*)
destinée à pacifier le monde chrétien : elle consiste simplement
à accentuer la distinction entre ovaia et vnoaxaaiç, et à employer
ce dernier pour désigner les personnes de la Trinité, en réservant

ovaia pour marquer le xoivôv de la Divinité Quelques-
uns, a dit Athanase, étaient accusés d'employer l'expression
xqìTq v^oardosiç, suspecte parce que non scripturaire. Nous avons
décidé qu'il ne fallait demander que la profession de foi de

Nicée » (p. 67).
« La formule fila ovaia, içeTç vnoaxâaeiç, permettait de

caractériser par des termes appropriés les propriétés particulières
des personnes divines dans l'unité de la substance » (p. 67). —

Prière de remarquer le mot « propriétés » qui surnage encore.
L'Africain Marius Victorinus, en 358, dit encore tria et non

très: «sunt tria et tamen unum».— «Nous atteignons ainsi le

moment, continue M. Bardy, où la terminologie trinitaire reçoit
une précision capitale Jusqu'alors l'usage théologique
était demeuré incertain et flottant, créant les plus graves

confusions de langue et de pensée; après 358, on aura, malgré
des retours en arrière, une formule commode et claire que
consacrera définitivement le concile de Constantinople, 381 » (p. 69).

') On ne niera donc pas sa nouveauté.



— I l'i —

« Cependant Athanase, qui est jusqu'après 370 le représentant

le plus autorisé de la théologie alexandrine, demeura
toujours attaché à la synonymie entre ovata et vnoaxaaiç. et la
concession du Tome aux Antiochiens (362) ne marque pas chez
lui un changement d'attitude» (p. 72). — La formule susdite
n'était donc qu'une « formule nouvelle » (p. 69).

Il est à remarquer que St. Jérôme, dans sa traduction latine
du texte grec du Contra Arium et Sabellium, emploie
indifféremment les mots substantia, essentia, natura, de l'unique essence
divine ou des trois personnes considérées à part, et que le terme
persona est « évité avec soin » (p. 74). Mais, dans son De
Trinitate, Didyme parle comme les Cappadociens qui adoptèrent et
firent triompher la formule fila ovaia, rçeîç vnoaxdatiç (p. 74-75);
et cette fila ovaia est celle du Père, celle du Fils, celle du
St. Esprit (p. 75). Il est à remarquer aussi que Didyme a
considéré la yévvqoiç du Fils et Yéxrcogsvaiç de l'Esprit comme des
Toónoi xi]ç ihrctoi-dwç (modes de subsistance), p. 25. Encore une
ancienne expression qui va disparaître.

Et encore : « La défense de Yunité divine tient une grande
place dans les préoccupations de Didyme. Ce n'est pas qu'il
ait été le premier ou le seul à se rendre compte de la difficulté
que créait à ce point de vue l'enseignement du dogme
trinitaire1). Ses contemporains, Athanase et les Cappadociens, ont
aussi, à maintes reprises, répondu à l'accusation de trithéisme,
qui devenait plus facile depuis que, contrairement à l'usage
unanime de la philosophie grecque, on distinguait dans l'Eglise
orthodoxe trois vnoaxdasiç. On se rappelle en particulier que
Basile a composé un écrit spécial ttqoç tovç GvxoqavxovvTaç f/iàç,
oxi xçsïç d-sovç Xtyofisv. St. Grégoire de Nazianze a attaché plus
d'importance encore que St. Basile à la défense du monothéisme ;

et afin de détruire complètement l'impression défavorable que
pouvait produire sur certains esprits un enseignement trop explicite

des hypostases, il a plutôt adouci sa doctrine, en remplaçant

le terme dangereux ôYvnooxaoïç par des synonymes noóownov
ou iâwxrjç» (p. 81-82). — Très importante remarque, qui
mériterait d'être approfondie ; mais M. Bardy ne veut faire que de

') Est-il besoin de faire remarquer que cette terminologie nouvelle n'était pas
le dogme, que le vrai dogme trinitaire ne créait et ne crée aucune difficulté, et que
les difficultés ne viennent que de la terminologie nouvelle, qui deviendra une
logomachie r



— 773 —

l'histoire ; son étude n'est qu'une « étude de théologie historique »,

dit-il.
Il ajoute que Didyme, en expliquant les vnooidastç (ou

TiooaiûTia), a beaucoup insisté sur l'unité d'opération et à'svéçysia
entre elles, ainsi que sur la ,<«'« deoirtç (p. 83-84). Tel est le sens
de YofioovaioQ dans Didyme (p. 88-89): fila ovaia. «Aucun
théologien n'a donné plus de place que lui aux formules qui
enseignent l'unité et la simplicité de Dieu. Cette unité le passionne,
le domine tout entier; elle n'est pourtant pas exclusive de la
Trinité » (p. 107). Sans aucun doute elle n'exclut pas la vraie
Trinité, mais n'exclut-elle pas la fausse?

Que ces extraits suffisent. Quoique incomplets, ils montrent
que le dogme romain actuel de la Trinité, si éloigné de celui
du pape Denys, n'est qu'une prétendue dogmatisation d'une
certaine terminologie que les théologiens des trois premiers
siècles n'ont pas connue et qui n'a réussi à se faire admettre qu'à
partir de 358, et encore, avec «des retours en arrière». Ce

fait est gros de conséquences ; M. Bardy ne les tire pas, mais
les lecteurs réfléchis les tireront; ils les tirent déjà. Et les
découvertes de chacun se rejoignant les unes les autres, la vérité
totale ne tardera pas à paraître : car « tout se tient, le moindre
élément de vérité appelle la vérité tout entière».

Ainsi s'opérera la grande réforme, la grande expurgation
de la théologie ; et ce sera le retour à la lumière, à la doctrine
du Christ, qui est «la voie, la vérité et la vie». Il ne faut pas
dire que le monde a cessé d'être chrétien; il est plus exact de

dire que jusqu'à présent il l'a été à peine. Quand la vraie théologie

revivra, les vrais dogmes du Christ revivront aussi.

IL — Une étude de M. Rivière (dans la <- Revue du clergé
français », 15 août 1910) sur un livre de M. Jules Lebreton,
intitulé: Les origines du dogme de la Trinité, 1910, est aussi très
suggestive.

M. Rivière reconnaît d'abord que les nombreuses histoires
du dogme qui ont paru au cours du XIXe siècle, ont admis le
fait de la substitution d'une doctrine trinitaire payenne à la
doctrine du Christ même. Voici ses propres paroles : « Au
jugement de tous ces historiens, le dogme de la trinité est dans le
christianisme une importation étrangère. Au lieu de traduire
l'enseignement du Christ et la foi de ses premiers disciples, il



— 774 —

représente l'apport adventice et tardif de la philosophie grecque,
tout spécialement de la spéculation alexandrine Aujourd'hui
on reconnaît dans la doctrine du Logos l'influence directe de

Phiion, qui de la sorte se trouve dominer toute la théologie
postérieure Le pseudo-Antoine Dupin a jeté dans le grand
public français ces solutions radicales comme autant de
conclusions acquises à l'histoire » (p. 426).

Il va de soi que M. Rivière combat ce point de vue à l'aide
du livre de M. Lebreton, lequel, aux yeux de tous les théologiens
impartiaux qui ne travaillent pas pour la justification du système
romain, n'est qu'un tissu de subtilités et de sophismes. Impossible
de prendre au sérieux un tel arbitraire, dénué de toute base
scientifique. Bornons-nous ici à prendre note de quelques aveux
de M. Rivière.

P. 427 il dit : « Dans certaines légendes payennes l'école
traditionaliste se plaisait à retrouver un vestige de la croyance
primitive à la Trinité Ces fantaisies marquent une phase
curieuse, mais bien dépassée maintenant, de l'histoire des
religions. » — P. 428: «Les directions doctrinales de la philosophie
grecque devaient fournir aux docteurs chrétiens un vocabulaire,
des idées même qu'ils appliquèrent à l'interprétation du dogme. »

— « Surtout dans les derniers livres de l'A. T., on voit
apparaître l'Esprit, la Sagesse, la Parole Sans doute, l'Esprit
n'est qu'une manière d'exprimer l'action de Dieu et ne se
présente jamais comme une personnalité distincte; mais déjà la
Sagesse offre des traits plus accusés. » — P. 429 : « Les rabbins
ont substitué au nom de lahvé ces expressions vagues, comme
la Memra (Parole) ou la Chekina (Gloire), que l'on a pu prendre
parfois pour des hypostases, mais qui ne sont en réalité que
des périphrases abstraites destinées à voiler la majesté divine
Phiion est le meilleur représentant de cette tendance (alexandrine)

qui s'efforce de réaliser la fusion entre la révélation
biblique et l'hellénisme Mais ni au Logos, ni aux puissances
Phiion n'attribue de personnalité distincte. » — P. 430 : «.Jamais,
en toute hypothèse, même au temps où les grands prophètes
exaltent le plus la transcendance du Messie, le judaïsme ne l'a
conçu comme l'incarnation d'une personne divine. Au
contraire, c'est parce que, dès le premier jour, la foi chrétienne en
la personne de Jésus à saisi Dieu même, c'est parce que dans
son œuvre elle a senti l'action de YEsprit-Saint, que s'est trouvée



— 775 —

posée la croyance en la Trinité. Jésus a été dès l'origine le
révélateur du dogme chrétien en même temps que son objet
réel.» Très bien: donc Dieu, Jésus et YEsprit-Saint, telle fut
la Trinité chrétienne. — P. 431 : « Quant au Saint-Esprit, il
intervient souvent dans l'Evangile, mais non pas toujours avec
une personnalité distincte.» — P. 433: «Quelle que soit dans

l'Evangile l'importance du terme Fils de Dieu, cependant nul
ne songe à donner à cette expression, dans tous les passages
où on la rencontre, un sens technique et théologique A l'auteur

de la Sagesse, M. Lebreton attribue des réminiscences
helléniques, et dans plusieurs écrits du N. T. il saisit la trace de

conceptions alexandrines. »

Quid plura? Habemus confitentem reum. Toute la théologie
des quatre premiers siècles est, en effet, pleine de textes qui
montrent comment, peu à peu, les théologiens, sous prétexte
d'expliquer la Trinité enseignée par le Christ, lui ont substitué
une théologie amphigourique, toute de contradictions, prétendue
conciliation entre les fantaisies payennes et les fantaisies rab-
biniques. - E. Michaud.

H. — La prétendue autorité dogmatique de Rome.

Rome ne vivant que pour commander et s'imposer, on
comprend avec quel zèle ses théologiens cherchent à démontrer sa

prétendue autorité dogmatique. C'est leur tâche principale ; toute
autre est secondaire.

L'un d'eux, M. Ligeard (Lj'on), vient de l'essayer dans la
« Revue du clergé français » ; mais que d'aveux embarrassants
n'est-il pas obligé de faire Signalons-en quelques-uns.

Il est clair que, si le pape est en possession d'un droit divin
de définir les vérités à croire et d'expliquer d'une manière
autoritaire la révélation du Christ, le sens des Ecritures et de la
tradition universelle, ce droit divin doit avoir existé dès les
origines de l'Eglise, il doit être clairement enseigné dans l'Ecriture,

il doit avoir été pratiqué et enseigné par les théologiens
catholiques. Or, il n'en est rien. Loin de là. Ce n'est qu'au
XVe siècle que «pour la première fois commencent à se
dessiner, dans un aspect d'ensemble, les grandes lignes d'un
véritable traité de l'Eglise enseignante » (p. 30). Cet aveu est pré-



— 776 —

cieux ; il ruine par la base toute la théorie papiste sur l'autorité
doctrinale du pape.

Et qui a commencé à rédiger ce fameux traité? Un Anglais,
Thomas Netter à Waiden, O. C, mort en 1430. Et encore, voyez
sa modération : il déclare que l'Eglise est constituée par « ceux
qui ont reçu le baptême du Christ » (p. 29) ; que c'est elle qui,
comme telle, transmet les vérités crues par ses membres; qu'elle
les puise clans l'Ecriture d'abord : « à plusieurs reprises, Waiden
semble même insinuer que les livres inspirés deviennent l'unique
règle de foi, après que leur liste a été fixée par l'Eglise ». Plus
loin, il ramène l'autorité des Ecritures à celle de l'Eglise; mais

par l'Eglise il n'entend pas le pape. Il entend les conciles
généraux, qui sont « la représentation exacte et fidèle de la société
chrétienne ». Il ajoute subsidiairement que le Christ a conféré
la primauté à Pierre et à ses successeurs.

Si l'on considère que la primauté n'est pas l'infaillibilité,
et qu'elle est singulièrement restreinte par la définition que Waiden

donne de l'Eglise et des conciles généraux, on devra
reconnaître que les prétentions de l'Eglise romaine en matière
d'enseignement sont sans fondement, puisque, loin d'être de droit
divin, elles n'ont commencé à être formulées qu'au XVe siècle.
On connaît, à la même époque, les enseignements antiultramontains

de Pierre d'Ailly, de Gerson, des conciles de Pise, de

Constance et de Baie, etc.
M. Ligeard ose dire que, « si l'on veut trouver l'origine

même du gallicanisme, il faut remonter à Guillaume d'Occam
(t 1347), le célèbre fondateur du nominalismo » (sic). Il oublie
que la doctrine qui définit l'Eglise la société des fidèles et qui
la désigne comme la respublica Christiana, est la doctrine
ancienne, et qu'elle ne date pas d'Occam.

M. Ligeard, dans les résumés trop succincts qu'il donne du

moyen âge (du VIIIe au XVe siècle), est obligé maintes fois de

convenir que les débats des théologiens étaient modérés par
l'appel à l'Ecriture et aux Pères. L'Ecriture et la tradition étaient
les deux autorités résumées dans le mot « Eglise »•; et par l'Eglise
on n'entendait pas le pape, ni l'Eglise romaine, mais l'Eglise
universelle. Ce n'est pas seulement Pierre d'Ailly qui le déclare
formellement et qui ne craint pas de dire que le pape en ses

enseignements est « faillible » (p. 26) ; c'est aussi Thomas d'Aquin
qui enseigne : « Maximam auctoritatem habet consuetudo Eccle-



— /// —

siœ » (p. 21). «In omni catholica Ecclesia», disait Hincmar au
IXe siècle.

A l'exemple de tous les théologiens ultramontains
d'aujourd'hui, M. Ligeard en appelle à «l'Eglise». Ce serait très
bien si ces théologiens se conformaient au sens naturel et
traditionnel de ce mot. Mais ils le dénaturent, et lui font signifier
le pape L'Eglise, à leurs yeux, c'est le pape, et le pape, c'est

l'Eglise Us arrivent à cette mystification, en disant que le mot
Eglise implique un magistère doctrinal, et que le magistère
doctrinal de l'Eglise est celui du pape. Ils oublient que, selon le

Christ même, il n'y a dans l'Eglise chrétienne qu'un seul Maître,
le Christ; donc un seul magistère doctrinal, celui du Christ;
que l'Eglise n'est que la dépositaire des enseignements du Christ;
que c'est là toute sa mission, et qu'elle n'a aucune autorité pour
compléter la révélation du Christ par une révélation à elle. Dès

lors, le pape, évêque de Rome et patriarche d'Occident, n'a pas
d'autre fonction que celle des évêques : surveiller et diriger, en
union avec l'Eglise et sous la surveillance et la direction de

celle-ci.

Telle était la notion de l'Eglise enseignante dans l'ancienne
Eglise. M. Ligeard oublie de constater qu'avant d'être enseignante,
l'Eglise était enseignée, enseignée par le Christ; qu'elle n'était
même dépositaire que parce qu'elle était enseignée, et que son
enseignement devait se borner à faire connaître les enseignements

du Christ : docentes eos servare omnia quaecumque mandavi

vobis.

L'ultramontanisme actuel ne vit que de quiproquos et de
confusions. Ce n'est qu'ainsi qu'il arrive à produire la théorie
qui est son unique raison d'être ; et cette théorie, loin d'être
primitive et d'être fondée sur le Christ, n'est que tardive, moyen-
âgesque, et fondée sur les arguties des théologiens, et de quels
théologiens théologiens vivant de la duperie des mots.

Bref, Rome n'est arrivée à définir son autorité et son
infaillibilité au XIXe siècle, qu'en recourant de siècle en siècle,
depuis ses premières prétentions, à mille subterfuges, mille
amphibologies, mille spéciosités. Et ce sont ces théologiens
escamoteurs qui proclament la faillite de la science Ils ne voient
pas qu'ils sont eux-mêmes les artisans de la faillite de la théologie

romaine.
Revue intern, de Théologie. Heft 72. 1910 50



- 778 —

Le P. de Poulpiquet a confirmé ces aveux en avouant à
son tour que, lorsque d'Eglise prétend avoir le droit d'interpréter

le vrai sens de l'Ecriture, de l'imposer à la foi>, lorsque

elle s'affirme même comme la voie nécessaire pour aller
à Dieu et au Christ >, c'est là incontestablement un aspect
nouveau du dogme catholique1) y. Il avoue, de plus, que malgré
cet aspect nouveau, « l'Eglise ne varie jamais»*), contrairement
à l'hérésie qui «innove toujours». Quelle audace d'émettre de
telles assertions, en présence des constantes variations et des

perpétuelles innovations de l'Eglise romaine En vérité, qui
trompe-t-on ici? Dans ce même article, l'excellent Père affirme
la nécessité d'un magistère autre que celui du Christ, mais il
prend son affirmation pour une preuve : quod est demonstrandum.

Il s'appuie sur le « génie perspicace et sur la vue
prophétique » du comte de Maistre (p. 517), et sur l'éternel Thomas
d'Aquin, et sur 1'«émotion singulière» qu'on ressent en lisant
Newman (p. 525). Quelle apologétique Il plaint le protestant qui
ne peut compter que « sur lui-même et sur Dieu » (sic, p. 527),
tandis que le catholique-romain a pour s'éclairer le pape, comme
si le pape n'était pas seul, lui aussi, dans sa propre
individualité. Le bon Père se paie de mots, lorsqu'il cherche à

présenter le pape comme étant l'Eglise et lorsqu'il ajoute candidement

que «l'Eglise —- la sienne — n'est ni une corruption de

l'Evangile, ni même une entité distincte et séparée de lui »

(p. 534). De telles fantaisies ne sont plus de la théologie, mais
de simples enfantillages. Ne s'en doute-t-il pas lui-même quelque
peu, lorsqu'il avoue que « les arguments apologétigues — les
siens — ne produisent que la certitude morale, et que celle-ci
n'exclut pas la possibilité d'un doute léger » (p. 523).

Telle est la fameuse autorité dogmatique de Rome : elle
aboutit au doute léger. E. M.

Ut. — Un grave débat entre catholiques romains.

Il y a un Institut d'Action française, avec professeurs et
publicistes. Un de ses représentants les plus autorisés est M.
Maurras, qui, paraît-il, veut sauver la France en la réorganisant

') «Revue du clergé français», Ier septembre 19I0, p. 513.
1 P-5'4.



— 779 —

sur une base meilleure que la base actuelle. Il fait appel sous
son drapeau aux athées et aux catholiques romains ; rien de plus
aisé, paraît-il, que de les faire vivre et travailler ensemble dans
la nouvelle bergerie! «Je suis romain, a dit M. Maurras, parce
que la Rome des prêtres et des papes a donné la solidité
éternelle du sentiment, des moeurs, de la langue, du culte, à l'œuvre
politique des généraux, des administrateurs et des juges romains ».

Mais, si M. M. soutient l'Eglise romaine, ce n'est pas pour un
motif religieux, c'est uniquement parce qu'elle défend l'ordre et
la tradition. De fait, elle est, au point de vue religieux, une
paganisation du christianisme; mais, d'après YAction française,
cela est excellent au point de vue politique, et cela suffit.

Dans les « Etudes » (des Pères Jésuites), M. Pedro Descoqs,
tout en repoussant certaines assertions de M. M., a admis que
des « déficiences » peuvent être corrigées, complétées, et qu'une
action de concert serait possible. Dans les «Annales de
philosophie chrétienne», un écrivain, dissimulé sous le pseudonyme
de Testis, a répliqué à MM. Maurras et Descoqs. Celui-ci s'est
défendu très longuement dans les «Annales» (juin, p. 225-251).
Testis a fait deux nouvelles répliques, la seconde spécialement
dirigée contre « L'Univers », qui a naturellement pris parti pour
les «Etudes». Le directeur des «Annales», M. Laberthonnière,
a cru devoir intervenu* par un article intitulé : « Une alliance
avec l'Action française».

Cet article est magistral, d'une franchise complète, d'une
vivacité grande, et d'une éloquence incontestable. On sent que
toute l'âme du savant directeur est sur le champ de bataille,
que sa foi chrétienne est menacée, que l'Eglise à laquelle il
appartient est sur le point de devenir une institution politique,
et de quelle nature et entre quelles mains Citons ses propres
paroles; leur gravité n'échappera à personne et montrera la
profondeur des divisions qui s'opèrent en ce moment dans

l'Eglise romaine:
P. 302 : « En même temps qu'ils assimilent le Christ aux

prophètes dont ils nous disent que « les tendances antiphysiques »

sont «dangereuses pour une hygiène d'Etat», ils ne manquent
pas de l'assimiler aux humanitaires qui ont divinisé l'instinct.
M. Maurras par exemple n'aime pas «le bizarre Jésus romantique

et saint-simonien qu'on invoque au secours du désordre » ;

il n'aime pas davantage « le Christ intérieur des gens de la Ré-



— 780 —

forme » et ne veut connaître « d'autre Jésus que celui de notre
tradition catholique » : mais il se garde bien là-dessus de se fier
«aux évangiles de quatre juifs obscurs». Et pour M. Lasserre
ce qui «fut jadis l'Homme fils de Dieu, c'est aujourd'hui l'Homme
citoj-en de la Révolution».

P. 315-316: «Il est sans doute regrettable que M. Maurras
n'ait point pris part au concile du Vatican pour y proposer et

y faire prévaloir sa formule relative à l'autorité du pape et à

son rôle. Mais on a au moins le loisir de le féliciter et de le
remercier de sa haute et forte conception du catholicisme. Et
on n'y manque guère. Tout récemment encore, parlant de
l'excellence de la constitution de l'Eglise, un rédacteur des «Etudes»
disait en passant, avec componction: «Excellence, qu'admire M.
Ch. Maurras, un incrédule. »

«Mais pour admirer de la sorte l'admiration de M. Maurras,
s'est-on demandé enfin ce qu'il admirait? Et croit-on ou veut-on
que l'Eglise soit ce qu'il veut qu'elle soit? Et si on ne le croit
pas, et si on ne le veut pas de quoi donc se félicite-t-on Car
M. Maurras ne le cache pas, ce qu'il admire, lui, c'est que, «en
dépit du monothéisme qui la fonde», la religion catholique rend
« à notre univers son caractère naturel de multiplicité,
d'harmonie, de composition». Grâce aux «intermédiaires, à la place
du Dieu infini, â la place de « l'obscène chaos », elle remet un
équivalent des dieux antiques et finis, par qui l'imagination des

hommes est ressaisie, leurs désirs et leurs craintes gouvernés,
de telle sorte que de nouveau ces dieux entrent dans la constitution

même de la cité terrestre, non plus pour la troubler.
comme le Dieu intérieur des chrétiens, en faisant rêver d'une
cité céleste de justice, mais pour la solidifier d'autant dans
l'ordre même que les Maîtres y ont organisé. C'est ce qui fait
que M. Maurras n'aime rien tant, « après les images d'Athènes »

toutefois, que « les pompes rigoureuses du Moyen-Age » et tout
ce qui les accompagne Et il veut dire ni plus ni moins que
le mérite et l'honneur du catholicisme, c'est d'avoir ainsi paganise

le christianisme, en faisant que l'ordre établi sur la terre
par les forts se présentât comme consacré par le ciel même.
Voilà la merveille. Et c'est cette merveille qu'il se propose de

reproduire contre les anarchistes de la réforme et de la
révolution qui, selon lui, s'inspirent de l'Ancien et du Nouveau Testament.

Et naturellement, ne l'oublions pas, les anarchistes de la



— 781 —

réforme et de la révolution, c'est à la fois pêle-mêle ceux qui
exaltent les instincts individuels en divinisant toutes les
spontanéités et ceux qui prennent pour fin l'idéal divin de la justice
et de la charité par le renoncement. Il appartient au catholicisme

de les « boucler » également. L'autorité spirituelle qui
s'exerce dans l'Eglise n'a point d'autre rôle que d'enchaîner par
le dogme «les insensés, les vils», afin qu'ils ne soient point
«libres de se choisir un maître de leur façon et à leur image»,
ceci ne convenant qu'aux esthètes, aux aristocrates, capables de

vivre selon la raison et selon la mesure. »

P. 320 : « On voit ici comment M. Descoqs, pendant qu'il
s'efforce d'une part d'interpréter en neutralité pure, en
agnosticisme pur, le positivisme de YAction française, en arrive
d'autre part à tourner cette neutralité et cet agnosticisme en
bienveillance, en demi-affirmations ou même en affirmations
totales. Et alors il va nous donner les plus beaux spécimens
de casuistique qu'il soit possible de rencontrer, d'une casuistique
qui est si complaisante qu'elle en devient encore plus saugrenue
que complaisante, puisque M. Maurras, dans le détail, en sort
à peu près orthodoxe, si ce n'est orthodoxe tout à fait, sans
cesser d'être incroyant. Jadis, si nous nous en rapportons à

Pascal, des casuistes avaient imaginé qu'on pouvait faire son
salut sans aimer Dieu. Il y a mieux maintenant : sans croire
en Dieu, on peut être orthodoxe. Une orthodoxie sans foi! Et
M. Descoqs nous dit que nous pouvons l'appeler ainsi si bon
nous semble. Et en effet nous ne voyons comment nous pourrons
l'appeler autrement, puisque du point de vue de cette orthodoxie

il est convenu qu'on peut faire abstraction de la foi,
comme si c'était chose peu importante ou en tout cas secondaire,

et qui vient après l'ordre qui fait triompher l'Eglise dans
la société. »

M. Laberthonnière signale des matérialistes avérés parmi
les membres de Y Action française. Une alliance ecclésiastique
avec de tels comparses lui paraît « une bouffonnerie sinistre »

(p. 323). Il signale, parmi les partisans de cet athéisme, de ce
machiavélisme politique, de ce semi-renanisme, des gens qui
s'avouent « catholiques athées » (p. 324).

P. 328-329. M. Maurras espère que le triomphe de ses idées
« fera refleurir le paganisme mort ; et s'il est vrai qu'il se console
aussi, comme le veut M. Descoqs, en admirant l'œuvre de



— 782 —

l'Eglise romaine, c'est uniquement parce qu'il y trouve l'antidote

du venin chrétien. Tout le mérite qu'il lui attribue —
combien de fois faudra-t-il le redire? — c'est d'avoir éteint
l'esprit de l'Evangile. Et quand il crie : vive le pape, c'est
pour signifier : mort au Christ

« Et le blasphème de M. Maurras disant que le Christ a
donné par ses exemples et ses discours « les modèles de la
frénésie toute pure», qu'en fait M. Descoqs? Il y vient pourtant,
et cela vaut assurément la peine d'être encore signalé. Il
introduit d'abord une longue note pour dire que « dans tout ce

passage M. Maurras ne s'en prend qu'au Jésus des protestants».
Et il ajoute bravement que < cela ressort avec évidence du
contexte». C'était le cas de nous le donner, ce contexte; et
c'est justement ce qu'il évite de faire : car du contexte il ressort
avec évidence qu'il s'agit ici bel et bien du Jésus de l'histoire,
puisque ce Jésus est rapproché d'Isaïe et des autres prophètes
hébreux à qui M. Maurras attribue la même frénésie. « Isaïe
et Jésus, David et Jérémie, etc.». Et aussi, sentant bien la
faiblesse de son expédient, M. Descoqs fait-il appel à un autre
passage que nous avons également cité, et où M. Maurras
distingue « le Christ intérieur des gens de la Réforme » de « celui
de notre tradition catholique, le souverain Jupiter qui fut sur
terre, pour nous, crucifié ». Seulement M. Descoqs, qui tout à

l'heure avait le tort d'invoquer le contexte, a maintenant le tort
de l'oublier. Et c'est dommage : car le contexte indique encore
ici avec évidence que « le Christ intérieur des gens de la
Réforme » s'identifie pour M. Maurras avec le Christ « des quatre
Juifs obscurs», c'est à-dire avec le Christ de l'Evangile et de

l'histoire. M. Descoqs en est donc pour ses frais de complaisante

volonté.
« Et du reste il vient si peu à bout de se rassurer qu'après

avoir donné la réponse qui précède comme péremptoire grâce
au tronquage des textes, il reconnaît que d'autres passages
« donneraient trop à croire que ce Jésus de notre tradition
catholique ne serait pas le Jésus de l'histoire, mais un Jésus

interprété, corrigé, rendu « inoffensif » par les barrières que
l'autorité romaine aurait su imposer aux consciences ».

« Et c'est cela aussi, rien que cela : le Jésus de la tradition,
selon M. Maurras, c'est le Jésus capté par les sages arrangements

de la politique imitée des Césars et« des jurisconsultes



— 783 —

romains pour le faire servir à leur œuvre de domination
terrestre. M. Descoqs y voit parfaitement clair ».

P. 331. M. Laberthonnière accuse M. Descoqs et autres de

falsification, et il fait remarquer que ces falsificateurs l'accusent,
lui, de protestantisme!

Il faudrait lire tout cet article si instructif et si lumineux.
La place, malheureusement, nous manque. En voici la fin :

P. 343-345 : « En conséquence, comment aussi nous parlez-
vous du triomphe de l'Eglise dans la société? C'est là cette
fois un rêve puéril de millénaristes se faisant croire que le Fils
de Dieu est venu en ce monde pour mettre à leur disposition
les biens mêmes de ce monde et leur permettre d'en jouir.
L'Eglise n'est pas et ne sera jamais triomphante dans la société.
Son triomphe est ailleurs et plus haut, dans les âmes et pour
l'éternité. Dans la société elle est militante. Serait-ce donc une
nouveauté de le dire? Et elle y sera militante tant que le monde
sera le monde, c'est-à-dire le lieu du devenir et de l'enfantement.
C'est qu'en effet chaque génération qui survient et, dans chaque
génération, chaque individu apportent leur lot de misère humaine,
dont il faut les racheter, dont il faut les sauver, et dans lequel,
pour les racheter et les 'sauver, il faut faire naître, avec la vie
du Christ, l'homme nouveau. Le rôle de l'Eglise sera donc
jusqu'à la fin, non pas d'entrer dans un droit établi par d'autres

pour le faire valoir et en bénéficier, mais jusqu'à la fin, comme
le Christ, de prendre à sa charge la misère humaine, toute la
misère humaine, la misère de toutes les âmes quelles qu'elles
soient pour travailler avec elles à les en délivrer.

« Et de ce point de vue, apercevez-vous enfin ce que serait
une alliance avec les uns pour triompher des autres Ne serait-ce

pas l'Eglise se faisant terrestre, de céleste qu'elle est par son
origine et par sa destinée? Se faisant parti, partielle et
partiale, d'universelle et de catholique que Dieu a voulu qu'elle
fût pour être l'organe du salut du monde sans acception de

personne? Et si son rôle est de ne s'allier avec personne, c'est

parce que son rôle est d'être à tous.
« Quand donc, sous prétexte de la solidifier, de lui donner

du corps, de la rendre forte, vous entreprenez de la poser
d'abord comme un droit analogue au droit des légistes que
M. Maurras se vante d'admirer en elle et qui est la seule chose

qu'il en veuille retenir, ne comprenez-vous pas que vous la



— 784 —

rapetissez et que vous la rendez vulnérable à tous les coups?
car ce n'est là qu'une solidité d'empire terrestre, une solidité
bâtie sur le sable à la merci des accidents de ce monde. Si
elle aussi a besoin de la force, au sens matériel, pour faire son
œuvre, toute force plus forte qu'elle lui sera un obstacle
insurmontable. Et elle est vaincue d'avance.

« Mais non, tout autre est sa solidité et tout autre sa force.
Elle est solide par le devoir qui lui incombe, par la mission
qu'elle a reçue et qui vient de l'éternité, de prêcher le royaume
éternel de Dieu. Et contre cela rien ne peut prévaloir, puisque
la mort même est un moyen d'annoncer la bonne nouvelle et
que celui qui meurt pour elle en est le témoin incomparable..

« Et ne venez pas nous dire que nous désarmons l'Eglise,
que nous la livrons à ses ennemis; ne venez pas nous dire
surtout que nous justifions ceux qui la persécutent. Est-ce que
le Christ était désarmé parce qu'il avait dit à Pierre de
remettre son épée au fourreau? Et ce qu'il avait à faire, ne l'a-t-il
pas fait? Et a-t-il justifié ses juges et ses bourreaux parce qu'il
a dit : Mon Père, pardonnez-leur, car ils ne savent ce qu'ils
font Non, il s'est mis au-dessus de .leurs atteintes afin de se

pencher ensuite vers eux pour les inonder de sa bonté.

« L'Eglise est comme le Christ. Pour aller aux âmes, elle
est par essence même une âme de vérité et de bonté. Et s'il
lui faut un corps pour agir en ce monde, c'est par son âme et

pour son âme que son corps subsiste. Et si nous voulons que
son corps soit beau et vigoureux, si nous voulons qu'il rayonne,
travaillons à enrichir son âme de la foi et de l'amour de nos
âmes.

« Sa force à elle, ce n'est pas de donner des mots d'ordre
qui soient obéis matériellement comme mots d'ordre et qu'appuient

des menaces ou des faveurs. Sa force, c'est de susciter
les âmes à la vie d'en haut, c'est de faire naître et de cultiver
dans les consciences l'obligation surnaturalisante de vivre pour
Dieu et pour les autres par le Christ, et d'aller ainsi à travers
les défaites du temps à un triomphe qui n'est pas du temps.

«Ne faites donc pas des rêves d'enfants quand a*"OUs avez
à portée de la main des réalités éternelles qui vous sollicitent.
Comprenez, vous tous qui voulez triompher et régner sur la
terre. Et nunc, reges, intelligtte. » — Bravo C'est superbe.



— 785 —

Et dans la polémique contre l'Univers, Testis, qui fait suite
à M. Laberthonnière, caractérise ainsi le parti de l'ancien Louis
Veuillot : « Des habitudes d'esprit vraiment monstrueuses, une
absence de toute méthode de travail, un oubli de la probité
nécessaire à toute controverse, un désir de faire triompher ses

dires, par quelque procédé éristique que ce soit, sans préoccupation

de justice et de droiture, un culte véritable de

l'incompétence, de l'ignorance et de la suffisance. Pour recourir
à de tels moyens avec des intentions que je crois excellentes
et presque sans qu'on s'en rende compte, on n'y recourt pas
moins, et cela au grave péril des âmes comme au détriment
de la cause même qu'on veut défendre. Et, parce qu'on se

propose la gloire de Dieu, on fait comme s'il n'y avait plus de
devoirs humains ou de vertus naturelles. Est-ce donc que le
plus dispenserait du moins? Est-ce qu'il y aurait encore un
plus là où il n'y a plus de moins?» (P. 346-347.)

NB. Les débats antérieurs à 1870 entre les catholiques-
libéraux de l'école de Dupanloup et de Gratry et les
ultramontains du parti de Veuillot et des jésuites, n'étaient pas plus
vifs que les débats actuels. Et si, à l'exemple de Pie IX
sanctionnant les doctrines veuillotines et jésuitiques en 1870, Pie X
s'avisait actuellement de sanctionner celles des Maurras et des

Descoqs, serait-ce trop osé de notre part, de penser que, de
même que les anciens-catholiques, mis en demeure de mieux
voir ce qu'était le fameux Magistère romain, en ont découvert
en 1870 toute la futilité, ainsi les romanistes-libéraux
d'aujourd'hui se convaincraient vite que nous avions raison et que
nous avons bien fait. Quod Deus faveat! Attendons. E. M.


	Variétés

