
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 72

Artikel: Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890 [Schluss]

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 735 —

DÖLLINGER ALS SCHRIFTSTELLER.

(1799-1890.)

(Schluss. ')

VII.
Noch im Todesjahre Döllingers veröffentlichte sein Schüler,

Freund und Mitarbeiter: „Kleinere Schriften, gedruckte und
ungedruckte, von Joh. Jos. Ign. von Döllinger. Gesammelt, und

herausgegeben von F. H. Reusch, Stuttgart 1890". Die Mehrzahl

der in diesem Bande enthaltenen Abhandlungen war
bereits früher gedruckt; aber zum Teil waren sie ohne des
Verfassers Namen erschienen und nur einem engeren Kreise als

von ihm herrührend bekannt, und zum Teil stehen sie in
Berichten über Versammlungen oder in Zeitungen, waren also

schwer zugänglich. Jedenfalls sind sie ohne Ausnahme für den
Leser interessant, weil sie nicht nur in D.s Anschauungsweise,
sondern auch in die Geschichte lehrreiche Blicke tun lassen.

A. In der ersten Abteilung befinden sich Schriften aus der
Zeit von 1848 bis 1853.

Die beiden ersten Nummern zeigen uns D. als Mitglied des

Frankfurter Parlaments. Bezüglich der Einzelheiten verweisen
wir auf die wiederholt erwähnte Döllinger-Biographie2) und
beschränken uns hier auf einige charakteristische Zitate.

I. An erster Stelle wird eine unter dem Titel : „Kirche und
Staat. Betrachtungen über den Artikel III des Entwurfs der
Grundrechte des deutschen Volkes. Frankfurt am Main im August

') Siehe diese Zeitschrift, Juli 1910.

2) J. Friedrich, Ignaz von Döllinger etc. Zweiter Teil. München 1899,
363 ff., besonders S. 388 ff.



— 736 —

1848", anonym erschienene und bei J. D. Sauerländer gedruckte
Broschüre mitgeteilt, der wir folgende Äusserung über kirchliche

Freiheit und Unabhängigkeit entnehmen: „Es ist nicht
etwa eine Trennung der Kirche vom Staate, welche hier beantragt

wird oder erstrebt werden soll. Wir wollen keineswegs,
dass der neugeordnete deutsche Staat sich in aller und jeder
Beziehung von der christlichen Kirche lossage, dass er die
christlichen Elemente, die er von ihr empfangen, wieder
ausstosse, gleichsam die Morgengabe, welche ihm die Kirche
ehemals bei ihrer Vermählung mit ihm zugebracht, wieder
herausgebe. Vielmehr wird jeder Christ, er mag dem einen
oder andern Bekenntnisse angehören, aufrichtig wünschen und
wollen, dass das deutsche Volk und sein Staat nicht nur das
Christliche in seinen Institutionen, Gesetzen und Sitten bewahre,
sondern sich immer mehr damit durchdringe. Es ist also nicht
eine Entchristlichung des Staates, nicht eine Lösung alles Bandes
zwischen Kirche und Staat, welche für dringend erachtet und
begehrt wird, sondern nur eine freundliche Auseinandersetzung,
eine Entlassung der Kirche aus ihrem bisherigen unfreien
Dienst- und Hörigkeitsverhältnisse, damit sie das besser und
wirksamer als freie Gehülfin leiste, was sie bisher, ihrer
Selbständigkeit beraubt, in ihrer Tätigkeit vielfach gehemmt oder
alteriert, nur mangelhaft zu leisten vermochte."

„Die Unabhängigkeit der Kirche vom Staate wird auch
nicht in dem Sinne begehrt, sie kann und soll nicht dazu
führen, dass künftig die Kirche einen Staat im Staate bilde,
obgleich man jene Forderung häufig nach einer oberflächlichen
Betrachtungsweise so auszulegen pflegt. Wenn schon die-

Einführung des freien Assoziationsrechtes künftighin dem gegen
irgend eine Gesellschaft gerichteten Vorwurfe, dass sie einen
Staat im Staate bilde, die Spitze abbrechen wird, so liegt
insbesondere in dem angestrebten Verhältnisse der Kirchengesellschaften

nichts, was irgend einen Grund darböte, sie als Staaten
im Staate zu bezeichnen. Niemand denkt daran, für die
Geistlichen der beiden grossen Kirchen eine exzeptionelle Stellung
im Staate in Anspruch zu nehmen; sie wollen und sollen
deutsehe Bürger gleich jedem anderen sein und bleiben, den
gleichen Lasten unterworfen, die gleichen Bürgerpflichten,
soweit dies nur immer mit ihrem Stande vereinbar ist, erfüllen,
unter der Herrschaft des gleichen gemeinen Rechtes, derselben



— 737 —

Gesetze stehen. Es wird für sie kein Privilegium, keine
Ausnahmsstellung, keine Bevorzugung begehrt. Ebensowenig wollen
oder sollen die weltlichen Kirchenglieder auf den Grund ihres
kirchlichen Bekenntnisses sich der Erfüllung irgend einer
Bürgerpflicht entziehen. Alles, wTas begehrt wird, hat nur den
Zweck und lässt sich in dem Postulat zusammenfassen: die
Kirche möge in eine Lage kommen, in welcher sie nicht mehr
genötigt werden könne, eine Maschine des Polizeistaates, Gegenstand

zugleich und Werkzeug bureaukratischer Administration
zu sein."

Zeigen diese Äusserungen seine Auffassung im allgemeinen,
so ist der folgende Passus von besonderer Wichtigkeit, da er
beweist, dass D. schon damals den Standpunkt einnahm, den er
später gegenüber dem Syllabus und dem Vatikanum unentwegt
festgehalten hat: „Überhaupt also kann, soll und will die Kirche
nicht ausser dem Staate, noch viel weniger über dem Staate
stehen ; jene früheren Verhältnisse längst verflossener
Jahrhunderte, welche bei der engen Verbindung, dem Verwachsensein

der Völker und ihres ganzen Bewusstseins und Lebens
mit der Religion und Kirche selbst eine teilweise Superiorität
der Kirche über die bürgerlichen Gewalthaber mit sich brachten,
sind unwiederbringlich dahin, und wer in dem Unabhängigwerden
der Kirchen die drohende Gefahr einer wiederkehrenden
mittelalterlichen Herrschaft einer Kirche über Fürsten und Völker
erblicken wollte, der dürfte mit gleichem Rechte das
Wiederaufleben des Feudalstaates, wie er im elften Jahrhundert bestand,
erwarten."

IL In derselben Angelegenheit hielt D. am 22. August 1848
in der konstituierenden Nationalversammlung eine längere Reder
die sich zu einer lebhaften Auseinandersetzung mit dem
bayerischen Kultusminister von Beisler gestaltete. Sein langes Leben
ermöglichte es dem Redner, seine mehrfach optimistische
Färbung der zukünftigen Zustände, z. B. in Hinsicht auf die
Abhaltung von Konzilien, als solche später zu erkennen. — Es
seien aber hier nur zwei charakteristische Zitate gegeben.
Über die Stellung des Papstes spricht sich unser Gelehrter
also aus : „Die Behauptung des Herrn von Beisler, dasa in der
katholischen Kirche der Papst absoluter Monarch sei, müssen
Sie mir erlauben, ein für allemal mit wenigen Worten als
vollkommen grundlos zu beseitigen; ich sage geradezu, und



— 738 —

jeder, der nur etwas von der katholischen Kirche versteht, wird
einverstanden sein, dass eine grundlosere Behauptung über
die Stellung des Papstes gegen die Kirche nicht hätte gemacht
wrerden können. Ich sage Ihnen, es gibt keine Gewalt, die mehr
gebunden ist, als die päpstliche — durch verschiedenartige fest
ausgebildete Verhältnisse und durch eine bis ins einzelnste
gehende Gesetzgebung, über die sich der Papst nicht hinwegsetzen

kann, die für ihn ebenso gilt wie für jeden anderen —
als gerade die Stellung des Papstes in der Kirche, die wahrlich
von einer despotischen Omnipotenz himmelweit verschieden ist.
Glauben Sie, dass in der katholischen Kirche irgend ein Raum
sei für eine rein willkürliche Gewalt des Papstes oder der
Bischöfe, dann irren Sie sich sehr..." Wieder ein Beweis dafür,
dass D., der damals für ultramontan — im rorvatikanischen
Sinne dieses Wortes — galt, im Jahre 1870 sich konsequent
blieb und zu der Ansicht sich bekannte, die er vorher stets,
auch in der Paulskirche, ausgesprochen. Die Neuerung liegt
also nicht bei ihm, der niemals ultramontan im «ctcÄvatikanischen
Sinne war.

Die folgende Äusserung, eine Ergänzung zu dem oben über
die Unionsvorträge Gesagten, zeigt, dass der Gedanke an die
Wiedervereinigung in seinem geistigen Leben tiefe Wurzeln
geschlagen: „Die Hoffnung, dass wir in Deutsehland (ich meine
die beiden grossen Kirchengesellschaften) einander doch nach
und nach näher kommen werden, die Hoffnung, dass vielleicht
Deutschland noch einmal wieder vereinigt werde, welches seit
drei Jahrhunderten zerrissen gewesen ist, lässt sich doch am
Ende kein Deutscher gänzlich rauben ; jeder Deutsche hegt sie
in einer oder der anderen Weise. Wir leiden alle zu viel unter
dieser Zerrissenheit ;c sie hat uns schon zu viel, möchte ich
sagen, von unserem besten Herzblut gekostet, als dass wir nicht
die Hoffnung hegen sollten, es möchte wieder einmal in Deutschland

werden, wie es gewesen." Unruhe und Widerspruch, die
laut wurden, machten ihn nicht irre. Er fährt vielmehr fort:
„Meinen Worten ist, wie ich bemerke, ein Sinn unterlegt worden,
den ich nicht damit verbunden habe. Wenn ich sagte : es könne
in Deutschland wieder werden, wie es gewesen ist, so habe ich
damit nichts weiter sagen wollen, als : es könne überhaupt diese
Zwietracht wieder einmal geheilt werden, wieder einmal eine
Vereinigung stattfinden. Jedem steht es ja frei, die Bedingungen



— 739 —

dieser Vereinigung zu setzen, wie er will, und sich in der einen
oder anderen Gestalt dieselbe zu denken. Darauf will ich nicht
eingehen; aber gestehen wir uns: haben wir diese Hoffnung
nicht? Meinen wir, dieser Zustand der Trennung und Spaltung
müsse in allen künftigen Zeiten so fortdauern?"

III. Eine Anzahl von Mitgliedern der Frankfurter
Nationalversammlung folgte einer Einladung des Mainzer Piusvereins,
an der ersten Versammlung der katholischen Vereine Deutschlands

zu Mainz, 3. bis 6. Oktober 1848, teilzunehmen. D., als der
von ihnen erwählte Sprecher, hielt bei dieser Gelegenheit zwei
Reden, die eine in der allgemeinen Versammlung am 4. Oktober,
die andere bei dem Festmahle an demselben Tage. In der ersten
berichtet er über die Bemühungen der katholischen Abgeordneten

hinsichtlich der Kirchen- und Schulfrage. Er betont auch
hier, dass es sich nicht um eine Trennung der Kirche vom
Staate, sondern nur um die Freiheit, Selbständigkeit und
Unabhängigkeit der erstem handle. — Dass eine solche „Freiheit" etc.
auch ihre bedenklichen Seiten hat, konnte unser Gelehrter
damals nicht wissen. Dasselbe gilt von dem, was er am Schlüsse
von der „öffentlichen Meinung" sagt, denn es kommt doch sehr
darauf an, wer die sogenannte öffentliche Meinung macht und
beherrscht.

Der Trinkspruch beim Festmahle wird in seiner Bedeutung
weit über derartige Reden hinausgehoben dadurch, dass er der
deutschen katholischen Kirche galt: „Was ich von der zu hoffenden
Wirksamkeit der katholischen Kirche angedeutet, ist meine
Hoffnung, dass sie wesentlich beitragen werde zur Herstellung
einer einigen deutschen Nationalkirche. Die Nationalität ist etwas
an sich Edles und durch das Christentum Geweihtes; es lag
nie in der katholischen Kirche, dieses zurückzudrängen; sie

gibt ihm vielmehr seine Berechtigung und rechte Wirksamkeit,
und versteht es, das nationale Bewusstsein zu dem einen grossen
Zwecke, der Verbindung aller Völker zu einer Weltkirche,
hinzulenken Der grösste Teil der Katholiken, der im
Gefühle deutscher Nationalität eine deutsche Nationalkirche
gewünscht, ist nicht in Widerspruch mit der katholischen Kirche
getreten Laien und Geistliche haben da eine Gesinnung
Sie, meine Herren, die Mitglieder der katholischen Vereine, Sie
werden die grosse Aufgabe begreifen, die Sie erfüllen können.
Der Stoff ist da, bauen Sie rüstig ; stehen Sie in Eintracht zu



— 740 —

unserm Episkopat, auf dass wir den Wunsch nach der einigen
katholischen Kirche Deutschlands bald verwirklicht sehen. Die
deutsche katholische Kirche hoch!"- — Die Entwicklung in der
Folgezeit nahm freilich eine andere Richtung.

IV. Im Oktober und November 1848 fand zu Würzburg
eine Konferenz der deutchen Bischöfe statt, an deren Zustandekommen

unser Gelehrter hervorragend beteiligt war und auf
der er als Referent wie als Debatter lebhaft sich betätigte.
Indem wir auch hier rücksichtlich der Einzelheiten auf die
ausführliche Darstellung der Biographie verweisen *), beschränken
wir uns auf eine kurze Analyse der von Reusch mitgeteilten
Gutachten.

1. Das erste Referat liegt in doppelter Fassung vor und
behandelt das „ Verhältnis der Kirche zum Staate". Es wird darin
die Frage: Ist es die Trennung der Kirche vom Staate, oder
die concordia sacerdotii cum imperio, welche gegenwärtig
erstrebt werden soll? dahin beantwortet, dass die zweite Alter-

' native bejaht, und nur für den Fall die in Frage stehende
concordia nicht als leitendes Prinzip anerkannt wird, dass der
Staat wirklich eine antichristliche Gestaltung annimmt.

2. Unter der Rubrik „Nationalkirche und Nationalsynoden"
steht zunächst a) ein von D. verfasster „dringlicher Antrag des

Bischofs Weis von Speyer wegen Herstellung der Einheit und
einheitlichen Geschäftsleitung unter dem deutschen Episkopate", der
darin gipfelte: „Die hohe Versammlung möge beschliessen,
respektive den Herrn Erzbischof von Köln ersuchen, dass er
bis zur nächsten Nationalsynode die Leitung der gemeinsamen
Angelegenheiten übernehmen, die Initiative in allen etwa noch
zu fassenden Beschlüssen oder anzuordnenden Massregeln
ergreifen und die darauf bezüglichen Berichte, Anfragen,
Vorschläge der einzelnen Prälaten entgegennehmen möge."

In dem unter b) mitgeteilten „Referat und Antrag bezüglich
der einheitlichen kirchlichen Geschäftsführung" modifizierten D. und
seine Mitreferenten den Antrag a) dahin: „Die hohe Versammlung

möge jetzt schon beschliessen, dass die Führung der
gemeinsamen Angelegenheiten des Episkopates und die Leitung
der kirchlichen, darauf bezüglichen Geschäfte einem der
deutschen Metropoliten provisorisch und bis zur Versammlung

') II, 435 ff.



— 741 —

der Nationalsynode übertragen werde ; sie möge aber den damit
zu betrauenden Prälaten etwa am Ende der Konferenz durch
ein geheimes Skrutinium sämtlicher Bischöfe und bischöflichen
Stellvertreter wählen." Auch in dieser Form wurde der Antrag
nicht angenommen.

c) Das „Referat über Nationalsynode" klingt in seiner
Begründung an den oben erwähnten Mainzer Toast an und schlägt
vor: „1. dass in dem von der jetzigen Versammlung an des

Papstes Heiligkeit zu richtenden Schreiben die Genehmigung
desselben für die Berufung der Synode erbeten und derselbe
zugleich ersucht werde, den Metropoliten zu bezeichnen, durch
den die Berufung geschehen solle; 2. dass jetzt schon durch
gemeinschaftlichen Beschluss die Stadt zu bestimmen sei, wo
eventuell die Nationalsynode gehalten werden soll." Im wesentlichen

wurde der Antrag von den Bischöfen angenommen, aber
von Rom, weil Derartiges gegen sein Interesse war, verworfen.

3. Das dritte mitgeteilte Referat betrifft „efo'e deutsche
Nationalkirche". Indem er sich bemüht, den guten und
unverfänglichen Sinn einer solchen darzustellen, beschreibt er als
deren Aufgabe, „dass eine organisch geordnete Verfassung der
deutschen Kirche eingeführt, d. h. ein Primas wieder anerkannt
würde, und ein bleibender, geordneter Verkehr, ein
gemeinschaftliches Benehmen, und in besonders wichtigen Fällen ein
gemeinschaftliches Handeln und Auftreten durch die stete und
regelmässige Verbindung der Bischöfe untereinander sich
bildete, und dass dieser Teil der katholischen Kirche, auf einer
Nationalsynode vollständig vertreten, für alle deutschen Kirchen
bindende Beschlüsse fasste. Die so geordnete, einheitliche
deutsche Kirche würde, weit entfernt, die Einwirkung des

apostolischen Stuhles auf die deutschen kirchliehen Zustände
zu schw*ächen oder zu beschränken, dieselbe vielmehr erleichtern,

in eine engere, festere und regelmässigere Verbindung
mit dem allgemeinen Centrum unitatis treten, als dies bei dem

gegenwärtigen Zustande der Zersplitterung und Vereinzelung
geschehen kann." Nach dem Protokoll zollte die Versammlung
dem Referate „die verdiente Anerkennung, und wurde dasselbe,
nachdem der Referent selbst erklärt hatte : die Nationalkirche
erachte ich für diesmal durchgefallen, zu den Akten genommen"

V. „Ein Belehrung suchender Laie" richtete an die dritte
Generalversammlung der katholischen Vereine Deutschlands



— 742 —

zu Regensburg 1849 fünf Fragen, die D. mit meisterhafter
Dialektik in einer öffentlichen Versammlung am 3. Oktober durch
eine Rede über „die Freiheit der Kirche" beantwortete. Nur
weniges von seinen Ausführungen kann hier Platz finden.

Die erste Frage hiess: „Was versteht der Verein unter
Freiheit der Kirche?" „Keine andere Freiheit als diejenige,welche
ihr in den Grundrechten der deutschen Nation, wie sie von
der Frankfurter Nationalversammlung verkündet worden,
bereits zugesichert ist, keine andere Freiheit als die, welche auch
die beiden Entwürfe der preussischen und der österreichischen
Reichsverfassung mit deutlichen Worten aussprechen." Das wird
nun eingehend erläutert und mit Beispielen aus Baden und
Württemberg belegt.

„Wie unterscheidet sich diese angestrebte Freiheit der
Kirche von der Priesterherrschaft, und dies insbesondere, wenn
alle Mitglieder des Vereins gleich Janitscharen blind gehorchen
sollen den oberen geistlichen Behörden, den Bischöfen etc.?"
Nachdem er das Missverständliche des Ausdrucks Janitscharen
richtiggestellt, führt er im Anschluss an Matth. 20, 25—28 den
Gedanken aus, dass jedes kirchliche Amt keine Herrschaft,
sondern ein Dienst sei, wenn dies auch von einzelnen
Kirchenvorstehern misskannt worden sei. Ein Heraustreten aber aus
der kirchlichen Sphäre, ein anmassungsvolles Übergreifen in
das Gebiet des bürgerlichen und staatlichen Lebens durch die
Geistlichen weise auch er zurück. Ein blinder Gehorsam endlich
werde von den Christen ebensowenig gefordert, wie gewährt.
„Jeder soll mit sehenden Augen gehorchen, d. h., er soll das,
was von ihm gefordert wird, sich wohl ansehen und es zurückweisen,

sobald er etwas Sündhaftes daran erkennt oder zu
erkennen glaubt..."

Es wurde drittens gefragt: „Wie verhält sich diese
angestrebte Freiheit der katholischen Kirche zur gleichen Freiheit
anderer religiöser Bekenntnisse, zur allgemeinen religiösen
Freiheit?" „Die Mitglieder der katholischen Vereine werden nie
eine Sonderstellung, ein Vorrecht für ihre Kirche in Anspruch
nehmen, und ich hoffe den Tag nicht zu erleben, an welchem
sie die Freiheit für sich, den Zwang aber und die Unterdrückung
für andere begehren oder begünstigen würden Also gleiche
Freiheit für beide Kirchen, das ist es, wTas uns allen nottut."
Die Frage nach dem Verhältnisse der Freiheit der Kirche zu



— 743 —

der allgemeinen religiösen Freiheit sei unbestimmt und
vieldeutig. Sei darunter das in den Frankfurter Grundrechten
niedergelegte Recht verstanden, wonach jeder eine religiöse
Gesellschaft oder Sekte gründen, jeder einer solchen beitreten
könne, dann werde diese Freiheit bereitwillig anerkannt.
Verstehe man darunter die Freiheit des einzelnen Katholiken,
seinem Glauben in jeder Beziehung gemäss zu leben, so falle
das Recht des einzelnen mit dem der Kirche zusammen. Ganz
anders freilich würde sich die Sache stellen, wenn die Freiheit
gemeint sei, „in der Kirche zu bleiben und die kirchlichen
Rechte eines katholischen Christen fortwährend zu geniessen,
dabei aber sich den entsprechenden Pflichten zu entziehen, ja
selbst in der Kirche Ärgernis und Verwirrung anzurichten,
Irrlehren zu verbreiten oder Spaltungen zu verursachen." Von
einer solchen Freiheit könne keine Rede sein. „Für denjenigen,
dessen Ansichten mit der Lehre und Ordnung seiner Kirche
nicht mehr im Einklänge stehen, gibt es ein sehr einfaches
Mittel der Selbsthülfe, nämlich das des Austritts aus der Kirche,
ein Austritt, der in Deutschland niemand mehr verwehrt wird
und mit keinem bürgerlichen Nachteile verbunden ist."

Die vierte Frage lautete: „Wie verhält sich diese katholische

kirchliche Freiheit zur politischen Freiheit und Mündigkeit

der Völker, wde zum Einigungsstreben unterdrückter oder
diplomatisch aus dynastischem Interesse geteilter Nationalitäten?"

Auf das erste Glied dieser Frage antwortete er: „Die
Freiheit der Kirche verhält sieh zur politischen Freiheit als
deren unerlässliche Vorbedingung, als ihre Grundlage zugleich
und ihr festestes Bollwerk." In bezug auf die Mündigkeit der
Völker heisst es: „Da wir die Freiheit der Kirche aus keinem
andern Grunde begehren, als weil wir überzeugt sind, dass

nur die freigewordene Kirche ihre Aufgabe, ein Volk sittlich
und religiös zu veredeln, erfüllen könne, so leuchtet ein, dass

wir auch die Mündigkeit der Völker als ein von der Freiheit
der Kirche abhängiges und durch dieselbe bedingtes Gut
betrachten." Das dritte Glied der Frage indessen habe einen
politischen Inhalt. Dieses Gebiet dürfe er nicht betreten, denn
die katholischen Vereine hätten kein gemeinsames politisches
Glaubensbekenntnis und beschäftigten sich überhaupt nicht mit
der Politik des Tages. Übrigens lägen die grössten Hindernisse
der deutschen Einheit nicht sowohl in dem dynastischen Inter-



— 744 —

esse, als vielmehr in der Abneigung der Stämme und der
feindlichen Reibung zwischen den Konfessionen. Gerade aber
.an der Herbeiführung eines friedlichen Verhältnisses zwischen
den beiden grossen Kirchen arbeiteten die katholischen Vereine.

Die letzte Frage hiess : „Wenn die Kirche diese angestrebte
Freiheit früher besessen hat, durch wen ging sie verloren, durch
den Staat oder durch die unfehlbare Kirche selbst vermöge
ihres Bündnisses mit der Bureaukratie und Aristokratie zur
Unterdrückung und Niederhaltung der freiheitlichen und
nationalen Volksbestrebungen?" Nachdem er den darin liegenden
Vorwurf in seiner Allgemeinheit als unbegründet aufgezeigt,
geht er zum zweiten Teil der letzten Frage über: „Soll diese

angestrebte Freiheit der Kirche mehrberechtigt oder
gleichberechtigt mit dem Staate sein, oder muss sie nicht wie die
Freiheit jeder Genossenschaft im Staate unter dem Gesetze des

Staates, d. h. der Allgemeinheit stehen ?" Indem er den ungenau
ausgedrückten Satz so formuliert: „Soll die Kirche vermöge der
für sie in Anspruch genommenen Freiheit mehrberechtigt oder
gleichberechtigt mit dem Staate sein?" antwortet er mit einem
entschiedenen Nein. „Nicht mehrberechtigt und nicht
gleichberechtigt soll die Kirche sein. Kirche und Staat sind zwei
allzu verschiedene Gesellschaften, als dass sie wie zwei Menschen
oder wie zwei gleichartige Körperschaften so miteinander
verglichen, und eine der andern vorgezogen oder auch nur
gleichgestellt werden könnte. In seinem Gebiete ist der Staat nicht
nur gleichberechtigt mit der Kirche, sondern eigentlich
alleinberechtigt. Auch steht die Kirche nach einer Seite hin in einer
Abhängigkeit vom Staate und in einer Unterordnung unter
denselben, welcher sie sich weder entziehen kann noch will.
Denn die Vorsteher und Diener der Kirche sind alle zugleich
Staatsbürger, sind also denselben Lasten, Gesetzen, Verpflichtungen

unterworfen, wie jeder andere Bürger und Untertan,
anderseits aber sind die Träger der Staatsgewalt Glieder der
Kirche nur soweit sie wollen, und ihre Unterwerfung unter
die Gesetze der Kirche ist nur eine freiwillige und aufkündbare.

Zudem ist die Kirche, da ihr nur geistige und moralische
Mittel der Gewalt zu Gebote stehen, stets in der Lage, den
Schutz des Staates zu bedürfen. Weit entfernt, sich als
Nebenbuhlerin dem Staate zur Seite oder gegenüberzustellen, oder
.auch nur für ihre Diener im Staate irgend ein Vorrecht oder



— 745 —

eine Ausnahmestellung in Anspruch zu nehmen, verstärkt sie
vielmehr das Übergewicht des Staates ; denn sie ist es, welche
mit ihrer bindenden Gewalt die Forderungen des Staates unterstützt,

sie nur vermag der Staatsgewalt ein Gebiet zu eröffnen,
in welches diese mit ihrer an sich bloss äusseren Macht
einzudringen nicht imstande ist, das Gebiet des Gewissens. — Die
Frage endlich, ob die Freiheit der Kirche, wie die Freiheit
jeder Genossenschaft im Staate unter dem Gesetze des Staates,
d. h. der Allgemeinheit stehen müsse, diese Frage beantworten
wir mit Ja. Wir setzen nämlich voraus, dass hier jene
allgemeinen, also für jedermann bestimmten Gesetze gemeint seien,
welche die Staatsgewalt in ihrem Gebiete, dem bürgerlichen
und politischen, und über die von ihrer Verfügung abhängigen
Gegenstände gibt oder gegeben hat. Diesen Gesetzen sind alle
Mitglieder der Kirche unterworfen ." Anders stehe es freilich
mit blossen Regierungsverfügungen in religiösen Dingen, z. B.
mit einem Verbote, in einem Abendgottesdienst den Segen zu
geben u. a. In einem solchen Falle „können wir nur sagen,
nicht dass wir uns über solche Anordnungen willkürlich
hinwegzusetzen gedenken, sondern dass wir alle erlaubten und
gesetzlichen Mittel anwenden werden, um die legale Aufhebung
derselben zu erwirken".

Damals fand D. einstimmigen Beifall, aber es dauerte nicht
allzulange, bis der Syllabus mit ganz anderen Doktrinen
erschien.

VI. Am 26. September 1850 hielt D. auf der 4.
Generalversammlung des katholischen Vereins Deutschlands zu Linz
eine Rede „über das Verhältnis Österreichs zur deutschen Kirche".
Einleitend bestimmt er den Begriff der letzteren, unbeschadet
ihrer Zugehörigkeit zur Gesamtkirche, in ähnlicher Weise, wie
früher dargelegt, als solcher, „die ein gemeinsames Gut hat in
der deutschen Sprache, in der deutschen Wissenschaft und
Literatur, in einer eigenen deutschen Theologie, Gemeinsamkeiten

selbst in einigen untergeordneten Formen des
Gottesdienstes", und wie sie im 13. und 14. Jahrhundert geblüht habe.
Ein Hindernis ihrer Wiederherstellung sei der „Ultramontanismus",

d. h. „das Bestreben, mit gänzlicher Zurücksetzung
oder Vernachlässigung der Eigentümlichkeiten des deutschen
Volkes ihm dasjenige, was eine andere Nation nach ihrer
Eigentümlichkeit in religiöser Beziehung gestaltet und entwickelt

Revue intern, de Théologie. Heft 72, 1910. 48



— 746 —

hat, aufdrängen und wie einen fremden Rock dem sich
sträubenden deutschen Volke anziehen zu wollen". Gegen einen
solchen Ultramontanismus werde er, der so oft ultramontan
genannt worden sei, als der erste entschieden sich erklären.
„Denn wir Deutsche wollen als Mitglieder der katholischen
ÏÊÎrche nicht aufhören, Deutsche zu sein, sondern Deutsche im
Wahren und vollsten Sinne des Wortes bleiben und auch kein
Jota unserer nationalen Eigentümlichkeit, soweit sie gut und
rechtmässig ist und mit dem Geiste der katholischen Kirche
im Einklänge steht, aufgeben." Ausser dem allgemeinen
katholischen Bande, welches alle grossen organischen Glieder dieses
Leibes umfasse, gebe es noch ein näheres, engeres, nämlich
das eigentümlich deutsche katholische im reinsten Sinne des
Wortes, welches die Österreicher und die übrigen Deutschen
zu umfassen bestimmt sei. Nachdem nunmehr die Scheidewand
des Josephinismus gefallen, bestehe das Haupthindernis, welches
dem Wiedersichzusammenschliessen der Glieder der alten
deutschen katholischen Kirche im Wege gestanden, nicht mehr.
Auf beiden Seiten müsse nun die Bemühung dahin gerichtet
sein, dass beide Teile zu einem einheitlichen Organismus
zusammenwüchsen, der seine bestimmte Sendung im grossen
Ganzen des katholischen Organismus habe und erfülle. Mit
einem Appell an den jungen Klerus als die besondere Hoffnung
einer deutschen katholischen Kirche schliesst er seine damals
mit stürmischem Applaus aufgenommenen Ausführungen.

VII. An letzter Stelle sind in dieser Abteilung abgedruckt
die 1853 im 31. Band der Historisch-politischen Blätter erschienenen

„Betrachtungen über die Frage der Kaiserkrönung".
Veranlasst ist diese Abhandlung durch den von mehreren Bischöfen
unterstützten Wunsch Louis Napoleons, durch den Papst zum
Kaiser gekrönt zu werden. Ausgehend von der Krönung Pipins
zum König und Karls des Grossen zum Kaiser charakterisiert
er zunächst die Bedeutung des mittelalterlichen Kaisertums:
„Wie der Papst das geistliche, war der Kaiser das weltliche
Haupt der ganzen Christenheit, hatte daher den höchsten Rang
vor allen Königen; sein Amt wurde angesehen als ein von
Gott angeordnetes, ein der ganzen Christenheit schuldiger Dienst,
durch welchen die christliche Religion beschützt und erweitert,
der ganzen Kirche und ihrem geistlichen Oberhaupte der
erforderliche Schirm gewährt werden sollte." Hiervon durchaus



— 747 —

verschieden war die Krönung, zu welcher Pius VII. im Jahre
1804 auf Einladung Napoleons I. sich nach Paris begab. Nachdem

er diesen Akt in seinen Ursachen, seiner Bedeutung und
seinen Wirkungen genauer dargelegt, schildert er des Papstes
Erniedrigung bei und nach der Krönung und zieht dann eine
instruktive Parallele zwischen dem Kronenträger von 1804 und
dem Kaiser von 1852 nach Persönlichkeit und Stellung. „Die
Antwort auf die Frage, was Pius IX. tun werde, dürfte sich
dann von selbst ergeben." „Liegt in dieser Parallele, deren
Wahrheit im einzelnen wohl nicht leicht bestritten werden wird,
irgend eine Aufmunterung für das Oberhaupt der Kirche, jetzt
denselben Schritt zu tun, den sein Vorgänger nur zu bereuen
Ursache fand?" Nachdem er insbesondere die in Aussicht
gestellten Konzessionen mit Bezug auf die organischen Artikel und
die Zivilehe auf ihren wahren Wert zurückgeführt, schliesst er
seine Betrachtungen mit der entschiedenen Erklärung : „Wohin
auch unser Blick sich wenden möge, in die Vergangenheit, auf
die gegenwärtige Lage oder die zukünftige Entwicklung der
Dinge, wir können überall nur Gründe für den sehnlichen
Wunsch entdecken, dass der Versuch, den Papst zur Krönungsreise

nach Paris zu bewegen, nicht gelingen möge. Die tausendjährige

Tradition der Kirche, die Ehre und das Ansehen des

apostolischen Stuhls, die Beachtung von Rechten, die gewiss
auch in den Augen des heiligen Stuhls noch nicht völlig
erloschen sind, die Beziehungen zu anderen europäischen
Monarchen, die schonende Rücksicht auf einen ansehnlichen und
wackeren Teil der französischen Nation, alles dies muss schwer
in der Wagschale der Entscheidung wiegen, und wir haben
gesehen, wrelches Gewicht den Verheissungen zukommen dürfte,
welche in die andere Wagschale gelegt werden."

Nicht zuletzt war es dieser Artikel Döllingers, der die
Kaiserkrönung Louis Napoleons verhinderte.

B. I. Die zweite Abteilung umfasst Schriften aus den
Jahren 1863—1878 und wird eröffnet mit der oft genannten,
nach Form und Inhalt hochbedeutsamen Rede, die D. am
28. September 1863 vor der Gelehrtenversammlung zu München1)

') Über die Vor- und Nachgeschichte dieser Versammlung s. die
erschöpfende Darstellung in der Doli. Biogr. III, 270 ff. Die dort gemachten
Mitteilungen erschliessen erst das volle Verständnis der Kede.



— 748 —

hielt über ^die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen

Theologie". Beginnend mit den Schulen von Alexandrien und
Antiochien schildert er zunächst die orientalische Theologie,
die eine solche im engsten Sinne des Wortes, nämlich sich
auf Christologie und Trinität beschränkende, war, und die im
achten Jahrhundert mit Johannes von Damaskus zum Abschlüsse
gelangte. Der Okzident nährte sich in der Hauptsache von den

Orientalen, nur Augustinus nimmt eine Sonderstellung ein, er
hat das bisher bearbeitete Lehrgebiet im Kampfe gegen Donatisten

und Pelagianer wesentlich erweitert und ist für die spätere
abendländische Theologie massgebend geworden. Während die
Folgezeit dem Morgenlande keinen eigentlichen Fortschritt mehr
brachte, begann im Abendlande mit dem zwölften Jahrhundert
jener grossartige Entwicklungsgang der neueren Theologie,
welche fortan als Scholastik das ganze spätere Mittelalter bis
ins sechzehnte Jahrhundert hinein beherrschte. Eine Änderung
trat ein durch die Reformation; die aus der Rüstkammer der
Scholastik entlehnten Waffen zerbrachen; die philosophischen,
biblischen, geschichtlichen Studien erwachten, forderten ihr
Recht und boten wirksamere Waffen. Den Anteil der einzelnen
Völker an der theologischen Wissenschaft schildert der Redner
auf Grund seiner genauesten Kenntnis der einschlägigen
Literatur und gibt als Resultat dieser Entwicklung an: „So ist
denn in unseren Tagen der Leuchter der theologischen Wissenschaft

von seinen früheren Stellen weggerückt, und die Reihe,
die vornehmste Trägerin und Pflegerin der theologischen
Disziplinen zu werden, ist endlich an die deutsche Nation
gekommen." Es entspricht dem Charakter dieser Zeitschrift, wenn
Döllingers damals geäusserte Gedanken über kirchliche Trennung

und Wiedervereinigung etwas ausführlicher mitgeteilt
werden. „Uns allein unter allen Völkern ist das Geschick
widerfahren, dass das scharfe Eisen der Kirchentrennung mitten
durch uns hindurchgegangen ist und in zwei fast gleiche Hälften
uns zerschnitten hat, die nun nicht voneinander lassen und
doch auch nicht recht miteinander leben können die sich
in des Herzens Tiefe nach Wiedervereinigung sehnen, wreil sie
den Fluch dieser Spaltung bei jedem Schritt und Tritt, in jedem
Pulsschlag des nationalen Lebens empfinden, die sich lieben
und sich hassen, sich befehden und sich die Bruderhand reichen.
Es ist doch ein dunkler Schatten, der von dort an auf unsere



— 749 —

Geschichte gefallen ist. Als Nation siechen wir wie der vom
vergifteten Pfeile getroffene Philoktet an dieser fort und fort
eiternden Wunde Solange diese Heilung nicht erfolgt,
mühen wir vergeblich uns ab mit Versuchen einer besseren
politischen Gestaltung. Das wird nachgerade doch jedem
Denkenden klar. Erst vor vier Tagen hat das gelesenste
unserer Tagesblätter (Allgemeine Zeitung, 24. September) es

ausgesprochen: Die deutsche Einheit ist die Vereinigung der
Konfessionen in Deutschland. Wir mussten uns selber aufgeben,
mussten an unserer Zukunft verzweifeln, wenn wir von dem
Glauben lassen wollten, dass die religiöse Einigung möglich,
ja, dass sie gewiss sei, — so gewiss, als die deutsche Nation kein
untergehendes, sondern ein lebenskräftiges Volk ist, und als
die Kirche die Verheissung hat, dass die Todespforten sie nicht
überwältigen werden. — Und wenn es so ist, sollte die deutsche
Theologie nicht als der Speer des Telephus sich erweisen
können, welcher die Wunde erst schlägt und dann heilt?
Deutsche Theologen sind es gewesen, welche die Spaltung
begonnen So hat denn auch die deutsche Theologie den Beruf,
die getrennten Konfessionen einmal wieder in höherer Einheit
zu versöhnen. Sie wird dies nur unter drei Bedingungen
vermögen. Die erste Bedingung ist die, dass unsere Wissenschaft
das wahrhaft Trennende und Unkatholische, d. h. das dem Ge-
samtbewusstsein der Kirche aller Zeiten Widersprechende und
die Kontinuität der Überlieferung Zerstörende in der Lehre der
Gegenseite mit allen ihr, jetzt mehr als je, zu Gebote stehenden
Mitteln überwinde, wofür noch sehr viel zu leisten übrig bleibt.
Die zweite Bedingung ist, dass sie die katholische Lehre in
ihrer Totalität, ihrer Verbindung mit dem kirchlichen Leben,
ihrem organischen Zusammenhang und ihrer inneren Konsequenz
zur Darstellung bringe, dass sie aber dabei auch das Wesentliche,

Bleibende scharf unterscheide von dem Zufälligen, dem
Vorübergehenden und den der Idee fremdartigen Auswüchsen.
Dies ist noch durchaus nicht geschehen, und die aufrichtige
Beantwortung der Frage, warum es noch nicht geschehen sei,
dürfte einen Beitrag zu der uns so nötigen und heilsamen
Selbsterkenntnis liefern. Endlich die dritte Bedingung wäre, dass die
Theologie und durch sie die Kirche alles Wahre und Gute,
das die getrennten Genossenschaften in Lehre, Geschichte und
Leben entdeckt oder erzeugt haben, sorgfältig von dem bei-



— 750 —

gemischten Irrtume ausscheide und dann frei und offen akzeptiere,

ja als das rechtmässige Eigentum der einen wahren Kirche,
die dies alles einmal, im Keime wenigstens und in der Anlage,
besessen habe, in Anspruch nehme. Der Irrtum lebt ja nur von
den Wahrheitskörnern, die er in sich trägt, wie er denn in gar
vielen Fällen auch nur die Karikatur einer verborgenen Wahrheit

ist." Vor zwei Jahren habe er (in der Vorrede zu „Kirche
und Kirchen") gesagt, die Vereinigung sei einstweilen nicht
möglich, wreil die Mehrzahl der Protestanten sie nicht wolle,
jetzt müsse er sagen, dass auch die katholische Seite es an der
Anwendung der Mittel zu diesem Zweck fehlen lasse : „Demut,
Bruderliebe, Selbstverleugnung, aufrichtige Anerkennung des

Wahren und Guten, wo es sich auch findet, gründliche Einsicht
in die Gebrechen, Schäden und Ärgernisse unserer eigenen
Zustände, und ernstlicher Wille, die Hand anzulegen zu ihrer
Abstellung." Somit habe die Theologie zunächst der rechten,
gesunden, öffentlichen Meinung in religiösen und kirchlichen
Dingen Dasein und Kraft zu verleihen — eine Äusserung, die
in diesem Zusammenhang unbedenklich ist, im allgemeinen aber
nur mit Vorsicht aufzunehmen wäre *). In Deutschland sei also
künftighin das Heimatland der katholischen Theologie zu suchen.
Nun beschreibt er deren Methoden und Aufgaben, entwickelt
die Freiheit und zugleich die Gebundenheit ihrer Vertreter und
schliesst mit dem versöhnenden Hinweis darauf, dass, wenn
gegenwärtig in Deutschland zwei theologische Richtungen
beständen, dies an sich kein Übel, vielmehr in mancher
Beziehung als Gewinn zu achten sei. vorausgesetzt nur, dass beide
wahrhaft wissenschaftlich seien, und dass sie sich wechselseitig
die notwendige Freiheit der Bewegung gestatteten.

IL Nach dem Originalmanuskript vom Januar 1865 ist eine
Abhandlung zum erstenmal abgedruckt, für die ihr Verfasser
damals selbst in der Allgemeinen Zeitung keine Aufnahme fand :

„Die Speyerische Seminarfrage und der Syllabus". Der Gedankengang

ist folgender: Zunächst wird das Bestreben des von seinen
Hintermännern geschobenen Bischofs Weis von Speyer
klargelegt und in seinen Folgen beurteilt, mit Ausschluss der
Regierung an seinem Seminar jederzeit amovible Professoren
anzustellen. Damit würden in Deutschland Zustände herbeigeführt,

Siehe oben.



— 751 —

wie sie an den italienischen und französischen Seminarien
herrschten. In der Lage der deutschen Kirche aber und in
ihren Beziehungen zu Rom seien unbemerkt mehrfach
Änderungen eingetreten, wobei folgende vier Ursachen zusammenwirkten:

1. Die italienische, in jüngster Zeit noch sehr gesteigerte

Abneigung gegen deutsehe Nationalität und deutsche
Wissenschaft, die nun einmal den südlichen Romanen
unverständlich und ungeheuerlich ist ; 2. der wachsende französische
Einfluss in Rom; 3. die Verbreitung eines zahlreichen, nach
jesuitischen Grundsätzen erzogenen jungem Klerus in Deutschland

; endlich 4. die Ansiedelung und das rasche Umsichgreifen
der Jesuiten selbst in Deutschland. So ist denn die Lage des

katholischen Deutschlands wesentlich verändert; eine Spaltung
besteht unter denen, die sonst auf dem gemeinsamen Boden
des katholischen Bekenntnisses stehen. Der Ultramontanismus,
d. h. die unumschränkte Herrschaft des Papstes in der Kirche
und auf allen mit der Kirche zusammenhangenden
Lebensgebieten, ist keine Fiktion mehr, sondern eine reelle und
aggressiv vorschreitende Macht, deren Parteisymbolum Syllabus
und Enzyklika sind. Eine kritische Würdigung der Sätze des

Syllabus ergibt, dass ein Teil derselben sich auf Dinge bezieht,
die auf der Leugnung aller positiven Religion basieren, bei
denen also nicht zu begreifen ist, warum man sie einer
besondern Verdammung wert erachtet. Daneben aber finden sich
Sätze, die bisher unbedenklich gelehrt wurden. So müssen alle
Theologen erstaunen, wenn sie hier die Behauptung als Irrlehre
verdammt finden, dass auch im Protestantismus die Möglichkeit,
Gott zu gefallen, bestehe. Aber auch den Juristen, den
Staatsmännern, den Fürsten, den Beamten, den Schulmännern, den

Mitgliedern ständischer Körperschaften, den Regierenden wie
den Untergebenen, allen wird angekündigt, dass sie bisher auf
falschen, unchristlichen Bahnen gewandelt sind, dass sie fremden
Besitz sich angemasst, in die Rechte der Kirche ursurpierend
eingegriffen haben, überhaupt von der Kirche und dem Umfang
des kirchlichen Gebietes ganz verkehrte Begriffe hegen. Dies
wird an einer Reihe von Beispielen gezeigt und dann als
Absicht Roms dargelegt, die Doktrinen des Syllabus nicht nur
dem Klerus einzuschärfen, sondern auch der gesamten Laienwelt

als Richtschnur ihres Denkens und Handelns vorzuhalten.
Kurz, nach diesem wunderbaren Dokument haben Monarchen,



— 752 —

Regierungen, Nationen nichts Besseres, Dringenderes zu tun,
als ihre Verfassungen zu stürzen, ihre Gesetzbücher zu
vernichten, den Entwicklungsgang von vier Jahrhunderten plötzlich
abzubrechen und die Zustände und Ordnungen des vierzehnten
wieder aufzurichten. Näher geht unser Gelehrter ein auf die
Frage der päpstlichen Unfehlbarkeit und weist deren Gefährlichkeit

für den Staat nach. Die hierauf bezüglichen
Äusserungen sind später in den Janus aufgenommen worden, weshalb
hier auf das früher über dieses Werk Gesagte verwiesen werden
kann. Nach einem Hinweis darauf, dass die Ultramontanen
ihre Ziele besonders mittels des Index zu erreichen hofften,
kehrt D. zum Ausgangspunkt seiner Betrachtungen zurück mit
der Bemerkung, solange die Regierung* festhalte an dem Grundsatze,

die Professoren selber zu ernennen, können sie sicher
sein, dass der Nachwuchs des Klerus im grossen und ganzen
in deutschem und verfassungstreuem Sinne erzogen wrerde.

III. Gleichfalls nach dem Originalmanuskript ist abgedruckt
eine „geschichtliche Übersicht des Konzils von Trient". Der Aufsatz

ist geschrieben im Jahre 1866 während eines Aufenthaltes
zu Herrnsheim, wo D. nur wenige Materialien zur Hand hatte.
Er beanspruchte mit dieser Abhandlung nicht, eine eigentlich
wissenschaftliche Arbeit, sondern nur eine für einen weiteren
Leserkreis bestimmte, populäre Orientierung zu liefern.- Seine

Absicht, sie zu überarbeiten und drucken zu lassen, hat er nicht
ausgeführt. Professor Reusch fügte einige von Professor A. von
Druffel verfasste Ergänzungen bei. Zuerst werden die kaiserlichen

Bemühungen für die Abhaltung eines Konzils und die
päpstlichen Gegenbemühungen geschildert, dann wird der Verlauf

der Synode beschrieben und namentlich das Ringen des

Papal- und des Episkopalsystems eingehend dargelegt. Ferner
ergibt sich, dass das Tridentinum weit entfernt war, ein
abendländisches Generalkonzil darzustellen, dass es vielmehr im
wesentlichen eine Zusammenkunft italienischer Bischöfe unter
überwiegendem Einfluss des Papstes war.

Sein Urteil fasst D. in die Worte zusammen : „Bei der
Beurteilung des Konzils von Trient haben wir festzuhalten, dass
damals kein Bruch mit der Vergangenheit erfolgte, dass manche
für die Kirche heilsame Vorschriften zu Papier gebracht
wurden. Die Frage war, ob sie ausgeführt wurden. Darauf



— 753 —

antwortet der Zustand der Kirche vor der Französischen
Revolution1)."

IV. Gelegentlich der Neubesetzung einer theologischen
Professur zu Würzburg hatte der Kultusminister von Koch dem

Könige einen Vortrag gehalten, worin er die Berufung eines

Theologen von deutscher Bildung vorzugsweise dadurch
motivierte, dass die Jesuitenzöglinge des Collegium germanicum in
Rom einerseits einen ungenügenden Unterricht in der Theologie
erhielten, indem dort namentlich die biblischen und
kirchenhistorischen Studien vernachlässigt seien, anderseits aber von
ihren Lehrern angeleitet würden, in kirchlich-politischer
Beziehung für das System der römischen Omnipotenz und straffen
Zentralisation zu wirken, dem Jesuitenorden allerwärts die Wege
zu bereiten und auf solche Weise überhaupt die ultramontanen
Tendenzen zu fördern. Mit Unrecht wurde D. als der Inspirator

des Ministers vermutet, und es erschien von einem
verkappten Jesuitenschüler anonym die Broschüre: „Zur Belehrung
für Könige. Ein Vor- und Nachwort zu einem Vortrag des-

weil. kgl. bayer. Kultusministers Nikolaus von Koch vor S. M.
dem König von Bayern über Ultramontanismus, Romanismus,
Scholastik, deutsche Wissenschaft, das deutsche Kollegium in
Rom und die theologische Fakultät in Würzburg. Zugleich ein
Beitrag zur Charakteristik des verstorbenen und zur Ehrenschuld

des künftigen Kultusministers in Bayern. Zweite
vermehrte Auflage. Leipzig 1866."

') In einem Briefe, d. d. Tegernsee 18. August 1884, schrieb D. an
Prof. Dr. Friedrich Michelis: «Es ist mir nicht möglich, Ihren Standpunkt
bezüglich des Tridentinums zu teilen. Je mehr und je eindringender ich
mich mit der Geschichte dieses Konzils beschäftigt habe, und je
unbefangener ich einige seiner Dekrete erwogen habe, desto stärker ist in den
letzten 16 oder 17 Jahren meine Abneigung gegen dasselbe geworden, und
es wäre mir schon seit lange unmöglich, einige seiner Kanones nach ihrem
einfachen Wortlaute als den adäquaten Ausdruck meines Glaubens zu
bezeichnen. So der, wie man jetzt weiss, mit leichtfertiger Frivolität gemachte
Kanon über die apokryphischen Bücher des A. T., der der Tradition der
alten Kirche geradezu widerspricht, und wobei man das quod semper, quod
ubique etc. schlechterdings preisgeben muss. Dann der über die der hl.
Schrift gleichstehenden traditiones (die niemand speziell anzugeben weiss).
Ferner der Kanon über das Purgatorium, der alten Kirche (vor Gregor
dem Grossen) widersprechend. Ich hätte noch mehr anzuführen, aber in.
einem Briefe ist nicht Raum zur Ausführung »



— 754 —

Döllingers Antwort erschien 1867 in der Allgemeinen Zeitung
unter dem Titel: „Die Broschüre: Zur Belehrung für Könige."
Darin weist unser Gelehrter darauf hin, dass die vom Minister
über das Studium im Germanikum gemachten Angaben auf
Wahrheit beruhten, und dass seine Mitteilungen über die
Bestrebungen der in Rom gebildeten Theologenpartei als richtig
von jedermann erkannt werden könnten. Von dem anonymen
Pamphlet absehend, erhebt D. sich zu einer prinzipiellen
Darlegung und schildert die theoretischen und praktischen
Bemühungen, die alle nach dem gleichen Ziele steuern, „nämlich
nach der Unterdrückung des wissenschaftlichen Geistes innerhalb

des Katholizismus, nach der Aufrichtung einer toten
Autorität, welche die Ideen des Jahrhunderts durch disziplinaren
Zwang und Gewaltmassregeln bekämpfen will". Das zeigt ein
Überblick über die Geschichte der katholischen Theologie in
Deutschland. Vor 1773 lag sie fast ausschliesslich in den Händen
der Jesuiten, zeigte aber bei deren Widerwillen gegen alle
historischen und exegetischen Studien das Gepräge des vollständigsten

Scholastizismus und einer gänzlichen literarischen
Sterilität. Ein grosser Aufschwung trat erst ein, als 1817 die

katholisch-theologische Fakultät in Tübingen eröffnet und nach
ihrem Vorbild in Freiburg, Giessen, Münster, Bonn, Breslau,
Würzburg und Münster gearbeitet wurde. In Rom aber sah man
vorerst dieser Bewegung ruhig zu. Zu einer ernsten Offensive
kam es erst seit 1849, als die Jesuiten auf den Papst Einfluss
gewannen und durch die „Civiltà Cattolica", zu deren Echo sich
der Mainzer „Katholik* hergab, ihr Programm verkündigten.
Alsbald ging die Partei auch an dessen Ausführung, was an
den Vorgängen zu Mainz (Verdrängung des erwählten Bischofes
Leopold Schmid), Giessen (Unterdrückung der theologischen
Fakultät), Freiburg (Diskreditierung von Hirscher und Hug),
Breslau (Baltzer), Wien (Verurteilung Günthers) usw. nachgewiesen

wird. Insbesondere finden die Intrigen gegen die
Münchener Fakultät ihre Besprechung. Nachdem noch die
Knabenseminare eine entsprechende Würdigung erfahren, geht
D. auf die Gefährlichkeit des Neuscholastizismus für Kirche
und Staat ein (Syllabus, Enzyklika, Unfehlbarkeit), um zu dem
Schlüsse zu gelangen, dass Minister von Koch seinem Könige
pflichtgemäss eine richtige Schilderung der romanistischen Partei
entworfen habe.



— 755 —

V. In dem Artikel: „Rom und die Inquisition" wird
zunächst ein kurzer Aufsatz: „Aus Franken" mitgeteilt, der am
6. Mai 1867 in der Allgemeinen Zeitung erschien, als die
Kanonisation des Don Pedro Arbues de Epila in Aussicht stand,
„eines Mannes, der bei der Einführung der spanischen Inquisition
als ein Hauptwerkzeug diente und sein Andenken mit Blut in
die Annalen derselben einschrieb". Nach einem kurzen Hinweis
auf das Verfahren der Inquisition wird erwähnt, dass schon Paul
HI. diese Heiligsprechung habe vornehmen wollen, was
indessen unterblieb. D. erkannte die Tragweite des erneuten
Versuches, auf den Altären der katholischen Christen einen Mann
zur Verehrung auszustellen, „der zu den blutdürstigsten
Inquisitoren gehörte". Er sagte: „Diese Kanonisation scheint eine

weitergreifende Bedeutung zu haben und könnte leicht auf eine
Verherrlichung der Inquisition selbst gedeutet werden. Wird
unter den vielen Bischöfen, die zur Feier der neuen Kanoni-
sationen im nächsten Monat nach Rom wallfahrten, keiner
sein, der gegen die Verherrlichung des Arbues und damit der
Inquisition Verwahrung einlegt?"

Es war vorauszusehen, dass die vorstehend erwähnte Notiz
eine nicht geringe Aufregung in ultramontanen Blättern
hervorrufen werde. Die Angriffe veranlassten D. zur Veröffentlichung

von sechs Artikeln, die unter dem Titel: „Rom und
die Inquisition" in der Allgemeinen Zeitung 1867 erschienen
und dann weitere Entgegnungen, u. a. von Hefele, hervorriefen.
Wir beschränken uns darauf, im folgenden den Hauptinhalt
kurz anzudeuten.

1. Zunächst wird festgestellt, dass Arbues nach der allgemein

rezipierten Doktrin, wie sie Benedikt XIV. in seinem
berühmten Werke von der Kanonisation ausführlich entwickelt
habe, nicht als Märtyrer betrachtet werden könne. Sodann
wird die von jeher bis zur Gegenwart in Rom herrschende
Ansicht dargelegt, dass die Inquisition ein preiswürdiges und

zur Vollständigkeit der kirchlichen Einrichtung gehöriges
Institut sei, eine Auffassung, der die Journale von entschieden
ultramontaner Haltung diesseits der Alpen durchaus beitreten.

2. Im zweiten Artikel beginnt eine geschichtliche Übersicht.
Der alten Kirche war eine derartige Einrichtung fremd, und
es wurde der Zwang in religiösen Dingen ausdrücklich
verworfen. Erst mit Augustinus trat eine Änderung ein, indessen



— 756 —

vergingen doch noch sechs bis sieben Jahrhunderte, bis im
Okzident die Theorie vom Religionszwang und von der gewaltsamen

Ausrottung der Ketzerei zu voller Geltung kam.
Gratians Dekret und die Scholastik wirkten hier bestimmend ein.
Gegen die Katharer wurde ein Religionskrieg organisiert, und
als dies nicht ausreichte, wurde die Inquisition als stehender
Gerichtshof eingerichtet. Gerade dieselben drei Päpste, Innozenz

III., Gregor IX. und Innozenz IV., welche die Lehre von
der Universalherrschaft des päpstlichen Stuhles über Fürsten
und Völker, die Vereinigung aller Macht und aller Rechte,
der staatlichen wie der kirchlichen, in der Person des Papstes
als allein heilbringende Wahrheit verkündigten, sind es auch,
welche vorzugsweise am Werke der Inquisition gebaut haben.
Die Praxis aber wird an Beispielen aus Deutschland (Konrad
von Marburg) und Frankreich beleuchtet.

3. Der dritte Aufsatz schildert das Verfahren der Inquisition

auf Grund des an dem päpstlichen Hofe zu Avignon im
Jahre 1376 von dem Dominikaner und Inquisitor Eymerich als
ein Hand- und Lehrbuch für seine Amtsgenossen verfassten
wohlgeordneten „Direktoriums". Sein ganzes System baut er
auf die Bulle „Unam Sanctam" Bonifaz' VIIL, welche am
bestimmtesten und vollständigsten ausgesprochen hat, dass es eine
notwendige Bedingung für die Seligkeit jeder menschlichen
Kreatur sei, dem Papste wie in geistlichen, so auch in
weltlichen Dingen unterworfen zu sein und von ihm gerichtet zu
werden. Zwei Anweisungen sind es, welche sich immer wiederholen

: erstens, dass die Inquisitoren ihr gerichtliches Verfahren
einfach, ohne die Öffentlichkeit und Umständlichkeit der
zivilgerichtlichen Prozedur, d. h. ohne die zum Schutze der
Angeklagten eingeführten Formalitäten, einrichten, und zweitens,
dass sie mit grosser Strenge verfahren sollten. In welcher Art
diese Anweisungen befolgt wurden, wird ausführlich dargelegt.

4. Im vierten Abschnitt wird das Verfahren der Inquisition
weiter beschrieben und namentlich das Vorgehen gegen die
Spiritualen im Minoritenorden geschildert, die Nikolaus III. in
der Dekretale Exiit, 1279, in feierlichster Weise als die echtesten
Junger des Herrn erklärt hatte, während Johannes XXII. sie
später die ganze Schwere seines mit der Inquisition bewaffneten
Armes fühlen liess.



— 757 —

5. Die an fünfter Stelle stehende Abhandlung betrifft die

spanische Inquisition namentlich unter Ferdinand und Isabella,
wobei insbesondere die Tätigkeit des grausamen Grossinquisitors
Torquemada dargestellt wird. Die Verfolgung richtete sich
besonders gegen Christen jüdischer Abstammung, auch
Verstorbenen wurde der Prozess gemacht, ihre Gebeine wurden
ausgegraben und verbrannt, alles dies, um ihr Vermögen
zugunsten des königlichen Fiskus zu konfiszieren. Es mag*
hervorgehoben werden, dass aus der Darstellung die päpstliche Mitschuld
an diesen Greueln sich deutlich ergibt.

6. Im sechsten Aufsatz kommt D. auf Arbues zu sprechen,
beschreibt dessen Tätigkeit als Inquisitor in Saragossa während
der Zeit vom 4. Mai 1484 bis zum 15. September 1485 und
schildert auf Grund der Urkunden, wie er sich nach Ansicht
seiner Gesinnungsgenossen als „acerrimus persecutor heeresum"

betätigte. Am 15. September 1485 wmrde er von einigen
Verschwörern nachts in der Kirche überfallen und verwundet,
infolgedessen er am 17. September starb. Sein Blut wurde der
festeste Kitt für die Inquisition in ganz Spanien ; niemals
vielleicht ist ein Mord besser ausgebeutet worden. Ausführlich
werden sodann seine Wunder, sowie seine Seligsprechung durch
Alexander VII. am 17. April 1664 und seine förmliche Kanonisation
bei Gelegenheit der Feier des Zentenariums des hl. Petrus am
29. Juni 1867 erzählt, wodurch die „unheimliche Gestalt" des

Inquisitors „als leuchtendes Vorbild christlicher Gesinnung und
Tat auf den Altar gestellt" wurde, „um neben Stephanus, Petrus,
Paulus u. a. als ein Blutzeuge des Evangeliums gefeiert zu
werden". Die Tragweite des Vorganges aber ergibt sich aus
folgenden Worten: „Mit der Verherrlichung des Arbues ist,
nach römischer Ansicht, der spanischen Inquisition eine
glänzende Genugtuung und feierliche Rehabilitation in der
Wertschätzung der Kirche zuteil geworden, wie es denn auch in
der Allokution vom 26. Juni zu der Kanonisationsfeierlichkeit
heisst : Es handelt sich hier darum, Helden der Kirche heilig
zu sprechen, von denen viele mit rühmlichem Wetteifer zur
Verteidigung des apostolischen Stuhls, des Sitzes der Wahrheit
und der Einheit, zur Rettung der Glaubenseinheit, oder um die
vom Schisma der Kirche Entrissenen wieder zurückzuführen,
gekämpft und den Tod erlitten haben." Unseres Gelehrten
Auffassung dagegen ist in der Antwort enthalten, die er an



— 758 —

einen Gegner richtete: „Wenn jener Anwalt des Arbues, in
Nr. 173 der Beilage der Allgemeinen Zeitung, sich nun denken
kann, dass ein Inquisitor der oben beschriebenen Qualität von
einer lauteren evangelischen Frömmigkeit erfüllt und in seinem
Tun von dem Motive der Liebe Gottes und des Nächsten
geleitet worden ist, so mag er seine religiösen und sittlichen
Begriffe allenfalls aus dem Koran, aber sicherlich nicht aus der
Lehre Christi und der Apostel geschöpft haben."

VI. Die Fortsetzung, deren Veröffentlichung die Allgemeine
Zeitung ablehnte, erschien 1868 in der Wiener „Neuen Freien
Presse" unter dem Titel: „Die spanische und die römische
Inquisition".

1. Im 13. und 14. Jarhundert war die spanische Inquisition
nur nach zeitweiligem Bedürfnis in Anwendung gekommen.
Erst als Ferdinand und Isabella die gemeinschaftlichen Herrscher
Spaniens geworden und für ihre Pläne und Kriege ungeheure
Geldsummen bedurften, kam dieses Institut in grossartigen
Aufschwung und wurde zur ständigen Einrichtung, da man erkannte,
dass durch das Prozessverfahren gegen lebende und tote
Scheinchristen jüdischer und mohammedanischer Abkunft der königliche

Fiskus die besten Geschäfte machen könnte. Aber auch
Rom fand darin einen einträglichen Erwerbszweig durch die
Erteilung von Schutzbriefen für einzelne Gefährdete und durch
die Gewährung von Rehabilitationsbreven für die zur Abschwörung

und den daran geknüpften Beschimpfungen Verurteilten.
Aus Döllingers Mitteilungen ergibt sich, dass die Inquisition in
Spanien allerdings eine staatliche Einrichtung war, aber unter
päpstlicher Billigung und Mitwirkung funktionierte. Ausführlich

und mit genauen Angaben wird ihre straffe Organisation,
ihr alle Forderungen der Gerechtigkeit ausser acht lassendes
Prozessverfahren und ihre furchtbare Tätigkeit beschrieben.
Aber auch ihre beklagenswerten Folgen für den Wohlstand
des Landes und den Charakter seiner Bewohner finden
entsprechende Würdigung.

2. Der zweite Abschnitt: „Die römische Inquisition, ihre
Erneuerung und Erweiterung" schildert den Aufschwung, den
dieses Institut um die Mitte des 15. Jahrhunderts nahm. Es
richtete nämlich seine Tätigkeit auf das weite dunkle Gebiet
der Magie und organisierte den Hexenprozess. Hatten die
früheren Kirchengesetze das ganze, als ein Überrest heidnischer



— 759 —

Vorstellungen und Bräuche noch spukende Zauber- und Hexen-
wresen als einen törichten Aberglauben ohne Realität behandelt,
so galt es jetzt als Häresie, die Wahrheit der neuen, von den
Dominikanern ersonnenen und rasch ausgebildeten dämonischen
und magischen Theologie in Zweifel zu ziehen. Innozenz VHI.
erliess 1484 die berühmte Bulle, welche den neuen Wahn als
wahr bestätigte. Mit Entsetzen liest man die Mitteilungen
Döllingers über den Unverstand und die unmenschliche Grausamkeit,

die damals zutage traten. Als um die Mitte des 16.

Jahrhunderts die protestantischen Ansichten von Deutschland und
der Schweiz her sich in Italien stark ausgebreitet, fand die

Inquisition ein neues Arbeitsfeld, namentlich unter Paul III.
und IV. sowie Pius V., welch letztern D. „die persongewordene
Inquisition" nennt. Zum Schlüsse wird das Verfahren gegen
die Waldenser in Kalabrien (1560), das mit ihrer Vernichtung
endete, erzählt.

VH. Diese und die folgende Nummer beziehen sich auf
das Vatikanum. Als durch den berüchtigten Februar-Artikel
der Civiltà Cattolica das eigentliche Konzilsprogramm enthüllt
worden, veröffentlichte D. rasch in der Allgemeinen Zeitung
(1869) eine Reihe von Artikeln über „Das Konzilium und die
Civiltà". Den Schluss derselben teilt Reusch mit unter dem
Titel: „Die Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit seit dem
16. Jahrhundert." Das Vorhergehende ist in den „Janus"
aufgenommen. — Zunächst wird die Theorie Bellarmins analysiert,
die scheinbar alle Schwierigkeiten der päpstlichen Unfehlbarkeit

beseitigt, in Wirklichkeit aber diese letztere ganz aufhebt')..
Sodann wird die Tätigkeit der Jesuiten für die Infallibilität und
ihre Beseitigung des Gallikanismus geschildert. Die Aufhebung
des Ordens brachte vorübergehend die altkirchliche Doktrin
zur Geltung, bis La Mennais und de Maistre als Apostel des
Ultramontanismus mit durchschlagenden Erfolgen auftraten.
Schliesslich geht D. auf das Konzil von Trient zurück und zeigt,
wie ea für Deutschland das Gegenteil von dem geworden, was
es hätte sein sollen. Dann kommt jene bedeutungsvolle Parallele:

Auf der einen Seite das 5. Laterankonzil (1517) mit seiner
päpstlichen Omnipotenz und daa Auftreten Luthers, — auf der
anderen Seite das Vatikanum, wenn es sich dazu gebrauchen

Gerade diese Hypothese wurde später dogmatisiert.



— 760 —

lässt, den Kranz der Unfehlbarkeit um die Schläfe des Papstes
zu winden; und „kein plötzlicher grosser Abfall wird eintreten,
keine offene Auflehnung im grossen Stile wird sich zeigen ..."
Aber „eine starke, weit und tief sich erstreckende Verminderung
des religiösen Glaubens in den katholischen Völkern wird die
nächste und dauernde Wirkung sein. Die Gegner in und ausser
der Kirche, welche jetzt fast in allen katholischen Ländern
die Literatur beherrschen, werden mit Hohn und Triumph auf
diese jüngste Erfindung einer auf Kosten der kirchlichen
Überlieferung den Gelüsten der Kurie fröhnenden Synode hinweisen."
Döllingers machtvolle Warnung vor dem Versuche, neben die
alte Räubersynode vom Jahre 449 im Jahre 1869 eine Schmeichlersynode

zu setzen, verhallte ungehört.
VIII. 1. Unter der Rubrik: „Das vatikanische Dogma" wird

zunächst ein in der Allgemeinen Zeitung 1871 erschienener
Artikel : „Zur Unfehlbarkeitsliteratur" mitgeteilt, worin D. die
Schrift F. v. Schulte's, „Die Macht der römischen Päpste" etc.,
Prag 1871, skizziert1).

2. In einem kurzen Aufsatz der Allgemeinen Zeitung, 1871,
wird „Der Münchener Hirtenbrief vom ö. Januar 1871" behandelt.
Zunächst wird der Widerspruch aufgedeckt, der zwischen diesem
und dem früheren Vorgehen des Erzbischofs (Unterzeichnung
•des Fuldaer Hirtenbriefes vom 6. September 1869, Unterzeichnung

der an den Papst gerichteten Adressen vom 12. Januar 1870
und vom 17. Juli ds. J.) besteht. Sodann weist D. nachdrücklich
hin auf die Bedeutung des Universalepiskopats, den der Hirtenbrief

mit Stillschweigen übergangen. Endlich nimmt unser
Gelehrter den dort versuchten Traditionsbeweis für die Unfehlbarkeit

vor und gelangt zu dem Ergebnis: „Die Kette von
Zeugnissen, die hier angeführt werden, zerbröckelt sich in den
Händen des Zugreifenden. Die Stellen sind teils erdichtet, teils
falsch übersetzt, teils verstümmelt und dadurch entstellt, teils
entbehren sie aller Beweiskraft", was dann an einzelnen
Beispielen gezeigt wird.

3. Gleichfalls in der Allgemeinen Zeitung, 1871, erschien ein
grösserer Artikel: „Der Münchener Hirtenbrief und sein
Verteidiger" als Erwiderung auf eine von Rampf, dem spätem Bi-

*) Wir sehen hier von einer Inhaltsangabe des Schulte'schen Werkes
ab, weil wir eine solche schon in dieser Zeitschrift, XL Jahrgang, 1907,
Band 58 gegeben haben.



— 761 -
schof von Passau, ebenda veröffentlichte „Entgegnung" auf
Döllingers unter Nr. 2 erwähnte Äusserung. Hier erhärtet D.
von neuem das oben mitgeteilte Ergebnis seines Studiums des

Hirtenbriefes, kommt u. a. ausführlich auf die bekannte Irenaeus-
Stelle, sowie die Lehre des Konzils von Konstanz zu reden und

zeigt zuletzt die Disharmonie des neuen Glaubensartikels vom
Papste mit den deutschen Verfassungen auf.

4. Im Jahre 1875 schrieb D. aus Anlass der Schrift von
W. E. Gladstone: „Die vatikanischen Dekrete nach ihrer
Bedeutung für die Untertanentreue" (in deutscher Übersetzung,
Nördlingen 1875) zwei Abhandlungen, die im folgenden Jahre
im „Deutschen Merkur" veröffentlicht wurden: „Die vatikanischen

Dekrete". Der erste Artikel führt den Nachweis, wie die
zwei neuen Glaubenssätze von der Allgewalt und von der
Unfehlbarkeit des Papstes sich wechselseitig stützen und ergänzen.
Im zweiten wird die Erklärung dafür gegeben, wie es gekommen
¦sei, dass Rom ganz entgegen seiner bisherigen Praxis plötzlich
ein Konzil berief, obschon niemand es begehrte und keine einer
konziliarischen Lösung harrende Frage vorlag. Der Grund
für diese Umwandlung lag darin, dass es seit 1849 den Jesuiten
gelungen war, den Erfolg eines Konzils sicherzustellen, wras

sich durch die Proklamation der unbefleckten Empfängnis (1854),
den Syllabus (1864) und das Zentenarium Petri (1867) erwies.

IX. Im „Historischen Taschenbuch", begründet von Fr. von
Raumer, herausgegeben von W. H. Riehl, 5. Folge, 1. Jahrgang
(Leipzig, F. A. Brockhaus 1871) S. 257 — 370 findet sich ein

grösserer Aufsatz : „Der Weissagungsglaube und das Prophentum
in der christlichen Zeit*.

1. In der Einleitung wird der Unterschied zwischen dem

Weissagungswesen des Altertums und der christlichen Zeit
festgestellt. Ersteres war national und patriotisch, aber darum
auch auf Staatswesen und Kriegsführung gerichtet. In der
christlichen Zeit haben wir vier Arten von Weissagungen zu
unterscheiden: religiöse, dogmatische, nationale und
kosmopolitische. Zu den letzteren gehören diejenigen, welche sich
auf die christliche Kirche beziehen, da seit der Stiftung des

Christentums die kirchlichen Geschicke und Veränderungen aufs

engste mit dem grossen Entwicklungsgange der Weltgeschichte
überhaupt verknüpft sind. So haben denn Prophezeiungen,

Revue intern.de Théologie Heft 72, 1910. 49



— 762 —

welche auf die Weltlage oder auf die Schicksale der grossen
Kulturvölker gerichtet sind, immer auch eine religiöse Seite,
und umgekehrt war es nicht möglich, wichtige und tiefgreifende
Ereignisse und Wandlungen auf dem religiösen Gebiete zu
verkündigen, ohne zugleich entsprechende, politische Neugestaltungen,

die sich zu jenen wie die Wirkung zur Ursache verhielten,
in Aussicht zu stellen. Der Ursprung der Vatizinien seit Christus
ist dreifach. Sie entstehen als gleichsam autochthone Produkte
einer gewissen Lage und Stimmung, ohne Absicht, ohne die
bestimmte oder die bewusste Urheberschaft einer einzelnen
Person. Sie sind aber auch häufig etwas Berechnetes und
Gemachtes und sollen einem ganz speziellen Zweck dienen. Endlich
gibt es auch Vatizinien, welche zuerst nur die Vermutungen
oder auch die genialen Blicke eines Mannes sind, der, von
dem Verständnisse der richtig erkannten Gegenwart ausgehend,
gemäss den Gesetzen des Kausalzusammenhanges auf Phänomene

einer künftigen Zeit schliesst und sie zuversichtlich als
Tatsachen verkündet; diese stempelt dann der Erfolg zu
prophetischen Kundgebungen. An einigen Beispielen werden nun
diese Auffassung und Unterscheidung klargelegt.

2. Gegenstand des zweiten Kapitels ist : „Die prophetische
Anschauung des früheren Mittelalters. Erwartung des
Antichrist und des Weltendes". Bis tief ins Mittelalter hinein gab
es in der christlichen Welt keine eigentlichen Prophezeiungen
von allgemeiner Bedeutung und Tragweite. Was sich an
Vorhersagungen bildete, bezog sich auf den erwarteten Untergang
des römischen Reiches und des namentlich auf Grund einer
unrichtigen Deutung von 2 Thess. 2, 8 damit verknüpft gedachten
Auftretens des Antichrist und des Endes der gegenwärtigen
Weltordnung.

3. „Die nationale Weissagung" wird im dritten Abschnitt
besprochen. Bezüglich derselben darf man im allgemeinen
behaupten, dass das Prophetentum, soweit es nicht durch
religiöse Satzungen bedingt, sondern naturwüchsig ist, das Produkt
weit verbreiteter oder von einer ganzen Nation gehegter
Erwartungen ist, seien dies nun Wünsche oder Befürchtungen.
Häufig ist die Prophétie nicht das Produkt eines einzelnen,
sondern vieler. Dem Volke aber liegt sehr daran, den Namen
des Propheten nennen zu können, und wo dieser fehlt, wird
er erfunden. Nach dieser allgemeinen Darlegung wendet sich



— 763 —

D. einzelnen Beispielen zu ; zunächst dem im früheren Mittelalter
vor allen anderen gefeierten Briten Merlin, einer mythischen
Gestalt, deren Ruhm bis nach Frankreich drang. Nach einem
Überblick über das nationale Prophetentum in Irland, Schottland

und Portugal erhalten wir eine ausführlichere Darstellung
über die byzantinischen Vatizinien.

4. Das folgende Kapitel hat die Überschrift: „Die
Weissagung über Rom*'. In ihrer heidnischen Periode galt die Stadt
Rom als die ewig dauernde, und der Name der „ewigen Stadt"
und Weltherrscherin war in Poesie, Geschichte, Geographie,
selbst im täglichen, öffentlichen Leben wie selbstverständlich.
In der christlichen Zeit gestaltete sich die Sage in das Gegenteil

um. Mehr und mehr sprach man von dem gewaltsamen
Ende der Stadt, ohne dass damit das Ende des römischen Reiches
und. des irdischen Weltlaufes in notwendiger Verbindung ge"
dacht wurde. Damit ergab sich nun auch die Notwendigkeit,
eine dem Strafgerichte vorausgehende Verlegung des päpstlichen
Stuhles, dessen Fortdauer doch nicht in Frage gestellt werden
durfte, anzunehmen. Viele meinten daher: so gut, wie vor Rom
Antiochien, solange Petrus dort geweilt, Sitz des Primates
gewesen sei, und ein göttliches Gebot, Rom zum Träger desselben
zu machen, nicht vorliege, so könne auch in einer spätem Zeit
die päpstliche Gewalt auf eine andere Stadt und Kirche
übertragen werden.

5. „Die Persönlichkeit der Propheten" betrachtend, weist
D. darauf hin, dass die Gabe der Prophétie an sich noch nicht
als Zeichen vorzüglicher Frömmigkeit oder Heiligkeit galt. Von
einem wahren Propheten forderte man ein doppeltes Bewusstsein.

Er musste mit schlechthiniger Gewissheit wissen, dass
das ihm Geoffenbarte wahr sei, und ferner musste er mit gleich
starker Gewissheit überzeugt sein, dass es Gott sei, der es ihm
geoffenbart habe. Indessen nahm man an, dass auch in echte
Prophezeiungen sich unechte Elemente einmischen könnten.
Auch hielt man an der Möglichkeit fest, dass .das von Gott
Geoffenbarte zwar wahr sei, das Organ aber, der Mensch, ihm
eine falsche Deutung unterlege. Die vorstehend skizzierten
Äusserungen werden dann an einer Reihe von Beispielen (Petrus
Damiani, Gregor VIL, S. Bernhard, Katharina von Siena,
Brigitta, Savonarola, Campanella usf.) erläutert.



- 764 —

6. „Die kosmopolitischen (s. o.) Weissagungen" lassen sich
bis zum Ende des Mittelalters auf vier Perioden verteilen. Die
erste Periode reicht von der karolingischen Zeit bis zum Ende
des 12. Jahrhunderts. Es ist die Erscheinung des Antichrist
und die Nähe des Weitendes, auf welche der Fernblick der
Menschen in dieser Zeit fast ausschliesslich gerichtet ist. Der
zweite Zeitraum, der joachimitische, erstreckt sich über das
13. und die erste Hälfe des 14. Jahrhunderts. Den dritten
Abschnitt bildet das düstere Jahrhundert von 1347 etwa bis 1450.
Es war die Zeit des schwarzen Todes, des päpstlichen Schisma,
der aufleuchtenden und bald wieder in Nacht versinkenden
Hoffnungen auf eine Erneuerung der Kirche durch die Konzilien.
Darauf folgt die vierte prophetische Epoche, welche einen
Zeitraum von etwa 77 Jahren, von 1450—1517, begreift. In dieser
.ist die Weissagung schon ganz erfüllt von dem Gedanken der
über Rom, Päpste und Klerus hereinbrechenden Strafgerichte
und von Sehnsucht nach der Reformation der Kirche, so dass
die prophetische Erwartung zuletzt zum gemeinschaftlichen
Bewusstsein, zum rettenden Glaubensanker aller ernst religiösen
Geister geworden war.

7. „Der Joachimismus" wird in einem besondern Abschnitt
geschildert. Der Urheber dieses Systems, Joachim, Stifter der
Mönchskongregation von Fiore in Ealabrien, war ein tiefsinniger
und gelehrter Theologe, j 1202. Die Geschichte des
Menschengeschlechtes, lehren Joachim und seine Anhänger, deren er
besonders im Minoritenorden hatte, verläuft in drei grossen
Zeiträumen, dem des Vaters, oder der vorchristlichen oder der
petrinischen Zeit, dann dem des Sohnes oder der paulinischen
Zeit, von Christus bis 1260, schliesslich dem des hl. Geistes oder
dem johanneischen Zeitalter, bei welcher Einteilung die Zeit
von 1200 bis 1260 zugleich das Ende der zweiten und den
Anfang der dritten Periode bildet. Die Kirche ist, hauptsächlich
durch das verderbliche Walten der Päpste, ganz fleischlich, zu
einem Hurenhause und zu einer Räuberhöhle geworden, obgleich
Gott noch einen Samen des Segens und der Gnade in ihr
zurückgelassen hat. Der Klerus ist seiner Laster wegen verachtet,
das christliche Volk verführt und verdorben usf. Das Werkzeug

der göttlichen Strafe wird das deutsche Imperium sein.
Nachdem dieses seine Dienste als Strafwerkzeug getan, wird
das Rachegericht an ihm durch die Sarazenen und durch zehn



— 765 —

Könige aus dem Osten vollstreckt. Dann kommt die Zeit der
Bekehrung und der Verherrlichung der wahren Kirche. Das
Werkzeug, dessen Gott bei der Läuterung der verderbten Kirche
und der Aufrichtung des grossen Sabbats oder des Zeitalters
des hl. Geistes sich bedienen will, wird ein Orden von
kontemplativen Eremiten sein, die, durch vieljähriges, in einsamer
Zurückgezogenheit vollbrachtes Studium und betendes
Nachdenken gereift und erleuchtet, das rechte Evangelium den
Menschen verkünden.

8. Die Ausführungen über „Das Weissagungsw*esen vom
14. Jahrhundert bis zum Anbruch der Reformation" zeigen die
bestimmenden Einflüsse des immer noch wirksamen Joachimismus.

Es werden darin besonders behandelt: der römische Volks-
tribum Cola di Rienzo, Katharina von Siena, die vorzugsweise
für Italiener eine Autorität gewesen und geblieben, Brigitta,
welche in der ganzen abendländischen Christenheit als von Gott
erleuchtete Seherin gepriesen und fleissig gelesen wurde, der
Predigermönch Girolamo Savonarola u, a. Stets vernehmen wir
Klagen über die unhaltbaren kirchlichen Zustände, aber während
die Joachimiten eine Besserung erwarteten, verfielen ihre Gegner,

die Antijoachimiten, einem hoffnungslozen Pessimismus.
Seine Darstellung des Prophetentums in den anderthalb

tausend Jahren nach Christus, schliesst D. mit dem prophetischen
Worte, das ihm und dem Leser bei der Betrachtung dieser Dinge
beifällt : „Meine Gedanken sind nicht eure Gedanken ; wie der
Himmel höher ist als die Erde, also sind meine Gedanken höher
als eure Gedanken". (Jesaias 55, 8. 9).

X. Nach dem Tode Pius IX. wurde D. von der Redaktion
der Allgemeinen Zeitung ersucht, einige Artikel über den
Verstorbenen zu schreiben. Er begann die Arbeit, erkannte aber
bald, dass sie für die genannte Zeitung zu umfangreich werde,
und dachte sie als selbständige Schrift zu veröffentlichen. Sie

wurde leider damals nicht vollendet und auch später nicht
wieder aufgenommen. Den Gedanken, sie zu veröffentlichen,
hatte D. aber auch in den letzten Jahren nicht aufgegeben.
Das Fragment, das sich vorfand, ist abgedruckt unter dem Titel :

„Pius IX."
Nach einem Überblick über die wichtigsten Ereignisse seines

Lebens bis zur Thronbesteigung wird im ersten Abschnitt die



— 766 —

Geschichte seines Pontifikates erzählt bis zur Flucht nach Gaeta
und der Rückkehr nach Rom am 12. April 1850. — Das zweite
Kapitel enthält geschichtliche Mitteilungen ungefähr bis 1860. —
Die zweite Hälfte dieses und das ganze dritte Kapitel ist eine
Charakteristik der Person des Papstes. Wir bewundern dabei
die vornehme Ruhe gegenüber einem Manne, der insbesondere
durch das Vatikanum so viel Unheil angerichtet hatte, unter
dem auch D. schmerzlich zu leiden hatte. Es entschlüpft ihm
kein herbes oder sarkastisches Wort, vielmehr ist unser Schriftsteller

offensichtlich bemüht, die guten Seiten des Papstes
hervorzuheben. D. hat sich selbst damit ein schönes Denkmal
gesetzt.

C. 1. Schon frühzeitig hatte D. seine Aufmerksamkeit der
Sektengeschichte des Mittelalters zugewendet und in den
Bibliotheken von München, Paris, Wien, Florenz und Rom reichhaltiges

Material dafür gesammelt. Auf Grund dieser Quellen hatte
er dann eine bis ins 13. Jahrhundert reichende geschichtliche
Darstellung ausgearbeitet, die sich insbesondere auf die Pauli-
cianer, die Bogomilen, die Apostoliker und die Katharer erstreckte.
Die Herausgabe, bei der die Professoren Lossen und Reusch
behilflich waren, erfolgte erst sehr spät (das Vorwort ist vom
12. Juni 1889), nachdem der Druck schon vor Dezennien
begonnen und langsam fortgesetzt worden war: „Beiträge zur
Sektengeschichte des Mittelalters. Erster Teil: Geschichte der gno-
stisch-manichäischen Sekten im früheren Mittelalter. München 1890.

Zweiter Teil: Dokumente vornehmlich zur Geschichte der Valdesier
und Katharer. München 1890". —

2. Im Jahre 1876 erschien die von Döllinger mit
Unterstützung des Lord Acton und seines mehrjährigen Sekretärs
Dr. Woker, jetzt Professor in Bern, veranstaltete: „Sammlung
von Urkunden zur Geschichte des Konzils von Trient. Ungedruckte
Berichte und Tagebücher. 2 Abteilungen. Nördlingen 1876".
Die Einleitung gibt einen instruktiven Überblick über die
geschichtlichen Darstellungen des Tridentinums (Sarpi, Pallavicini
etc.) und über die bisher veröffentlichen Dokumente. Sodann
werden die in der vorliegenden Sammlung mitgeteilten Urkunden
nach ihrer Herkunft und Bedeutung einlässlich beschrieben. —

3. Mit Unterstützung des Königs Maximilian IL von Bayern
veröffentlichte D. ein weiteres, umfangreiches Quellenwerk:



- 767 —

^Beiträge zur politischen, kirchlichen und Kulturgeschichte der sechs

letzten Jahrhunderte. Herausgegeben unter der Leitung von
J. J. I. v. D." I. Band: „Dokumente zur Geschichte Karls F.,
Philipps IL und ihrer Zeit. Aus spanischen Archiven. Regensburg
1862". Über die Bearbeitung heisst es im Vorwort : Die Leitung
des Druckes nebst Verfertigung der Summarien vor den
einzelnen Dokumenten hat auf meinen Wunsch ein junger,
hoffnungsvoller Gelehrter, H. Dr. Friedrich aus Bamberg besorgt.
Der IL Band, bearbeitet von Dr. Silbernagl, enthält: „Materialien

zur Geschichte des 15. und 16. Jahrhunderts. Regensburg
1863." Erst viel später erschien der III. Band, Wien 1882,
dessen Dokumente sich zumeist mit der Papstgeschichte vom
14. bis 17. Jahrhundert, mit der Vorgeschichte der Reformation
und mit der Reformation selbst beschäftigen. In die Bearbeitung
teilten sich verschiedene Gelehrte. Die Einleitungen orientieren
jeweils über Herkunft und Bedeutung der mitgeteilten Urkunden.

4. Es war ein glückliches Zusammentreffen, dass im Jahre
1885 Prof. Reusch Döllingers spezieller Mitarbeiter wurde. Beide
Gelehrte ergänzten sich in höchst wünschenswerter Weise.
Verfügte der eine über ein fast unübersehbares Material, das er
durch neue Forschungen stets vermehrte, so war der andere
ein Mann von zäher Arbeitskraft, der in unablässiger, zielbewuss-
ter Tätigkeit den von seinem altern Freunde ans Licht gebrachten

Stoff sichtete und verarbeitete. So entstanden zwei
bedeutungsvolle Werke: „Die Selbstbiographie des Kardinals Bellarmin,
lateinisch und deutsch, mit geschichtlichen Erläuterungen,
herausgegeben von Joh. Jos. Ign. von Döllinger und Fr. Heinrich,
Reusch. Bonn 1887"; und: „Geschichte der Moralstreitigkeiten in
der römisch-katholischen Kirche seit dem 16. Jahrhundert mit
Beiträgen zur Geschichte und Charakteristik des Jesuitenordens. Auf
Grund ungedruckter Aktenstücke bearbeitet. 2 Bände, Nördlingen
1889". In bezug auf beide Werke ist bereits in den bibliographischen

Notizen über Prof. Reusch in dieser Zeitschrift Jahrgang

1907 Heft 57 S. 75 ff. und Heft 59 S. 462 ff. einiges mitgeteilt,

weshalb es genügen möge, an dieser Stelle auf das dort
Gesagte hinzuweisen.

5. Auch als Herausgeber fremder Schriften kommt D. in
Betracht. So setzte er seinem am 12. April 1838 verstorbenen
Freunde Möhler ein literarisches Denkmal: „Dr. J. A. Möhlers
ernannten Domdekans zu Würzburg und Ritters des Kgl. baye-



— 768 —

rischen St. Michael-Ordens, ehedem ord. Professors der Theologie

zu München, gesammelte Schriften und Aufsätze. Regens-
1839/40."

Ferner veröffentlichte unser Gelehrter das letzte
Geisteserzeugnis eines andern Freundes, des Barons Ferdinand von
Eckstein, für den, weil er seit vielen Jahren in Paris lebte und
nicht mehr nach Deutschland gekommen war, D. einen
deutschen Verleger (Herder) besorgt hatte: „Geschichtliches über die
Askesis der alten heidnischen und der alten jüdischen Welt als
Einleitung einer Geschichte der Askesis des christlichen Mönchtums..
Vom Baron von Eckstein. Mit einem Vorwort von J. J. J. v. D.
Freiburg im Breisgau 1862." Da das Manuskript durch seine
Hand gegangen, der Verfasser aber während des Druckes
gestorben war, so führte D. das Buch in den deutschen Leserkreis
mit einem Vorworte ein, worin er uns mit der Person des
Autors sowie der Entstehung seiner Schrift und ihrer Bedeutung
für die Erkenntnis der vorchristlichen Asketik nach ihren tiefern
Beziehungen bekannt macht und schliesslich die Studie in folgender

Weise charakterisiert: „Die vergleichende Religionsge-
schichse ist ein Gebiet, auf welchem kritiklose Willkür, regellose
Phantasie und unhistorische Kombinationssucht viel Verwirrung
gestiftet, viel Wertloses, jetzt schon Verschollenes, geschaffen
haben. Man wird dem Verfasser das Zeugnis nicht versagen
dürfen, dass er diese Fehler nicht bloss an anderen erkannt
und gerügt, sondern sie auch selber zu vermeiden verstanden
habe."

Möge das Andenken Döllingers, der vor 20 Jahren von
uns geschieden, im Segen und zum Segen auch in Zukunft unter
uns wach und lebendig bleiben. Menn.


	Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890 [Schluss]

