Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 72

Artikel: Dollinger als Schriftsteller : 1799-1890 [Schluss]
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403772

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOLLINGER ALS SCHRIFTSTELLER.
(1799—1890.)

(Schluss.!)

VII.

Noch im Todesjahre Dollingers veroffentlichte sein Schiiler,
Freund und Mitarbeiter: ,Kleinere Schriften, gedruckte und un-
gedruckte, von Joh. Jos. Ign. von Ddéllinger. Gesammelt. und
herausgegeben von F. H. Reusch, Stuttgart 1890“. Die Mehr-
zahl der in diesem Bande enthaltenen Abhandlungen war be-
reits frither gedruckt; aber zum Teil waren sie ohne des Ver-
fassers Namen erschienen und nur einem engeren Kreise als
von ihm herrithrend bekannt, und zum Teil stehen sie in Be-
richten tber Versammlungen oder in Zeitungen, waren also
schwer zugédnglich. Jedenfalls sind sie ohne Ausnahme fiir den
Leser interessant, weil sie nicht nur in D.s Anschauungsweise,
sondern auch in die Geschichte lehrreiche Blicke tun lassen.

A. In der ersten Abteilung befinden sich Schriften aus der
Zeit von 1848 bis 1853.

Die beiden ersten Nummern zeigen uns D. als Mitglied des
Frankfurter Parlaments. Beziiglich der Einzelheiten verweisen
wir auf die wiederholt erwahnte Dollinger-Biographie?) und
beschrinken uns hier auf einige charakteristische Zitate.

I. An erster Stelle wird eine unter dem Titel: ,Kirche und
Staat. Betrachtungen tber den Artikel III des Entwurfs der
Grundrechte des deutschen Volkes. Frankfurt am Main im August

) Siehe diese Zeitschrift, Juli 1910.
?) J. Friedrich, Ignaz von Déllinger etc. Zweiter Teil. Miinchen 1899,
S. 363 ff., besonders S. 388 ff.



— 736 —

1848, anonym erschienene und bei J. D. Sauerlander gedruckte
Broschiire mitgeteilt, der wir folgende Ausserung iiber kirch-
liche Freiheit und Unabhéngigkeit entnehmen: _Es ist nicht
etwa eine T'rennung der Kirche vom Staate, welche hier bean-
tragt wird oder erstrebt werden soll. Wir wollen keineswegs,
dass der neugeordnete deutsche Staat sich in aller und jeder
Beziehung von der christlichen Kirche lossage, dass er die
christlichen Elemente, die er von ihr empfangen, wieder
ausstosse, gleichsam die Morgengabe, welche ihm die Kirche
ehemals bei ihrer Vermihlung mit ihm zugebracht, wieder
herausgebe. Vielmehr wird jeder Christ, er mag dem einen
oder andern Bekenntnisse angehéren, aufrichtig wiinschen und
wollen, dass das deutsche Volk und sein Staat nicht nur das
Christliche in seinen Institutionen, Gesetzen und Sitten bewahre,
sondern sich immer mehr damit durchdringe. Es ist also nicht
eine Entchristlichung des Staates, nicht eine Losung alles Bandes
zwischen Kirche und Staat, welche fiir dringend erachtet und
begehrt wird, sondern nur eine freundliche Auseinandersetzung,
eine Entlassung der Kirche aus ihrem bisherigen unfreien
Dienst- und Horigkeitsverhiltnisse, damit sie das besser und
wirksamer als freie Gehilfin leiste, was sie bisher, ihrer Selb-
stindigkeit beraubt, in ihrer Téatigkeit vielfach gehemmt oder
alteriert, nur mangelhatt zu leisten vermochte.“

»Die Unabhingigkeit der Kirche vom Staate wird auch
nicht in dem Sinne begehrt, sie kann und soll nicht dazu
fiihren, dass kiinftig die Kirche einen Staat im Staate bilde,
obgleich man jene Forderung hiufig nach einer oberfidchlichen
Betrachtungsweise so auszulegen pflegt. Wenn schon die Ein-
fiihrung des freien Assoziationsrechtes kiinftighin dem gegen
irgend eine Gesellschaft gerichteten Vorwurfe, dass sie einen
Staat im Staate bilde, die Spitze abbrechen wird, so liegt ins-
besondere in dem angestrebten Verhiltnisse der Kirchengesell-
schaften nichts, was irgend einen Grund darbéte, sie als Staaten
im Staate zu bezeichnen. Niemand denkt daran, fir die Geist-
lichen der beiden grossen Kirchen eine exzeptionelle Stellung
im Staate in Anspruch zu nehmen; sie wollen und sollen
deutsche Biirger gleich jedem anderen sein und bleiben, den
gleichen Lasten unterworfen, die gleichen Biirgerpflichten, so-
weit dies nur immer mit ihrem Stande vereinbar ist, erfiillen,
unter der Herrschaft des gleichen gemeinen Rechtes, derselben



- 737 —

Gesetze stehen. Es wird fir sie kein Privilegium, keine Aus-
nahmsstellung, keine Bevorzugung begehrt. Ebensowenig wollen
oder sollen die weltlichen Kirchenglieder auf den Grund ihres
kirchlichen Bekenntnisses sich der Erfillung irgend einer
Burgerpflicht entziehen. Alles, was begehrt wird, hat nur den
Zweck und ldsst sich in dem Postulat zusammenfassen: die
Kirche moge in eine Lage kommen, in welcher sie nicht mehr
genotigt werden konne, eine Maschine des Polizeistaates, Gegen-
stand zugleich und Werkzeug bureaukratischer Administration
zu sein.®

Zeigen diese Ausserungen seine Auffassung im allgemeinen,
so ist der folgende Passus von besonderer Wichtigkeit, da er
beweist, dass D. schon damals der Standpunkt einnahm, den er
spater gegeniiber dem Syllabus und dem Vatikanum unentwegt
festgehalten hat: nﬂberhaupt also kann, soll und will die Kirche
nicht ausser dem Staate, noch viel weniger diber dem Staate
stehen; jene friiheren Verhiltnisse ldngst verflossener Jahr-
hunderte, welche bei der engen Verbindung, dem Verwachsen-
sein der Vélker und ihres ganzen Bewusstseins und Lebens
mit der Religion und Kirche selbst eine teilweise Superioritit
der Kirche iiber die biirgerlichen Gewalthaber mit sich brachten,
sind unwiederbringlich dahin, und wer in dem Unabhingigwerden
der Kirchen die drohende Gefahr einer wiederkehrenden mittel-
alterlichen Herrschaft einer Kirche iber Firsten und Volker
erblicken wollte, der diirfte mit gleichem Rechte das Wieder-
aufleben des Feudalstaates, wie er im elften Jahrhundert bestand,
erwarten.“

II. In derselben Angelegenheit hielt D. am 22. August 1848
in der konstituierenden Nationalversammlung eine lingere Rede,
die sich zu einer lebhaften Auseinandersetzung mit dem baye-
rischen Kultusminister von Beisler gestaltete. Sein langes Leben
erméglichte es dem Redner, seine mehrfach optimistische
Fiarbung der zukiinftigen Zustdnde, z. B. in Hinsicht auf die
Abhaltung von Konzilien, als solche spiiter zu erkennen. — Es
seien aber hier nur zwei charakteristische Zitate gegeben.
Uber die Stellung des Papstes spricht sich unser Gelehrter
also aus: ,Die Behauptung des Herrn von Beisler, dass in der
katholischen Kirche der Papst absoluter Monarch sei, miissen
Sie mir erlauben, ein fir allemal mit wenigen Worten als
vollkommen grundlos zu beseitigen; ich sage geradezu, und



— 738 —

jeder, der nur etwas von der katholischen Kirche versteht, wird
einverstanden sein, dass eine grundlosere Behauptung iiber
die Stellung des Papstes gegen die Kirche nicht hitte gemacht
- werden konnen. Ich sage Thnen, es gibt keine Gewalt, die mehr
gebunden ist, als die papstliche — durch verschiedenartige fest
ausgebildete Verhiltnisse und durch eine bis ins einzelnste
gehende Gesetzgebung, iiber die sich der Papst nicht hinweg-
setzen kann, die fir ihn ebenso gilt wie fiir jeden anderen —
als gerade die Stellung des Papstes in der Kirche, die wahrlich
von einer despotischen Omnipotenz himmelweit verschieden ist.
Glauben Sie, dass in der katholischen Kirche irgend ein Raum
sei fiir eine rein willkiirliche Gewalt des Papstes oder der
Bischofe, dann irren Sie sich sehr...“ Wieder ein Beweis dafiir,
dass D., der damals fiir ultramontan — im worvatikanischen
Sinne dieses Wortes — galt, im Jahre 1870 sich konsequent
blieb und zu der Ansicht sich bekannte, die er vorher stets,
auch in der Paulskirche, ausgesprochen. Die Neuerung liegt
also nicht bei ihm, der niemals ultramontan im nachvatikanischen
Sinne war.

Die folgende Ausserung, eine Erginzung zu dem oben iiber
die Unionsvortrige Gesagten, zeigt, dass der Gedanke an die
Wiedervereinigung in seinem geistigen Leben tiefe Wurzeln
geschlagen: ,Die Hoffuung, dass wir in Deutschland (ich meine
die beiden grossen Kirchengesellschaften) einander doch nach
und nach nidher kommen werden, die Hoffnung, dass vielleicht
Deutschland noch einmal wieder vereinigt werde, welches seit
drei Jahrhunderten zerrissen gewesen ist, ldsst sich doch am
Ende kein Deutscher ginzlich rauben; jeder Deutsche hegt sie
in einer oder der anderen Weise. Wir leiden alle zu viel unter
dieser Zerrissenheit; “sie hat uns schon zu viel, méchte ich
sagen, von unserem besten Herzblut gekostet, als dass wir nicht
die Hoffnung hegen sollten, es mochte wieder einmal in Deutsch-
land werden, wie es gewesen. Unruhe und Widerspruch, die
laut wurden, machten ihn nicht irre. Er fihrt vielmehr fort:
»Meinen Worten ist, wie ich bemerke, ein Sinn unterlegt worden,
den ich nicht damit verbunden habe. Wenn ich sagte: es kénne
in Deutschland wieder werden, wie es gewesen ist, so habe ich
damit nichts weiter sagen wollen, als: es kénne iiberhaupt diese
Zwietracht wieder einmal geheilt werden, wieder einmal eine
Vereinigung stattfinden. Jedem steht es ja frei, die Bedingungen



— 739 —

dieser Vereinigung zu setzen, wie er will, und sich in der einen
oder anderen Gestalt dieselbe zu denken. Darauf will ich nicht
eingehen; aber gestehen wir uns: haben wir diese Hoffnung
nicht? Meinen wir, dieser Zustand der Trennung und Spaltung
miisse in allen kiinftigen Zeiten so fortdauern ?“

III. Eine Anzahl von Mitgliedern der Frankfurter National-
versammlung folgte einer Einladung des Mainzer Piusvereins,
an der ersten Versammlung der katholischen Vereine Deutsch-
lands zu Mainz, 3. bis 6. Oktober 1848, teilzunehmen. D., als der
von ihnen erwihlte Sprecher, hielt bei dieser Gelegenheit zwei
Reden, die eine in der allgemeinen Versammlung am 4. Oktober,
die andere bei dem Festmahle an demselben Tage. In der ersten
berichtet er iiber die Bemiihungen der katholischen Abgeord-
neten hinsichtlich der Kirchen- und Schulfrage. Er betont auch
hier, dass es sich nicht um eine Trennung der Kirche vom
Staate, sondern nur um die Freiheit, Selbstindigkeit und Unab-
hangigkeit der erstern handle. — Dass eine solche ,Freiheit“ etc.
auch ihre bedenklichen Seiten hat, konnte unser Gelehrter
damals nicht wissen. Dasselbe gilt von dem, was er am Schlusse
von der ,offentlichen Meinung“ sagt, denn es kommt doch sehr
darauf an, wer die sogenannte offentliche Meinung macht und
beherrscht.

Der Trinkspruch beim Festmahle wird in seiner Bedeutung
weit liber derartige Reden hinausgehoben dadurch, dass er der
deutschen katholischen Kirche galt: ,Was ich von der zu hoffenden
Wirksamkeit der katholischen Kirche angedeutet, . . . ist meine
Hoffnung, dass sie wesentlich beitragen werde zur Herstellung
einer einigen deutschen Nationalkirche. Die Nationalitiit ist etwas
an sich Edles und durch das Christentum Geweihtes; es lag
nie in der katholischen Kirche, dieses zurtickzudringen; sie
gibt ihm vielmehr seine Berechtigung und rechte Wirksamkeit,
und versteht es, das nationale Bewusstsein zu dem einen grossen
Zwecke, der Verbindung aller Voélker zu einer Weltkirche,
hinzulenken ... Der grosste Teil der Katholiken, der im Ge-
fithle deutscher Nationalitit eine deutsche Nationalkirche ge-
wiinscht, ist nicht in Widerspruch mit der katholischen Kirche
getreten . . . Laien und Geistliche haben da eine Gesinnung . . .
Sie, meine Herren, die Mitglieder der katholischen Vereine, Sie
werden die grosse Aufgabe begreifen, die Sie erfiillen konnen.
Der Stoff ist da, bauen Sie riistig; stehen Sie in Eintracht zu



— 740 —

unserm Episkopat, auf dass wir den Wunsch nach der einigen
katholischen Kirche Deutschlands bald verwirklicht sehen. Die
deutsche katholische Kirche hoch!* — Die Entwicklung in der
Folgezeit nahm freilich eine andere Richtung.

IV. Im Oktober und November 1848 fand zu Wirzburg
eine Konferenz der deutchen Bischofe statt, an deren Zustande-
kommen unser Gelehrter hervorragend beteiligt war und auf
der er als Referent wie als Debatter lebhaft sich Dbetitigte.
Indem wir auch hier riicksichtlich der Einzelheiten auf die aus-
fiilhrliche Darstellung der Biographie verweisen?), beschrianken .
wir uns auf eine kurze Analyse der von Reusch mitgeteilten
Gutachten.

1. Das erste Referat liegt in doppelter Fassung vor und
behandelt das ,, Verhdltnis der Kirche zum Staate“. Es wird darin
die Frage: Ist es die Trennung der Kirche vom Staate, oder
die concordia sacerdotii cum imperio, welche gegenwiirtig er-
strebt werden soll? dahin beantwortet, dass die zweite Alter-
"native bejaht, und nur fir den Fall die in Frage stehende
concordia nicht als leitendes Prinzip anerkannt wird, dass der
Staat wirklich eine antichristliche Gestaltung annimmt,

2. Unter der Rubrik ,Nationalkirche und Nationalsynoden“
steht zunéchst @) ein von D. verfasster ,dringlicher Antrag des
Bischofs Weis von Speyer wegen Herstellung der Einheit und
einheitlichen Geschiftsleitung unter dem deutschen Episkopate”, der
darin gipfelte: ,Die hohe Versammlung mdge beschliessen,
respektive den Herrn Erzbischof von Ké&ln ersuchen, dass er
bis zur nichsten Nationalsynode die Leitung der gemeinsamen
Angelegenheiten iibernehmen, die Initiative in allen etwa noch
zu fassenden Beschliissen oder anzuordnenden Massregeln er-
greifen und die darauf beziiglichen Berichte, Anfragen, Vor-
schlage der einzelnen Prialaten entgegennehmen moge.“

In dem unter b) mitgeteilten ,Referat und Antrag beziiglich
der einheitlichen kirchlichen Geschiftsfiihrung” modifizierten D. und
seine Mitreferenten den Antrag a) dahin: ,Die hohe Versamm-
lung moge jetzt schon beschliessen, dass die Fuhrung der ge-
meinsamen Angelegenheiten des Episkopates und die Leitung
der kirchlichen, darauf bezliglichen Geschifte einem der
deutschen Metropoliten provisorisch und bis zur Versammlung

1y II, 425 f£.



— Fd] =

der Nationalsynode libertragen werde; sie moge aber den damit
zu betrauenden Pridlaten etwa am Ende der Konferenz durch
ein geheimes Skrutinium sémtlicher Bischofe und bischoflichen
Stellvertreter wihlen.“ Auch in dieser Form wurde der Antrag
nicht angenommen.

¢) Das , Referat iiber Nationalsynode” Kklingt in seiner Be-
griindung an den oben erwihnten Mainzer Toast an und schlagt
vor: ,1. dass in dem von der jetzigen Versammlung an des
Papstes Heiligkeit zu richtenden Schreiben die Genehmigung
desselben fiir die Berufung der Synode erbeten und derselbe
zugleich ersucht werde, den Metropoliten zu bezeichnen, durch
den die Berufung geschehen solle; 2. dass jetzt schon durch
gemeinschaftlichen Beschluss die Stadt zu bestimmen sei, wo
eventuell die Nationalsynode gehalten werden soll. Im wesent-
lichen wurde der Antrag von den Bischiéfen angenommen, aber
von Rom, weil Derartiges gegen sein Interesse war, verworfen.

3. Das dritte mitgeteilte Referat betrifft ,die deutsche Na-
tionalkirche*. Indem er sich bemiiht, den guten und unver-
fanglichen Sinn einer solchen darzustellen, beschreibt er als
.deren Aufgabe, ,dass eine organisch geordnete Verfassung der
deutschen Kirche eingefiihrt, d. h. ein Primas wieder anerkannt
wiirde, und ein bleibender, geordneter Verkehr, ein gemein-
schaftliches Benehmen, und in besonders wichtigen Fillen ein
gemeinschaftliches Handeln und Auftreten durch die stete und
regelmissige Verbindung der Bischoéfe untereinander sich bil-
dete, und dass dieser Teil der katholischen Kirche, auf einer
Nationalsynode vollstindig vertreten, fiir alle deutschen Kirchen
bindende Beschlisse fasste. Die so geordnete, einheitliche
deutsche Kirche wiirde, weit entfernt, die Einwirkung des
apostolischen Stuhles auf die deutschen kirchlichen Zustdnde
zu schwichen oder zu beschrinken, dieselbe vielmehr erleich-
tern, in eine engere, festere und regelmissigere Verbindung
mit dem allgemeinen Centrum unitatis treten, als dies bei dem
gegenwartigen Zustande der Zersplitterung und Vereinzelung
geschehen kann.® Nach dem Protokoll zollte die Versammlung
dem Referate ,die verdiente Anerkennung, und wurde dasselbe,
nachdem der Referent selbst erklart hatte: die Nationalkirche
erachte ich fiir diesmal durchgefallen, zu den Akten genommen* !

V. ,Ein Belehrung suchender Laie“ richtete an die dritte
‘Generalversammlung der Kkatholischen Vereine Deutschlands



e THE e

zu Regensburg 1849 finf Fragen, die D. mit meisterhafter Dia-
Iektik in einer offentlichen Versammlung am 3. Oktober durch
eine Rede tber ,die Freiheit der Kirche® beantwortete. Nur
weniges von seinen Ausfilhrungen kann hier Platz finden.

Die erste Frage hiess: ,Was versteht der Verein unter
Freiheit der Kirche?*“  Keine andere Freiheit als diejenige,welche
ihr in den Grundrechten der deutschen Nation, wie sie von
der Frankfurter Nationalversammlung verkiindet worden, be-
reits zugesichert ist, keine andere Freiheit als die, welche auch
die beiden Entwiirfe der preussischen und der osterreichischen
Reichsverfassung mit deutlichen Worten aussprechen.” Das wird
nun eingehend erliutert und mit Beispielen aus Baden und
Wiirttemberg belegt.

» Wie unterscheidet sich diese angestrebte Freiheit der
Kirche von der Priesterherrschaft, und dies insbesondere, wenn
alle Mitglieder des Vereins gleich Janitscharen blind gehorchen
sollen den oberen geistlichen Behdrden, den Bischofen ete.?¥
Nachdem er das Missverstindliche des Ausdrucks Janitscharen
richtiggestellt, fithrt er im Anschluss an Matth. 20, 25—238 den
Gedanken aus, dass jedes kirchliche Amt keine Herrschaft,
sondern ein Dienst sei, wenn dies auch von einzelnen Kirchen-
vorstehern misskannt worden sei. Ein Heraustreten aber aus
der kirchlichen Sphire, ein  anmassungsvolles Ubergreifen in
das Gebiet des biirgerlichen und staatlichen Lebens durch die
Geistlichen weise auch er zuriick. Ein blinder Gehorsam endlich
werde von den Christen ebensowenig gefordert, wie gewdihrt.
yJeder soll mit sehenden Augen gehorchen, d. h., er soll das,
was von ihm gefordert wird, sich wohl ansehen und es zuriick-
weisen, sobald er etwas Siindhaftes daran erkennt oder zu er-
kennen glaubt...“

Es wurde drittens gefragt: ,Wie verhilt sich diese ange-
strebte Freiheit der katholischen Kirche zur gleichen Freiheit
anderer religioser Bekenntnisse, zur allgemeinen religiosen Frei-
heit?¥ ,Die Mitglieder der Kkatholischen Vereine werden nie
eine Sonderstellung, ein Vorrecht fiir ihre Kirche in Anspruch
nehmen, und ich hoffe den Tag nicht zu erleben, an welchem
sie die Freiheit fiir sich, den Zwang aber und die Unterdriickung
fiir andere begehren oder begiinstigen wiirden ... Also gleiche
Freiheit fiir beide Kirchen, das ist es, was uns allen nottut.“
Die Frage nach dem Verhiltnisse der Freiheit der Kirche zu



— P

der allgemeinen religiosen Freiheit sei unbestimmt und viel-
deutig. Sei darunter das in den Frankfurter Grundrechten
niedergelegte Recht verstanden, wonach jeder eine religiose
Gesellschaft oder Sekte griinden, jeder einer solchen beitreten
konne, dann werde diese Freiheit bereitwillig anerkannt. Ver-
stethe man darunter die Freiheit des einzelnen Katholiken,
seinem Glauben in jeder Beziehung gemiss zu leben, so falle
das Recht des einzelnen mit dem der Kirche zusammen. Ganz
anders freilich wiirde sich die Sache stellen, wenn die Freiheit
gemeint sei, ,in der Kirche zu bleiben und die kirchlichen
Rechte eines katholischen Christen fortwihrend zu geniessen,
dabei aber sich den entsprechenden Pflichten zu entziehen, ja
selbst in der Kirche Argernis und Verwirrung anzurichten,
Irrlehren zu verbreiten oder Spaltungen zu verursachen.* Von
einer solchen Freiheit konne keine Rede sein. ,Fir denjenigen,
dessen Ansichten mit der Lehre und Ordnung seiner Kirche
nicht mehr im Einklange stehen, gibt es ein sehr einfaches
Mittel der Selbsthiilfe, nimlich das des Austritts aus der Kirche,
ein Austritt, der in Deutschland niemand mehr verwehrt wird
und mit keinem biirgerlichen Nachteile verbunden ist.“

Die vierte Frage lautete: ,Wie verhilt sich diese katho-
lische kirchliche Freiheit zur politischen Freiheit und Miindig-
keit der Volker, wie zum Einigungsstreben unterdriickter oder
diplomatisch aus dynastischem Interesse geteilter Nationali-
titen?“ Auf das erste Glied dieser Frage antwortete er: ,Die
Freiheit der Kirche verhélt sich zur politischen Freiheit als
deren unerlissliche Vorbedingung, als ihre Grundlage zugleich
und ihr festestes Bollwerk.“ In bezug auf die Miindigkeit der
Volker heisst es: ,Da wir die Freiheit der Kirche aus keinem
andern Grunde begehren, als weil wir tiberzeugt sind, dass
nur die freigewordene Kirche ihre Aufgabe, ein Volk sittlich
und religios zu veredeln, erfiilllen konne, so leuchtet ein, dass
wir auch die Mindigkeit der Volker als ein von der Freiheit
der Kirche abhingiges und durch dieselbe bedingtes Gut be-
trachten. Das dritte Glied der Frage indessen habe einen
politischen Inhalt. Dieses Gebiet diirfe er nicht betreten, denn
die katholischen Vereine hitten kein gemeinsames politisches
Glaubensbekenntnis und beschéftigten sich itberhaupt nicht mit
der Politik des Tages. Ubrigens ligen die grossten Hindernisse
der deutschen Einheit nicht sowohl in dem dynastischen Inter-



744 —

esse, als vielmehr in der Abneigung der Stimme und der
feindlichen Reibung zwischen den Konfessionen. Gerade aber
an der Herbeifithrung eines friedlichen Verhiltnisses zwischen
den beiden grossen Kirchen arbeiteten die katholischen Vereine.

Die letzte Frage hiess: ,Wenn die Kirche diese angestrebte
Freiheit friither besessen hat, durch wen ging sie verloren, durch
den Staat oder durch die unfehlbare Kirche selbst vermoge
ihres Biindnisses mit der Bureaukratie und Aristokratie zur
Unterdriickung und Niederhaltung der freiheitlichen und na-
tionalen Volksbestrebungen ?“ Nachdem er den darin liegenden
Vorwuarf in seiner Allgemeinheit als unbegrindet aufgezeigt,
geht er zum zweiten Teil der letzten Frage tiber: ,Soll diese
angestrebte Freiheit der Kirche mehrberechtigt oder gleich-
berechtigt mit dem Staate sein, oder muss sie nicht wie die
Freiheit jeder Genossenschaft im Staate unter dem Gesetze des
Staates, d. h. der Allgemeinheit stehen ?“ Indem er den ungenau
ausgedriickten Satz so formuliert: ,Soll die Kirche vermoge der
fiir sie in Anspruch genommenen Freiheit mehrberechtigt oder
gleichberechtigt mit dem Staate sein?“ antwortet er mit einem
entschiedenen Nein. ,Nicht mehrberechtigt und nicht gleich-
berechtigt soll die Kirche sein. Kirche und Staat sind zwei
allzu verschiedene Gesellschaften, als dass sie wie zwei Menschen
oder wie zwei gleichartige Koérperschaften so miteinander ver-
glichen, und eine der andern vorgezogen oder auch nur gleich-
gestellt werden konnte. In seinem Gebiete ist der Staat nicht
nur gleichberechtigt mit der Kirche, sondern eigentlich allein-
berechtigt., Auch steht die Kirche nach einer Seite hin in einer
Abhiingigkeit vom Staate und in einer Unterordnung unter
-denselben, welcher sie sich weder entziehen kann noch will.
Denn die Vorsteher und Diener der Kirche sind alle zugleich
Staatsbiirger, sind also denselben Lasten, Gesetzen, Verpflich-
tungen unterworfen, wie jeder andere Biirger und Untertan,
.anderseits aber sind die Tridger der Staatsgewalt Glieder der
Kirche nur soweit sie wollen, und ihre Unterwerfung unter
die Gesetze der Kirche ist nur eine freiwillige und aufkind-
bare. Zudem ist die Kirche, da ihr nur geistige und moralische
Mittel der Gewalt zu Gebote stehen, stets in der Lage, den
Schutz des Staates zu bedirfen., Weit entfernt, sich als Neben-
buhlerin dem Staate zur Seite oder gegeniiberzustellen, oder
auch nur fir ihre Diener im Staate irgend ein Vorrecht oder



745 —

eine Ausnahmestellung in Anspruch zu nehmen, verstirkt sie
vielmehr das Ubergewicht des Staates; denn sie ist es, welche
mit ihrer bindenden Gewalt die Forderungen des Staates unter-
stiitzt, sie nur vermag der Staatsgewalt ein Gebiet zu erdffnen,
in welches diese mit ihrer an sich bloss dusseren Macht ein-
zudringen nicht imstande ist, das Gebiet des Gewissens. — Die
Frage endlich, ob die Freiheit der Kirche, wie die Freiheit
jeder Genossenschaft im Staate unter dem Gesetze des Staates,
d. h. der Allgemeinheit stehen miisse, diese Frage beantworten
wir mit Ja. Wir setzen ndmlich voraus, dass hier jene allge-
meinen, also fiir jedermann bestimmten Gesetze gemeint seien,
welche die Staatsgewalt in ihrem Gebiete, dem biirgerlichen
und politischen, und iiber die von ihrer Verfligung abhingigen
Gegenstinde gibt oder gegeben hat., Diesen Gesetzen sind alle
Mitglieder der Kirche unterworfen . ..* Anders stehe es freilich
mit blossen Regierungsverfiigungen in religiosen Dingen, z. B.
mit einem Verbote, in einem Abendgottesdienst den Segen zu
geben u, a. In einem solchen Falle ,kénnen wir nur sagen,
nicht dass wir uns tiber solche Anordnungen willkiirlich hinweg-
zusetzen gedenken, sondern dass wir alle erlaubten und ge-
setzlichen Mittel anwenden werden, um die legale Aufhebung
derselben zu erwirken®.

Damals fand D. einstimmigen Beifall, aber es dauerte nicht
allzulange, bis der Syllabus mit ganz anderen Doktrinen er-
schien. ‘

VI. Am 26. September 1850 hielt D. auf der 4. General-
versammlung des katholischen Vereins Deutschlands zu Linz
eine Rede ,iber das Verhdltnis Osterreichs zur deutschen Kirche®.
Einleitend bestimmt er den Begriff der letzteren, unbeschadet
ihrer Zugehorigkeit zur Gesamtkirche, in &hnlicher Weise, wie
friher dargelegt, als solcher, ,die ein gemeinsames Gut hat in
der deutschen Sprache, in der deutschen Wissenschaft und
Literatur, in einer eigenen deutschen Theologie, Gemeinsam-
keiten selbst in einigen untergeordneten Formen des Gottes-
dienstes®, und wie sie im 13. und 14. Jahrhundert geblitht habe.
Ein Hindernis ihrer Wiederherstellung sei der ,Ultramon-
tanismus", d. h. ,das Bestreben, mit ginzlicher Zuriicksetzung
oder Vernachlissigung der Eigentiimlichkeiten des deutschen
Volkes ihm dasjenige, was eine andere Nation nach ihrer Eigen-
tlimlichkeit in religioser Beziehung gestaltet und entwickelt

Revue intern. de Théologie. Heft 72, 1910, 48



— 746 —

hat, aufdringen und wie einen fremden Rock dem sich striau-
benden deutschen Volke anziehen zu wollen“. Gegen einen
gsolchen Ultramontanismus werde er, der so oft ultramontan
genannt worden sei, als der erste entschieden sich erkliren
,Denn wir Deutsche wollen als Mitglieder der katholischen
Kirche nicht aufhsren, Deutsche zu sein, sondern Deutsche im
wahren und vollsten Sinne des Wortes bleiben und auch kein
Jota unserer mnationalen Eigentiimlichkeit, soweit sie gut und
rechtmaéssig ist und mit dem Geiste der katholischen Kirche
im Einklange steht, aufgeben.“ Ausser dem allgemeinen katho-
lischen Bande, welches alle grossen organischen Glieder dieses
Leibes umfasse, gebe es noch ein niheres, engeres, ndmlich
das eigentiimlich deutsche katholische im reinsten Sinne des
Wortes, welches die Osterreicher und die iibrigen Deutschen
zu umfassen bestimmt sei. Nachdem nunmehr die Scheidewand
des Josephinismus gefallen, bestehe das Haupthindernis, welches
dem Wiedersichzusammenschliessen der Glieder der alten
deutschen katholischen Kirche im Wege gestanden, nicht mehr.
Auf beiden Seiten miisse nun die Bemiithung dahin gerichtet
sein, dass beide Teile zu einem einheitlichen Organismus zu-
sammenwlichsen, der seine bestimmte Sendung im grossen
Ganzen des katholischen Organismus habe und erfiille. Mit
einem Appell an den jungen Klerus als die besondere Hoffnung
einer deutschen katholischen Kirche schliesst er seine damals
mit stlirmischem Applaus aufgenommenen Ausfithrungen.

VII. An letzter Stelle sind in dieser Abteilung abgedruckt
die 1883 im 31. Band der Historisch-politischen Blitter erschie-
nenen ,Betrachtungen iber die Frage der Kaiserkronung“. Ver-
anlasst ist diese Abhandlung durch den von mehreren Bischoifen
unterstlitzten Wunsch Louis Napoleons, durch den Papst zum
Kaiser gekront zu werden. Ausgehend von der Kronung Pipins
zum Konig und Karls des Grossen zum Kaiser charakterisiert
er zundchst die Bedeutung des mittelalterlichen Kaisertums:
,Wie der Papst das geistliche, war der Kaiser das weltliche
Haupt der ganzen Christenheit, hatte daher den hichsten Rang
vor allen Konigen; sein Amt wurde angesehen als ein von
(Gott angeordnetes, ein der ganzen Christenheit schuldiger Dienst,
durch welchen die christliche Religion beschiitzt und erweitert,
der ganzen Kirche und ihrem geistlichen Oberhaupte der er-
forderliche Schirm gewé&hrt werden sollte. Hiervon durchaus



— 747 —

verschieden war die Kronung, zu welcher Pius VII. im Jahre
1804 auf Einladung Napoleons I. sich nach Paris begab. Nach-
dem er diesen Akt in seinen Ursachen, seiner Bedeutung und
seinen Wirkungen genauer dargelegt, schildert er des Papstes
Erniedrigung bei und nach der Kronung und zieht dann eine
instruktive Parallele zwischen dem Kronentriager von 1804 und
dem Kaiser von 1852 nach Personlichkeit und Stellung. ,Die
Antwort auf die Frage, was Pius IX. tun werde, diirfte sich
dann von selbst ergeben.“ ,Liegt in dieser Parallele, deren
Wahrheit im einzelnen wohl nicht leicht bestritten werden wird,
irgend eine Aufmunterung fiir das Oberhaupt der Kirche, jetzt
denselben Schritt zu tun, den sein Vorgidnger nur zu bereuen
Ursache fand?“ Nachdem er insbesondere die in Aussicht ge-
stellten Konzessionen mit Bezug auf die organischen Artikel und
die Zivilehe auf ihren wahren Wert zuriickgefiihrt, schliesst er
seine Betrachtungen mit der entschiedenen Erklarung: ,Wohin
auch unser Blick sich wenden moge, in die Vergangenheit, auf
die gegenwirtige Lage oder die zukunftige Entwicklung der
Dinge, wir konnen tiberall nur Griinde fiir den sehnlichen
Wunsch entdecken, dass der Versuch, den Papst zur Kronungs-
reise nach Paris zu bewegen, nicht gelingen moge. Die tausend-
jahrige Tradition der Kirche, die Ehre und das Ansehen des
apostolischen Stuhls, die Beachtung von Rechten, die gewiss
auch in den Augen des heiligen Stuhls noch nicht véllig er-
loschen sind, die Beziehungen zu anderen europiischen Mon-
archen, die schonende Riicksicht auf einen ansehnlichen und
wackeren Teil der franzosischen Nation, alles dies muss schwer
in der Wagschale der Entscheidung wiegen, und wir haben
gesehen, welches Gewicht den Verheissungen zukommen diirfte,
welche in die andere Wagschale gelegt werden.“

Nicht zuletzt war es dieser Artikel Déollingers, der die
Kaiserkréonung Louis Napoleons verhinderte.

B. I. Die zweite Abteilung umfasst Schriften aus den
Jahren 1863—1878 und wird eroffnet mit der oft genannten,
nach Form und Inhalt hochbedeutsamen Rede, die D. am
28. September 1863 vor der Gelehrtenversammlung zu Miinchen?)

1) Uber die Vor- und Nachgeschichte dieser Versammlung s. die er-
schopfende Darstellung in der D6l Biogr. III, 270 ff. Die dort gemachten
Mitteilungen erschliessen erst das volle Verstindnis der Rede.



v TAE —

hielt tber ,die Vergangenheit und Gegenmwart der katholischen
Theologie*. Beginnend mit den Schulen von Alexandrien und
Antiochien schildert er zunichst die orientalische Theologie,
die eine solche im engsten Sinne des Wortes, niamlich sich
auf Christologie und Trinitdt beschrdnkende, war, und die im
achten Jahrhundert mit Johannes von Damaskus zum Abschlusse
gelangte. Der Okzident niihrte sich in der Hauptsache von den
Orientalen, nur Augustinus nimmt eine Sonderstellung ein, er
hat das bisher bearbeitete Lehrgebiet im Kampfe gegen Dona-
tisten und Pelagianer wesentlich erweitert und ist fiir die spéatere
abendlandische Theologie massgebend geworden. Wihrend die
Folgezeit dem Morgenlande keinen eigentlichen Fortschritt mehr
brachte, begann im Abendlande mit dem zwdlften Jahrhundert
jener grossartige Entwicklungsgang der neueren Theologie,
welche fortan als Scholastik das ganze spitere Mittelalter bis
ins sechzehnte Jahrhundert hinein beherrschte. Eine Anderung
trat ein durch die Reformation; die aus der Riistkammer der
Scholastik entlehnten Waffen zerbrachen; die philosophischen,
biblischen, geschichtlichen Studien erwachten, forderten ihr
Recht und boten wirksamere Waffen. Den Anteil der einzelnen
Volker an der theologischen Wissenschaft schildert der Redner
auf Grund seiner genauesten Kenntnis der einschlagigen Lite-
ratur und gibt als Resultat dieser Entwicklung an: ,So ist
denn in unseren Tagen der Leuchter der theologischen Wissen-
schaft von seinen fritheren Stellen weggeriickt, und die Reihe,
die vornehmste Trigerin und Pflegerin der theologischen Dis-

ziplinen zu werden, ist endlich an die deutsche Nation ge-'
kommen.* Es entspricht dem Charakter dieser Zeitschrift, wenn
Dollingers damals geédusserte Gedanken {iiber Kkirchliche Tren-
nung und Wiedervereinigung etwas ausfiihrlicher mitgeteilt
werden. ,Uns allein unter allen Vélkern ist das Geschick
widerfahren, dass das scharfe Eisen der Kirchentrennung mitten
durch uns hindurchgegangen ist und in zwei fast gleiche Halften
uns zerschnitten hat, die nun nicht voneinander lassen und
doch auch nicht recht miteinander leben kénnen ..., die sich
in des Herzens Tiefe nach Wiedervereinigung sehnen, weil sie
den Fluch dieser Spaltung bei jedem Schritt und Tritt, in jedem
Pulsschlag des nationalen Lebens empfinden, die sich lieben
und sich hassen, sich befehden und sich die Bruderhand reichen.
Es ist doch ein dunkler Schatten, der von dort an auf unsere



— 749 —

Geschichte gefallen ist. Als Nation siechen wir wie der vom
vergifteten Pfeile getroffene Philoktet an dieser fort und fort
eiternden Wunde . . . Solange diese Heilung nicht erfolgt,
mithen wir vergeblich uns ab mit Versuchen einer besseren
politischen Gestaltung. Das wird nachgerade doch jedem
Denkenden Kklar. Erst vor vier Tagen hat das gelesenste
unserer Tagesblitter (Allgemeine Zeitung, 24. September) es
ausgesprochen: Die deutsche Einheit ist die Vereinigung der
Konfessionen in Deutschland. Wir miissten uns selber aufgeben,
miissten an unserer Zukunft verzweifeln, wenn wir von dem
Glauben lassen wollten, dass die religiose Einigung moglich,
ja, dass sie gewiss sei, — so gewiss, als die deutsche Nation kein
untergehendes, sondern ein lebenskriftiges Volk ist, und als
die Kirche die Verheissung hat, dass die Todespforten sie nicht
iberwiltigen werden. — Und wenn es so ist, sollte die deutsche
Theologie nicht als der Speer des Telephus sich erweisen
kénnen, welcher die Wunde erst schligt und dann heilt?
Deutsche Theologen sind es gewesen, welche die Spaltung be-
gonnen . .. S0 hat denn auch die deutsehe Theologie den Beruf,
die getrennten Konfessionen einmal wieder in hoherer Einheit
zu versbhnen. Sie wird dies nur unter drei Bedingungen ver-
mogen. Die erste Bedingung ist die, dass unsere Wissenschaft
das wahrhaft Trennende und Unkatholische, d. h. das dem Ge-
samtbewusstsein der Kirche aller Zeiten Widersprechende und
die Kontinuitit der Uberlieferung Zerstsrende in der Lehre der
Gegenseite mit allen ihr, jetzt mehr als je, zu Gebote stehenden
Mitteln tberwinde, wofiir noch sehr viel zu leisten iibrig bleibt.
Die zweite Bedingung ist, dass sie die katholische Lehre in
ihrer Totalitat, ihrer Verbindung mit dem kirchlichen Leben,
ihrem organischen Zusammenhang und ihrer inneren Konsequenz
zur Darstellung bringe, dass sie aber dabei auch das Wesent-
liche, Bleibende scharf unterscheide von dem Zufilligen, dem
Voriibergehenden und den der Idee fremdartigen Auswiichsen.
Dies ist noch durchaus nicht geschehen, und die aufrichtige
Beantwortung der Frage, warum es noch nicht geschehen sei,
diirfte einen Beitrag zu der uns so nétigen und heilsamen Selbst-
erkenntnis liefern. Endlich die dritte Bedingung wire, dass die
Theologie und durch sie die Kirche ... alles Wahre und Gute,
das die getrennten Genossenschaften in Lehre, Geschichte und
Leben entdeckt oder erzeugt haben, sorgfiltig von dem bei-



— 750 —

gemischten Irrtume ausscheide und dann frei und offen akzep-
tiere, ja als das rechtmissige Eigentum der einen wahren Kirche,
die dies alles einmal, im Keime wenigstens und in der Anlage,
besessen habe, in Anspruch nehme. Der Irrtum lebt ja nur von
den Wahrheitskérnern, die er in sich trdgt, wie er denn in gar
vielen Fillen auch nur die Karikatur einer verborgenen Wahr-
heit ist.“ Vor zwei Jahren habe er (in der Vorrede zu ,Kirche
und Kirchen“) gesagt, die Vereinigung sei einstweilen nicht
moglich, weil die Mehrzahl der Protestanten sie nicht wolle,
jetzt miisse er sagen, dass auch die katholische Seite es an der
Anwendung der Mittel zu diesem Zweck fehlen lasse: ,Demut,
Bruderliebe, Selbstverleugnung, aufrichtige Anerkennung des
Wahren und Guten, wo es sich auch findet, griindliche Einsicht
in die Gebrechen, Schiden und Argernisse unserer eigenen
Zustinde, und ernstlicher Wille, die Hand anzulegen zu ihrer
Abstellung.“ Somit habe die Theologie zunichst der rechten,
gesunden, offentlichen Meinung in religiosen und Kkirchlichen
Dingen Dasein und Kraft zu verleihen — eine Ausserung, die
in diesem Zusammenhang unbedenklich ist, im allgemeinen aber
nur mit Vorsicht aufzunehmen wire!). In Deutschland sei also
kiinftighin das Heimatland der katholischen Theologie zu suchen,
Nun beschreibt er deren Methoden und Aufgaben, entwickelt
die Freiheit und zugleich die Gebundenheit ihrer Vertreter und
schliesst mit dem verschnenden Hinweis darauf, dass, wenn
gegenwiirtig in Deutschland zwei theologische Richtungen be-
stinden, dies an sich kein Ubel, vielmehr in mancher Be-
ziehung als Gewinn zu achten sei, vorausgesetzt nur, dass beide
wahrhaft wissenschaftlich seien, und dass sie sich wechselseitig
die notwendige Freiheit der Bewegung gestatteten.

II. Nach dem Originalmanuskript vom Januar 1865 ist eine
Abhandlung zum erstenmal abgedruckt, fiir die ihr Verfasser
damals selbst in der Allgemeinen Zeitung keine Aufnahme fand:
»Die Speyerische Seminarfrage und der Syllabus“. Der Gedanken-
gang ist folgender: Zundchst wird das Bestreben des von seinen
Hintermédnnern geschobenen Bischofs Weis von Speyer klar-
gelegt und in seinen Folgen beurteilt, mit Ausschluss der Re-
gierung an seinem Seminar jederzeit amovible Professoren an-
zustellen. Damit wiirden in Deutschland Zustidnde herbeigefiihrt,

1) Siehe oben.



— 731 —

wie sie an den italienischen und franzosischen Seminarien
herrschten. In der Lage der deutschen Kirche aber und in
ihren Beziehungen zu Rom seien unbemerkt mehrfach Ande-
rungen eingetreten, wobei folgende vier Ursachen zusammen-
wirkten: 1. Die italienische, in jiingster Zeit noch sehr gestei-
gerte Abneigung gegen deutsche Nationalitit und deutsche
Wissenschaft, die nun einmal den siidlichen Romanen unver-
stdandlich und ungeheuerlich ist; 2. der wachsende franzosische
Einfluss in Rom; 3. die Verbreitung eines zahlreichen, nach
jesuitischen Grundsédtzen erzogenen jlingern Klerus in Deutsch-
land; endlich 4. die Ansiedelung und das rasche Umsichgreifen
der Jesuiten selbst in Deutschland. So ist denn die Lage des
katholischen Deutschlands wesentlich veridndert; eine Spaltung
besteht unter denen, die sonst auf dem gemeinsamen Boden
des katholischen Bekenntnisses stehen. Der Ultramontanismus,
d. h. die unumschrinkte Herrschaft des Papstes in der Kirche
und auf allen mit der Kirche zusammenhangenden Lebens-
gebieten, ist keine Fiktion mehr, sondern eine reelle und
aggressiv vorschreitende Macht, deren Parteisymbolum Syllabus
und Enzyklika sind. Eine Kkritische Wiirdigung der Sétze des
Syllabus ergibt, dass ein Teil derselben sich auf Dinge bezieht,
die auf der Leugnung aller positiven Religion basieren, bei
denen also nicht zu begreifen ist, warum man sie einer be-
sondern Verdammung wert erachtet. Daneben aber finden sich
Sitze, die bisher unbedenklich gelehrt wurden. So miissen alle
Theologen erstaunen, wenn sie hier die Behauptung als Irrlehre
verdammt finden, dass auch im Protestantismus die Moglichkeit,
Gott zu gefallen, bestehe. Aber auch den Juristen, den Staats-
minnern, den Flirsten, den Beamten, den Schulminnern, den
Mitgliedern stindischer Korperschaften, den Regierenden wie
den Untergebenen, allen wird angekiindigt, dass sie bisher auf
falschen, unchristlichen Bahnen gewandelt sind, dass sie fremden
Besitz sich angemasst, in die Rechte der Kirche ursurpierend
eingegriffen haben, liberhaupt von der Kirche und dem Umfang
des kirchlichen Gebietes ganz verkehrte Begriffe hegen. Dies
wird an einer Reihe von Beispielen gezeigt und dann als Ab-
sicht Roms dargelegt, die Doktrinen des Syllabus nicht nur
dem Klerus einzuschirfen, sondern auch der gesamten Laien-
welt als Richtschnur ihres Denkens und Handelns vorzuhalten.
Kurz, nach diesem wunderbaren Dokument haben Monarchen,



— 7 —

Regierungen, Nationen nichts Besseres, Dringenderes zu tum,
als ihre Verfassungen zu stiirzen, ihre Gesetzbilicher zu ver-
nichten, den Entwicklungsgang von vier Jahrhunderten plotzlich
abzubrechen und die Zustinde und Ordnungen des vierzehnten
wieder aufzurichten. Niher geht unser Gelehrter ein auf die
Frage der pipstlichen Unfehlbarkeit und weist deren Gefihr-
lichkeit fiir den Staat nach. Die hierauf beziiglichen Ausse-
rungen sind spéter in den Janus aufgenommen worden, weshalb
hier auf das frither tiber dieses Werk Gesagte verwiesen werden
kann. Nach einem Hinweis darauf, dass die Ultramontanen
ihre Ziele besonders mittels des Index zu erreichen hofften,
kehrt D. zum Ausgangspunkt seiner Betrachtungen zuriick mit
der Bemerkung, solange die Regierung festhalte an dem Grund-
satze, die Professoren selber zu ernennen, koénnen sie sicher
sein, dass der Nachwuchs des Klerus im grossen und ganzen
in deutschem und verfassungstreuem Sinne erzogen werde.

ITI. Gleichfalls nach dem Originalmanuskript ist abgedruckt
eine ,geschichtliche Ubersicht des Konzils von Trient*. Der Auf-
satz ist geschrieben im Jahre 1866 wihrend eines Aufenthaltes
zu Herrnsheim, wo D. nur wenige Materialien zur Hand hatte.
Er beanspruchte mit dieser Abhandlung nicht, eine eigentlich
wissenschaftliche Arbeit, sondern nur eine fiir einen weiteren
Leserkreis bestimmte, populédre Orientierung zu liefern.. Seine
Absicht, sie zu liberarbeiten und drucken zu lassen, hat er nicht
ausgefiihrt. Professor Reusch fligte einige von Professor A. von
Druffel verfasste Erganzungen bei. Zuerst werden die kaiser-
lichen Bemtiihungen fiir die Abhaltung eines Konzils und die
péipstlichen Gegenbemiihungen geschildert, dann wird der Ver-
lauf der Synode beschrieben und namentlich das Ringen des
Papal- und des Episkopalsystems eingehend dargelegt. Ferner
ergibt sich, dass das Tridentinum weit entfernt war, ein abend-
landisches Generalkonzil darzustellen, dass es vielmehr im we-
sentlichen eine Zusammenkunft italienischer Bischofe unter tiber-
wiegendem Einfluss des Papstes war.

Sein Urteil fasst D. in die Worte zusammen: ,Bei der Be-
urteilung des Konzils von Trient haben wir festzuhalten, dass
damals kein Bruch mit der Vergangenheit erfolgte, dass manche
fir die Kirche heilsame Vorschriften zu Papier gebracht
wurden. Die Frage war, ob sie ausgefithrt wurden. Darauf



— 753 —

antwortet der Zustand der Kirche vor der Franzdsischen Revo-
lution 1).4

IV. Gelegentlich der Neubesetzung einer theologischen
Professur zu Wirzburg hatte der Kultusminister von Koch dem
Konige einen Vortrag gehalten, worin er die Berufung eines
Theologen von deutscher Bildung vorzugsweise dadurch moti-
vierte, dass die Jesuitenzoglinge des Collegium germanicum in
Rom einerseits einen ungeniigenden Unterricht in der Theologie
erhielten, indem dort namentlich die biblischen und Kkirchen-
historischen Studien vernachléissigt seien, anderseits aber von
ihren Lehrern angeleitet wiirden, in Kkirchlich-politischer Be-
ziehung fir das System der rémischen Omnipotenz und straffen
Zentralisation zu wirken, dem Jesuitenorden allerwirts die Wege
zu bereiten und auf solche Weise iiberhaupt die ultramontanen
Tendenzen zu fordern. Mit Unrecht wurde D. als der Inspi-
rator des Ministers vermutet, und es erschien von einem ver-
kappten Jesuitenschiiler anonym die Broschiire: ,Zur Belehrung
fir Kénige. Ein Vor- und Nachwort zu einem Vortrag des:
weil. kgl. bayer. Kultusministers Nikolaus von Koch vor S. M.
dem Konig von Bayern tiber Ultramontanismus, Romanismus,
Scholastik, deutsche Wissenschaft, das deutsche Kollegium in
Rom und die theologische Fakultiat in Wiirzburg. Zugleich ein
Beitrag zur Charakteristik des verstorbenen und zur Ehren-
schuld des kiinftigen Kultusministers in Bayern. Zweite ver-
mehrte Auflage. Leipzig 1866.%

) In einem Briefe, d. d. Tegernsee 18. August 1884, schrieb D. an
Prof. Dr. Friedrich Michelis: «Es ist mir nicht méglich, Thren Standpunkt
beziiglich des Tridentinums zu teilen. Je mehr und je eindringender ich
mich mit der Geschichte dieses Konzils beschiftigt habe, und je unbe-
fangener ich einige seiner Dekrete erwogen habe, desto stirker ist in den
letzten 16 oder 17 Jahren meine Abneigung gegen dasselbe geworden, und
es wire mir schon seit lange unmoglich, einige seiner Kanones nach ihrem
einfachen Wortlaute als den adiquaten Ausdruck meines Glaubens zu be-
zeichnen. So der, wie man jetzt weiss, mit leichtfertiger Frivolitit gemachte
Kanon iiber die apokryphischen Biicher des A. T., der der Tradition der
alten Kirche geradezu widerspricht, und wobei man das quod semper, quod
ubique etc. schlechterdings preisgeben muss. Dann der iiber die der hl..
Schrift gleichstehenden traditiones (die niemand speziell anzugeben weiss).
Ferner der Kanon iiber das Purgatorium, der alten Kirche (vor Gregor
dem Grossen) widersprechend. Ich hidtte noch mehr anzufiihren, aber in
einem Briefe ist nicht Raum zur Ausfithrung ...»



— 734 —

Dollingers Antwort erschien 1867 in der Allgemeinen Zeitung
unter dem Titel: ,Die Broschiire: Zur Belehrung fir Konige.“
Darin weist unser Gelehrter darauf hin, dass die vom Minister
lber das Studium im Germanikum gemachten Angaben auf
‘Wahrheit beruhten, und dass seine Mitteilungen iiber die Be-
strebungen der in Rom gebildeten Theologenpartei als richtig
von jedermann erkannt werden kénnten. Von dem anonymen
Pamphlet absehend, erhebt D. sich zu einer prinzipiellen Dar-
legung und schildert die theoretischen und praktischen Be-
miihungen, die alle nach dem gleichen Ziele steuern, ,nimlich
nach der Unterdriickung des wissenschaftlichen Geistes inner-
halb des Katholizismus, nach der Aufrichtung einer toten Au-
toritit, welche die Ideen des Jahrhunderts durch diszipliniren
Zwang und Gewaltmassregeln bekdmpfen will“. Das zeigt ein
Uberblick iiber die Geschichte der katholischen Theologie in
Deutschland. Vor 1773 lag sie fast ausschliesslich in den Hinden
der Jesuiten, zeigte aber bei deren Widerwillen gegen alle histo-
rischen und exegetischen Studien das Geprige des vollstian-
digsten Scholastizismus und einer ginzlichen literarischen Ste-
rilitait. Ein grosser Aufschwung trat erst ein, als 1817 die
katholisch-theologische Fakultit in Tibingen eroffnet und nach
ihrem Vorbild in Freiburg, Giessen, Miinster, Bonn, Breslau,
Wiirzburg und Miinster gearbeitet wurde. In Rom aber sah man
vorerst dieser Bewegung ruhig zu. Zu einer ernsten Offensive
kam es erst seit 1849, als die Jesuiten auf den Papst Einfluss ge-
wannen und durch die ,,Civiltd Cattolica“, zu deren Echo sich
der Mainzer ,Katholik® hergab, ihr Programm verkiindigten.
Alsbald ging die Partei auch an dessen Ausfilhrung, was an
den Vorgidngen zu Mainz (Verdrangung des erwihlten Bischofes
Leopold Schmid), Giessen (Unterdriickung der theologischen
Fakultiat), Freiburg (Diskreditierung von Hirscher und Hug),
Breslau (Baltzer), Wien (Verurteilung Giinthers) usw. nachge-
wiesen wird. Insbesondere finden die Intrigen gegen die
Miinchener Fakultit ihre Besprechung. Nachdem noch die
Knabenseminare eine entsprechende Wirdigung erfahren, geht
D. auf die Gefahrlichkeit des Neuscholastizismus fiir Kirche
und Staat ein (Syllabus, Enzyklika, Unfehlbarkeit), um zu dem
Schlusse zu gelangen, dass Minister von Koch seinem Konige
pflichtgemiss eine richtige Schilderung der romanistischen Partei
entworfen habe.



— 755 —

V. In dem Artikel: ,Rom wund die Inquisition® wird zu-
niichst ein kurzer Aufsatz: ,Aus Franken“ mitgeteilt, der am
6. Mai 1867 in der Allgemeinen Zeitung erschien, als die Ka-
nonisation des Don Pedro Arbues de Epila in Aussicht stand,
»eines Mannes, der bei der Einfithrung der spanischen Inquisition
als ein Hauptwerkzeug diente und sein Andenken mit Blut in
die Annalen derselben einschrieb“., Nach einem kurzen Hinweis
auf das Verfahren der Inquisition wird erwihnt, dass schon Paul
III. diese Heiligsprechung habe vornehmen wollen, was in-
dessen unterblieb. D. erkannte die Tragweite des erneuten
Versuches, auf den Altdren der katholischen Christen einen Mann
zur Verehrung auszustellen, .der zu den blutdiirstigsten Inqui-
sitoren gehorte“. Er sagte: ,Diese Kanonisation scheint eine
weitergreifende Bedeutung zu haben und koénnte leicht auf eine
Verherrlichung der Inquisition selbst gedeutet werden. Wird
unter den vielen Bischofen, die zur Feier der neuen Kanoni-
sationen im nichsten Monat nach Rom wallfahrten, keiner
sein, der gegen die Verherrlichung des Arbues und damit der
Inquisition Verwahrung einlegt ?“

Es war vorauszusehen, dass die vorstehend erwéhnte Notiz
eine nicht geringe Aufregung in ultramontanen Blittern her-
vorrufen werde. Die Angriffe veranlassten D. zur Verosffent-
lichung von sechs Artikeln, die unter dem Titel: ,Rom und
die Inquisition in der Allgemeinen Zeitung 1867 erschienen
und dann weitere Entgegnungen, u. a. von Hefele, hervorriefen.
Wir beschrinken uns darauf, im folgenden den Hauptinhalt
kurz anzudeuten.

1. Zunidchst wird festgestellt, dass Arbues nach der allge-
mein rezipierten Doktrin, wie sie Benedikt XIV. in seinem be-
rithmten Werke von der Kanonisation ausfiihrlich entwickelt
habe, nicht als Martyrer betrachtet werden kénne. Sodann
wird die von jeher bis zur Gegenwart in Rom herrschende
Ansicht dargelegt, dass die Inquisition ein preiswiirdiges und
zur Vollstindigkeit der kirchlichen Einrichtung gehoriges In-
stitut sei, eine Auffassung, der die Journale von entschieden
ultramontaner Haltung diesseits der Alpen durchaus beitreten.

2. Im zweiten Artikel beginnt eine geschichtliche Ubersicht.
Der alten Kirche war eine derartige Einrichtung fremd, und
es wurde der Zwang in religiosen Dingen ausdriicklich ver-
worfen. Erst mit Augustinus trat eine Anderung ein, indessen



— 756 —

vergingen doch noch sechs bis sieben Jahrhunderte, bis im
Okzident die Theorie vom Religionszwang und von der gewalt-
samen Ausrottung der Ketzerei zu voller Geltung kam. Gra-
tians Dekret und die Scholastik wirkten hier bestimmend ein.
Gegen die Katharer wurde ein Religionskrieg organisiert, und
als dies nicht ausreichte, wurde die Inquisition als stehender
Gerichtshof eingerichtet. Gerade dieselben drei Pipste, Inno-
zenz III., Gregor IX. und Innozenz IV., welche die Lehre von
der Universalherrschaft des pépstlichen Stuhles iiber Fiirsten
und Vélker, die Vereinigung aller Macht und aller Rechte,
der staatlichen wie der kirchlichen, in der Person des Papstes
als allein heilbringende Wahrheit verkiindigten, sind es auch,
welche vorzugsweise am Werke der Inquisition gebaut haben.
Die Praxis aber wird an Beispielen aus Deutschland (Konrad
von Marburg) und Frankreich beleuchtet.

3. Der dritte Aufsatz schildert das Verfahren der Inqui-
sition auf Grund des an dem pépstlichen Hofe zu Avignon im
Jahre 1376 von dem Dominikaner und Inquisitor Eymerich als
ein Hand- und Lehrbuch fiir seine Amtsgenossen verfassten
wohlgeordneten ,Direktoriums“. Sein ganzes System baut er
auf die Bulle ,Unam Sanctam“ Bonifaz’ VIII., welche am be-
stimmtesten und vollstindigsten ausgesprochen hat, dass es eine -
notwendige Bedingung fir die Seligkeit jeder menschlichen
Kreatur sei, dem Papste wie in geistlichen, so auch in welt-
lichen Dingen unterworfen zu sein und von ihm gerichtet zu
werden. Zwei Anweisungen sind es, welche sich immer wieder-
holen: erstens, dass die Inquisitoren ihr gerichtliches Verfahren
einfach, ohne die Offentlichkeit und Umstéindlichkeit der zivil-
gerichtlichen Prozedur, d. h. ohne die zum Schutze der Aunge-
klagten eingefithrten Formalititen, einrichten, und zweitens,
dass sie mit grosser Strenge verfahren sollten. In welcher Art
diese Anweisungen befolgt wurden, wird ausfiihrlich dargelegt.

4. Im vierten Abschnitt wird das Verfahren der Inquisition
weiter beschrieben und namentlich das Vorgehen gegen die
Spiritualen im Minoritenorden geschildert, die Nikolaus IIL in
der Dekretale Exiit, 1279, in feierlichster Weisc als die echtesten
Jiunger des Herrn erklart hatte, widhrend Johannes XXII. sie
spater die ganze Schwere seines mit der Inquisition bewaffneten
Armes fiihlen liess.



— 757 —

5. Die an funfter Stelle stehende Abhandlung betrifft die
spanische Inquisition namentlich unter Ferdinand und Isabella,
wobel insbesondere die Tétigkeit des grausamen Grossinquisitors
Torquemada dargestellt wird. Die Verfolgung richtete sich
besonders gegen Christen jiidischer Abstammung, auch Ver-
storbenen wurde der Prozess gemacht, ihre Gebeine wurden
ausgegraben und verbrannt, alles dies, um ihr Vermogen zu-
gunsten des koniglichen Fiskus zu konfiszieren. Es mag hervor-
gehoben werden, dass aus der Darstellung die papstliche Mitschuld
an diesen Greueln sich deutlich ergibt.

6. Im sechsten Aufsatz kommt D. auf Arbues zu sprechen,
beschreibt dessen Tiétigkeit als Inquisitor in Saragossa wihrend
der Zeit vom 4. Mai 1484 bis zum 15. September 1485 und
- schildert auf Grund der Urkunden, wie er sich nach Ansicht
seiner Gesinnungsgenossen als ,acerrimus persecutor heresum*
betitigte. Am 15. September 1485 wurde er von einigen Ver-
schworern nachts in der Kirche t{berfallen und verwundet,
infolgedessen er am 17. September starb. Sein Blut wurde der
festeste Kitt fur die Inquisition in ganz Spanien; niemals viel-
leicht ist ein Mord besser ausgebeutet worden. Ausfiihrlich
werden sodann seine Wunder, sowie seine Seligsprechung durch
Alexander VII.am 17. April 1664 und seine formliche Kanonisation
bei Gelegenheit der Feier des Zentenariums des hl. Petrus am
- 29. Juni 1867 erzihlt, wodurch die ,unheimliche Gestalt des
Inquisitors ,als leuchtendes Vorbild christlicher Gesinnung und
Tat auf den Altar gestellt wurde, ,,um neben Stephanus, Petrus,
Paulus u. a. als ein Blutzeuge des Evangeliums gefeiert zu
werden“., Die Tragweite des Vorganges aber ergibt sich aus
folgenden Worten: ,Mit der Verherrlichung des Arbues ist,
nach romischer Ansicht, der spanischen Inquisition eine gldn-
zende Genugtuung und feierliche Rehabilitation in der Wert-
schitzung der Kirche zuteil geworden, wie es denn auch in
der Allokution vom 26. Juni zu der Kanonisationsfeierlichkeit
heisst: Es handelt sich hier darum, Helden der Kirche heilig
zu sprechen, von denen viele mit riihmlichem Wetteifer zur
Verteidigung des apostolischen Stuhls, des Sitzes der Wahrheit
und der Einheit, zur Rettung der Glaubenseinheit, oder um die
vom Schisma der Kirche Entrissenen wieder zurtckzufiihren,
gekdmpft und den Tod erlitten haben.“ Unseres Gelehrten
Auffassung dagegen ist in der Antwort enthalten, die er an



— 758 —

einen Gegner richtete: ,Wenn jener Anwalt des Arbues, in
Nr. 173 der Beilage der Allgemeinen Zeitung, sich nun denken
kann, dass ein Inquisitor der oben beschriebenen Qualitit von
einer lauteren evangelischen Frommigkeit erfiillt und in seinem
Tun von dem Motive der Liebe Gottes und des Néachsten ge-
leitet worden ist, so mag er seine religiésen und sittlichen Be-
griffe allenfalls aus dem Koran, aber sicherlich nicht aus der
Lehre Christi und der Apostel geschopft haben.“

VI. Die Fortsetzung, deren Veréffentlichung die Allgemeine
Zeitung ablehnte, erschien 1868 in der Wiener ,Neuen Freien
Presse“ unter dem Titel: ,Die spanische und die rimische In-
quisition®,

1. Im 13. und 14. Jarhundert war die spanische Inquisition
nur nach zeitweiligem Bediirfnis in Anwendung gekommen.
Erst als Ferdinand und Isabella die gemeinschaftlichen Herrscher
Spaniens geworden und fiir ihre Pline und Kriege ungeheure
Geldsummen bedurften, kam dieses Institut in grossartigen Auf-
schwung und wurde zur stindigen Einrichtung, da man erkannte,
dass durch das Prozessverfahren gegen lebende und tote Schein-
christen jiidischer und mohammedanischer Abkunft der koénig-
liche Fiskus die besten Geschifte machen kénnte. Aber auch
Rom fand darin einen eintridglichen Erwerbszweig durch die
Erteilung von Schutzbriefen fiir einzelne Gefihrdete und durch
die Gewdhrung von Rehabilitationsbreven fiir die zur Abschwo-
rung und den daran gekniipften Beschimpfungen Verurteilten.
Aus Dollingers Mitteilungen ergibt sich, dass die Inquisition in
Spanien allerdings cine staatliche Einrichtung war, aber unter
papstlicher Billigung und Mitwirkung funktionierte. Ausfithr-
lich und mit genauen Angaben wird ihre straffe Organisation,
ihr alle Forderungen der Gerechtigkeit ausser acht lassendes
Prozessverfahren und ibre furchtbare Téatigkeit beschrieben.
Aber auch ihre beklagenswerien Folgen fiir den Wohlstand
des Landes und den Charakter seiner Bewohner finden ent-
sprechende Wiirdigung.

2. Der zweite Abschnitt: ,Die romische Inquisition, ihre
Erneuerung und Erweiterung® schildert den Aufschwung, den
dieses Institut um die Mitte des 15. Jahrhunderts nahm. Es
richtete namlich seine Tétigkeit auf das weite dunkle Gebiet
der Magie und organisierte den Hexenprozess. Hatten die frii-
heren Kirchengesetze das ganze, als ein Uberrest heidnischer



e THE

Vorstellungen und Briauche noch spukende Zauber- und Hexen-
wesen als einen torichten Aberglauben ohne Realitit behandelt,
so galt es jetzt als Héresie, die Wahrheit der neuen, von den
Dominikanern ersonnenen und rasch ausgebildeten dimonischen
und magischen Theologie in Zweifel zu ziehen. Innozenz VIII.
erliess 1484 die beriihmte Bulle, welche den neuen Wahn als
wahr bestitigte. Mit Entsetzen liest man die Mitteilungen Dol-
lingers iiber den Unverstand und die unmenschliche Grausam--
keit, die damals zutage traten. Als um die Mitte des 16. Jahr-
hunderts die protestantischen Ansichten von Deutschland und
der Schweiz her sich in Italien stark ausgebreitet, fand die
Inquisition ein neues Arbeitsfeld, namentlich unter Paul III.
und IV. sowie Pius V., welch letztern D. ,die persongewordene
Inquisition“ nennt. Zum Schlusse wird das Verfahren gegen
die Waldenser in Kalabrien (1560), das mit ihrer Vernichtung
endete, erzihlt.

VII. Diese und die folgende Nummer beziehen sich auf
das Vatikanum. Als durch den beriichtigten Februar-Artikel
der Civiltd Cattolica das eigentliche Konzilsprogramm enthiillt.
worden, verdffentlichte D. rasch in der Allgemeinen Zeitung
(1869) eine Reihe von Artikeln iiber ,Das Konzilium und die
Civiltd“. Den Schluss derselben teilt Reusch mit unter dem
Titel: ,Die Lehre wvon der pdpstlichen Unfehlbarkeit seit dem.
16. Jahrhundert.* Das Vorhergehende ist in den ,Janus“ auf-
genommen. — Zunichst wird die Theorie Bellarmins analysiert,
die scheinbar alle Schwierigkeiten der péapstlichen Unfehlbar-
keit beseitigt, in Wirklichkeit aber diese letztere ganz aufhebt?).
Sodann wird die Tétigkeit der Jesuiten fur die Infallibilitdt und
ihre Beseitigung des Gallikanismus geschildert. Die Aufhebung
des Ordens brachte voriibergehend die altkirchliche Doktrin
zur Geltung, bis La Mennais und de Maistre als Apostel des.
Ultramontanismus mit durchschlagenden Erfolgen auftraten.
Schliesslich geht D. auf das Konzil von Trient zuriick und zeigt,
wie es fiir Deutschland das Gegenteil von dem geworden, was
es hétte sein sollen. Dann kommt jene bedeutungsvolle Paral-
lele: Auf der einen Seite das 5. Laterankonzil (1517) mit seiner
papstlichen Omnipotenz und das Auftreten Luthers, — auf der
anderen Seite das Vatikanum, wenn es sich dazu gebrauchen

1) Gerade diese ﬁypothese wurde spiter dogmatisiert.



— 760 —

ldsst, den Kranz der Unfehlbarkeit um die Schlife des Papstes
zu winden; und ,kein plotzlicher grosser Abfall wird eintreten,
keine offene Auflehnung im grossen Stile wird sich zeigen . . .“
Aber ,eine starke, weit und tief sich erstreckende Verminderung
des religiésen Glaubens in den katholischen Voélkern wird die
nachste und dauernde Wirkung sein. Die Gegner in und ausser
der Kirche, welche jetzt fast in allen katholischen Lindern
die Literatur beherrschen, werden mit Hohn und Triumph auf
diese jingste Erfindung einer auf Kosten der kirchlichen Uber-
lieferung den Geliisten der Kurie frohnenden Synode hinweisen.“
Déllingers machtvolle Warnung vor dem Versuche, neben die
alte Raubersynode vom Jahre 449 im Jahre 1869 eine Schmeich-
lersynode zu setzen, verhallte ungehort.

VIII. 1. Unter der Rubrik: ,Das vatikanische Dogma* wird
zunéchst ein in der Allgemeinen Zeitung 1871 erschienener
Artikel: [ Zur Unfehlbarkeitsliteratur® mitgeteilt, worin D. die
Schrift F. v. Schulte’s, ,Die Macht der romischen Péipste* etc.,
Prag 1871, skizziert?).

2. In einem kurzen Aufsatz der Allgemeinen Zeitung, 1871,
wird , Der Miinchener Hirtenbrief vom 5. Januar 1871% behandelt.
Zunéchst wird der Widerspruch aufgedeckt, der zwischen diesem
und dem fritheren Vorgehen des Erzbischofs (Unterzeichnung
‘des Fuldaer Hirtenbriefes vom 6. September 1869, Unterzeich-
nung der an den Papst gerichteten Adressen vom 12. Januar 1870
und vom 17. Juli ds. J.) besteht. Sodann weist D. nachdriicklich
hin auf die Bedeutung des Universalepiskopats, den der Hirten-
brief mit Stillschweigen iibergangen. Endlich nimmt unser
Gelehrter den dort versuchten Traditionsbeweis fir die Unfehl-
barkeit vor und gelangt zu dem Ergebnis: ,Die Kette von
Zeugnissen, die hier angefilhrt werden, zerbrockelt sich in den
Hianden des Zugreifenden. Die Stellen sind teils erdichtet, teils
falsch tibersetzt, teils verstiimmelt und dadurch entstellt, teils
-entbehren sie aller Beweiskraft, was dann an einzelnen Bei-
spielen gezeigt wird.

3. Gleichfalls in der Allgemeinen Zeitung, 1871, erschien ein
grosserer Artikel: ,Der Miinchener Hirtenbrief und sein Ver-
teidiger“ als Erwiderung auf eine von Rampf, dem spitern Bi-

') Wir sehen hier von einer Inhaltsangabe des Schulte’schen Werkes
ab, weil wir eine solche schon in dieser Zeitschrift, XI. Jahrgang, 1907,
Band 58 gegeben haben.



— 761 —

schof von Passau, ebenda verdffentlichte ,Entgegnung“ auf
Dollingers unter Nr. 2 erwiihnte Ausserung. Hier erhirtet D.
von neuem das oben mitgeteilte Ergebnis seines Studiums des
Hirtenbriefes, kommt u. a. ausfithrlich auf die bekannte Irenaeus-
Stelle, sowie die Lehre des Konzils von Konstanz zu reden und
zeigt zuletzt die Disharmonie des neuen Glaubensartikels vom
Papste mit den deutschen Verfassungen auf.

4. Im Jahre 1875 schrieb D. aus Anlass der Schrift von
W. E. Gladstone: ,Die vatikanischen Dekrete nach ihrer Be-
deutung fir die Untertanentreue“ (in deutscher Ubersetzung,
Nordlingen 1875) zwei Abhandlungen, die im folgenden Jahre
im ,Deutschen Merkur“ veroffentlicht wurden: | Die vatikani-
schen Dekrete. Der erste Artikel fiihrt den Nachweis, wie die
zwei neuen Glaubensséitze von der Allgewalt und von der Un-
fehlbarkeit des Papstes sich wechselseitig stlitzen und erginzen.
Im zweiten wird die Erklirung dafir gegeben, wie es gekommen
gei, dass Rom ganz entgegen seiner bisherigen Praxis plétzlich
ein Konzil berief, obschon niemand es begehrte und keine einer
konziliarischen Losung harrende Frage vorlag. Der Grund
fiir diese Umwandlung lag darin, dass es seit 1849 den Jesuiten
gelungen war, den Erfolg eines Konzils sicherzustellen, was
sich durch die Proklamation der unbefleckten Empféingnis (1854),
den Syllabus (1864) und das Zentenarium Petri (1867) erwies.

IX. Im ,Historischen Taschenbuch¥, begriindet von Fr. von
Raumer, herausgegeben von W. H. Riehl, 5. Folge, 1. Jahrgang
(Leipzig, F. A. Brockhaus 1871) S. 257—370 findet sich ein

grosserer Aufsatz: , Der Weissagungsglaube und das Prophentum
in der christlichen Zeit“.

1. In der Einleitung wird der Unterschied zwischen dem
Weissagungswesen des Altertums und der christlichen Zeit fest-
gestellt. Ersteres war national und patriotisch, aber darum
auch auf Staatswesen und Kriegsfithrung gerichtet. In der
christlichen Zeit haben wir vier Arten von Weissagungen zu
unterscheiden: religiose, dogmatische, nationale und kosmo-
politische. Zu den letzteren gehoren diejenigen, welche sich
auf die christliche Kirche beziehen, da seit der Stiftung des
Christentums die kirchlichen Geschicke und Verinderungen aufs
engste mit dem grossen Entwicklungsgange der Weltgeschichte
{iberhaupt verkniipft sind. So haben denn Prophezeiungen,

Revue intern, de Théologie Heft 72, 1910. 49



— 762 —.

welche auf die Weltlage oder auf die Schicksale der grossen
Kulturvolker gerichtet sind, immer auch eine religiose Seite,
und umgekehrt war es nicht moglich, wichtige und tiefgreifende
Ereignisse und Wandlungen auf dem religiosen Gebiete zu ver-
kiindigen, ohne zugleich entsprechende, politische Neugestaltun-
gen, die sich zu jenen wie die Wirkung zur Ursache verhielten,
in Aussicht zu stellen. Der Ursprung der Vatizinien seit Christus
ist dreifach. Sie entstehen als gleichsam autochthone Produkte
einer gewissen Lage und Stimmung, ohne Absicht, ohne die
bestimmte oder die bewusste Urheberschaft einer einzelnen
Person. Sie sind aber auch hiufig etwas Berechnetes und Ge-
machtes und sollen einem ganz speziellen Zweck dienen. Endlich
gibt es auch Vatizinien, welche zuerst nur die Vermutungen
oder auch die genialen Blicke eines Mannes sind, der, von
dem Verstindnisse der richtig erkannten Gegenwart ausgehend,
gemiss den Gesetzen des Kausalzusammenhanges auf Phéino-
mene einer Kkiinftigen Zeit schliesst und sie zuversichtlich als
Tatsachen verkiindet; diese stempelt dann der Erfolg zu pro-
phetischen Kundgebungen. An einigen Beispielen werden nun
diese Auffassung und Unterscheidung klargelegt.

2. Gegenstand des zweiten Kapitels ist: ,Die prophetische
Anschauung des fritheren Mittelalters. Erwartung des Anti-
christ und des Weltendes®. Bis tief ins Mittelalter hinein gab
es in der christlichen Welt keine eigentlichen Prophezeiungen
von allgemeiner Bedeutung und Tragweite. Was sich an Vor-
hersagungen bildete, bezog sich auf den erwarteten Untergang
des romischen Reiches und des namentlich auf Grund einer
unrichtigen Deutung von 2 Thess. 2, 8 damit verkniipft gedachten
Auftretens des Antichrist und des Endes der gegenwiirtigen
Weltordnung.

3. yDie nationale Weissagung“ wird im dritten Abschnitt
besprochen. Beziiglich derselben darf man im allgemeinen
behaupten, dass das Prophetentum, soweit es nicht durch reli-
giose Satzungen bedingt, sondern naturwiichsig ist, das Produkt
weit verbreiteter oder von einer ganzen Nation gehegter Er-
wartungen ist, seien dies nun Wiinsche oder Befiirchtungen.
Héaufig ist die Prophetie nicht das Produkt eines einzelnen,
sondern vieler. Dem Volke aber liegt sehr daran, den Namen
des Propheten nennen zu konnen, und wo dieser fehlt, wird
er erfunden. Nach dieser allgemeinen Darlegung wendet sich



— 763 —

D. einzelnen Beispielen zu; zundchst dem im fritheren Mittelalter
vor allen anderen gefeierten Briten Merlin, einer mythischen
Gestalt, deren Ruhm bis nach Frankreich drang. Nach einem
Uberblick iiber das nationale Prophetentum in Irland, Schott-
land und Portugal erhalten wir eine ausfiihrlichere Darstellung
iber die byzantinischen Vatizinien.

4. Das folgende Kapitel hat die Uberschrift: ,Die Weis-
sagung tiber Rom“. In ihrer heidnischen Periode galt die Stadt
Rom als die ewig dauernde, und der Name der ,ewigen Stadt®
und Weltherrscherin war in Poesie, Geschichte, Geographie,
selbst im tdglichen, offentlichen Leben wie selbstverstindlich.
In der christlichen Zeit gestaltete sich die Sage in das Gegen-
teil um. Mehr und mehr sprach man von dem gewaltsamen
Ende der Stadt, ohne dass damit das Ende des romischen Reiches
und. des irdischen Weltlaufes in notwendiger Verbindung ge’
dacht wurde. Damit ergab sich nun auch die Notwendigkeit,
eine dem Strafgerichte vorausgehende Verlegung des pépstlichen
Stuhles, dessen Fortdauer doch nicht in Frage gestellt werden
durfte, anzunehmen. Viele meinten daher: so gut, wie vor Rom
Antiochien, solange Petrus dort geweilt, Sitz des Primates ge-
wesen sei, und ein gottliches Gebot, Rom zum Triger desselben
zu machen, nicht vorliege, so kénne auch in einer spitern Zeit
die papstliche Gewalt auf eine andere Stadt und Kirche iiber-
tragen werden.

5. ,Die Personlichkeit der Propheten“ betrachtend, weist
D. darauf hin, dass die Gabe der Prophetie an sich noch nicht
als Zeichen vorziglicher Frommigkeit oder Heiligkeit galt. Von
einem wahren Propheten forderte man ein doppeltes Bewusst-
sein. Er musste mit schlechthiniger Gewissheit wissen, dass
das ihm Geoffenbarte wahr sei, und ferner musste er mit gleich
starker Gewissheit liberzeugt sein, dass es Gott sei, der es ihm
geoffenbart habe. Indessen nahm man an, dass auch in echte
Prophezeiungen sich unechte Elemente einmischen konnten.
Auch hielt man an der Moglichkeit fest, dass das von Gott
Geoffenbarte zwar wahr sei, das Organ aber, der Mensch, ihm
eine falsche Deutung unterlege. Die vorstehend skizzierten
Ausserungen werden dann an einer Reihe von Beispielen (Petrus
Damiani, Gregor VIIL, S, Bernhard, Katharina von Siena, Bri-
gitta, Savonarola, Campanella usf.) erldutert.



NN 1T -

6. ,Die kosmopolitischen (s. 0.) Weissagungen“ lassen sich
bis zum Ende des Mittelalters auf vier Perioden verteilen. Die
erste Periode reicht von der karolingischen Zeit bis zum Ende
des 12. Jahrhunderts. Es ist die Erscheinung des Antichrist
und die Niahe des Weltendes, auf welche der Fernblick der
Menschen in dieser Zeit fast ausschliesslich gerichtet ist. Der
zweite Zeitraum, der joachimitische, erstreckt sich iiber das
13. und die erste Hilfe des 14. Jahrhunderts. Den dritten Ab-
schnitt bildet das diistere Jahrhundert von 1347 etwa bis 1450.
Es war die Zeit des schwarzen Todes, des pépstlichen Schisma,
der aufleuchtenden und bald wieder in Nacht versinkenden
Hoffnungen auf eine Erneuerung der Kirche durch die Konzilien.
Darauf folgt die vierte prophetische Epoche, welche einen Zeit-
raum von etwa 77 Jahren, von 1450—1517, begreift. In dieser
ist die Weissagung schon ganz erfiillt von dem Gedanken der
tiber Rom, Pipste und Klerus hereinbrechenden Strafgerichte
und von Sehnsucht nach der Reformation der Kirche, so dass
die prophetische Erwartung zuletzt zum gemeinschaftlichen
Bewusstsein, zum rettenden Glaubensanker aller ernst religiésen
Geister geworden war.

7. ,Der Joachimismus* wird in einem besondern Abschnitt
geschildert. Der Urheber dieses Systems, Joachim, Stifter der
Monchskongregation von Fiore in Kalabrien, war ein tiefsinniger
und gelehrter Theologe, +1202. Die Geschichte des Menschen-
geschlechtes, lehren Joachim und seine Anhinger, deren er
besonders im Minoritenorden hatte, verlauft in drei grossen
Zeitraumen, dem des Vaters, oder der vorchristlichen oder der
petrinischen Zeit, dann dem des Sohnes oder der paulinischen
Zeit, von Christus bis 1260, schliesslich dem des hl. Geistes oder
dem johanneischen Zeitalter, bei welcher Einteilung die Zeit
von 1200 bis 1260 zugleich das Ende der zweiten und den An-
fang der dritten Periode bildet. Die Kirche ist, hauptsichlich
durch das verderbliche Walten der Papste, ganz fleischlich, zu
einem Hurenhause und zu einer Riuberhohle geworden, obgleich
Gott noch einen Samen des Segens und der Gnade in ihr zuriick-
gelassen hat. Der Klerus ist seiner Laster wegen verachtet,
das christliche Volk verfithrt und verdorben usf. Das Werk-
zeug der gottlichen Strafe wird das deutsche Imperium sein.
Nachdem dieses seine Dienste als Strafwerkzeug getan, wird
das Rachegericht an ihm durch die Sarazenen und durch zehn



— 763 —

Konige aus dem Osten vollstreckt. Dann kommt die Zeit der
Bekehrung und der Verherrlichung der wahren Kirche. Das
Werkzeug, dessen Gott bei der Liuterung der verderbten Kirche
und der Aufrichtung des grossen Sabbats oder des Zeitalters
des hl. Geistes sich bedienen will, wird ein Orden von kon-
templativen Eremiten sein, die, durch vieljidhriges, in einsamer
Zuriickgezogenheit vollbrachtes Studium und betendes Nach-
denken gereift und erleuchtet, das rechte Evangelium den Men-
schen verkiinden.

8. Die Ausfiihrungen tiber ,Das Weissagungswesen vom
14. Jahrhundert bis zum Anbruch der Reformation“ zeigen die-
bestimmenden Einfliisse des immer noch wirksamen Joachimis-
mus. Es werden darin besonders behandelt: der romische Volks-
tribum Cola di Rienzo, Katharina von Siena, die vorzugsweise
fur Italiener eine Autoritit gewesen und geblieben, Brigitta,
welche in der ganzen abendlandischen Christenheit als von Gott
erleuchtete Seherin gepriesen und fleissig gelesen wurde, der
Predigerménch Girolamo Savoparola u. a. Stets vernehmen wir
Klagen tiber die unhaltbaren kirchlichen Zustéinde, aber wihrend
die Joachimiten eine Besserung erwarteten, verfielen ihre Geg-
ner, die Antijoachimiten, einem hoffnungslozen Pessimismus.

Seine Darstellung des Prophetentums in den anderthalb
tausend Jahren nach Christus, schliesst D. mit dem prophetischen
Worte, das ihm und dem Leser bei der Betrachtung dieser Dinge
beifiallt: ,Meine Gedanken sind nicht eure Gedanken; wie der
Himmel hoher ist als die Erde, also sind meine Gedanken héher
als eure Gedanken“. (Jesaias 53, 8. 9).

X. Nach dem Tode Pius IX. wurde D. von der Redaktion
der Allgemeinen Zeitung ersucht, einige Artikel Uber den Ver-
storbenen zu schreiben. Er begann die Arbeit, erkannte aber
bald, dass sie fir die genannte Zeitung zu umfangreich werde,
und dachte sie als selbstéindige Schrift zu verotffentlichen. Sie
wurde leider damals nicht vollendet und auch spéter nicht
wieder aufgenommen. Den Gedanken, sie zu verdffentlichen,
hatte D. aber auch in den letzten Jahren nicht aufgegeben.
Das Fragment, das sich vorfand, ist abgedruckt unter dem Titel:
n Pius I1X.“

Nach einem Uberblick iiber die wichtigsten Ereignisse seines
Lebens bis zur Thronbesteigung wird im ersten Abschnitt die



— 766 —

Geschichte seines Pontifikates erzédhlt bis zur Flucht nach Gaeta
und der Rickkehr nach Rom am 12. April 1850. — Das zweite
Kapitel enthilt geschichtliche Mitteilungen ungefiahr bis 1860. —
Die zweite Hilfte dieses und das ganze dritte Kapitel ist eine
Charakteristik der Person des Papstes. Wir bewundern dabei
die vornehme Ruhe gegeniiber einem Manne, der insbesondere
durch das Vatikanum so viel Unheil angerichtet hatte, unter
dem auch D. schmerzlich zu leiden hatte. Es entschliipft ihm
kein herbes oder sarkastisches Wort, vielmehr ist unser Schrift-
steller offensichtlich bemiiht, die guten Seiten des Papstes her-
vorzuheben. D. hat sich selbst damit ein schones Denkmal
gesetzt,

C. 1. Schon frithzeitig hatte D. seine Aufmerksamkeit der
Sektengeschichte des Mittelalters zugewendet und in den Biblio-
theken von Minchen, Paris, Wien, Florenz und Rom reichhal-
tiges Material dafiir gesammelt. Auf Grund dieser Quellen hatte
er dann eine bis ins 13. Jahrhundert reichende geschichtliche
Darstellung ausgearbeitet, die sich insbesondere auf die Pauli-
cianer, die Bogomilen, die Apostoliker und die Katharer erstreckte.
Die Herausgabe, bei der die Professoren Lossen und Reusch
behilflich waren, erfolgte erst sehr spit (das Vorwort ist vom
12. Juni 1889), nachdem der Druck schon vor Dezennien be-
gonnen und langsam fortgesetzt worden war: , Beitrdge zur
Sektengeschichte des Mittelalters. Erster Teil: Geschichte der gno-
stisch-manichdischen Sekten im fricheren Mittelalter. Minchen 1890.
Zweiter Teil: Dokumente vornehmlich zur Geschichte der Valdesier
und Katharer. Miinchen 1890%. — '

2. Im Jahre 1876 erschien die von Dollinger mit Unter-
stiitzung des Lord Acton und seines mehrjihrigen Sekretirs
Dr. Woker, jetzt Professor in Bern, veranstaltete: Sammlung
von Urkunden zur Geschichte des Konzils von Trient. Ungedruckte
Berichte und Tagebiicher. 2 Abteilungen. Nordlingen 1876%.
Die Einleitung gibt einen instruktiven Uberblick tber die ge-
schichtlichen Darsteliungen des Tridentinums (Sarpi, Pallavicini
etc.) und iiber die bisher veroffentlichen Dokumente. Sodann
werden die in der vorliegenden Sammlung mitgeteilten Urkunden
nach ihrer Herkunft und Bedeutung einlésslich beschrieben. —

3. Mit Unterstiitzung des Konigs Maximilian II. von Bayern
veroftentlichie D. ein weiteres, umfangreiches Quellenwerk:



— 767 —

L Beitrige zur politischen, kirchlichen und Kulturgeschichte der sechs
letzten Jahrhunderte. Herausgegeben unter der Leitung von
J. J. L. v. D.“ 1. Band: ,Dokumente zur Geschichte Karls V.,
Philipps I1. und threr Zeit. Aus spanischen Archiven, Regensburg
1862¢. Uber die Bearbeitung heisst es im Vorwort: Die Leitung
des Druckes nebst Verfertigung der Summarien vor den ein-
zelnen Dokumenten hat auf meinen Wunsch ein junger, hoff-
nungsvoller Gelehrter, H. Dr. Friedrich aus Bamberg besorgt.
Der II. Band, bearbeitet von Dr. Silbernagl, enthalt: ,Materia-
lien zur Geschichte des 15. und 16. Jahrhunderts. Regensburg
1863.% Erst viel spiter erschien der III. Band, Wien 1882,
dessen Dokumente sich zumeist mit der Papstgeschichte vom
14. bis 17. Jahrhundert, mit der Vorgeschichte der Reformation
und mit der Reformation selbst beschiftigen. In die Bearbeitung
teilten sich verschiedene Gelehrte, Die Einleitungen orientieren
jeweils tiber Herkunft und Bedeutung der mitgeteilten Urkunden.

4. Es war ein glickliches Zusammentreffen, dass im Jahre
1885 Prof. Reusch Doéllingers spezieller Mitarbeiter wurde. Beide
Gelehrte erginzten sich in hochst wiinschenswerter Weise. Ver-
fiigte der eine tUber ein fast uniibersehbares Material, das er
durch neue Forschungen stets vermehrte, so war der andere
ein Mann von ziher Arbeitskraft, der in unabléssiger, zielbewuss-
ter Tatigkeit den von seinem &ltern Freunde ans Licht gebrach-
ten Stoff sichtete und verarbeitete. So entstanden zwei bedeu-
tungsvolle Werke: , Die Selbstbiographie des Kardinals Bellarmin,
lateinisch und deutsch, mit geschichtlichen Evrlduterungen, heraus-
gegeben von Joh. Jos. Ign. von Dollinger und Fr. Heinrich.
Reusch. Bonn 1887%; und: ,Geschichte der Moralstreitigkeiten in
der ramisch-katholischen Kirche seit dem 16. Jahrhundert mit Bei-
trégen zur Geschichte und Charakteristik des Jesuitenordens. Auf
Grund ungediruckter Aktenstiicke bearbeitet. 2 Biinde, Nordlingen
1889%. In bezug auf beide Werke ist bereits in den bibliogra-
phischen Notizen iiber Prof. Reusch in dieser Zeitschrift Jahr-
gang 1907 Heft 57 S. 75 ff. und Heft 59 S. 462 ff. einiges mitge-
teilt, weshalb es genligen moge, an dieser Stelle auf das dort
Gesagte hinzuweisen.

5. Auch als Herausgeber fremder Schriften kommt D. in
Betracht. So setzte er seinem am 12, April 1838 verstorbenen
Freunde Mohler ein literarisches Denkmal: ,Dr. J. A. Mdéhlers
ernannten Domdekans zu Wiirzburg und Ritters des Kgl. baye-



— 768 —

rischen St. Michael-Ordens, ehedem ord. Professors der Theo-
logie zu Miinchen, gesammelte Schriften und Aufsitze. Regens-
1839/40.%

Ferner veroffentlichte unser Gelebrter das letzte Geistes-
erzeugnis eines andern Freundes, des Barons Ferdinand von
Eckstein, fiir den, weil er seit vielen Jahren in Paris lebte und
nicht mehr nach Deutschland gekommen war, D. einen deut-
schen Verleger (Herder) besorgt hatte: . Geschichtliches iiber die
Askesis der alten heidnischen und der allen jiidischen Welt als
Einleitnng einer Geschichte der Askesis des christlichen Monchtums..
Vom Baron wvon Eckstein. Mit einem Vorwort von J. J.J. v.D.
Freiburg im Breisgau 1862.“ Da das Manuskript durch seine
Hand gegangen, der Verfasser aber wihrend des Druckes ge-
storben war, so fiihrte D. das Buch in den deutschen Leserkreis
mit einem Vorworte ein, worin er uns mit der Person des Au-
tors sowie der Entstehung seiner Schrift und ihrer Bedeutung
fur die Erkenntnis der vorchristlichen Asketik nach ihren tiefern
Beziehungen bekannt macht und schliesslich die Studie in folgen-
der Weise charakterisiert: ,Die vergleichende Religionsge-
schichse ist ein Gebiet, auf welchem kritiklose Willkiir, regellose:
Phantasie und unhistorische Kombinationssucht viel Verwirrung
gestiftet, viel Wertloses, jetzt schon Versehollenes, geschaffen
haben. Man wird dem Verfasser das Zeugnis nicht versagen
diirfen, dass er diese Fehler nicht bloss an anderen erkannt
und geriigt, sondern sie auch selber zu vermeiden verstanden
habe.“

Moge das Andenken Dollingers, der vor 20 Jahren vomn
uns geschieden, ¢m Segen und zum Segen auch in Zukunft unter
uns wach und lebendig bleiben. MENN.




	Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890 [Schluss]

