
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 72

Artikel: Luther, Zwingli und Calvin in ihren Ansichten über das Verhältnis von
Staat und Kirche

Autor: Heim, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


724 —

LUTHER, ZWINGLI und CALVIN

in ihren Ansichten über das Verhältnis von Staat

und Kirche.

In unsern Tagen, in denen die kirchenpolitische Frage der
Trennung von Kirche und Staat so sehr im Vordergrund steht,
darf eine Schrift, die die Stellungnahme der drei grossen
Reformatoren des Abendlandes zu den Fragen über Staat und
Kirche und ihr Verhältnis zueinander behandelt, auf Interesse
in weiten Kreisen rechnen. Eine solche Schrift ist denn auch
erschienen, und sie verdient, darf man sagen, einmal eben dieses

aktuellen, interessanten Themas wegen, dann aber auch um
der Gründlichkeit willen, mit der die Behandlung des
Gegenstandes durchgeführt ist, Beachtung und Würdigung. Verfasser
derselben ist nicht ein Theologe, sondern ein Jurist: Dr. jur.
Gustav v. Schulthess-Reehberg, und seine Arbeit ist als 24. Heft
der von mehreren Zürcher Universitätsprofessoren
herausgegebenen „Zürcher Beiträge zur Rechtswissenschaft" der
Öffentlichkeit übergeben worden (Verlag Sauerländer in Aarau,
Preis Fr. 3.20).

Es ist uns hier nun darum zu tun, die Resultate, zu denen
der Verfasser gelangt ist, im wesentlichen wiederzugeben;
auch die Leser unserer ..Revue" werden ja sicherlich nicht
bloss die kirchenpolitische Entwicklung, die die Trennungsfrage
in Frankreich und in einzelnen Schweizerkantonen zur Folge
hat, sondern auch alle wissenschaftlichen Publikationen, die
mit diesem Gegenstande in Beziehung stehen, mit gespanntem
Interesse verfolgen.

Mit vollem Recht würdigt der Verfasser zuerst in drei
Kapiteln die Persönlichkeiten der drei Reformatoren ; denn



wie anderswo in ihrem Reformwerk hat auch in dieser Frage
die besondere Veranlagung* eines jeden einzelnen ihren Einfluss
geltend gemacht. Von der deutschen Reformation sagt sogar
Schulthess : sie sei sozusagen die am wenigsten vorbereitete.
„Sie geht unmittelbar aus Luthers Persönlichkeit hervor und

trägt ganz und gar die Züge seines Wesens. Niemand war da,
der korrigierte, hemmte oder anspornte; ohne jede äussere
Anlehnung schritt der Reformator vorwärts, allein auf die Bibel
gestützt." „In der Bibel erkannte er die einzige vollgenügende
Richtschnur für des Christen Glauben und Leben; vor ihr sollten
auch die öffentlichen Verhältnisse bestehen können. Er belegt
seine Ideen, soweit als möglich, mit Bibelstellen. Seine Werke
bilden gewissermassen einen fortlaufenden Kommentar zur
hl. Schrift. Gerade auch das gegenseitige Verhältnis des
weltlichen und geistlichen Regiments wird in Luthers Darstellung,
sowie bei den unter seinem Einfluss stehenden Kirchenord-
nungen in engem Anschluss an die Bibel festgestellt... Dagegen
war Luther nicht der Ansicht, dass die heilige Schrift bestimmt
sei, Gesetzbuch für die Staaten zu werden. Sie sollte die
Richtschnur sein für das Geistesleben und in der Hauptsache auch
für die kirchlichen Angelegenheiten, aber nicht für die
weltlichen Dinge." Der deutsche Reformator dachte sich ein geordnetes

Staatswesen (eine notwendige Voraussetzung befriedigender
öffentlicher Zustände) absolutistisch; „ist er doch in höchstem
Masse konservativ gesinnt", und das, trotzdem er „wie kein
anderer unter den Reformatoren ein Mann aus dem Volke"*

war und „seinem ganzen Wesen nach den Untertanen, die grosse
Masse repräsentierte". Sein Interesse an Staatsdingen war im
grossen und ganzen „minim" ; sein Reformwerk galt der
Einzelpersönlichkeit.

Beim Betrachten von Zwingiis Werdegang erkennt man
seine Begabung zum „eminenten Praktiker" ; auf seine
Entwicklung war insbesondere die politische Lage seiner Heimat
von Einfluss gewesen, die (vergleiche insbesondere das
Waldmannische Konkordat) in kirchlich-religiösen Dingen eine ziemlich

grosse Selbständigkeit der staatlichen gegenüber der
kirchlichen Gemeinschaft kannte. Zwingli wurde in Zürich
„gewissermassen der Vermittler zwischen Staat und Kirche. In
seiner Person vereinigten sich beide Organismen." „Seine grosse
Vorliebe für die Politik, verbunden mit einer begeisterten Vater-



— 726 —

landsliebe, lassen ihn neben der Reformation der Kirche auf
eine Sanierung der staatlichen Verhältnisse Bedacht nehmen.
Das Interesse an Zürich als Staat nahm Zwingli in gleicher
Weise in Anspruch, wie das Interesse an Zürich als Kirche."-

Calvin, dessen Ansichten über das Verhältnis von Staat
und Kirche weniger aus Büchern als aus Ereignissen kennen
gelernt werden müssen, besass eine grosse juristische Begabung,
die wohl eine Mitursache davon war, class er von allem Anfang*
an und zwar hauptsächlich der Frage des Verhältnisses von
Staat und Kirche sich zuwandte. Im Gegensatz zu den beiden
andern Reformatoren, die begeisterte Söhne ihres Volkes und
Landes waren, hatte Calvin keine patriotische Ader. Erst in
den letzten Jahren seines Lebens verstand er sich dazu, Genfer
Bürger zu werden. Er fühlte sieh als über Staat und Kirche
stehend, als Gottes Sprachrohr und Gesandter damit beauftragt,
beide Institute zu reformieren, da beide Gott gegenüber ihre
Pflichten verletzten. Wie Israel in der Vergangenheit das Volk
Gottes gewesen war, so sollte, seiner Ansicht nach, Genf das
der Zukunft sein ; von da aus sollte sein Werk seinen Ausgang
nehmen in alle Welt.

Der Staat — Die Staatsformen — Der Untertan — Die
Stellung der Reformatoren im Staate — so lauten die nächsten
vier Kapitel, in denen der Verfasser sich bemüht, so deutlich
und doch so knapp wie möglich die Ansichten der drei Männer
über den Staat zur Darstellung zu bringen. Darin waren alle drei
einig, „dass nicht eine Negierung, Schmälerung oder Verachtung
der weltlichen Gewalt das Reich Gottes fördern könne, wie man
im Mittelalter (Thomas von Acquino) geglaubt hatte und in den
Täuferkreisen jetzt noch glaubt". Alle drei betonten auch, Calvin
vielleicht am schärfsten, dass Staat und staatliche Obrigkeit
nicht bloss notwendig und nützlich, sondern von Gott verordnet
seien : alle Herrschenden (Fürsten oder republikanische Behörden)
haben das Recht zum Regieren von Gott, sind Herrscher
„von Gottes Gnaden" und haben die Pflicht, zu regieren in
Gottes Namen; alle nehmen denn auch den Staat für die
Erhaltung und Förderung der Religion und der Kirche in Anspruch.
Luther weist z. B. dem Staate auch die Pflicht zu, „Glaubenszweifel

zu heben und Konzilien zur Erforschung der Wahrheit
zusammenzuberufem" ; die Obrigkeit ist dazu da — als ein
selbständiges Amt neben der Kirche — einen Teil der göttlichen



— 727 —

Geschäfte zu vollziehen. Wenn Z-wingli von den Gesetzen redet,
so tut er das in folgendem Bild: Gott gleicht „einem
Handwerker, der mit einer Richtschnur, eben dem Gesetz, das Objekt
seiner Arbeit absteckt, um dann mit dem Beile am gegebenen
Ort den Streich zu führen. Die Obrigkeit soll sich nun merken,
dass sie nur das Beil ist, mit dem Gott arbeitet. Das Beil ist
es nicht, das die Richtschnur anlegt, es arbeitet nur nach ihren
Angaben. Die Gesetze sind ihrem Inhalt nach von Gott
bestimmt, die Obrigkeit hat nur dafür zu sorgen, dass ihnen
nachgelebt wird." Calvin bezeichnet als Hauptzweck des Staates:
„Gottesdienst, d. h. Arbeit zur Realisierung einer von Gott
gewollten Sache'*'* ; „wer die Staatsgewalt verachtet, verachtet
Gott, wer sie beleidigt, setzt sich leichtfertig der göttlichen
Strafe aus; das ist die „moquerie de Dieu — sugillatio Dei",
ein Calvin so geläufiger Begriff, dass sie bei keiner Begründung
seiner Drohungen gefehlt und seine Wirkung verfehlt hat*'.

Über die Staatsform äussert sich Luther gar nicht. „Die
mannigfaltigen Staatsformen des damaligen deutschen Reichs
hatten ihn gewiss daran gewöhnt, sich mit den verschiedensten
Möglichkeiten abzufinden." Bei Calvin lässt sich eine
ausgesprochene Vorliebe für eine der verschiedenen Staatsformen
nicht nachweisen, auch wenn er sich da und dort gelegentlich
einmal über die aristokratische Republik günstig ausspricht;
er billigt „das Nebeneinanderbestehen verschiedener
Staatsformen zur Erreichung eines Gleichgewichts unter den Völkern"-.
Zicingli ist „der einzige, der die Frage nach der besten Staatsform

einer längern Erörterung gewürdigt hat; er hat dabei

ganz deutlich ausgesprochen, dass die aristokratisch regierte
Republik allen andern Staatsformen vorzuziehen sei".

Für den Untertanen betonen alle drei Reformatoren die
Pflicht des Gehorsams gegen die Obrigkeit, auch die ungerechte.
Das Untertanenlos ist, nach Luther, den Christen von Gott zur
Leidenszeit bestimmt; Empörung ist ihm jzuwider einmal als
Missachtung einer göttlichen Institution, dann aber auch als
ein Zeichen von weltlicher, materieller Gesinnung (seine
Stellungnahme im Bauernkrieg!). Ähnlich Zicingli. Calvin sieht im
widerwilligen Gehorsam eine Beleidigung Gottes; bei ihm gilt
ein absolutes Verbot des Widerstandes gegen den Tyrannen ;

seinem theokratischen und fatalistischen Prinzip gemäss ist
ihm der Tyrann „die Personifikation des göttlichen Zornes"-.



— 728 —

Nur den drei durch die Verfassung des Landes zur Aufsicht
über die Obrigkeit vorgesehenen Behörden der Ephoren,
Demarchen und Volkstribunen steht ein Recht des Widerstandes
zu: „würden sie eine gottlose Regierung stillschweigend mit
ansehen, so wäre das eine Amtspflichtverletzung und ein Verrat
am Volke". Luther lässt die Absetzung eines schwach oder wahnsinnig

gewordenen Herrschers gelten ; einer Obrigkeit gegenüber,

die fortwährend Dinge anordnet, die den göttlichen
Geboten zuwiderlaufen, dürfte man sich auf das Apostelwort
berufen: „Man muss Gott mehr gehorchen als den Mensehen."
Zicingli, der zwischen Entsetzung der Obrigkeit und Empörung
unterscheidet, verbietet die letztere in jedem Fall und will die
erstere im Frieden vor sich gehen sehen : in der Demokratie
sollen die früheren Wähler zusammentreten und die Amtsentsetzung

vornehmen, in einer Erbmonarchie soll man dem
schlechten Regenten einenRatgeber oderVerweser zurSeite geben.

In dem Abschnitt „Kirche" fasst Dr. Schulthess das Ergebnis
seiner Untersuchung (vom juristischen, nicht theologischen
Standpunkt aus), nachdem er eingangs betont hat : „Die
Reformation hat von der römischen Kirche so viel losgelöst und dem
Staate übergeben, dass kaum etwas anderes als der Name
Kirche übriggeblieben ist. Juristisch hat diese fast jede
Sonderstellung eingebüsst"-, in folgende Sätze zusammen:

„Luthers Kirche lehrt ihre Angehörigen Gleichgültigkeit
in Staatsdingen ; sie unterweist sie darin, solch weltlichen
Dingen keinen Wert beizumessen, sondern auch unter einer
schlimmen Obrigkeit getrost auszuharren.

Zwingiis Kirche verbindet sich mit dem Gegner zur
Erreichung ihres Zieles; die Kirche geht vollständig im Staate
auf; so verschwindet sie in seinen Augen, um ihn unmerklich
ganz zu durchsetzen.

Beide genannten Wege laufen in ganz entgegengesetzter
Richtung; beide sind für ihre Männer überaus typisch und
vermeiden unnötige, schädliche Reibungen.

Einzig Calvins Kirche verzichtet darauf, im Frieden mit
dem Staate auszukommen, um den Preis der Selbständigkeit.
Sie siegt nach einer Aufwendung aller ihrer Kräfte.

Zwingli und Luther haben diese Kräfte besser, nämlich
zur Entwicklung eines frischen, lebenskräftigen Christentums
verwendet."



— 729 —

Wie sich die Reformatoren über die Stellung des

Geistlichen, über die Schule, über die Fürsorge für Arme und
Kranke und über das Kirchengut geäussert haben, bildet den
Inhalt der nächsten Kapitel.

Durch die Betonung des Grundsatzes vom allgemeinen
Priestertum kommt Luther dazu, die Stellung des Geistlichen zu
und in der Kirche nicht als eine führende, beherrschende zu
charakterisieren, sondern als die eines Organs; der Geistliche
ist nicht mehr, „denn die Hand, die den Weg weiset" ; er bleibt
menschlich betrachtet ein ganz gewöhnlicher Christ und
Untertan; er ist in erster Linie Seelsorger und Prediger; als
solcher aber gibt er nur religiöse Ermahnungen, keine
kirchenpolitischen. Rangunterschiede innerhalb der Geistlichkeit kennt
Luther nicht; die sogenannten Superintendenten verdanken
ihren höhern Rang ihrer Eigenschaft als Staatsbeamte. Ebenso

Zicingli: Für ihn ist der Geistliche „einfach ein Mitausführer —
und zwar der wichtigste — des göttlichen Weltplanes, ebenso
wie der Richter, der Bürgermeister u. a. Vermöge seines ganz
besondern, auf die göttlichen Gebote gerichteten Studiums fällt
ihm noch ganz speziell die Aufgabe des „Angelus Dei" zu.
Weil auch Bürgermeister, Richter etc. nach den göttlichen
Vorschriften arbeiten, hat der Pfarrer sie über dieselben zu
unterrichten. Das macht seine Stellung zur hervorragenden
unter den Menschen. Sie ist aber keine Ausnahmestellung
vor Gott Zur Durchführung der göttlichen Weltpläne auf
Erden ist durchaus ein Zusammenarbeiten aller Funktionäre
notwendig. Der Geistliche ist den andern durchaus koordiniert ;

deshalb finden wir auch in jeder Angelegenheit die gemischten
Behörden zu allgemeiner Zufriedenheit tätig." Bei Calvin ist
der Geistliche der „Vertreter und Verfechter von Gottes Sache in
seiner Gemeinde" ; der Obrigkeit gegenüber hat er die Interessen
Gottes zu wahren; „er ist der diplomatische Vertreter des

Reiches Gottes auf Erden; in jede Ratssitzung hat er sich
Eingang* zu verschaffen, um Gottes Sache den gebührenden
Platz zu sichern Vertraut mit den göttlichen Weltplänen,
soll er, neben oder ausser dem Staate stehend, dem Staatsleben
die richtige Direktion geben."

Wie stellen sich die Reformatoren zur Schule Luther,
antwortet Schulthess, „dem die Hebung aller Missstände in Deutschland

gleichmässig am Herzen lag, der in ihrer Beseitigung
Revue intern, de Théologie. Heft 72, 1910. 47



— 730 —

in jedem Falle eine direkte Förderung der Sache Gottes sab
und oft Mühe hatte, die Fürsten für seine Sache zu interessieren,
überträgt die Schule dem Staate mit der besondern Hervorhebung

des Vorteils für ihn. Zicingli betrachtet die Schule
mehr nur als Vorbereitung auf das Pfarramt. Der Staat als
Erbe der Kirchengüter wird von ihm zur Finanzierung und
Beaufsichtigung der Schule herangezogen. Bei Calvin endlich
spielt der Staat auch in Schuldingen die gewohnte Rolle. Er
darf zahlen, wird mit einzelnen Ehrenrechten abgespeist, hat
aber im übrigen nicht das Mindeste dazu zu sagen."

Ganz kurz charakterisiert der Verfasser die Ansicht der
drei Männer über die Armen- und Krankenpflege mit den Worten :

„Calvins Staat bestreitet ihre Kosten, weil er muss; Luthers Staat,
weil er's kann; Zwingiis Staat, weil er es für zweckmässig
findet."

In ihren Ansichten über das Kirchengut stimmen alle drei
in der Forderung überein, dass dasselbe der Sache Gottes
gewidmet bleiben müsse. In Zürich blieb das Kirchengut vom
Staatsgut getrennt und hatte der Entrichtung von Pfarrbesoldungen,

Kranken- und Armenunterstützungen und Stipendien
zu dienen. In den Gebieten der lutherischen Reformation bekam
der Staat die Kirchengüter gleichsam als Pauschalabfindungs-
summe; dafür hatte er dann alle kirchlichen finanziellen
Verpflichtungen zu übernehmen. In Genf kam es zur staatlichen
Verwaltung des Kirchenguts, nicht weil Calvin dies als das
Richtigste, wohl aber als das Nützlichste ansah ; viele Reibereien
zwischen ihm und der genferischen Obrigkeit hatten ihren Grund
in der Geldfrage, die er so gelöst haben wollte, dass der Staat
zahle, er aber über die Verwendung der Gelder entscheide.

Ausführlich wird die Stellung der Reformatoren in der Frage
der Sittenzucht besprochen und dargestellt ; diese wird bei Luther
und Calvin einem Kirchengerieht, dem Konsistorium, übertragen,
von Zwingli dem Staat überlassen. Notieren wir hier nur, wie
sich die drei Männer zum schärfsten Strafmittel, dem Kirchenbann,

dem Ausschluss vom hl. Abendmahl, verhielten. Träger
der Binde- und Lösegewalt ist nach Calvin eben das „Consistoire"

; diesem steht denn auch die Verfügung der Exkommunikation,

als letzter und schwerster Strafe für Sünden, zu. Welche
Stellung mutete nun aber Calvin dem Staate einem
Exkommunizierten gegenüber zu? „Jedenfalls verlangte Calvin auch



— 731 —

politische Nachteile für einen solchen." Gegen eine bedingungslose

Sanktionierung der Exkommunikation wehrte sich die
Genfer Obrigkeit zunächst hartnäckig — von Staats wegen gab
sie z. B. einem de Jussy das Abendmahl — unterlag dann aber
schliesslich (1555) der noch grössern Hartnäckigkeit des
Reformators. Luthers Konsistorium hat alle die Vergehen zu ahnden,

„um die die weltliche Gewalt sich nicht kümmert: Verbreiten
einer Irrlehre, Schmähen der wahren Lehre, Gleichgültigkeit
gegenüber dem Abendmahl und der Sündenvergebung, Wucher,
Prasserei und Spielsucht". Auch da ist der Bann das letzte
Macht- und Strafmittel; sein Zweck ist: „diejenigen, die sich
durch ihren Wandel als unwürdig erweisen, von den heiligen
Handlungen auszuschliessen, und zwar bis zur Besserung. Die
Kirche dokumentiert dadurch, dass sie, soweit sie es von sich
aus zu tun in der Lage ist, die Gemeinde Gottes rein erhalten
will." Im Namen der ganzen Kirchgemeinde, die die Sittenzucht

ausübt, sprechen die Geistlichen öffentlich in der Kirche
den Bann aus. Die Gläubigen sollen die Gemeinschaft mit den
Exkommunizierten meiden. Vom Staat erwartet Luther, dass

er der kirchlichen Strafgewalt nicht hindernd in den Weg trete
und Vergehen, die den Bann nach sich ziehen, nicht ungestraft
lasse. Wird dagegen eine Strafe, der die Kirche den Bann
hinzugefügt hat, von Staats wegen hinfällig, dann bewirkt die
Vorweisung des betreffenden Aktenstücks auch die Rücknahme
des Bannes von seiten der Kirche. Zwingli, der nicht bloss die
allgemeine Sittenzucht, sondern auch die Kirchenzucht vom
Staat ausgeübt werden lässt, spricht das Recht zur Verhängung
des Bannes den „Kilchhören" zu, an deren Stelle aber der
Grosse Rat ihn wirksam macht ; der Staat kann den Gebannten
reHbannen ; „Grund zur Exkommunikation geben: Ehebruch
Hurerei, Gotteslästern, Trunkenheit, Totschlag, Meineid, Raub,
Diebstahl und Geiz. Den Zinskauf selbst nennt Zwingli
ausdrücklich gravierend genug, um mit dem Banne bestraft zu
werden."

In der Frage der Ehe betonen die drei Reformatoren scharf
die Verwerflichkeit des Priesterzölibats und die sittliche Seite
der Ehe, sehen in ihr hauptsächlich eine rein menschliche
Angelegenheit. Unter des Staates Oberleitung, gleichsam als sein
Mandatar, handhabt die zwinglische Kirche die Ehegesetze; „die
Kirche erweist sich hier lediglich als eine Erscheinungsform



— 732 —

der obrigkeitlichen Gewalt; sie ist gewissermassen eines der
Kleider, das die Staatsgewalt für gewisse Funktionen anzieht".
„Calvins Verfassungsentwurf von 1541 überliess die Ehe dem
Rate, aber nicht in seiner Eigenschaft als Staatsbehörde, sondern
als Kirchenbehörde." Luther unterschied am schärfsten zwischen
einer rechtlichen und einer ethischen Seite der Ehe und wies
diese dem Geistlichen, jene der Kompetenz der Obrigkeit zu.

Über die Bücherzensur gibt Luther keine nähere Auskunft,
Zwingli ist weitherzig und will sie von der weltlichen Behörde
gehandhabt wissen; in derLektüre anderskonfessioneller Schriften
sieht er keine Gefahr für den Glauben. Calvins Wesen dagegen
„entspricht eine überaus strenge Handhabung der Bücherzensur

Nicht nur theologische Schriften, auch medizinische
wissenschaftliche Werke, „Thèses" der Genfer Studenten, Theaterstücke,

ja selbst die alten Klassiker unterliegen ihr. Calvin
selbst ist ihr unterworfen." Im Auftrag der Kirche übt sie der
Staat aus. Dieser hat die Gelegenheit einmal benützt, den oft
unbequemen Reformator einmal seine Zensurmacht fühlen zu
lassen: als Calvin um Bewilligung der Drucklegung seiner
Entgegnung gegen Westphal nachsuchte, verbot sie die Behörde.

Wie stellen sich die Reformatoren zur religiösen Toleranz?

Der weitherzigste ist Zwingli: „er begrüsst direkt das Zusammenleben

beider Konfessionen, es ist das beste Mittel, um die
Superiorität seiner Lehre darzutun und um Rom gegenüber einen
freieren Standpunkt zu dokumentieren" ; immerhin kennt auch
er ein Verbot des Messebesuchs durch ein Sittenmandat und
setzt wie auf diesen so auch auf weiteres Fasten empfindliche
Strafen. Im Prinzip ist Luther tolerant: der Glaube, spricht er
sich aus, unterliege nicht einem menschlichen, sondern lediglich
Gottes Richterspruch. Intolerant dagegen ist Luther gegen
religiös Nachlässige: „Wer sich so wenig um seinen Glauben
kümmert, dass er nicht einmal den Katechismus studiert, dass

er das Vaterunser, den Glauben, den Dekalog nicht auswendig
wreiss, der verdient auch eine zeitliche Kritik und Strafe:
diejenige durch die Obrigkeit." Falsch auch wäre Toleranz
angebracht gegen Lästerung und Aufruhr : da soll der Staat strafend
einschreiten, mehr noch: er soll verhüten, und zwar dadurch,
dass er an einem Ort nur eine Lehre duldet. Calvin ist in seinem
Wesen intolerant; einen andern Glauben als den von ihm
gelehrten duldet er in Genfs Mauern nicht. „Das System des



— 733 —

Genfer Reformators verlangte die rigoroseste Durchführung des

Glaubenszwangs!" Hinrichtung Servets!
Staat und Kirche in ihrem Verhältnis zueinander. Wie hierzu die

Reformatoren sich stellten, das bildet des Schlusskapitels Inhalt.
Luther, der auch da in erster Linie als Seelsorger urteilte, sah
das richtige Verhältnis zwischen den beiden Gewalten vorliegen
„wenn die Christen, ohne in der Erstrebung des ewigen Heils
behindert zu sein, ihr Leben im Staate führen können und wenn
umgekehrt der Staat an der Erledigung seiner Aufgaben
arbeiten kann, ohne beständig von der Kirche korrigiert und
gestört zu werden". Hatte er zuerst geglaubt, das Heil beider
Mächte in einer völligen Unabhängigkeit voneinander suchen
und sehen zu müssen, so kam er später, in der Überzeugung,
dass die Kirche nicht imstande sei, sich zu ihrem Vorteil
selbständig zu erhalten, zu einer Anlehnung der Kirche an die
weltliche Obrigkeit ; er zog diese zur Beaufsichtigung der
Gläubigen heran, machte sie gleichsam zu einem Teil der Kirche.
Sein landesherrliches Kirchenregiment sieht im Landesherrn
einen Diener Gottes. Zwingli fand in Zürich Ansätze zum Staats-
kirchentum schon vor. „Seine Aufgabe bestand nun darin, die
beidseitigen Funktionen richtig abzustimmen und damit
Dissonanzen zu verhüten. Dies hat er meisterhaft durchgeführt,
unterstützt von der anerkannt tüchtigen Zürcher Regierung.
Ihr übertrug Zwingli, indem er den Umfang seiner Kirche
zugleich auf ihr Herrschaftsgebiet festsetzte, alles Administrative
und Ökonomische an der Kirche, daneben sich und seinen
Amtsbrüdern eine der Obrigkeit unentbehrliche Beraterstelle schaffend

Die Geistlichen sind Staatsbeamte, ihre Obliegenheiten
sind vom Staate geregelt, sie bilden nichts, was dem Staate als
Nebenbuhler gegenübertreten könnte... Mit seiner Stellungnahme
zu Staat und Kirche hielt Zwingli die Mitte zwischen den beiden
extremen Strömungen, den Wiedertäufern und Rom." Calvin
steuerte zielbewusst auf Errichtung der Theokratie hin, in der
der Staat von der Kirche bevormundet ist. „Die Genfer Obrigkeit

hatte Calvin und sein Organisationstalent zum Verbündeten
haben wollen, sie hatte sich dabei verrechnet; Calvin hat sie
nach langem Kampf zu seinem Vasallen gemacht." Immerhin
kam es tatsächlich doch nicht zur Errichtung der reinen
Theokratie ; der Reformator musste sich mit einer solchen begnügen,
in der die Kirche nicht direkt die Herrschaft führte, wohl aber



— 734 —

den Staat wesentlich beeinfiusste. — Ist es nicht interessant,
dass in unsern Tagen in der Frage der Trennung von Kirche
und Staat das calvinistische Genf zuerst das Beispiel der „fille
aînée de l'Eglise", Frankreichs, nachgeahmt hat?

Wer sich durch die Schrift Schulthess-Rechbergs ermuntern
lässt, in die in ihr behandelten Materien noch tiefer einzudringen,
dem gibt die Übersicht der von ihm selbst verwerteten reichen
Literatur willkommene Wegweisung.

Ob der Gedanke der Trennung von Kirche und Staat, den
Frankreich in teils radikaler und teils doch wieder nur halber
Weise — man denke an die Stellung der Regierung zu den
romfreien katholischen „Kultusgenossenschaften" — in die Tat
umgesetzt hat, noch weitergreifen wird? Jedenfalls vollzöge
sich dieser Prozess im Gegensatz zu den Ansichten der drei
Reformatoren.

St. Gallen. W. Heim.


	Luther, Zwingli und Calvin in ihren Ansichten über das Verhältnis von Staat und Kirche

