
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 72

Artikel: Die päpstliche Enzyklika "Editae saepe"

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 697 —

DIE PÄPSTLICHE ENZYKLIKA

«EDITAE SAEPE».

In der Nummer vom 29. Mai 1910 brachte der „Osser.
vatore Romano" den italienischen Text einer Enzyklika, die

vom 26. Mai datiert und an den ganzen mit dem römischen
Papst in kirchlicher Gemeinschaft stehenden Episkopat
gerichtet ist. Ungefähr gleichzeitig erschien die Bulle mit den

Anfangsworten „Editée scepe" in Nr. 9 der „Acta apostolicae
Sedis" vom 26. Mai 1910. Dieses, gewöhnlich zweimal im
Monat erscheinende, Organ des päpstlichen Stuhles trägt auf
dem Titelblatt die Bezeichnung „Commentarium officiale". Pius X.
hat nämlich in einer besondern Konstitution „Promulgando
vom 29. September 1908 verordnet, dass künftig die päpstlichen
Erlasse, die in das genannte Organ aufgenommen werden, als
amtlich und hinreichend promulgiert anzusehen seien. Dem

fügte am 31. Dezember 1908 der päpstliche Staatssekretär nocli
die Erklärung bei, dass die amtlichen Kundgebungen des

apostolischen Stuhles nur noch in den „Acta apostolicœ Sedis"
erscheinen und den Ordinariaten nicht mehr direkt zugeschickt
werden. Diese haben also überall in der Welt ein Abonnement
auf die „Acta" zu lösen; das Organ kostet in Italien jährlich
12 Fr., in andern Ländern 15 Fr. Es scheint jedoch, dass nicht
alle Bischöfe dieser Verpflichtung nachgekommen sind. In einer
redaktionellen Bemerkung zu der Nummer, die die Enzyklika
enthält, wird gesagt, man könne zweifeln, ob die Erklärung
des Staatssekretärs allen Bischöfen bekannt geworden sei; da

nun aber die Enzyklika keinem Bischof unbekannt bleiben dürfe,
werde die vorliegende Nummer allen Ordinariaten direkt
zugestellt. Die Bulle „Editœ sœpea ist also in einer Weise
promulgiert, dass sie als ein ex cathedra erlassenes Edikt angesehen
werden muss. Ob sie auch auf Unfehlbarkeit Anspruch habe,

Kevue intern, de Théologie. Heft 72, 1910, 45



— 698 —

darf man dahingestellt sein lassen ; sicher ist, dass sie von allen
dem römischen Stuhl unterworfenen Bischöfen als „irreformabeO~
ohne Widerspruch hingenommen werden muss und, wie sich
seither gezeigt hat, auch tatsächlich hingenommen worden ist.

In den „Acta apostolicae Seedis" (ann. IL, vol. IL, num. 9)
steht zuerst der lateinische (S. 357 bis 380), dann der
italienische Text der Bulle (S. 381 bis 403). Der italienische Text
ist als „tradizione1^ bezeichnet, wie denn als amtlicher Text
einer an die ganze katholische Christenheit gerichteten
Kundgebung selbstverständlich nur der lateinische angesehen werden
kann. Gleichwohl ist in Wirklichkeit der italienische Text
Original, der lateinische hingegen Übersetzung. Das ergibt
sich zur Evidenz z. B. aus der Stelle, die das anstössige Urteil
über die Reformation und die Reformatoren enthält. Pius X.
eignet sich hier den seit Jahrhunderten immer wiederholten
Gedanken der päpstlichen Apologeten an, man könne ein Werk,
das Zerstörung ist, nicht als „Reform", seine Urheber nicht als
„Reformatoren" bezeichnen. Das ist im Italienischen mit den
Worten gesagt : Quél tumulto di ribellione e quella perversione di
fede e di costumi chiamarono riforma e se stessi riformatoli,".
Das ist in frischer Ursprünglichkeit der alte römische Witz.
Der lateinische Text gibt den Witz in abgeschliffener Form
mit den Worten wieder: „Rebellium tumultum et illam fidei
morumque cladem appellarunt instaurationem, sese autem

disciplinée veteris restitutores". Aus der historischen Bezeichnung
„Reformation" und ^Reformatoren", die der Papst in Erinnerung
rufen und als lächerlieh hinstellen will, machte der lateiuische
Übersetzer „Erneuerung" und „ Wiederhersteller der alten
Disziplin^ Die Tatsache aber, dass der italienische Text der
ursprüngliche ist, wird daraus zu erklären sein, dass Pius X.,
der das Lateinische nur sehr unvollkommen beherrscht, die
Bulle selbst verfasst hat. Eben deswegen beschränkte sich der
„Oss. Rom." ausnahmsweise auf die Wiedergabe des italienichen
Textes und pries er in der Nummer vom 30. Mai in
überschwenglichen Ausdrücken das „stupende" Dokument.

Weniger Bewunderung weckte die Enzyklika in der übrigen
Welt. Das erklärt sich aus dem Inhalt der völlig unerwarteten
päpstlichen Kundgebung. Diese soll eine Erinnerung sein an
die am 1. November 1610 erfolgte Heiligsprechung des
Mailänder Erzbischofs Karl Borromäus. So wichtig und so selten



— 699 —

sind nun freilich diese Heiligsprechungen nicht, dass es motiviert

wäre, jedesmal nach Ablauf von hundert oder fünfzig
Jahren das Dekret gleichsam zu erneuern, wie man etwa das

Doktordiplom eines fünfzig Jahre nach der Promotion noch
lebenden Gelehrten erneuert. Vielleicht darf man annehmen,
dass Pius X. beabsichtigte, dem jüngst von ihm kanonisierten
Liguorianer Klemens Maria Hoffbauer, der diesseits der Alpen
die nationalkirchlichen Bestrebungen vereitelte, einen Heiligen
zur Seite zu stellen, der den Protestantismus zurückgedrängt
hat. Hoffbauer wurde heiliggesprochen, weil sein Beistand heute
zur Bekämpfung der Los von Rom-Bewegung nötig ist; Karl
Borromäus wird an die ihm vom Papsttum erwiesene Ehre
erinnert, damit er zur Überwindung des Modernismus, der eine
Frucht des Protestantismus ist, wirksame Hülfe leiste. Gewiss
ist, dass sich der Papst in der Bulle ^Editée Scepe"- nicht darauf
beschränkt, die Verdienste des hl. Karl Borromäus zu schildern,
sondern dass er auch regelmässig sagt, was heute vom Modernismus

zu halten sei und wie dieser bekämpft werden müsse. Da
ihm nun feststeht, dass die modernistische Bewegung nichts
anderes ist als eine neue Erhebung des rebellischen Geistes,
der dem Papsttum im 16. Jahrhundert so viel zu schaffen
gemacht hat, so konnte er es nicht wohl vermeiden, auch vom
Protestantismus zu reden. Er hofft, wie er schon in der langen
Einleitung sagt, dass Karl Borromäus, der Gegner der Neuerer,
„denen es nicht um Wiederherstellung des Glaubens und der
Sitten, sondern vielmehr um deren Verunstaltung und
Auslöschung zu tun war" (quibus non fidei morumque restitutio
proposita erat sed potius deformatio atque restinctio), den Katholiken

zum Trost und ermunternden Vorbild dienen werde. Der
genannte Heilige sei nämlich ein Beweis dafür, dass Gott
gerade in Zeiten, in denen die Feinde „viele Kinder aus dem
Schosse der Kirche reissen und sie in den Schlund der Laster
und Gottlosigkeit stürzen" (de gremio ejus avulsos in vitiorum
et impietatis gurgitem transversos agant), es nicht an seiner
Hilfe fehlen lasse, sondern geeignete Männer zur Rettung der
Kirche erwecke und so immer wieder offenbare, dass die Pforten
der Hölle die Kirche nicht überwältigen.

Im 16. Jahrhundert nämlich, heisst es, herrschten die
Leidenschaften, jede Kenntnis der Wahrheit war verdunkelt und beinahe
verschüttet, unaufhörlich hatte man wider den Irrtum zu streiten



— 700 —

und es schien, als ob die menschliche Gesellschaft, in jede
Schlechtigkeit versinkend (in pessima quseque ruens), sich ein
schweres Verderben bereite. „Unter solchen Umständen traten
hochmütige und rebellische Menschen auf, Feinde des Kreuzes
Christi, die nur auf Irdisches sinnen, deren Gott der Bauch ist.
Diese warfen, da sie es nicht auf Verbesserung der Sitten,
sondern auf Leugnung der Hauptstücke des Glaubens abgesehen,
alles durcheinander (omnia miscebant); bahnten für sich und
für andere einen breiten Weg der Zügellosigkeit (latiorem sibi
aliisque muniebant licentice viam), oder suchten doch, indem sie
sich der Autorität und Leitung der Kirche entzogen, ihre Lehre,
Verfassung, Disziplin, gleich als wäre sie ein auferlegtes Joch,
nach der Lust je des korrumpiertesten Fürsten oder Volkes,
der Vernichtung anheimzugeben (pro lubitu corruptissimi cujusque
principis populive in excidium petebant). Sodann die
Gottlosen nachahmend, auf die sich die Drohung bezieht: Wehe
euch, die ihr das Böse gut, das Gute böse nennt, nannten sie
den Aufruhr der Rebellen und jene Vernichtung des Glaubens
und der Sitten, Erneuerung, sich selbst aber Wiederhersteller der
alten Disziplin. In Wahrheit aber waren sie Verderber (cor-
ruptores), weil sie, nachdem sich die Kräfte Europas durch
Kämpfe und Kriege erschöpft hatten, den Abfall und die
Spaltungen der gegenwärtigen Zeiten gezeitigt haben. In diesen

sind, wie zu einem einzigen Angriff, die drei früher getrennten
Arten des Kampfes, aus denen die Kirche stets unbesiegt und
heil hervorgegangen ist, erneuert worden, nämlich die blutigen
Kämpfe des ersten Zeitalters, sodann die innerkirchliche Pest
der Irrtümer (domesticam subinde pestem errorum), und endlich

unter dem Schein, die heilige Freiheit zu retten, die Seuche
der Laster und Disziplinlosigkeit, zu der vielleicht nicht einmal
das Mittelalter vorgeschritten war."

Das ist in wörtlicher Übersetzung aus dem lateinischen
Text die Hauptstelle, die durch die Presse bekannt geworden
ist und in protestantischen Kreisen Anstoss erregt hat. Aber
es ist unbegründet, lediglich in den obigen Sätzen einen Angriff
auf die Reformation des 16. Jahrhunderts zu sehen, vielmehr
zieht sich die gleiche Anschauung durch die ganze lange Bulle
hindurch. Pius X. hat es freilich nicht eigentlich auf den

Protestantismus, sondern auf den Modernismus abgesehen; um
aber sagen zu können, wie sich Karl Borromäus heute gegen-



— 701 —

über dem Modernismus verhalten würde, muss er der Welt in
Erinnerung rufen, wie er sich zum Protestantismus gestellt hat.

Borromäus hat, wie heute Pius X., darnach getrachtet
alles „zu erneuern in Christus*4. An solche Dinge dachten
jene Leute nicht, die im 16. Jahrhundert „auf eigene Faust"
(suo marte) den Glauben und die Disziplin zu erneuern
vorgaben; „daran denken auch unsere Zeitgenossen nicht, mit
welchen wir entschlossen (strenue) zu kämpfen haben. Denn
auch diese werfen die Lehre, die Gesetze, die Einrichtungen
der Kirche über den Haufen (nam et M Ecclesiœ doctrinam,
leges, instituta subvertunt) ; auf der Zunge haben sie das eifrige
Streben menschliche Bildung zu fördern, nicht weil sie sich
mit diesem Geschäft sehr abmühen, sondern um mit prahlerisch
gewählten Benennungen die Schlechtigkeit ihrer Absichten um
so leichter verdecken zu können". (Auch hier ist leicht zu
erkennen, welcher der beiden Texte Original ist. Der lateinische
Text lautet : Habentes in lingua promptum eultioris humanitatis
Studium, non quod eo de negotio valde laborent, sed quo titulis
ad ostentationem paratis pravitatem consiliorum queant facilius
obtegere. Das ist eine recht schwerfällige Wiedergabe der
pikanten Bemerkung: Avendo sempre su le labbra il grido di
cultura e di civiltà, non perchè stia loro troppo a cuore questo
punto, ma perchè con questi nomi grandiosi possono più agevolmente

celare la malvagità dei loro intendimenti.) Zu einiger
Genugtuung mag es freilich den Vertretern des Protestantismus
gereichen, dass Pius X. anerkennt, der heutige Abfall sei schlechter

(deterior) als der zur Zeit des Karl Borromäus ; der Modernismus

verstecke sich nämlich im Innern der Kirche und ziehe
spitzfindiger aus absurden Prämissen die letzten Konsequenzen
(subtilius ab absurde positis extrema dedueuntur).

Eine Abschwächung darf der lateinische Text der Bulle
freilich nicht genannt werden. Während es im Italienischen
nur heisst, beide Erscheinungen (amendue) hätten denselben
Ursprung und dieser sei der böse Feind, wendet der lateinische
Übersetzer auf den Protestantismus und Modernismus die im
päpstlichen Kanzleistil übliche Bezeichnung „Pest" an: „Beider
Pestseuchen Ursprung (utriusque pestis origo eadem) ist derselbe :

der böse Feind der zum Verderben des eben nicht immer
wachsamen menschlichen Geschlechtes Unkraut sät unter den
Weizen". Immerhin wird doch auch zu diesem Satze bemerkt,



— 702 —

die unruhigen Geister (turbulenti homines) der frühern Zeiten
hätten noch einen gewissen Rest der geoffenbarten Wahrheit
festgehalten, während die Modernisten alles preisgeben wollen.

Inhalt und Tendenz der Enzyklika sind aus den
mitgeteilten Stellen genügend zu erkennen. Sehr passend beginnt
der lateinische Text mit den Worten Editée sœpe sc. sententiae :

es handelt sich um Urteile, die oft ausgesprochen worden sind.
Insbesondere lassen sich aus den Bullen Leo XIII. viele Stellen
zitieren, die den Äusserungen des gegenwärtigen Papstes als
gleichwertig an die Seite gestellt werden dürfen. Während
Pius X. „alles in Christo erneuern" will, hatte Leo XIIL die gute
Absicht, die Übelstände zu heben, unter denen heute die
menschliche Gesellschaft zu leiden hat ; als die schlimmsten
Widersacher betrachtete Leo XIII. die Freimaurer, sein Nachfolger

die Modernisten; beide aber leiten die verderbliche
Geistesrichtung, die sie bekämpfen zu müssen glauben, von
der Reformation her. Im 16. Jahrhundert haben nämlich die
Neuerer, wie Leo XIIL schon in der Bulle vom 28. Dezember 1878

der Welt verkündet, wider den katholischen Glauben einen
erbitterten Krieg angefangen, der seither an Heftigkeit nur
immer zugenommen hat und dahin zielt, nach Beseitigung jeder
Offenbarung und nach Zerstörung jeder übernatürlichen
Ordnung einzig noch für die Erfindungen oder vielmehr die
Verrücktheiten der Vernunft freien Raum zu lassen (eo tendere ut,
omni revelatione submota et quolibet supernaturali ordine subverso,
solius rationis inventis seu potius delira mentis aditus patere!).
Die verderbliche und beklagenswerte Neuerungssucht des
sechszehnten Jahrhunderts (perniciosa ac deplorando rerum novarum
studia) — so heisst es in der Bulle vom 1. November 1885 —
brachte zunächst Verwirrung in die Religion, dann in die
Philosophie, dann in die bürgerliche Ordnung. Von den
traurigen Wirkungen der Reformation sagte Leo XIIL schon in der
Bulle vom 29. Juni 1881 : „Der sog. Reformation, deren Förderer
und Führer die geistliche und die weltliche Gewalt mit neuen
Lehren untergruben und bekämpften, folgten sofort Unruhen
und höchstverwegene Empörungen, zumal in Deutschland. So

sehr wütete der Bürgerkrieg mit Feuer und Schwert, dass fast
kein Ort von blutigen Unruhen verschont blieb. Aus jener
Ketzerei entstand eine fälschlich sog. Philosophie, das sogen,
moderne Recht, die Volkssouveränität und eine alles Mass



— 703 —

überschreitende Zügellosigkeit, die viele einzig für Freiheit
halten. Von da kam es bald zu verwandten Pestseuchen, nämlich

zum Kommunismus, zum Sozialismus, zum Nihilismus, zu
diesen scheusslichen Erscheinungen, fast könnten wir sagen
Todeszuckungen der bürgerlichen Gssellschaft." — Daher meint
Leo XIIL in der gleichen Bulle, die Päpste hätten dem Gemeinwesen

vortreffliche Dienste dadurch geleistet, dass sie stets
darauf bedacht waren, „die unruhigen und stets gärenden
Geister der Neuerer zu brechen" (quod novatorum frangendos
semper curaverunt tumidos inquietosque spiritus). Als Vorgänger,
die sich in dieser Hinsicht besonders ausgezeichnet hätten,
nennt er Clemens VII., Clemens XII., Benedikt XIV. und Leo XII.
Nicht einmal in Heidenländern will er den Protestantismus
dulden. In einer Bulle vom 3. Dezember 1880 nennt er die
protestantischen Missionäre viri foliacés, satores errorum, die
sich nur den Schein geben, als seien sie Apostel (simulant apostolos

Christi), und die in Wirklichkeit die Herrschaft Satans
auszubreiten suchen (qui dominatum principis tenebrarum

propagare nituntur). Leo XIIL ist während seines langen Pontifi-
kates zu keiner mildern Beurteilung der Reformation gelangt.
Noch in der bekannten Kanisiusbulle vom 1. August 1897

wiederholte er seine Schmähungen. „Mïlitantis Ecclesiœ", „Streitende

Kirche" sind die ersten Worte dieses Erlasses. Gestritten
aber wird gegen die „doppelte Pest" der Schädigung des Glau
bens und der Verschlechterung der Sitten (jactura fidei morum-
que perversitas), die der Protestantismus in die Welt gebracht
habe. Zur Zeit der Reformation hatte sich dieses „böse Gift"
(malum virus) so verbreitet, dass man fürchten musste, „die
Sache der Religion sei verloren". Da aber kam der Jesuit
Kanisius und rettete, was noch zu retten war. Pius X. preist
nun als Retter den Kardinal Karl Borromäus ; unter der „utroque
pestis" versteht er den Protestantismus und Modernismus ; aber
auch er macht der Reformation nach dem italienischen Text
der Bulle eine „perversione di fede e di costumi" zum Vorwurf.
Man wird annehmen dürfen, dass ihm die Bullen seines
Vorgängers nicht unbekannt geblieben seien.

Während aber Leo XIIL das Glück hatte, bis ans Ende
seines Lebens als weitsichtiger Mann zu gelten, der für die
Schäden der Gegenwart ein scharfes Auge hatte, ist Pius X.
wegen seiner Bulle ^Editœ sœpe" hart angefochten worden.



— 704 —

Umsonst versuchte er, den drohenden Sturm zu beschwichtigen.
Am 6. Juni empfing er eine Pilgerschaar, die direkt aus Berlin
gekommen wrar und ihm die Versicherung gab, nötigenfalls das
Leben für ihn opfern und trotz dem Geschrei der Gottlosen an
seine Unfehlbarkeit glauben zu wollen. Die Antwort, die der
Papst den Berlinern gab, wurde in den weitern Verhandlungen
wiederholt als Beweis dafür angeführt, wie überaus freundlich
er gegen Deutschland und den deutschen Kaiser gesinnt sei
und wie wenig er darum die Absicht gehabt habe, mit seiner
Bulle die protestantischen Deutschen zu beleidigen. Man kennt
diese Antwort einzig aus dem offiziellen Bericht, den der
„Oss. Rom." vom 7. Juni gebracht hat. Der Bericht lautet :

„Der hl. Vater dankte für den Ausdruck der Gefühle
aufrichtigen Glaubens und empfundener Verehrung für den Stuhl
des Apostels Petrus und die Person seines Nachfolgers. Er
erklärte, dass er sich freue, die geliebten Söhne um sich zu
sehen, die aus dem fernen Deutschland gekommen waren, um
dem Stellvertreter Jesu Christi ihre Huldigung darzubringen
und so öffentlich von ihrem Glauben Zeugnis zu geben, der,
gepredigt vom heiligen Bonifazius, sich, wie Er zuversichtlich
hoffe, in Zukunft immer lebendig erhalten wrerde. Dann fügte
Er bei, dass es Ihm lieb sei, bei dieser Gelegenheit der Genugtuung

zu gedenken, die Er empfunden habe, als Er von
Msgr. Camassei, dem Patriarchen von Jerusalem, der in diesen
Tagen nach Rom gekommen war, den genauen Bericht über
die jüngsten Vorgänge in Palästina vernahm, insbesondere über
die Einweihung der Kirche „Maria Hinscheiden" (Dormizione)
auf dem Berge Sion. Bei dieser Gelegenheit — so hat der
hl. Vater wörtlich bezeugt — hat das deutsche Volk — es sei

zu seinem Lobe gesagt — unter den Auspizien des Kaisers und
seiner Fürsten [auf deren Kosten die fragliche katholische
Kirche erbaut worden ist] den heiligsten Erinnerungen des

Christentums da, wo sich unser göttlicher Erlöser zu unserm
Heile hingeopfert hat, eine beredte und öffentliche Huldigung
dargebracht. Seine Heiligkeit rief schliesslich den Segen des

Herrn herab auf den Kaiser und die kaiserliche Familie, auf
ihre Eminenzen die Kardinäle Kopp und Fischer, die Bischöfe,.
den Klerus und das gläubige Volk (popolo fedele) Deutschlands
und erteilte den Anwesenden und ihren fernen Lieben den
Segen."



— 705 —

Dieser Bericht steht unter der offiziellen Rubrik Nostre
Informazioni. Es wird, wie man sieht, ganz besonderes Gewicht
auf die Stelle gelegt, die nach dem italienischen Texte lautet:

In quella occasione, ha testualmente affermato il Santo Padre,
il popolo Germanico — e sia detto a sua lode — sotto gli auspici
dell' Imperatore e dei suoi Principi, ha reso omaggio eloquente e

pubblico ai più sacri ricordi del Cristianesimo là, dove il Nostro
Divin Redentore si offri vittima per la nostra salvezza.

Sofort meldete der Telegraph, der Papst habe sich beim
Empfang der Berliner Pilger sehr freundlich über das deutsche
Volk geäussert und dieses ohne Unterschied der Konfession
gesegnet. Letzteres war nicht genau : gesegnet wurde nur das
katholische Volk (popolo fedele). Die freundliche Äusserung
aber war eine recht bescheidene Anerkennung der Munifizenz,
mit der der deutsche Kaiser und seine Fürsten die Erbauung
einer katholischen Kirche in Jerusalem möglich gemacht hatten.
Diese Anerkennung also sollte ein Beweis sein, wie freundlich
der Papst gegen Deutschland gesinnt sei. Das wurde so
nachdrücklich betont, weil man in Rom bereits wusste, dass die
Enzyklika Editœ sœpe grosse Entrüstung hervorgerufen hatte
und im preussischen Landtag drei Interpellationen eingereicht
worden seien, die auf die Frage hinausliefen, was die Regierung
zu tun gedenke, um den durch die päpstliche Bulle gefährdeten
konfessionellen Frieden zu schützen. Diesen Interpellationen
sollte von vornherein die Spitze abgebrochen werden.

Nicht genug damit. In der „Kölnische Zeitung1' vom 9. Juni
(Erste Morgenausgabe) war unter dem Titel: „Eine päpstliche
Erklärung zur Enzyklika" zu lesen:

„W. Köln, 8. Juni. Wie die „Kölnische Volkszeitung" aus Eom meldet,
veröffentlicht der „Osservatore Romano" heute abend eine Note, nach der
er angesichts der irrtümlichen Interpretation und wenig* getreuen
Übersetzung der Borromäus-Enzyklika zu der folgenden Erklärung ermächtigt ist :

Der Papst hat mit der Enzyklika die Irrtümer der Modernisten
bekämpfen, aber absolut nicht — wie auch aus dem Text hervorgeht — die
Niehtkatholiken Deutschlands und ihre Fürsten beleidigen wollen. Zwar
finden sich einige historische Beurteilungen über die Zeit des hl. Karl Bar-
romäus vor, doch werden weder die Völker noch die Fürsten eines
bestimmten Landes genannt. Übrigens handelte es sich um die Katholiken
jener Zeit, die sich gegen die Lehre und die Autorität des Papstes
auflehnten. Wie wohlwollend die Gefühle des Papstes gegen Deutschland
und seine Fürsten sind, hat er noch letzthin kundgetan."



- 706 —

Diese Erklärung erschien im „Osservatore Romano" erst
in der Nummer vom 9. Juni. Am gleichen Tage wurden im
preussischen Landtag die drei angekündigten Interpellationen
begründet und sofort vom Reichskanzler Bethmann - Holfweg
mit folgender Erklärung beantwortet:

Die Enzyklika „Editse ssepe dei", welche den Gegenstand der heutigen
Interpellation bildet, enthält, ohne sich auf den dogmatischen und kirchen-
regimentlichen Gegensatz der Konfessionen zu beschränken, Urteile über
die Reformatoren, die Reformation und die ihr zugetanen Fürsten und
Völker, welche unsere evangelische Bevölkerung sowohl in ihren religiösen
als auch in ihren staatlichen und sittlichen Empfindungen schwer verletzen.
Diese auch in ihrer Form verletzenden Urteile erklären die tiefgehende
Erregung weiter Kreise des Volkes und schüessen in ihrer Wirkung eine
ernste Gefährdung des konfessionellen Friedens in sich. Ich habe deshalb
unmittelbar, nachdem mir der offizielle lateinische Wortlaut der Enzyklika
zugegangen war, unsern Gesandten beim Vatikan beauftragt, in amtlicher
Form bei der päpstlichen Kurie Verwahrung emzuleg-en und der Erwartung
Ausdruck zu geben, dass die Kurie Mittel und Wege finden werde, die

geeignet seien, die aus der Veröffentlichung der Enzyklika sich ergebenden
Schäden zu beseitigen. Diese Erwartung ist um so berechtigter-, als die Kurie
nach der gestern im „Osservatore Romano"- veröpfentlichten Mitteilung nicht im
entferntesten die Absicht gehabt hat, die Niehtkatholiken in Deutschland
sowie ihre Fürsten zu kränken. Der Gesandte hat seinen Auftrag gestern
ausgeführt, eine abschliessende Antwort der Kurie ist noch nicht erfolgt,
hat bei der Kürze der Zeit auch noch nicht erfolgen können. Bei diesem
Stande der Angelegenheit muss ich mich heute weiterer Erklärungen
enthalten. Es schien mir aber notwendig, die Interpellation schon jetzt zu
beantworten, weil angesichts der Beunruhigung, die sich im ganzen Lande
bemerkbar macht, das Verlangen berechtigt ist, ohne Verzug über die
Stellung- der königlichen Staatsregieruug unterrichtet zu werden. Das hohe
Haus wolle aus meiner Erklärung entnehmen, dass die königliche
Staatsregierung im allgemeinen staatlichen Interesse entschlossen ist, das ihrige
zu tun, um den konfessionellen Frieden im Lande zu wahren und zu
schützen.

Es war also nicht ganz genau, wenn Bethmann-Hollweg
am 9. Juni erklärte, die beschwichtigende Äusserung der Kurie
sei schon „gestern" im „Osservatore Romano" erschienen. Die
in dieser Äusserung enthaltene Berufung auf die „wohlwollenden
Gefühle (benevoli sentimenti), die der Papst jüngst gegen Deutschland

und seine Fürsten bekundet habe, bezieht sich auf die
oben mitgeteilte Rede an die Berliner Pilger. Es ist begreiflich,
dass sich die preussische Regierung mit diesem „Wohlwollen"
nicht zufrieden geben konnte. Die Verhandlungen zwischen
dem preussischen Gesandten und dem Vatikan zogen sich ein



— 707 —

wenig in die Länge. Erst in der Nummer vom 16. Juni konnte
der „Osservatore Romano" offiziell von dem Resultate dieser
Verhandlungen Kenntnis geben. Er war nun aber allerdings
gleichzeitig in der Lage, melden zu können, dass das gute
Einvernehmen zwischen dem Vatikan und der preussischen
Regierung wieder hergestellt sei. Die offizielle Mitteilung des

„Osservatore Romano" ist ein historisches Dokument, das
aufbewahrt zu werden verdient ; sie lautet :

„Auf die Vorstellungen, die die königlich preussische Gesandschaft
beim hl. Stuhl infolge der Veröffentlichung* der Enzyklika Editœ scepe in
ihrer Note vom 8. d. beim Kardinalstaatssekretär gemacht hat, antwortete
dieser unterm 13. d. mit folgender Erklärung:

Der unterzeichnete Kardinalstaatssekretär hat die Ehre, Seiner
Exzellenz dem Herrn Minister von Preussen den Empfang Seiner geschätzten
Note vom 8. d. bezüglich der Erregung, die sich unter den Bevölkerungen
Preussens nach der Veröffentlichung der Enzyklika „Editse seepe" manifestiert
hat, anzuzeigen. Der hl. Stuhl hält daran fest, dass der Ursprung dieser
Erregung in der Tatsache gesucht werden muss, dass der Zweck, dem die
Enzyklika bestimmt war, nicht gebührend verstanden worden ist und dass

infolgedessen einige ihrer Sätze in einem Sinne gedeutet worden sind, der
den Absichten des hl. Vaters absolut ferne lag. Daher hält der unterzeichnete

Kardinal darauf (tiene), zu erklären, dass Seine Heiligkeit mit wahrem
Missvergnügen (dispiacere) die Nachricht von jener Erregung vernommen
hat, während, wie schon in öffentlicher und offizieller Form erklärt worden
ist, Sie von jeglicher Absicht weit entfernt war, den nichtkatholischen
Bevölkerungen Deutschlands und ihren Fürsten eine Beleidigung zufügen
zu wollen. Der hl. Vater hat übrigens keine Gelegenheit vorübergehen
lassen, um der deutschen Nation und ihren Fürsten Seine aufrichtige
Achtung und Sympathie zu bekunden, und Er war auch noch bei einer
jüngsten Gelegenheit sehr froh, solche Gefühle wiederholen zu können.
Der unterzeichnete Kardinal benutzt diese Gelegenheit, Seine Exzellenz
der ausgezeichnetsten Hochachtung zu versichern."

Der angeblich nicht genügend verstandene Zweck der
Enzyklika konnte natürlich nicht in einer neuen Verurteilung des
Protestantismus bestehen ; aus der ganzen Bulle geht sattsam
hervor, dass der päpstlichen Kurie das Urteil über Ursprung,
Wesen und Folgen der Reformation des 16. Jahrhunderts von
vornherein feststeht ; günstig lautet es nicht. Zweck der Enzyklika

war vielmehr eine neue Ächtung des katholischen Moder
nismus, der zwar eine Frucht des Protestantismus ist, aber
noch schlimmer als dieser. Weil man diesen Zweck nicht
genügend verstand, wurden einige Sätze der Bulle in einem Sinne
gedeutet, der den päpstlichen Absichten absolut fern lag (alcune



— 708 —

frasi sono state interpretate in un senso assolutamente estraneo
ai propositi del Santo Padre). Wie sich nämlich aus dem
Folgenden ergibt, hatte Pius X. absolut nicht die Absicht, den
nichtkatholischen Fürsten und Völkern Deutschlands eine
Beleidigung zuzufügen (di arrecare offesa alle popolazioni
acattoliche della Germania ed ai loro Principi) ; seine Absicht war
nur die, die katholischen Modernisten als das zu kennzeichnen,
was sie seiner Ansicht nach sind ; zu diesem Zweck musste er
notwendig auch von der geistigen Herkunft der Modernisten
reden. Freilich sieht der Papst den Ursprung des Modernismus
nicht bloss im Protestantismus ; sondern er leitet ausdrücklich
beide „Pestseuchen" (utraque pestis) vom Satan her. Ob
derartigen Äusserungen sollten sich die Protestanten wohl deshalb
nicht beleidigt fühlen, weil sie als „historische Beurteilungen"
nur von notorischen Tatsachen handeln Für sehr empfindlich
scheint Pius X. die Deutschen nicht zu halten. Dagegen
erwartet er offenbar von ihnen, dass sie für jedes anerkennende
Wort, das über seine Lippen kommt, dankbar sein sollten.
Darum wird schliesslich abermals, wie schon in der Erklärung
vom 9. Juni, daran erinnert, dass der Papst am 6. Juni die

protestantische Hülfe zur Erbauung einer katholischen Kirche
in Jerusalem gelobt hat. Dieses Lob soll ein Beweis der
„aufrichtigen Achtung und Sympathie" sein, die der Papst gegenüber

der deutschen Nation und ihren Fürsten hege (sincera stima
e simpatia verso la Natione Tedesca ed i suoi Principi).

Wie wTurde diese am 13. Juni dem preussischen Gesandten
beim Vatikan überreichte Note von der preussischen Regierung
aufgenommen? Darüber gibt der „Osservatore Romano*' in
der gleichen offiziellen Mitteilung vom 16. Juni sofort folgenden
Aufschluss :

„Am Abend des folgenden Tages, den 14., notifizierte der preussische
Minister Dr. von Mühlberg dem Staatssekretär, dass seine Regierung mit
Genugtuung von den Erklärungen Kenntnis genommen habe, die in der

obigen Note enthalten sind; er fügte bei, dass der Herr Kanzler ihn beauftragt

habe, dem hl. Vater seinen aufrichtigen Dank für die in der
schwebenden Frage eingenommene Haltung darzubringen ; er betrachte diese

Haltung als eine kostbare Garantie für die Fortsetzung der freundlichen
Beziehungen, die zwischen dem hl. Stuhl und der königlichen Regierung
bestehen."

„Il Signor Cancelliere lo incaricava di presentare al Santo
Padre i suoi sinceri ringraziamenti per l'attitudine tenuta nella



— 709 —

¦presente questione!* Man wird zugeben, dass die preussische
Regierung, die für die nichtssagende Note dem Papst so rasch
ihren Dank darbringen liess, recht bescheidene Erwartungen
hegte, als sie am 8. Juni durch ihren Gesandten beim Vatikan
bei der päpstlichen Kurie „Verwahrung" gegen die Enzyklika
einlegte und der Erwartung Ausdruck geben liess, „dass sie

Mittel und Wege finden werde, die geeignet seien, die aus der
Veröffentlichung der Enzyklika sich ergebenden Schäden zu
beseitigen". Damit aber ja niemand glaube, die angeblich
falsch gedeutete Bulle sei in irgend einem Punkt widerrufen
worden, fügt der „Osservatore Romano" den obigen Mitteilungen
vom 16. Juni noch folgende ebenfalls amtliche Erklärung bei:

„Es ist nun kaum nötig, ausdrücklich hervorzuheben, wie unbegründet
die Behauptung gewisser Blätter ist, die von einer angeblichen Zurück,
nähme der Enzyklika durch den hl. Vater gesprochen haben, da die Enzyklika

selbst vom hl. Stuhl für die ganze Welt durch die tatsächliche
Aufnahme in das offizielle Organ „Acta apostolicce Sedis" nacli Massgabe der
päpstlichen Konstitution ^Promulgami!" vom 29. September 1908 promulgiert
worden ist. Angesichts der Erregung infolge dieser Publikation hat der
hl. Vater aus eigener Initiative (di Sua propria iniziativa) aus Gründen der
Klug'heit rechtzeitig* die nötigen Anordnungen g'etroffen, dass die Enzyklika
in den Kirchen und in den Diözesanblättern Deutschlands nicht weiter
publiziert wurde. Und das wurde dem Herrn Minister Preussens am Abend
¦des 11. d. mündlich mitgeteilt."

Damit waren die diplomatischen Verhandlungen über die
Bulle zu ihrem Abschluss gelangt; dass aber die Erregung-
unter dem Volke gleichwohl noch geraume Zeit anhielt, ist
begreiflich. Zurückgenommen hat ja die Kurie keine Silbe,
sondern im Gegenteil ausdrücklich erklärt, dass die Bulle, weil
in gehöriger Form promulgiert, in Kraft bleibe. Das erläuterte
der „Osservatore Romano" in der Nummer vom 21. Juni gegenüber

dem Pariser „Figaro" mit der bestimmten Erklärung, die
Enzyklika sei an die katholische Welt gerichtet, „diene ihr und
werde ihr dienen zur Belehrung und Wegleitung, um sich
wider die Nachstellungen der neuen Irrtümer des Modernismus
zu verteidigen" (deve servire e servirà di insegnamento e di guida
per guardarsi e difendersi dalle insidie dei nuovi errori del
modernismo, compendio e sintesi delle peggiori eresie).

Immerhin ist es seit der Unfehlbarkeitserklärung sonst
nicht vorgekommen, dass sich eine deutsche Regierung durch
eine Volksbewegung genötigt gesehen hat, gegen eine ex cathedra



— 710 —

erlassene, an die ganze katholische Welt gerichtete päpstliche
Bulle bei der Kurie Verwahrung einzulegen, und dass der
unfehlbare Papst sich soweit herabliess, sich wegen seiner Enzyklika
zu entschuldigen und sogar angeblich „aus eigener Initiative"
die wreitere amtliche Verbreitung derselben zu hindern.

Döllinger hat einmal — ich weiss nicht mehr, wo und wann —
den Ausspruch getan, Rom werde gewiss noch genug bekommen
von seiner Unfehlbarkeit. Man wird vermuten dürfen, Pius X.
selbst müsse ein gewisses Gefühl der Übersättigung gehabt
haben, als er seinen unfehlbaren Erlass entschuldigen und
— wenigstens in Deutschland — in die geheimen Diözesan-
archive verweisen musste.

Eduard Herzog.


	Die päpstliche Enzyklika "Editae saepe"

