
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 72

Artikel: St. Jean Chrysostome et l'apocatastase

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403768

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 672

ST- JEAN CHRYSOSTOME
ET L'APOCATASTASE.

Nous connaissons déjà la doctrine de St. Grégoire de Nysse
et de St. Maxime le Confesseur sur ce point capital de la doctrine
chrétienne1). Voyons quelle a été celle de St. Jean Chrysostome.
Cette étude sera divisée en deux parties : la première a été
faite sur l'édition des Œuvres complètes du Saint par l'éditeur
Gaume (Paris 1839), d'après l'ancienne édition du P.

Montfaucon; la seconde a été faite sur l'édition restreinte des
Homélies publiée en 1609, à Paris, chez Claude Morel, par Fronton
du Duc2).

I.

I. Chrysostome, dans son Adhortatio ad Theodorum lap-
sum T, n. 10, décrit le châtiment de l'enfer. Selon lui, le feu
qui y brûle, brûle toujours et ne consume pas l'âme: Siquidem
etiam peccatores oportet induere immortalitatem, non ad honorem,

sed ut perpetuum sit illius supplicii viaticum.. Ignis ille
non consumit, neque lucet; alioquin non essent tenebrœ. Le
corps que nous aurons alors ne pourra pas être consumé comme
dans la vie présente : neque enim corpus tune consumi poterit
ut in prsesenti; sed cum anima œternum in suppliciis manebit,
nec finis ullus erit (xul néoaç Zvsqov ïoiui ovóév). Chrysostome
affirme les éternités sans fin (tiqoç rovç dxsXevrrjrovi; alwvaç).

Ailleurs, il dit que, dans le jour à venir (n]v /.ié?Aovaav

rjfiégav), l'affliction ne cesse pas (i) yào D-llipiç sxsiviq artavOioç);

') Voir la Revue, janvier 1902, p. 37-52, et avril 1902, p. 257-272.
2) Fronto Ducseus Burdigalensis, Societatis Jesu theologus, variantes lectiones

ex mnss. codd. erutas selegit, veterem interpretationem editarum olim homiliarum.

recensuit, aliarum novam edidit, utramque notis illustravit.



— 673 —

qu'alors les amis ont disparu, qu'il n'y a pas d'espoir de

délivrance, que le châtiment est éternel (almvia i) xoXaOïç), que les

corps qui sont punis sont immortels et qu'on ne peut plus
espérer mourir (ov 41avdrov nçoçdoxta)J). Et ces assertions sont
répétées maintes fois par Chrysostome, à peu près dans les
mêmes termes2).

Il est clair que, lorsque Chrysostome s'adresse à des
pécheurs auxquels il veut inspirer la crainte et même la terreur,
dans le but de les ramener au bien, il n'adoucit nullement les
termes des Ecritures, il renchérit même sur eux par des
comparaisons qui pressent l'auditeur et le poussent à la conversion.

Et quand le pécheur regimbe, réplique par une objection,
Chrysostome ne le lâche nullement; il continue son argumentation,

en lui démontrant toutefois que, en tout cas, il a tort et
ne saurait se plaindre.

II. Donc, après cette série de passages où Chrysostome
affirme très nettement l'éternité des peines de l'enfer, on trouve
une autre série de passages où il indique les objections, à
savoir: que Dieu ne peut pas infliger un châtiment éternel à un
péché passager : Cur in seternum punimur, cum hic brevi tempore
peccaverimus quo pacto homo qui hic brevissimo tempore
cœdem patravit, in perpetuum ad metalla damnatur3). Et il
répond qu'on a beau objecter, que le châtiment est affirmé,
qu'on n'a pas à se plaindre ni à accuser Dieu; car Dieu nous
a avertis et les moyens de salut ne nous manquent pas ; nous
avons à notre disposition le lavacrum regenerations, la
pénitence, l'aumône (peccata tua eleemosynis redime). Dans cette
série de passages, Chrysostome fléchit quelque peu, en indiquant
les moyens d'éviter ces terribles châtiments.

Dans le but de justifier Dieu, il le compare à un maître
qui doit punir ses élèves paresseux et inappliqués : Quemadmodum
pueri cum neglectis litteris in his ludis otium consumunt, duris-
simis verberibus subjacent; sic et nos qui in his totum Studium
consumimus, cum a nobis disciplinarum ratio per opera exigetur,
quia reddere non poterimus, extremum luemus supplicium.

>) Exp. in Ps. 49, n. 6.

s) Par exemple, In Matth. homil. 23. al. 24, n. 9. — In Ep. I ad Cor. homil.
23, n. 4.

3J In Epist. ad Rom. homil. 25, n. 5.



— 674 —

Nemoque erit qui liberet, etiamsi pater, etiamsi frater vel quivis
alius. Sed hœc omnia abscedent, poena autem ex illis parta
aeterna ac perpetua manebit (dXXà xavxa fisv oiyfpetca navra,
fj ôè ff avxwv yivo/.ievrj ßtxGavoc ùD-dvaxoç (xévsi xal âiqvsxrjç * onsQ

ovv xaì snl riôv nalâwv yivexui); c'est ce qui arrive aux enfants
à cause de leur négligence J). Certes cette comparaison est loin
d'être 'un argument rigoureux. Chrysostome semble expliquer
« l'éternité » de la peine, en ce sens que personne ne sera là
pour délivrer le pécheur; mais pourquoi ne se délivrerait-il pas lui-
même, par un sincère repentir et par un vrai retour à Dieu?
De plus, Chrysostome semble dire que toutes ces choses, tous
ces châtiments, cesseront, et que ce qui nous en restera
éternellement, ce sera la peine morale causée par ces choses, pœna
ex illis parta; en grec, ßdoavog, qui signifie aussi bien «examen,
critique, contrôle, jugement, remords » que tortures venant de
l'extérieur.

III. Au contraire, lorsque Chrysostome s'aperçoit que les

pécheurs auxquels il s'adresse sont disposés au découragement,
qu'ils perdent l'espoir de pouvoir se convertir et rentrer en

grâce auprès de Dieu, alors il interprète les textes précédents
dans un sens très mitigé; il pose, sur la bonté de Dieu, des
maximes et des principes qui concluent logiquement au triomphe
final de cette bonté et à la réhabilitation des pécheurs par la
pénitence. Cette nouvelle série de textes est très intéressante,
très remarquable et très consolante.

St. Jean Chrysostome a distingué les malades qui ne se
guérissent pas, et ceux qui se guérissent par le soin des médecins.
Puis il a ajouté : « Molesta est curatio (êm'rtovoç rj iarçsia), verum
utilis est ejus finis. Ita quoque nostrae hujus vitœ se res habent.
Sed a corporibus sermonem transfer ad animas, a morbis ad

peccata, ab acerbitate medicamentorum ad pœnas et judicium
divinum.» La coupure et la brûlure sont des peines infligées
par Dieu, mais par Dieu comme médecin, pour guérir (ut me-
liorem efficient, xal ßsXxiova sQyâOrjxai)2).

Le châtiment est médicinal. «Pœnas vero nos ad Deum
perducunt. Peccatum sanies est, pœna ferrum medicinale
(-q dfiaqxia Orjneâiuv saviv, 1) xôXaaiç Oiârjçiov iaxQixóv) » 3). C'est

*) In Matth. homil. 23, al. 24, n. 9.
*) De Lazaro Concio VI. n. 3.
s) Ad popul. Antioch. homil. 6, n. 6.



— 675 —

un devoir de montrer que0 les peines infligées par Dieu sont
plutôt des miséricordes que des peines : pœnas a Deo nobis
illatas misericordiae magis esse quam pœnae. Nam sicut benignus
erga filios pater*). Lorsque Dieu châtie un coupable, il veut
toujours rendre le châtiment plus léger: ubi pœnam reo imposuit
Deus, omni ratione pœnam istam leviorem reddere voluit2).

Chrysostome remarque ailleurs que celui qui ne rend pas
le mal pour le mal se glorifie lui-même, sans louer pour cela
le mal et le coupable3). Or, si cette conduite est recomman-
dable à l'homme, comment serait-elle condamnable en Dieu?
et même, comment Dieu, Etre parfait, pourrait-il rendre
éternellement le mal pour le mal, si cette sévérité est condamnable
dans l'homme? Quelques lignes plus loin, Chrysostome remarque
que nous exprimons les choses mauvaises par les mots
auxquels nous sommes habitués (mala sunt dicta nominibus quibus
assuevimus) ; que, dans le cas présent, ces mots habituels sont
le feu, les ténèbres, les chaînes, le ver qui ne cesse pas, et alia
graviora. Mais N. B. ce ne sont que des expressions d'habitude,
et Chrysostome va le prouver par la considération suivante :

« Et ut intelligas, hoc primum statim considera. Nam si est
ignis, quomodo sunt tenebrse? Non habet lucem. Si est ignis,
quomodo semper urit? Dicitur inextinguibilis. » Chrysostome,
il est vrai, en conclut que le châtiment du péché est plus
terrible (gravior, xaXeniârsçov) que le feu ordinaire ; mais toujours
est-il que ce n'est pas le feu ordinaire, et que le mot « feu »

est pris ici par habitude. Plus loin, Chrysostome enseigne que
quelque chose éteint ce feu inextinguible, et que ce quelque
chose est l'aumône: pecunias in egenos effundamus, ut illum
ignem exinaniamus, ut ipsum exstinguamus, ut illic habeamus
fiduciam. » Donc l'aumône est plus forte que le feu de l'enfer.

Ailleurs, Chrysostome enseigne que le point le plus
douloureux et le plus essentiel du châtiment, ce n'est pas la géhenne,
mais la privation de la gloire divine, la peine d'entendre le
Christ dire aux pécheurs: Non novi vos. «Licet mille quis
gehennas proposuerit, nihil tale dicturus est, quale est ex beata
illa excidere gloria, Christo exosum esse, audire ab ilio, Non
novi vos, accusari quod esurienten illum cum videremus, cibum

') In cap. 8 Genes, homil. I, 26, n. 2.
*) In Genesim sermo III, n. 2.

*) In Epist. ad Haebr. C. I, homil. I, n. 4.



— 676 —

negaverimus » *). Or, comment croire que l'homme sensible à un
tel remords puisse ne pas aller jusqu'au bout de ce remords
et se convertir; et que le Christ, mort pour le salut de tous,
puisse repousser cette conversion? C'est le contraire même du
plus simple bon sens. Ailleurs, Chrysostome le dit expressément:

Dieu, qui a tant fait pour être aimé de nous, ne peut pas
repousser notre repentir: Qui expetit a nobis amari et propter
hoc nihil non agit, qui ne filio quidem suo ob amorem nostri
pepercit, ac qûovis tempore ut cum ilio reconciliemur, rem sibi
optatissimam habet, qui fieri possit ut pœnitentes non admittat
et amplexetur ?2) Toute la difficulté vient donc de l'homme seul,
à savoir, qu'il doit se repentir. Or est-il donc si difficile à une
âme raisonnable et expérimentée de reconnaître ses torts
L'aveu des péchés n'apportera-t-il pas avec lui des consolations?

Chrysostome le dit encore quelques lignes plus loin:
Confessio peccatorum tantum affert solatìi. Chrysostome ajoute
même que l'énormité des fautes commises excite quelquefois
un amour plus grand: Qui magnam in malis operibus vehe-
mentiam adhibuerant, eamdem postea in bonis agendis exhibe-
bunt, utpote qui sciant quantis sint obstricti debitis.

A tout péché miséricorde. Il n'est aucun péché qui ne soit
pas remissible, lorsqu'on s'en repent: nullam peccatum non
remittitur pœnitenti3).

Mais, dit-on, le temps de la pénitence c'est la vie présente;
après la mort, nous n'avons plus la libre disposition de nous-
mêmes. Chrysostome le déclare expressément : « Cum nobis
statutum pœnitentise tempus post decessum prœcisum fuerit,
donec in arbitrio nostro sìtum est pœnitentiam agamus » *).

Chrysostome veut dire simplement qu'en effet le temps qui nous
est donné sur la terre, en cette vie, ne se retrouvera plus dans
la vie future; que les occasions laissées à notre libre arbitre,
en cette vie, pour faire pénitence, ne se retrouveront plus dans
la vie future ; et que, par conséquent, nous aurions grand tort
de les négliger ; que, si nous les négligeons, nous nous condamnons

à verser des larmes amères, larmes infructueuses en ce
sens qu'elles ne suffiront pas à faire renaître ces occasions et

') In Matth. homil. 23. al. 24, n. 8.
a) Ad Theodorum lapsum. I., n. 15.
3) In Act. apost. homil. 18, n. 3.
4) De fato et Providentia III.



— 677 —

cette libre disposition de nous-mêmes que nous avions sur la
terre. C'est autant de perdu et d'irréparable. Mais s'ensuit-il

que d'autres possibilités de faire pénitence ne se présenteront
pas dans la vie future? Chrysostome ne le dit nullement, et

l'on abuse en l'affirmant de sa part. Toute sa doctrine sur
l'âme, sur Dieu, sur la pénitence est opposée à ce point de

vue ; tous ses principes tendent à affirmer l'éternelle possibilité
du repentir et son éternelle efficacité. Les portes de la
pénitence, dit-il, sont ouvertes à tous ceux qui le veulent : Huic
pœnitentiœ portas aperuit, ac multos abluendi peccata modos
subministravit, si ille voluerit. Cogites velim quanta sint hœc

clementise argumenta, quod per gratiam remiserit, et quod post
gratiam peccatorem supplica dignum non punictt, sed emenda-
tionis spatium concédât Non misit Deus Filium suum in
mundum, ut judicet mundum sed ut salvet munduml). Si le
pécheur qui ne croit pas est déjà jugé, cela signifie que son
incrédulité le rend condamnable et que, tant qu'il restera incrédule,

il sera condamné et sous le coup de la condamnation;
mais dès qu'il cessera d'être incrédule et de pécher, la condamnation

sera levée.
Chrysostome pose en principe absolu que Dieu ne châtie

pas par colère et par vengeance, mais uniquement pour guérir
le pécheur, quelque grands que soient ses crimes, et pour le

sauver. Il répète cette doctrine à satiété. Par exemple : — Ad
Theod. lapsum. I, n. 4 : « Divinum numen œgritudine animi
vacuum est, ac licet puniat, licet vindictam sumat, non ira
commotus id agit, sed curant et amorem nostri semper gerit.
Id vero agit ad nostram spectans utilitatem, ne in deter iorem
statum perversitas nostra décidât, dum ipsum rem contemnere
ac despicere putamus... Non ut se ulciscatur, sed ut nos ad se

pertrahat. At enim medicus de contumeliis delirantium non
dolet, neque offenditur ; agit. non suam spectans, sed illorum
utilitatem imo ut perfectam sanitatem inducat. » — Même
discours, n. 9 : « Nunquam aversatur Deus sinceram pœnitentiam.

Sed etiamsi quis in extremum improbitatis pertigerit, et
hinc ad virtutis viam redire voluerit, ipsum suscipit et amplexa-
tur, nihilque non agit ut eum in pristinum statum restituât. »

Etc. — Et n. 15 : « In morbis autem animœ, quorum nulli

') In Joann. homil. 28. al. 27, n. I.



— 678 —

insanabiles sunt Fortasse aliquis ad virtutem regressus,
aliqua pristinse vitae redintegratio dabitur...» — N. 16 : « Aggre-
diamur reditum, recurramus in civitatem cselestem in quam
adscripti, ubi degere jussi sumus. Nam de nobis ipsis desperare
non id solum affert mali, quod ejus urbis portas nobis inter-
cludat, ned quod in majorem segnitiem et contemtum deducat,
sed quod in furorem nos satanicum dejiciat. Etenim diabolus
non alia de causa talis evasit, quam quia primum desperavit,
demumque ex desperatione in insaniam decidit».— De Beato
Philogonio. VI, n. 4 : « Ego testificor ac fide jubeo fore, ut si
nostrum quisque qui peccatis obnoxii sumus recedens a pris-
tinis malis, ex animo vereque promittat Deo se postea nunquam
ad illa rediturum, nihil aliud Deus requiret ad excusationem
majorem (ovdèv %xsqov ô Osàç Çijr^osi nçoç dnoX.oyiav fisiÇovu).

Benignus enim est » ').

Et encore2) : « Le remède qui enlève le péché est la
pénitence; elle est un don céleste, une vertu admirable qui triomphe
du cours des lois par la grâce (gratia legum cursum superans,
%dqixi vixwera xrjv xwv vó^iiov dxoXovlllav) ». « In pœnitentia fiducia,

in pœnitentia libertas, in pœnitentia purgatio peccati. Attende
diligenter » 3). Etc., etc.

IV. Objection. Nos adversaires opposent à notre interprétation

de la doctrine de Chrysostome d'autres textes où ce même
Saint insiste sur cette pensée: «Chrétiens, faites pénitence en
cette vie, pendant qu'il en est temps ; car, après la mort, quand
vous paraîtrez devant le tribunal où Dieu ne sera plus qu'un
Juge, vous aurez beau gémir, vous serez condamnés et
horriblement punis. » Donc, disent nos adversaires, la doctrine du

pardon de Dieu après la mort est erronée, de par Chrysostome
lui-même4). — Réponse. Chrysostome ne nie pas notre doctrine;
il se borne à dire, ce qui est parfaitement juste, que, sur la
terre, nous pouvons faire pénitence de nos péchés, et que, si
nous ne faisons pas pénitence, nous serons infailliblement
condamnés et punis; et qu'alors nos gémissements ne pourront pas

J) Voir aussi De Pœnitentia, homil. 2, n. i.
2) Sermo de Pœnitentia, homil. 7, nn. 1 et 3.

3) Ibid., homil. S, n. 2.

4) Voir, par exemple: In Matth. homil. 14, n. 4; — De Lazaro Concio II, n. 3;
¦— Non esse ad gratiam concionandum, n. 3.



— 679 —

détraire le fait de notre culpabilité, le fait de notre non-pénitence;

que ce double fait sera devant nous pour nous
condamner. Rien de plus vrai. Ces gémissements ne sont pas du

repentir; ce sont les gémissements d'un criminel qui se sent
pris en flagrant délit, qui s'accuse de sa sottise, de sa
maladresse, de son inintelligence, de son malheureux sort; rien de

plus. Il est évident que ces gémissements ne servent de rien
et ne sauraient écarter le châtiment. Telle est la pensée de

Chrysostome dans cette argumentation, et elle est parfaitement
exacte. L'espoir qui nous vient de la pénitence (xrjv dnà xi'ç
[isxuvoîaç, èXn(ôa), nous ne pourrons plus l'avoir, dit-il *), lorsque
nous arriverons dans l'enfer oxav sv ry aârj ysvwfts&a). Pourquoi?

Est-ce parce que la pénitence est, à partir de ce moment,
à jamais impossible à l'âme humaine? Nullement. Chrysostome,
loin d'émettre une pareille doctrine, se borne à dire que ce
remède, alors, en ce moment, est faible et inutile (àad-svèç xal
ay^rfixov). Il est faible et inutile pour la raison que je viens
d'expliquer, à savoir: parce que le pécheur est encore dans son
péché, parce qu'il n'est pas encore converti à Dieu, parce qu'il
n'a pas encore brisé les chaînes du péché et qu'il n'a pas encore
renoncé à l'égoïsme dans lequel il ne s'est que trop enraciné
sur la terre.

Dans ces passages, il se borne à cette argumentation, afin
d'exciter la crainte des pécheurs et de les amener à la conversion.

Mais ailleurs, lorsqu'il veut être plus complet, lorsqu'il
sent la nécessité de consoler et d'encourager le pécheur
converti, alors il entre dans d'autres considérations, qui ne sont
nullement en contradiction avec la précédente, mais qui expriment

une autre partie de la vérité, à savoir: la possibilité,
dans l'autre vie, de se convertir, de se repentir, de faire
pénitence et de rentrer ainsi en grâce avec Dieu, toujours juste et
toujours bon. C'est cette seconde vérité que nos adversaires
oublient de voir.

Bref, on peut appliquer aux pécheurs, immédiatement après
la mort, ce que Chrysostome a dit des Juifs qui n'ont pas observé
la loi. St. Paul a dit (Rom. III, 27): Ubi igitur gloriatio tua?
Exclusa est. Chrysostome explique ce dernier mot, cette exclusion,

non dans le sens d'une impossibilité absolue pour les Juifs

') Ad Theodorum lapsum I, n. 9.



— 680 —

de se convertir jamais au christianisme, mais dans le sens que
leur passé est un fait, et qu'il est impossible que les faits
accomplis par eux n'aient pas leurs résultats douloureux.
Voici ses propres paroles: Ubi ergo gloriatio? Non respondit:
Abscessit et perHt ; sed exclusa est, quod extra tempus suum
esse dénotât »a) ; c'est-à-dire, la chose est hors du temps qui
lui était destiné, hors du passé, et elle s'impose bon gré mal
gré au présent2). Mais il n'en résulte pas qu'elle soit hors des

temps à venir; ici l'âme reste avec son activité toujours
dirigeable vers le bien et vers Dieu, sa fin dernière, et surtout
Dieu reste toujours bon et miséricordieux.

Il faut lire l'admirable IIP homélie (Ecloga de Pœnitentia;,
n. 1, où Chrysostome développe cette doctrine du relèvement
par la pénitence, doctrine qu'il enseigne comme un principe
fondamental et sans restriction :

« Propterea de pœnitentia continue sermonem moveo, ut
neque peccans dcspcrct, neque recte vivens altum sapiat. Justus
es? ne deficias. Es peccator? ne desperes Si antiquatus
(vetustate quassatus) fueris a peccato, per pœnitentiam te renova.
Non possum, inquies, resipiscens salvus esse? Et maxime potes.
Totam vitam in peccatis consumsi, et si pœnitentiam egero,
salvabor? Et maxime. Unde constat? Ex Domini dementia. Ne
tuœ confidas pœnitentiœ Sed quoniam cum pœnitentia com-
miscetur Dei benignitas, confide quoniam tuam vincit nequi-
tiam Ne mihi dicas, Multa et magna crimina commisi, et

quomodo possum salvali? Tu non potes, Dominus tuus potest;
et ita delet peccata, ut nec eorum vestigium remanent Ita
Deus vulnera delet, ut neque cicatrix neque vestigium ncque
indicium appareat peccatorum. » Etc. Ce sont là des vérités
éternellement vraies, donc vraies dans la vie future comme
dans la vie présente; c'est leur application seule qui diffère,
les conditions de situation étant différentes ; mais la doctrine
pratique du salut par la pénitence et par la clémence de Dieu,
est toujours la même, et nul ne la renversera.

') In Epist. ad Rom. homil. 7, n. 3.

•) Chrysostome répète cette considération dans sa 230 homélie sur la Iro Ep.
aux Cor., n. 5.



— 681 —

IL
Ve Homélie (au peuple d'Antioche). Chrysostome enseigne

qu'il ne faut pas craindre la mort, mais le péché, par conséquent

le péché dans la mort et la mort dans le péché ; que le

moyen d'éviter le péché, c'est d'avoir toujours devant les yeux
le châtiment du péché, le tableau de la géhenne : « Gehennam
continue timens nunquam in gehennœ ignem decidet, continue
hoc castigatus metu. » En conséquence, il insiste sur la terreur
du châtiment : « Pœna intolerabilis, tormenta sempiterna, vermis
virulentus, ignis inextinguibilis, tenebrœ exteriores, vincula in-
solubilia, dentium stridor, tribulatio et angustia, et œterna
damnatio. »

Cependant Chrysostome explique ensuite le rapport qui
existe entre le péché, la tristesse et la mort, et il donne à

penser que le péché sera vaincu, effacé, détruit par la tristesse
et par la mort bien supportées. Il dit: «Peccasti? dole, utile
namque est, et Dei prudentiam et sapientiam considera. Duo
hœc nobis peperit peccatum, tristitiam et mortem Quod cum
tristitia mors peccatum destruit, manifestum quidem et ex mar-
tyribus Et sicut vermis ex ligno nascitur et illud rodit et
comedit, suam ab ipso originem habens : sic et tristitia et mors
de peccato natœ sunt, et peccatum absumunt. » Et il répète
que la tristesse qui est selon Dieu « pœnitentiam in salutem
stabilem operatur». Il ne restreint nullement cette vérité à la
vie présente. Elle est de tous les temps et, par conséquent,
s'applique à la vie future, qui est une véritable vie. Lorsque
la malice cesse, la colère de Dieu cesse aussi : « quod vero
mutatis ipsis et a malitia desistentibus, etiam Deus ab ira des-

titit... Et erit, si pœnitentiam egerint maliciœ, me quoque
pœnitebit irœ quam locutus fueram facere illis (inquit Dominus)».

Et Chrysostome développe cette pensée : que la sentence
et la condamnation du juge provoquent le condamné à la
pénitence, et que celle-ci invalide celles-là : « O novam rem et ad-

mirabilem, denuntiatio mortem minans vitam peperit; sententia
postquam lata fuit, tune invalida facta est. » C'est ainsi que
les choses se passent au tribunal de Dieu : apud Deum,
proferri sententiam eam invalidam fiacit : nisi enim prolata fuisset,
non utique peccatores audissent; si vero non audissent, neque
egissent pœnitentiam ; sine pœnitentia vero pœnam non repu-
lissent, nec fuissent illa mirabili salute potiti. Quomodo enim

Revue intern.de Théologie. Heft 72, 1910. 44



— 682 —

non mirabilis, cum judex sententiam tulerit, rei vero per
pœnitentiam solverint? On voit avec quelle satisfaction Chrysostome
insiste sur ce salut final, résultat de la pénitence et de la
condamnation même. Pourquoi de telles vérités ne seraient-elles
pas aussi des vérités dans la vie future, où ni l'essence de
l'âme humaine ni l'essence de Dieu ne sauraient être changées?

Chrysostome ajoute cette très importante remarque que la
clémence de Dieu éclate dans la rigueur des menaces qu'il fait
aux pécheurs : car cette rigueur a pour but de les effrayer, de
les convertir ainsi plus sûrement et de les sauver finalement.
« Major multo Dei dementia et hanc ex ipsa minarum magnitudine

conspicere licet. Ob hoc enim sententiœ non addidit : Si
vero pœnitentiam egeritis, parcani; ut indefinitam inferens
sententiam et timorem augens, celerius ad pœnitentiam com-

pelleret.. Deus non erubescit, sed unum duntaxat, hominum
scilicet salutem quœrit, et servum suum emendai. » Et
Chrysostome cite l'exemple de Jonas, qui n'a pas été détruit, mais
que les éléments ont conservé et qui, délivré, a prêché, a
menacé à son tour et a sauvé. Telle est la providence de Dieu.

VIe Homélie (au peuple d'Antioche). Chrysostome enseigne
que la terreur qu'inspirent les magistrats et les tribunaux est
salutaire; qu'elle est nécessaire; que, sans elle, les crimes
rendraient la société impossible ; mais qu'elle n'est cependant pas
tout; qu'il faut voir aussi le rôle de la religion et de l'Eglise,
lequel consiste à consoler, à guérir les blessures, à fortifier et
à sauver. Voici ses propres expressions :

« Judices terrent, inde sacerdotes consolentur ; magistratus
minantur, ideo Ecclesia confirmet Quoniam igitur et vos
terruerunt magistratus et anxios reddiderant, Ecclesia
communis omnium mater nostra sinus aperiens et supinis suscipiens
manibus quotidie consolatur, dicens quod utilis est et magistra-
tuum metus, et quod utilis etiam hinc correctio Si enim judi-
cialia sustuleris tribunalia, omnem vitœ nostrae ordinem sustu-
leris Sed horum nihil nunc est per Dei gratiam : in religione
enim viventes nihil opus horum habent correctione Quoniam
si Deus puniturus esset, timor esset superfluus, superfluœ
minse. Post conversionem, post pœnitentiam, post tantum
timorem, post laaymas et preces majorem veniam consequemur. »



— 683 —

Et Chrysostome cite l'exemple des enfants dans la fournaise

pour montrer comment le feu de la vie future ne brûlera pas
ceux qui auront dans l'âme le repentir. « Horam igitur pue-

rorum corpora libera erant, etiam fornaci tradita ; peccati enim
servitutem jam pridem deposuerant. Etenim hœc sola est libertas,
non supplicium effugere, nec grave nihil pati. Tu vero for-
nacem audiens, recordare fluviorum ignis de ilio tremendo

Juturoritm. Sicut enim hic hos quidem rapuit ignis, illos autem
reveritus est; sic et erit in Ulis fluviis : et si quis habeat
quidem ligna, fœnum et stipulam, ignis accenditur; si vero quis
habet aurum et argentum, sit splendidius Vides idcirco
Deum usque in finem tribulationes permisisse ut insidiantibus
et circumventoram philosophiam et suam demonstraret provi-
dentiam. » Cette philosophie des éprouvés et des châtiés, c'est
le repentir et la pénitence. « Pœnœ nos ad Deum perducunt...
Peccatum sanies est, pœna ferrum medicinale. »

VIIe Homélie. Chrysostome dit que la bonté de Dieu peut
être démontrée non seulement par ses bienfaits et par la
promesse qu'il a faite du ciel, mais aussi par ses menaces de la
géhenne ; car la géhenne a pour but de conduire au salut.
« Si enim honorans tantum bonus esset Deus, puniens vero non
esset, ex dimidio bonus esset ; sed non ita est, absit. Deus,
sive bénéficiât, sive puniat, similiter est bonus : nec regno minus
gehennœ comminatio ipsius bonitatem demonstrat : et quo pacto
id fiat, ego dicam. Nisi gehennam minatus fuisset, nisi pœnam
prœparasset, non multi regnum assequi potuissent. Non enim
ita bonorum promissio ad virtutem multos evocat, ut malorum
intentatio timore compellit, et ad animœ curam excitât. Itaque
etsi cœlorum est regno gehenna contraria, ad unum tamen
ambo finem respiciunt, hominum salutem : illud quidem ad se

alliciens, hœc autem ad illud compellens et timore corrigens
se negligentius habentes Si homines, qui furore et ira sœpe
ab utili déclinant, non crudelitate et inhumanitate, sed cura et

caritate, quos amant, punire putantur ; multo magis de Deo sic
sentire oportet, omnem excedente paternam caritatem propriœ
bonitatis cumulo Et judex pariter, et medicus, et magister
est Deus : etenim tanquam judex examinât, et tanquam medicus
corrigli, et tanquam magister docet, prœvaricatos in omnem
disciplinam inducens. »



_ 684 —

XIe Homélie (au peuple d'Antioche). Chrysostome loue Dieu :
« Benedictus Deus qui facit omnia, et ipsa transmutât, qui fecit
lucem de tenebris, qui deducit ad portas inferi et reducit, qui
castigat et non mortificai : et hoc vos continue dicere volo, nec
desistere. » C'est le contraire du désespoir final.

XIIIe Homélie (vers la fin). Chrysostome dit que, lorsque
les avertissements sont inutiles, Dieu envoie les chagrins,
corporels ou spirituels, qui corrigent : omnia correxit et muleta
audacem facit humaniorem. Il ajoute : « Nemo mihi dicat quod
multi correcti sunt : hoc non est quod quœritur, sed ut omnes. »

Et il cite le bon pasteur qui n'a de repos que lorsqu'il a
ramené au bercail la dernière brebis. Et encore : « Nam cernis
et in corpore hoc fieri: si enim vel unguem solum offendentes

subvertimus, totum corpus membro condolet. » Dans cette
doctrine apparaît clairement l'esprit de Chrysostome, son âme, sa
manière de comprendre le christianisme.

XVIIIe Homélie. « Hoc propter quod facta sunt omnia,
ut defectus nostros corrigamus. Deum timens et in ipso
confidens, voluptatis radicem lucratus est, et omnem habet lœtitiœ
fontem : et sicut in mare decidens immensum scintilla brevis
facile deletur, sic quantacumque Deum timenti illidantur, velut
in vastum lœtitiœ pelagus incidentia extinguntur atque per-
duntur. Et revera hoc est maxime mirabile quod cum adsint
quœ contristare soient, permanet ipse gaudens. »

XXe Homélie. Chrysostome enseigne qu'il faut avoir
confiance non dans l'homme, mais en Dieu ; qu'on est sûr de n'être
pas trompé quand on place son espoir en Dieu; et qu'alors
l'avenir est certain, le salut assuré : « Seimus enim ad quem
ab initio confugimus, et quali spei adhœsimus, sacrœ salutem
nostram anchorœ affiximus, nec nomini credidimus hanc, sed
omnipotenti Deo. Propterea bonum quoque finem futurum
omnino confidimus : non est enim, non est hanc spem unquam
confundi posse credendum. »

C'est dans cette belle et éloquente homélie que Chrysostome
sollicite l'empereur de pardonner à ceux qui l'ont offensé, et
cela à cause de la grandeur de la miséricorde, à l'exemple du
Dieu des chrétiens, qui dans sa bonté dispose tout pour notre



— 685 —

salut. S'adressant à l'empereur, il lui dit : « Recordare prio-
rum per literas dicebas : Utinam mihi liceret et defunctos
revocare et resuscitare, et ad priorem vitam reducere. Horum
nunc reminiscere verborum : ecce tempus defunctorum revocan-
dorum, et resuscitandorum, et ad vitam reducendorum pristi-
nam...» Et il termine ainsi : « Semper clementissimo Deo
gratias agamus, tum ex divinis scripturis, tum ex iis quœ nobis
acciderunt, his prœsertim memoratis edocti, quod omnia semper
ad utilitatem nostram dispensât cum benignitate sibi semper
convenienti : qua nos semper fruentes cœlorum quoque regnum
assequi contingat, in Christo Jesu Domino nostro ...»

XXIe Homélie (au peuple d'Antioche). Chrysostome dit :

« Ignoras quanta crux perfecit? Mortem dissolvit, peccatum ex-
Unxit, orcum inanem reddidit, diaboli solvit potentiam. »

Chrysostome ne parle pas seulement de la terre, mais en général.
L'œuvre du Christ est universelle et éternelle.

XXIIe Homélie (de simultate sive ira). Chrysostome
remarque que J.-C. a ordonné à ses disciples de pardonner à

leurs ennemis ; que la colère ne doit pas durer ; qu'il faut tendre
la joue gauche, etc. C'est donc le pardon complet des offenses.
Or J.-C. pourrait-il ne pas pratiquer ce qu'il a ordonné? Donc,
les devoirs de sa justice étant remplis, il pardonnera facilement.
Deus etiam idipsum faciei Le Christ lui-même en a donné
l'assurance (Matth. 6, 14) : Si enim remiseritis hominibus sua
debita, etiam Pater vester cœlestis remittet vobis debita vestra.

Chrysostome explique comment on est disposé à ne plus
pécher, à pardonner, à vaincre sa colère, quand on considère
qu'au jugement public on sera mis à nu, dévoilé, châtié, et
comment! Si l'on 3' songeait, on se corrigerait. C'est donc un

moyen très efficace d'améliorer les pécheurs que de les effrayer
par le tableau de la géhenne. « Quod si nec gehenna immi-
neret, odio laborantibus, saltem ob ipsius odii cruciatum, peccata
proximorum condonanda essent : cum autem œterna supplicia
nos maneant, quid stultius quam et hic et illic semetipsum mule-
tare dum de altero se credit ultionem sumere Cum enim
rei istorum facinorum ad judicium trahebantur, ac fiamma intus

' incendebatur circumstantibus carnificibus, ac latera discerpentibus,
si quis ibi assistens, ita eos ex transverso allocutus fuisset, si



— 686 —

habetis inimicos, dimittite simultatem, et ex isto supplicio vos
liberabo, quid putas? »

XXVe Homélie (de diabolo tentatore). On lit dans cette
très importante homélie : « Diabolus admodum malus non natura,
sed animi proposito ac sententia. Malum enim natura non esse
diabolum ex nominibus ipsis cognosce. Diabolus namque, hoc
est accusator, dictus est ab accusando : hominem enim apud
Deum accusavit Diabolus igitur idcirco dictus est, id est
accusator: porro accusare et non accusare natura non est, sed
actio quœ fit et esse desinit ; quœ accidit et uccidere desinit;
res autem ejusmodi non naturœ, neque substantiœ conditionem
sunt nactœ »

Et encore : « Malus vocatur : malitia vero non est naturœ,
sed arbitrii ac propositi; nam et ipsa nunquam inest, el non
nunquam esse desinit. Noli enim dicere in ilio cam perpetuo
mauere : nam et in ilio ab initio non fuit, sed postea accessit,
quamobrem et apostata dicitur. » Ensuite Chrysostome explique
pourquoi le démon est appelé « per excellentiam Malus » : c'est,
dit-il, par rapport aux hommes ; aucun homme ne lui a fait de

mal; c'est lui qui, par pure envie, a commencé à nous faire
du mal. Or, n'est-ce pas là le suprême de la malice? « Quid
igitur hac malitia nequius fingi possit, quam cum nulla
légitima de causa odium ac bellum exoritur »

Telle est la nature de la malice du démon selon Jean
Chrysostome. On avouera que rien, dans cette explication, n'est
de nature à expliquer qu'elle doive être éternelle

Chrysostome est encore plus explicite lorsqu'il enseigne

que, tout en étant méchant (malus), le démon cependant est)
comme créature, une créature bonne, digne d'admiration, que
Dieu a créée dans sa sagesse; et que, s'il a été pour beaucoup
une cause d'impiété, ce n'est point par sa nature, mais parce
que ceux qui auraient dû être attentifs à leurs affaires, ne l'ont
pas été, et qu'ils n'ont pas recouru au remède comme ils auraient
dû le fane. « Diabolum igitur malum esse fatentur omnes : quid
de creatura ista bona et admiratione digna dicemus? An etiam
malam esse creaturam? et quis ille adeo scelestus? quis adeo
stupidus, ac mente captus, ut creaturam accuset? quid ergo
defila dicemus Non enim mala est, sed et bona, et sapientiœ Dei,
virtutis ac benignitatis est argumentum Quid igitur? Si



— 687 —

bonam hanc et admirabilem creaturam multis impietatis causam
extitisse videamus, num illam accusabimus? nequaquam, sed

eos qui medicina, ut oportuit, non sunt usi Quonam ergo
pacto causa impietatis est facta? Non ex natura sua, sed ex
coram incuria qui ad res suas attenti non erant. »

Puis Chrysostome ajoute que c'est nous qui sommes
coupables de nos propres fautes. Il le montre avec éloquence. Il
faut vraiment lire avec attention cet admirable discours. Mais
restons dans notre sujet. Après cette démonstration, Chrysostome

enseigne que le démon nous a été maintes fois utile.
« Quandoquidem diabolus, si nosse velis, etiam utilis nobis est,
si eo prout oportet utamur, magnamque nobis utilitatem parit,
neque mediocre nobis inde lucrum obvenit. Hoc multoties et ex
ipso Job ostendimus ; potest autem ex ipso quoque Paulo intel-
ligi Noli ergo diabolum timere licet incorporeus sit ; impegit
enim; at nihil imbecillius est eo qui impegerit, licet minime

corpore sit circumdatus Hœc a me nunc dicta sunt omnia,
non ut diabolum crimine liberarem, sed ut vos ab ignavia liberos
redderem. »

XXXIIIe Homélie (de petitione filiorum Zebedœi). Chrysostome

parie de la peine et de la géhenne des condamnés. Il ne

prononce pas le mot éternel. Il fait remarquer que la géhenne
n'a pas été préparée pour les hommes, mais pour le diable. Il
semble dire qu'ainsi les hommes ne feront que passer par la
géhenne. « Ulis qui supplicio afficiebantur non dixit : Discedite
a me in ignem qui paratus est vobis, sed qui paratus est
diabolo. Nam regnum quidem hominibus paravi, gehennam autem
non hominibus, inquit, sed diabolo et angelis ejus paravi. »

Quant au diable, il a déjà expliqué ce qu'il faut en penser.

XXXVIIIe Homélie (Ve contre les Juifs). Chrysostome
répète que les souffrances et les larmes arracheront les pécheurs
au feu de la géhenne (efficient ut multam experiaris humani-
tatem et ex incendio gehennœ eripient). Il termine ainsi : « Deus

autem, qui vult omnes homines fieri salvos, et ad agnitionem
veritatis venire, et vos ad istum venatum corroboret, et illos
ab hoc errore liberet. Denique cunctos ad salutem revocatos
dignos reddat cœlorum regno, in gloriam suam, quia ipsi con-
venit gloria et potentia in sœcula sœculoram. Amen. » Chry-



— 688 —

sostome ne parle pas de volonté « conséquente », mais de simple
et vraie Arolonté, sans condition et avec conséquence, à savoir:
que le Christ, voulant que tous soient sauvés, les rappellera
tous au salut et, par conséquent, les rendra tous dignes du

royaume des cieux.

XXXIXe Homélie (VIe contre les Juifs). Malgré l'aversion
profonde que Chrysostome témoigne contre les Juifs en général,
il les assure que Dieu les aime plus que le meilleur des pères
et qu'z7 fiait tout pour leur utilité: Qui plus te diligit quam
pater, quique nihil per iracundiam, sed omnia facit in titani
utilitatem.

LVe Homélie. Chrysostome explique pourquoi il est tant
question clans la Bible des menaces de la géhenne : parce qu'elles
sont utiles pour nous la faire éviter; Dieu ne veut pas nous
l'infliger, mais nous en délivrer. « Utilis comminata gehenna
Terret utiliter gehenna. Minatur enim gehennam Deus, non quo
gehennam inducat, sed quo à gehenna liberet. Alioqui si tor-
querc vellet, non jam ante minatus esset.

LXe Homélie (sur le baptême). Chrysostome exhorte les
baptisés à résister au démon, c'est-à-dire à éviter le mal, et si

nous l'avons commis, à nous en purifier, « ut de ignis gehenna
liberemur, et cum omni fiducia tribunal Christi videbimus, quam
omnes liceat obtinere gratia et benignitate D. N. J. Christi. »

LXIV6 Homélie (de fato et providentiel IV). Chrysostome
enseigne qu'il ne faut pas juger des choses, de la distribution
des biens et des maux, des joies et des douleurs, des récompenses

et des peines, au seul point de vue de cette vie, mais
qu'il faut attendre la vie future et le jugement. « Numquid vhœ
hujus exitu res terminantur? Expecta finem, et tune vitœ unius-
cujusque dignam compensationem videbis. Ne ante prœmium,
ne ante coronam perturberis. » Il faut attendre le jugement et
ne pas accuser le juge. Quoique les Grecs aient « déliré » en

beaucoup de choses, cependant ils ont admis « aliquam post
hanc esse vitam : rationes, judicia apud infieros, supplicia,
honores, sententias, judicata». Il y a donc plusieurs jugements et

plusieurs sentences dans les enfers. Et cela est rationnel : « Sui

Judœos interroges aut hsereticos, aut alium quemvis hominem.



— 689 —

rêverebitur opinionis hujus veritatem, ac quamvis in aliis
dissenserint, in hoc tamen omnes conveniunt et dicunt rationem
eorum quœ hic gesta sunt; ibi debere reddi Si nihil est

post hanc vitam, ne Deus quidem est ; sin Deus est, Justus est ;

quod si Justus sit, pro dignitate tribuet unicuique. » Puisque les

inégalités et les injustices de ce monde ne sont pas réparées
en cette vie, il faut, dit-il, qu'il y ait un lieu où elles le soient.
» Vel si talis locus non sit, quomodo pro meritis suis recipiet
unusquisque »

Selon St. Chrysostome, Dieu n'a recours à la peine et au
supplice que parce que certains hommes ne peuvent s'améliorer
que par la souffrance et le châtiment. Le but du châtiment est
donc la correction du pécheur. « Quoniam vero ubi bona

acceperas, melior non fueras, altera te corrigit via pœnœ ac
supplica. Itaque et hœc quidem beneficentiœ species est. Torto-
ribus tradidit, ut quasi medicus optimus nequitiam animi de-

pel!eret. Leni medicinœ non cesseras, ferro tibi opus de cœtero
et igne fuit. » Dieu ne veut pas détruire les pécheurs, mais les
convaincre et les corriger. Il ne veut pas qu'ils puissent
l'accuser de vouloir détruire les criminels, et il leur envoie ses

messagers pour les convaincre : ut ne impudens quisquam ullis
possit verborum coutumeliis vexare Deum, quod inhospitos,
quod crudeles, quod nefarios, quod œquitatis jura ignorantes,
communes naturœ leges evertentes, malitia plenos, deleri opor-
teret. Quid tam humano ac miti Deo par cogitari potest?
Neque vero in civitatibus ac nationibus hoc solum facit, sed
etiam in certo quovis homine Curam habeamus prœsentis
vitœ, et credamus Deum prœesse, et providentiam cuncta gu-
bernare, et post hœc omnia, ex hac vita demigrantes promissis
nos bonis fruì posse. »

LXV° Homélie (de fato et Providentia V). Chrysostome
enseigne que la peine cesse dès qu'il y a conversion; il parle
en général et d'une façon absolue. C'est une vérité de tous les

temps et de tous les lieux, donc aussi pour la vie future.
« Pœnam, nisi vitam mutaverit (peccatori, nisi melior fuerit, nisi
Dominum suum agnoverit. »

LXXI6 Homélie (de St.Phoca). Chrysostome montre que
l'essence du christianisme et de toute l'œuvre du Christ est de



— 690 —

provoquer et de réaliser la conversion du pécheur, qui ne doit
pas être persécuté, mais corrigé et guéri. Cette idée, ainsi
exprimée absolument et sans restriction à cette vie terrestre,
renferme logiquement la doctrine de l'apocatastase. 'Chrysostome

dit : « Non factis insector, sed verbis persequor ; non hœre-

ticum, sed hœresim ; non hominem aversor, sed errorem odio

prosequor et allicere conor. Non est mihi bellum susceptum
cum substantia (Dei siquidem opus est substantia), sed corrigere-

mentem volo, quam diabolus corrupit. Sic et medicus dum

œgrotum curat, non corpus oppugnai, sed corporis Vitium
tollit; sic igitur ego quoque, si cum hœreticis bellum gesserò,
non cum hominibus bellum gero, sed errorem expel1ère volo
ac putredinem expurgare. Mihi consuetum est persecutionem
pati, non persequi; vexari, non vexare. Sic et Christus vincebat,
non cruci affigens, sed cruci affixus ; non alapis ccedens, sed

alapis ccesus... Dominus orbis terrarum apud servum pontificis
se purgat etiam alapis in ore ccesus, unde prodiit verbum, et

mare frœnavit, et quatriduanum Lazarum a mortuis excitavit:
unde malum fugiebat: unde cegritudines et peccata solvebantur:
hoc est miraculum crucifixi. »

LXXVP Homélie (de Anathemate). Chrysostome reproche,
amèrement à beaucoup de ses contemporains de jeter
l'anathème à ceux qu'ils croient coupables et de les séparer de
l'Eglise, au lieu de réfuter leurs erreurs. Il s'élève contre ce
procédé, soit qu'il s'agisse des vivants, soit qu'il s'agisse des

morts; et il montre qu'il est contraire à l'esprit du Christ et
à la pratique des apôtres. Voici ses propres paroles : «... Fit
interim ut neque naturœ nostrae mensura nobis comperta sit,
neque divinam scripturam, neque patres probe imitemur, et
proinde a nostrarum imaginationum deliriis, quasi a rapido
torrente abstracti, in grande ruimus peccatum Doleo, mente
dissecor, rumpuntur viscera : quia video tam insensatos et malos,
ut legis trasgressione Judœi et impietate gentes superentur.
En specto viros, qui nullum ex sacris litteris germanum sensum,
imo nihil omnino sacrarum litterarum tenent, et ut pleraque
transeam, nam erubesco dicere, furibundos, nugaces, conten-
tiosos, qui neque sciunt quœ dicunt, neque de quibus affirmant,
in hoc uno tantum audaces quod dogmata statuunt et anathe-
mata declarant ea quœ maxime ignorant. Hinc est quod exteris



— 691 —

hostibusque fidei nostrœ ludibrio sumus, habemurque perinde
quasi nulla sit nobis honestœ vitae cura, et nunquam benefacere
didicerimus. Heu mihi quam dura atque dolenda sunt hœc »

Puis Chrysostome rapporte la parabole du bon Samaritain, et
ajoute : « Papœ, quam mira Non sacerdotem, non levitam dixit
proximum : sed illum qui juxta Judœorum decreta ejectus erat,
qui Samaritanus erat, qui in alienigena, qui in multis blasphe
mabat, et illum ipsum vocat proximum: quia apud eum inventa
est misericordia. Hœc verba filii Dei sunt. » Il cite ensuite St.

Jean et St. Paul déclarant que le Christ est mort pour la vie du
monde et pour la réconciliation de tous les hommes avec Dieu;
et il ajoute : Et iterum in epistola ad Hœbreos (2, 9) dicit ipsum
pro universis gustasse mortem Quin die, quid est isthuc
ipsum dicere anathema vide quid dicis : cognosce quid loque-
ris Et invaluit apud nos omnes consuetudo, quœ in hodiernum
usque diem durât, ut anathema dicatur quod certo loco sus-

pensum. An hoc tu dicis anathema? Heus, quî tu tantœ
autoritatis quî tantam tibi usurpas potentiam » Chrj-sostome
montre ensuite que c'est le Christ seul qui peut anathématiser;
que St. Paul a dit, en général, que celui-là est anathème qui
n'aime pas le Christ, mais qu'il n'a désigné personne. « Qui
dominicam sententiam fert, et hominem facit anathema ecclesiœ,
abducit seipsum in extremam perniciem, usurpando dignitatem
filii Dei. » Notre devoir est d'enseigner la doctrine du Christ,
et d'employer en même temps toute la douceur et toute la charité

possibles. In hoc enim cognoscent quod mei sitis discipuli,
si caritatem habueritis invicem. Qua absente nihil proderit vel
scientia mysteriorum Dei, vel fides, vel prophetia, vel paupertas,
vel confessio Christi.

Donc, que personne n'anathématise personne. « Obsecramus
et contestamur vos ut a tanto malo desistatis. Nam is quem
tu anathematizare decrevisti, vel vivit, et adhuc in mortali vita
hac superest, vel mortuus est. Quod si adhuc superest, impie
egis, qui eum qui a malo in bonum se vertere potest, crude-
liter absecas : sin mortuus est, multo magis crudelis es. Cur
nam? Quia domino suo stat vel cadit, non jam sub jure hu-
inano existens. » — Conclusion : la prétendue juridiction que
l'évêque de Rome s'attribue sur les morts pour canoniser les
uns et délivrer les autres du purgatoire, n'est qu'un leurre. —
Chrysostome continue ainsi : « Et de eo quod occultatum reserva-



— 692 —

tumque sœculorum judici, pronunciare tutum est solum ei qui
mensuram scientiœ et qucintitatem fidei cognoscit. Quis enim
cognovit sensum Domini, vel quis ejus consiliarius fuit? »

Et encore : « Dogmata impia, et quœ ab hœreticis profecta
arguere et anathematizare oportet : hominibus autem parcendum,
et pro salute ipsorum orandum. »

NB. Le P. Fronton du Duc a ajouté à ces 76 homélies
une 77e, qu'il a indiquée dans son Catalogus operum S. Joannis
Chrysostomi, en tête du volume, et dont il a donné le texte
grec et la traduction latine, à la fin ; la traduction latine est de

Bernardus Brixianus. Le P. Fronton, dans ses Notes, n'en a

pas dit un mot. — Je ne l'analyse pas ici, parce que tout fait
croire qu'elle est de Jean le Jeûneur et non de Jean Chrysostome.

En effet, 1° les 76 homélies de ce dernier, quand le nom
de l'auteur est indiqué dans le titre, portent toujours le nom de

Jean Chrysostome : Sancti Patris nostri Joannis Chrysostomi
oratio (voir la 22e, la 33e). Tandis que la 77e a pour titre : Joannis
inter patres nostros sancti archiepiscopi constantinopolitani
jejunatoris de pœnitentia, et continentia et virginitate. — 2° L'auteur

a, effectivement, les idées et le caractère de Jean le Jeûneur,
patriarche de Constantinople (582—595): «oratio et jejunium»,
tels sont, à ses yeux, les deux grands moyens du salut; le

jeûne en est la condition principale, car si le cheval mange
beaucoup, il ne court pas (« equus si multum comedat, non
currit »). — 3° Si l'on compare les homélies précédentes,
notamment la 76° (sur l'anathème), avec celle-ci, on constatera,
quant au fond, sur le point qui nous occupe, des oppositions
formelles, et même quant au style, des différences notoires.
Jean Chrysostome n'aurait pas écrit, par exemple, les phrases
suivantes : « Sicut est in aqua baptizari facile, sic est facile
animam pœnitere Non cecidissc grave est, sed post lapsum
non resurrexisse satanicum et perniciosum est. Cum via con-

summata fuerit, non amplius tibi pœnitentiœ tempus Oportet
peccati corruptionem velut equum effrœnem in posteriora
repelli. Nam post vitœ finem neque recte factorum, neque prœ-
clarorum facinorum sunt occasiones, sicut nec athletis post
transacta certamina, coronas adipiscendi. » Comme si, après un
premier combat, il n'y en avait pas d'autres à livrer! — 4° On

lit d'ailleurs dans la Real-Encyclopédie de J.-J. Herzog (édit.



— 693 —

1880) : «... Ausserdem werden dem Joh. Jej. beigelegt swei früher
dem Joh. Chrysostomus zugeschriebene und in dessen Opp. (ed.

Morell, T. V, ed. Savil. T. VII, ed. Montfaucon, T. XII) gedruckte
Homilien de pœnitentia, continentia et virginitate und de pseudo-
prophetis et falsis doctoribus. »

Quoique Jean le Jeûneur soit d'un esprit autre que celui
de Jean Chrysostome, il avoue cependant, dans l'homélie en

question, que le Christ est venu non pour juger le monde, mais

pour le sauver; qu'il est le médecin des âmes; qu'il ne faut
pas se décourager, qu'on peut se guérir d'une blessure et se

sauver d'un naufrage ; que le feu n'a pas été préparé pour
nous ; qu'il n'y a pas de maladie qui ne puisse être guérie :.

« Latro credens, paradisi civis factus est. » Il remarque même
(mais sans comprendre, je crois) que, si l'on est jeté en prison
et dans les ténèbres extérieures, c'est jusqu'à ce qu'on ait payé
la dernière pièce due (donec reddas ultimum quadrantem). Il
ajoute : « Pœnitentiam agamus ante judicium illud ; illic enim
non eris amplius pœnitentiœ compos » Il ne donne, bien
entendu, aucune preuve de cette dernière assertion; c'était une
opinion reçue chez les moines de la fin du VIe siècle.

Tenons-nous en donc aux 76 homélies de Jean Chrysostome.

Conclusions.
1° Lorsque Chrysostome expose sa philosophie du monde

ou la manière dont il conçoit la création, il fait ressortir que
Dieu n'a créé l'humanité que par amour et pour la rendre
heureuse. Tout ce qu'il a fait, il l'a fait dans ce but, non pour
punir, ni pour faire périr, mais pour nous sauver tous. Cette
grande doctrine est exprimée très clairement dans la 3e homélie
sur le 1er chap, de la Genèse (n. 4) : « Propter hoc etiam naturam
hanc omnem produxit, et nos forma-vii, non ut pereamus, neque
ut in supplicium nos mittat, sed ut salvos faciat et ab errore
liberatis, regno frai nobis concédât. Hoc enim nobis prœpa-
ravit, non nunc postquam facti sumus, sed ante jacta funda-
menta mundi. Vide benignitatem Domini, quomodo antequam
formaretur mundus, et produceretur homo, infinita ipsi bona
piœparaverit : ostendens quantam nostri generis providentiam
gerat, et se omnium salutem velie. »

2° Une idée sur laquelle St. Jean Chrysostome revient
souvent, est celle-ci : Si Dieu, qui est toujours et essentiellement



— 694 —

bon et miséricordieux, a établi des châtiments si terribles, ce
n'est pas pour punir les coupables, mais pour les corriger. Si
les Ecritures insistent sur le tableau terrifiant de la géhenne,
c'est pour effrayer les pécheurs et les ramener dans la voie de

la vertu. Par conséquent, le prédicateur doit aussi insister, dans

ses homélies et autres discours, sur les souffrances de la géhenne.
Aussi Jean Chrysostome en parle-t-il souvent. Mais sa
déclaration prouve qu'?7 ne faut pas prendre à la lettre les

expressions figurées et oratoires qu'il a employées à dessein pour
frapper l'imagination de ses auditeurs et pour leur inspirer la
crainte du péché par la crainte du châtiment (voir surtout les
homélies 5, 22, 55). Cette observation est d'autant plus importante

que le peuple d'Antioche, auquel plusieurs homélies ont
été adressées, était passionné, violent dans ses actes, grossier
dans ses mœurs, et qu'il fallait, avec lui, viser plus haut que
le but pour l'atteindre.

3° Selon Chrysostome, le châtiment infligé par Dieu a un
caractère, non de vengeance, mais de correction, d'amélioration,
de conversion, de sanctification et par conséquent de salut. La
peine a pour but la pénitence, et la pénitence, en arrêtant la
« colère » de Dieu, met fin au châtiment même. La peine est
donc essentiellement médicinale, et, comme tout moyen, elle
doit disparaître, le but atteint.

4° Dans cet ordre d'idées, Chrysostome va si loin qu'il ne
craint pas de dire que, « si Dieu menace le pécheur de la
géhenne, ce n'est pas pour la lui infliger, mais, au contraire,
pour l'en délivrer: car s'il voulait faire souffrir réellement, il
ne menacerait pas auparavant (si torquere vellet, non jam ante
minatus esset) ». Chrysostome a aussi affirmé cette doctrine
dans sa Ire homélie sur St. Matthieu : « Et certe propter hoc
Deus gehennam minatur, non ut earn nobis inférât, sed ut fu-

gere persuadeat illam pravam consuetudinem per ea quœ au-
dimus. » En sorte qu'on pourrait dire, ce semble, d'après cette
doctrine (homélie 55, etc.), que la menace de la géhenne n'est
qu'une menace, et une menace qui, dans le plan de Dieu, sera
assez efficace pour que son application ne soit pas nécessaire;
entre la mort et le jugement général, les âmes coupables
auraient, en effet, le temps de se convertir et de faire pénitence.

5° Il va de soi que l'esprit de Chrysostome est d'attribuer
non seulement à Dieu, mais aussi au Christ rédempteur, la vo-



— 695 —

lonté de racheter positivement le monde. Il enseigne expressément

que « le Christ a rappelé dans le ciel Adam, qui était
tombé dans l'enfer : Adamum in internum delapsum in ccelum
revocavit Christus » *). Adam est le type de l'humanité ; déchue
et condamnée en lui, l'humanité sera aussi sauvée en lui par
le second Adam. Car « le Fils de Dieu a brisé les portes d'airain
de l'enfer, afin que ce lieu ne fût plus qu'une prison mal assurée,
Ovvé&Xccoe nvXaç ^aXxat;, iva aq^acov yévqxai xò âsa^iwxrQiov. »

6° Il est à remarquer que, même lorsque Chrysostome a

voulu terrifier ses auditeurs, il n'a jamais dit qu'il faut prendre
le mot « feu » dans un sens matériel, ni le « aiiov » (que nous
traduisons par « éternité ») dans un sens absolu qu'il n'avait
pas autrefois. Toutes ses explications indiquent même le contraire.
Il en est de même du mot «enfer». Pour Chrysostome, l'enfer
était l'état ténébreux où Dieu n'est pas ; mais dès que le Soleil
de justice y brille, l'enfer devient ciel : car là où est le Christ,
là est le ciel. « Tenebricosos et invisibiles hos (locos infernos)
dixit. Vere enim tenebricosi erant, donec descendit Sol justitiœ,
eosque illustravit, et ex inferno caelum fecit. Nam ubi Christus,
ibi et cœlum » 2). Or, il est certain que Dieu peut faire lever
son soleil où il lui plaît, sur les méchants comme sur les bons.

7° L'objection habituelle des adversaires de la doctrine de

l'apocatastase est que, selon Chrysostome, la vie présente nous
a été donnée pour faire le bien et qu'après la mort il n'y aura
plus que le jugement et le supplice : Praesens vita bene agendi
tempus est; post mortem vero aderit judicium et supplicium3).
Chrysostome dit avec raison qu'après la mort on sera jugé et
puni comme on l'aura mérité; mais il ne dit pas que les actes
de cette vie sont les seuls pour l'âme immortelle ; il ne dit pas
qu'après avoir expié les fautes de cette vie, l'âme ne sera pas
éclairée et convertie. Il laisse même penser tout à fait le contraire.

8° Il est certain que l'esprit de Chrysostome est un esprit
de miséricorde et de pardon; qu'il insiste, en toutes circonstances,

sur la bonté de Dieu et sur le salut des hommes; et
que c'est là, à ses yeux, le dernier mot du grand drame de la
rédemption opérée par le Christ (voir surtout l'homélie 76).

'"> De Serpente homilia, n. I.
2) De ccemeterio et de cruce, n. 2.
3) In Matth. hom. 36, n. 3.



— 696 —

9° L'explication qu'il donne de la culpabilité du démon, de
la bonté de sa nature, de son intelligence, de sa spiritualité,
est telle (homélie 25) qu'il est impossible que cet ange coupable
ne se rende pas, un jour, à la vérité, à la justice, à la bonté,
et qu'il ne revienne pas finalement à Dieu. C'est la doctrine
même de St. Grégoire de Nysse, enseignant qu'après une éternité

relative, Dieu peut faire participer au salut, dans d'autres
économies, les damnés de l'économie terrestre actuelle qui se
repentiront.

E. Michaud.


	St. Jean Chrysostome et l'apocatastase

