Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 72

Artikel: St. Jean Chrysostome et I'apocatastase
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403768

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 672 —

ST. JEAN CHRYSOSTOME
ET APOCATASTASE.

Nous connaissons déja la doctrine de St. Grégoire de Nysse
et de St. Maxime le Confesseur sur ce point capital de la doctrine
chrétienne !). Voyons quelle a été celle de St. Jean Chrysostome.
Cette étude sera divisée en deux parties: la premiére a été
faite sur l'édition des Fuwvres complétes du Saint par 1'éditeur
Gaume (Paris 1839), d’aprés l'ancienne édition du P. Mont-
faucon; la seconde a été faite sur I'édition restreinte des Ho-

mélies publiée en 1609, & Paris, chez Claude Morel, par Fronton
du Duc?).

I

I. Chrysostome, dans son Adhortatio ad Theodorum lap-
sum I, n. 10, décrit le chatiment de 'enfer. Selon lui, le feu
qui y briile, brile toujours et ne consume pas 'ame: Siquidem
etiam peccatores oportet induere immortalitatem, non ad hono-
rem, sed ut perpetuum sit illius supplicii viaticum ... Ignis ille
non consumit, neque lucet; alioquin non essent tenebra. Le
corps que nous aurons alors ne pourra pas étre consumé comme
dans la vie présente: neque enim corpus tunc consumi poterit
ut in praesenti; sed cum anima ceternum in suppliciis manebit,
nec finis ullus erit (xei wépag Ersgorv Zorar ovdsy). Chrysostome
affirme les éternités sans fin (wooc zove dredeverrovg aldvag).

Ailleurs, il dit que, dans le jour & venir (vv psdlovoay
rufoar), Vaffliction ne cesse pas (7 yeo PAiyig €xelvy &maverog);

1) Voir la Revue, janvier 1902, p. 37-52, et avril 1902, p. 257-272.

2) Fronto Duczus Burdigalensis, Societatis Jesu theologus, variantes lectiones
ex mnss. codd. erutas selegit, veterem interpretationem editarum olim homiliarum
recensuit, aliarum novam edidit, utramque notis illustravit.



— 673 —

qu’alors les amis ont disparu, qu’il n'y a pas d’espoir de déli-
vrance, que le chatiment est éternel (wiwviee 7 xddeGig), que les.
corps qui sont punis sont immortels et qu'on ne peut plus
espérer mourir (ov Javdrov meogdoxiee)?). Et ces assertions sont
répétées maintes fois par Chrysostome, & peu prés dans les
mémes termes ?).

Il est clair que, lorsque Chrysostome s’adresse a des pé-
cheurs auxquels il veut inspirer la crainte et méme la terreur,
dans le but de les ramener au bien, il n'adoucit nullement les
termes des Ecritures, il renchérit méme sur eux par des com-
paraisons qui pressent l'auditeur et le poussent & la conversion.

Et quand le pécheur regimbe, réplique par une objection,
Chrysostome ne le lache nullement; il continue son argumen-
tation, en lui démontrant toutefois que, en tout cas, il a tort et
ne saurait se plaindre.

II. Donc, apres cette série de passages out Chrysostome
affirme trés nettement l'éternité des peines de l'enfer, on trouve
unc autre série de passages ou il indique les objections, & sa-
voir: que Dieu ne peut pas infliger un chatiment éternel a4 un
péché passager: Cur in @ternum punimur, cum hic brevi tempore
peccaverimus ? quo pacto homo qui hic brevissimo tempore
cedem patravit, in perpetuum ad metalla damnatur?®). Et il
répond qu'on a beau objecter, que le chatiment est affirmé,
qu'on n'a pas a se plaindre ni a4 accuser Dieu; car Dieu nous
a avertis et les moyens de salut ne nous manquent pas; nous
avons a notre disposition le lavacrum regenerationis, la péni-
tence, 'aumone (peccata tua eleemosynis redime). Dans cette
série de passages, Chrysostome fléchit quelque peu, en indiquant
les moyens d’éviter ces terribles chéitiments.

Dans le but de justifier Dieu, il le compare a4 un maitre
qui doit punir ses éleves paresseux et inappliqués : Quemadmodum
pueri cum neglectis litteris in his ludis otium consumunt, duris-
simis verberibus subjacent; sic et nos qui in his totum studium
consumimus, cum a nobis disciplinarum ratio per opera exigetur,
quia reddere non poterimus, extremum luemus supplicium.

Y Exp. in Ps. 49, n. 6.

*) Par exemple, In Matth. homil. 23. al. 24, n. 9. — In Ep. I ad Cor. homil.
23, n. 4.

3) In Epist. ad Rom. homil. 25, n, 5.



— 674 —

Nemoque erit qui liberet, etiamsi pater, etiamsi frater vel quivis
alius. Sed hec ommnia abscedemt, poena autem ex illis parta
@terna ac perpetua manebit (edde ratre uév oiyiostar mavia,
7 08 & avTdy ywousry fdcavos dddvatos uEver xai dipvexrs * 07r<o
ovv xel énmi @y meidwv yiverar); c'est ce qui arrive aux enfants
a cause de leur négligence '), Certes cette comparaison est loin
d’étre un argument rigoureux. Chrysostome semble expliquer
« 'éternité » de la peine, en ce sens que personne ne sera 1a
pour délivrer le pécheur; mais pourquoi ne se délivrerait-il pas lui-
méme, par un sincere repentir et par un vrai retour i Dieu?
De plus, Chrysostome semble dire que toutes ces choses, tous
tes chitiments, cesseront, et que ce qui nous en restera éter-
nellement, ce sera la peine morale causée par ces choses, peena
ex illis parta; en grec, 8dGavos, qui signifie aussi bien « examen,
critique, contrdle, jugement, remords» que tortures venant de
I'extérieur.

ITI. Au contraire, lorsque Chrysostome s'aper¢oit que les
pécheurs auxquels il s’adresse sont disposés au découragement,
gqu’ils perdent l'espoir de pouvoir se convertir et rentrer en
grace aupreés de Dieu, alors il interpréete les textes précédents
dans un sens trés mitigé; il pose, sur la bonté de Dieu, des
maximes et des principes qui concluent logiquement au triomphe
final de cette bonté et a la réhabilitation des pécheurs par la
pénitence. Cette nouvelle série de textes est trés intéressante,
trés remarquable et trés consolante.

St. Jean Chrysostome a distingué les malades qui ne se gué-
rissent pas, et ceux qui se guérissent par le soin des médecins.
Puis il a ajouté: «Molesta est curatio (émimovog 7) larpeie), verum
utilis est ejus finis. Ita quoque nostrae hujus vite se res habent.
Sed a corporibus sermonem transfer ad animas, a morbis ad
peccata, ab acerbitate medicamentorum ad pcenas et judicium
divinum.» La coupure et la brillure sont des peines infligées
par Dieu, mais par Dieu comme médecin, pour guérir (ut me-
liorem efficient, xai feAziove pyconrat)?).

Le chatiment est médicinal. «Pcoenze vero nos ad Deum
perducunt . .. Peccatum sanies est, pecena ferrum medicinale
(7, cuapric onmeddy fotw, 1) x6Aacis GOTgov fazpxdy)»®). Clest

1) In Matth, homil. 23, al. 24, n. g.
%) De Lazaro Concio VI n. 3.
%) Ad popul. Antioch. homil. 6, n. 6.



— 675 —

un devoir de montrer que’ les peines infligées par Dieu sont
plutot des miséricordes que des peines: peenas a Deo nobis
illatas misericordi® magis esse quam pcenae. Nam sicut benignus
erga filios pater?!). Lorsque Dieu chatie un coupable, il veut tou-
jours rendre le chatiment plus léger: ubi poenam reo imposuit
Deus, omni ratione pcenam istam leviorem reddere voluit 2.
Chrysostome remarque ailleurs que celui qui ne rend pas
le mal pour le mal se glorifie lui-méme, sans louer pour cela
le mal et le coupable?). Or, si cette conduite est recomman-
dable 4 'homme, comment serait-elle condamnable en Dieu?
et méme, comment Dieu, Etre parfait, pourrait-il rendre éter-
nellement le mal pour le mal, si cette sévérité est condamnable
dans 'homme? Quelques lignes plus loin, Chrysostome remarque
que nous exprimons les choses mauvaises par les mots aux-
quels nous sommes habitués (mala sunt dicta nominibus quibus
assuevimus); que, dans le cas présent, ces mots habituels sont
le feu, les ténebres, les chaines, le ver qui ne cesse pas, ef alia
graviora. Mais N. B. ce ne sont que des expressions d’habitude,
et Chrysostome va le prouver par la considération suivante:
« Et ut intelligas, hoc primum statim considera. Nam si est
ignis, quomodo sunt tenebrz? ... Non habet lucem. Si est ignis,
quomodo semper urit? ... Dicitur inextinguibilis. » Chrysostome,
il est vrai, en conclut que le chatiment du péché est plus ter-
rible (gravior, yadsmaregov) que le feu ordinaire; mais toujours
est-il que ce n'est pas le feu ordinaire, et que le mot «feu»
est pris ici par habitude. Plus loin, Chrysostome enseigne que
quelque chose éteint ce feu inextinguible, et que ce quelque
chose est 'aumodne: pecunias in egenos effundamus, ut illum
ignem exinaniamus, ut ipsum exstinguamus, ut illic habeamus
fiduciam. » Donc l'auméne est plus forte que le feu de l'enfer.
Ailleurs, Chrysostome enseigne que le point le plus dou-
loureux et le plus essentiel du chatiment, ce n’est pas la géhenne,
mais la privation de la gloire divine, la peine d'entendre le
Christ dire aux pécheurs: Nowm #novi wos. «Licet mille quis
gehennas proposuerit, nihil tale dicturus est, quale est ex beata
illa excidere gloria, Christo exosum esse, audire ab illo, Non
novi vos, accusari quod esurienten illum cum videremus, cibum

1} In cap. 8 Genes, homil. 1, 26, n, 2,
?) In Genesim sermo III, n. 2.
®) In Epist, ad Hazbr, C, I, homil. 1, n, 4.



— 676 —

negaverimus » !). Or, comment croire que I'’homme sensible & un
tel remords puisse ne pas aller jusqu'au bout de ce remords
et se convertir; et que le Christ, mort pour le salut de tous,
puisse repousser cette conversion? C'est le contraire méme du
plus simple bon sens. Ailleurs, Chrysostome le dit expressé-
ment: Dieu, qui a tant fait pour étre aimé de nous, ne peut pas
repousser notre repentir: Qui expetit a nobis amari et propter
hoc nihil non agit, qui ne filio quidem suo ob amorem nostri
pepercit, ac gqhovis tempore ut cum illo reconciliemur, rem sibi
optatissimam habet, qui fieri possit ut pcenitentes non admittat
et amplexetur??) Toute la difficulté vient donc de 'homme seul,
a savoir, qu'il doit se repentir. Or est-il donc si difficile 2 une
Ame raisonnable et expérimentée de reconnaitre ses torts?
L’aveu des péchés n'apportera-t-il pas avec lui des consola-
tions? Chrysostome le dit encore quelques lignes plus loin:
Confessio peccatorum tantum affert solatii. Chrysostome ajoute
méme que 'énormité des fautes commises excite quelquefois
un amour plus grand: Qui magnam in malis operibus vehe-
mentiam adhibuerant, eamdem postea in bonis agendis exhibe-
bunt, utpote qui sciant quantis sint obstricti debitis.

A tout péché miséricorde. Il n’est aucun péché qui ne soit
pas rémissible, lorsqu'on s’en repent: nullam peccatum non
remittitur poenitenti 3).

Mais, dit-on, le temps de la pénitence c’est la vie présente;
aprés la mort, nous n'avons plus la libre disposition de nous-
mémes. Chrysostome le déclare expressément: «Cum nobis
statutum pcenitentiee tempus post decessum preecisum fuerit,
donec in arbitrio nostro situm est... pcenitentiam agamus » %).
Chrysostome veut dire simplement qu’en effet le temps qui nous
est donné sur la terre, en cette vie, ne se retrouvera plus dans
la vie future; que les occasions laissées a notre libre arbitre,
en cette vie, pour faire pénitence, ne se retrouveront plus dans
la vie future; et que, par conséquent, nous aurions grand tort
de les négliger; que, si nous les négligeons, nous nous condam-
nons & verser des larmes améres, larmes infructueuses en ce
sens qu'elles ne suffiront pas a faire renaitre ces occasions et

'} In Matth, homil. 23. al. 24, n. 8.
) Ad Theodorum lapsum. L, n, I5.’
¥) In Act, apost. homil. 18, n. 3.

4) De fato et providentia III.



— 677 —

cette libre disposition de nous-mémes que nous avions sur la
terre. C'est autant de perdu et d'irréparable. Mais s'ensuit-il
que d’autres possibilités de faire pénitence ne se présenteront
pas dans la vie future? Chrysostome ne le dit nullement, et
T'on abuse en laffirmant de sa part. Toute sa doctrine sur
'ame, sur Dieu, sur la pénitence est opposée a ce point de
vue; tous ses principes tendent & affirmer 1'éternelle possibilité
du repentir et son éternelle efficacité. Les portes de la péni-
tence, dit-il, sont ouvertes a tous ceux qui le veulent: Huic
pcenitentize portas aperuit, ac multos abluendi peccata modos
subministravit, s7 #lle voluerit. Cogites velim quanta sint heaec
clementize argumenta, quod per gratiam remiserit, et quod post
gratiam peccatorem supplicii dignum #on puniat, sed emenda-
tionis spatium concedat ... Non misit Deus Filium suum in
mundum, ut judicet mundum sed ut salvet mundum?). Si le
pécheur qui ne croit pas est déja jugé¢, cela signifie que son
incrédulité le rend condamnable et que, tant qu’il restera incré-
dule, il sera condamné¢ et sous le coup de la condamnation;
mais dés qu'il cessera d’étre incrédule et de pécher, la condam-
nation sera levée,

Chrysostome pose en principe absolu que Dieu ne chatie
pas par colére et par vengeance, mais uniquement pour guérir
le pécheur, quelque grands que soient ses crimes, et pour le
sauver, Il répete cette doctrine a satiété, Par exemple: — Ad
Theod. lapsum. I, n. 4: «Divinum numen ggritudine animi
vacuum est, ac licet puniat, licet vindictam sumat, non ira
commotus id agit, sed curam et amorent nostri semper gerit . . .
Id vero agit ad nostram spectans utilitatem, ne in deteriorem
Statum perversitas nostra decidat, dum ipsum rem contemnere
ac despicere putamus... Nou ut se wulciscatur, sed ut 110s ad se
pertrahat. At enim medicus de contumeliis delirantium non

dolet, neque offenditur; agit... non suam spectans, sed illorum
utilitatem . . . dmo ut perfectam sanitatem inducat.» — Méme

discours, n. 9: « Nunquam aversatur Deus sinceram pceniten-
tiam. Sed etiamsi quis in extremum improbitatis pertigerit, et
hinc ad virtutis viam redire voluerit, ipsum suscipit et amplexa-
tur, nihilque non agit ut eum in pristinum statum restituat. »
Etc. — Et n. 15: «In morbis autem animee, quorum #nwulls

« 1) In Joann. homil. 28. al. 27, n, 1.



— 678 —

insanabiles sunt ... Fortasse aliquis ad virtutem regressus,
aliqua pristine vite redintegratio dabitur...» — N. 16: « Aggre-
diamur reditum, recurramus in civitatem calestem in quam
adscripti, ubi degere jussi sumus. Nam de nobis ipsis desperare
non id solum affert mali, quod ejus urbis portas nobis inter-
cludat, ned quod in majorem segnitiem et contemtum deducat,
sed quod in furorem nos satanicum dejiciat. Etenim diabolus
non alia de causa talis evasit, quam quia primum desperavit,
demumque ex desperatione in insaniam decidit». — De Beato
Philogonio. VI, n. 4: «Ego testificor ac fide jubeo fore, ut si
nostrum quisque qui peccatis obnoxii sumus recedens a pris-
tinis malis, ex animo vereque promittat Deo se postea nunquam
ad illa rediturum, n#kil aliud Deus requivet ad excusationem
majoren (ovdév Eregov o Osog nricer mpos dmoloyiay psilove).
Benignus enim est...»1).

Et encore?: «Le remede qui enleéve le péché est la péni-
tence; elle est un don céleste, une vertu admirable qui triomphe
du cours des lois par la grice (gratia legum cursum superans,
yooiTL vixdaa Ty TAV véuwy axolovdiev)». «In poenitentia fidu-
cia, in peenitentia libertas, in pceenitentia purgatio peccati. Attende
diligenter » ®). Etc., etc.

IV. Objection. Nos adversaires opposent a notre interpré-
tation de la doctrine de Chrysostome d'autres textes ot ce méme
Saint insiste sur cette pensée: «Chrétiens, faites pénitence en
cette vie, pendant qu'il en est temps; car, aprés la mort, quand
vous paraitrez devant le tribunal ou Dieu ne sera plus qu'un
Juge, vous aurez beau gémir, vous serez condamnés et horri-
blement punis.» Donc, disent nos adversaires, la doctrine du
pardon de Dieu apreés la mort est erronée, de par Chrysostome
lui-méme *). — Réponse. Chrysostome ne nie pas notre doctrine;
il se borne a dire, ce qui est parfaitement juste, que, sur la
terre, nous pouvons faire pénitence de nos péchés, et que, si
nous ne faisons pas pénitence, nous serons infailliblement con-
damnés et punis; et qu'alors nos gémissements ne pourront pas

1) Voir aussi De Pcenitentia, homil. 2, n. 1,
?) Sermo de Pcenitentia, homil. 7, nn. 1 et 3.
%) 7éid., homil, §, n. 2,

*) Voir, par exemple: In Matth. homil. 14, 0. 4; — De Lazaro Concio II, n, 3;
— Non esse ad gratiam concionandum, n. 3.

-



— 679 —

détruire le fait de notre culpabilité, /e fait de notre non-péni-
tence; que ce double fait sera devant nous pour nous con-
damner. Rien de plus vrai. Ces gémissements ne sont pas du
repentir; ce sont les gémissements d'un criminel qui se sent
pris en flagrant délit, qui s’accuse de sa sottise, de sa mala-
dresse, de son inintelligence, de son malheureux sort; rien de
plus. Il est évident que ces gémissements ne servent de rien
et ne sauraient écarter le chatiment. Telle est la pensée de
Chrysostome dans cette argumentation, et elle est parfaitement
exacte. L’espoir qui nous vient de la pénitence (vnv emo zij
ueravoias €Anide), nous ne pourrons plus l'avoir, dit-il 1), lorsque
nous arriverons dans l'enfer orzay &v ©¢ @dy yevdusda). Pour-
quoi? Est-ce parce que la pénitence est, a partir de ce moment,
a jamais impossible & 'ame humaine? Nullement. Chrysostome,
loin d’émettre une pareille doctrine, se borne & dire que ce
remede, alors, en ce moment, est faible et inutile (dodevic xai
ayonovov). Il est faible et inutile pour la raison que je viens
d’expliquer, & savoir: parce que le pécheur est encere dans sen
péché, parce qu'il n'est pas encore converti & Dieu, parce qu'il
n'a pas encore brisé les chaines du péché et qu'il n’a pas encore
renoncé a l'égoisme dans lequel il ne s’est que trop enraciné
sur la terre.

Duns ces passages, il se borne a cette argumentation, afin
d’exciter la crainte des pécheurs et de les amener a la conver-
sion. Mais ailleurs, lorsqu’il veut étre plus complet, lorsqu'il
sent la nécessité de consoler et d’encourager le pécheur con-
verti, alors il entre dans d’autres considérations, qui ne sont
nullement en contradiction avec la précédente, mais qui expri-
ment une autre partie de la vérité, a savoir: la possibilité,
dans l'autre vie, de se convertir, de se repentir, de faire péni-
tence et de rentrer ainsi en grace avec Dieu, toujours juste et
toujours bon. C'est cette seconde vérité que nos adversaires.
oublient de voir.

Bref, on peut appliquer aux pécheurs, immédiatement apres
la mort, ce que Chrysostome a dit des Juifs qui n'ont pas observé
la loi. St.Paul a dit (Rom. III, 27): Ubi igitur gloriatio tua?
Exclusa est. Chrysostome explique ce dernier mot, cette exclu-
ston, non dans le sens d'une impossibilité absolue pour les Juifs

1) Ad Theodorum lapsum I, n. g,



— 680 —-

de se convertir jamais au christianisme, mais dans le sens que
leur passé est un fait, et qu'il est impossible que les faits
accomplis par eux n'aient pas leurs résultats douloureux.
Voici ses propres paroles: Ubi ergo gloriatio? Non respondit:
Abscessit et periit; sed exclusa est, quod extra tempus suum
esse denotat»1); c’est-a-dire, la chose est hors du temps qui
lui était destiné, hors du passé, et elle s'impose bon gré mal
oré au présent?). Mais il n'en résulte pas qu'elle soit hors des
temps a venir; ici 'ame reste avec son activité toujours diri-
geable vers le bien et vers Dieu, sa fin dernieére, et surtout
Dieu reste toujours bon et miséricordieux.

I1 faut lire 'admirable III® homélie (Ecloga de Penitentia),
n. 1, o Chrysostome développe cette doctrine du relevement
par la pénitence, doctrine qu’il enseigne comme un principe
fondamental et sans restriction :

« Propterea de pcenitentia continue sermonem moveo,
neque peccans desperel, neque recte vivens altum sapiat. Justus
es? ne deficias. Es peccator? ne desperes ... Si antiquatus
(vetustate quassatus) fueris a peccato, per paenitentiam te renova.
Non possum, inquies, resipiscens salvus esse? £t maxime potes.
Totam vitam in peccatis consumsi, et si pcenitentiam egero,
salvabor? £t maxinme. Unde constat? Ex Domini clementia. Ne
tuae confidas pcenitentize ... Sed quoniam cum pcenitentia com-
miscetur Dei benignitas, confide quoniam tuam vincit nequi-
tiam . .. Ne mihi dicas, Multa et magna crimina commisi, et
quomodo possum salvari? Tu non potes, Dominus tuus potest;
et ita delet peccata, ut nec eorum <vestigium rvemaneal . .. Ita
Deus vulnera delet, ut neque cicatvix mneque vesliginm neqie
indicium appareat peccatorum.» Etc. Ce sont 1la des vérités
éternellement vraies, donc vrales dans la vie future comme
dans la vie présente; c’est leur application seule qui differe,
les conditions de situation étant différentes; mais la doctrine
pratique du salut par la pénitence et par la clémence de Dieu,
est toujours la méme, et nul ne la renversera.

) In Epist. ad Rom. homil, 7, n, 3.

?) Chrysostome répéte cette considération dans sa 23° homélie sur la Ire Ep,
aux Cor., n. §5.



— 681 —

IL.

Ve Homélie (au peuple d’ Antioche). Chrysostome enseigne
qu'il ne faut pas craindre la mort, mais le péché¢, par consé-
quent le péché dans la mort et la mort dans le péché; que le
moyen d'éviter le péché, c’est d’avoir toujours devant les yeux
le chatiment du péché, le tableau de la géhenne: « Gehennam
continue timens nunquam in gehennae ignem decidet, continue
hoc castigatus metu. » En conséquence, il insiste sur la terreur
du chatiment: «Pcena intolerabilis, tormenta sempiterna, vermis
virulentus, ignis inextinguibilis, tenebree exteriores, vincula in-
solubilia, dentium stridor, tribulatio et angustia, et @terna
damnatio. »

Cependant Chrysostome explique ensuite le rapport qui
existe entre le péché, la tristesse et la mort, et il donne a
penser que le péché sera vaincu, effacé, détruit par la tristesse
et par la mort bien supportées. Il dit: « Peccasti? dole, utile
namque est, et Dei prudentiam et sapientiam considera. Duo
hac nobis peperit peccatum, tristitiam et mortem ... Quod cum
tristitia meors peccatum destruit, manifestum quidem et ex mar-
tyribus... Et sicut vermis ex ligno nascitur et illud rodit et
comedit, suam ab ipso originem habens: sic et tristitia et mors
de peccato nate sunt, ef peccatum absumunt.» Et il répete
que la tristesse qui est selon Dieu « pcenitentiam in salutem
stabilem operatur». Il ne restreint nullement cette vérité a la
vie présente. Elle est de tous les temps et, par conséquent,
s'applique a la vie future, qui est une véritable vie. Lorsque
la malice cesse, la colére de Dieu cesse aussi: « quod vero
mutatis ipsis et a malitia desistentibus, etiam Deus ab ira des-
titst ... Et erit, si pcenitentiam egerint malici®e, me gquoque
peenitebit irsee quam locutus fueram facere illis (inquit Dominus) ».

Et Chrysostome développe cette pensée: que la sentence
et la condamnation du juge provoquent le condamné 2 la péni-
tence, et que celle-ci invalide celles-la: « O novam rem et ad-
mirabilem, denuntiatio mortem minans vitam peperit; sententia
postquam lata fuit, func invalida facla est.» C'est ainsi que
les choses se passent au tribunal de Dieu: apud Deum, pro-
ferri sententiam eam invalidam facit. nisi enim prolata fuisset,
non utique peccatores audissent; si vero non audissent, neque
egissent poenitentiam; sine pcenitentia vero pcenam non repu-
lissent, nec fuissent illa mirabili salute potiti. Quomodo enim

Revue intern.de Théologie. Heft 72, 1910. 44



— 682 —

non mirabilis, cum judex sententiam tulerit, »e/ vero per poii-
tentiam solverint? On voit avec quelle satisfaction Chrysostome
insiste sur ce salut final, résultat de la pénitence et de la
condamnation méme. Pourquoi de telles vérités ne seraient-elles
pas aussi des vérités dans la vie future, ol ni 'essence de
l'ame humaine ni 'essence de Dieu ne sauraient étre changées?

Chrysostome ajoute cette trés importante remarque que la
clémence de Dieu éclate dans la rigueur des menaces qu'il fait
aux pécheurs: car cette rigueur a pour but de les effrayer, de
les convertir ainsi plus stirement et de les sauver finalement.
« Major multo Dei clementia et hanc ex ipsa minarum magni-
tudine conspicere licet. Ob hoc enim sententie non addidit: Si
vero peenilentiam egeritis, parcam, ut indefinitam infevens
Sententiam et {imorvem augens, celerius ad penitentiam com-
pelleret ... Deus non erubescit, sed unum duntaxat, kominum
scilicet salutem queerit, et sevvum suum emendat.» Et Chry-
sostome cite 'exemple de Jonas, qui n'a pas été détruit, mais
que les éléments ont conservé et qui, délivré, a préché, a me-
nacé 2 son tour et a sauvé., Telle est la providence de Dieu.

VI® Homélie (au peuple d’Antioche). Chrysostome enseigne
que la terreur qu'inspirent les magistrats et les tribunaux est
salutaire; qu'elle est nécessaire; que, sans elle, les crimes ren-
draient la société impossible; mais qu’elle n’est cependant pas
tout; qu'il faut voir aussi le role de la religion et de 1'Eglise,
lequel consiste a consoler, & guérir les blessures, a fortifier et
a sauver. Voici ses propres expressions :

« Judices terrent, inde sacerdotes consolentur; magistratus
minantur, ideo Ecclesia confirmet... Quoniam igitur et vos
terruerunt magistratus et anxios reddiderunt, Ecclesia com-
munis omnium mater nostra sinus aperiens et supinis suscipiens
manibus quotidie consolatur, dicens quod utilis est et magistra-
tuum metus, et quod utilis etiam hinc correctio... Si enim judi-
cialia sustuleris tribunalia, omnem vitee nostra ordinem sustu-
leris ... Sed horum nihil nunc est per Dei gratiam : in religione
enim viventes nihil opus horum habent correctione ... Quoniam
si Deus puniturus esset, timor esset superfluus, superflue
mine ... Post conversionem, post pcenitentiam, post tantum
timorem, post lacrymas et preces majorem venianw COnSeqUEMUY . »



— 683 —

Et Chrysostome cite 'exemple des enfants dans la fournaise
pour montrer comment le feu de la vie future ne bralera pas
ceux qui auront dans l'ame le repentir. « Horum igitur pue-
rorum corpora libera erant, etiam fornaci tradita; peccati enim
servitutem jam pridem deposuerant. Etenim haec sola est libertas,
non supplicium effugere, nec grave nihil pati. Tu vero for-
nacem audiens, recordare fluviorum ignis de illo lremendo
futurorum. Sicut enim hic hos quidem rapuit ignis, zllos autem
reveritus est; sic et ervit in illis fluviis © et si quis habeat qui-
dem ligna, foenum et stipulam, ignis accenditur; si vero quis
habet aurum et argentum, sit splendidius... Vides idcirco
Deum usque i1 finem tribulationes permisisse ut insidiantibus
et circumventorum philosophiam et suam demonstraret provi-
dentiam. » Cette philosophie des éprouvés et des chatiés, c’est
le repentir et la pénitence. « Pene nos ad Deum perducunt...
Peccatum sanies est, peena ferrum medicinale. »

VII®° Homélie. Chrysostome dit que la bonté de Dieu peut
étre démentrée non seculement par ses bienfaits et par la pro-
messe qu’il a faite du ciel, mais aussi par ses menaces de la
géhenne; car la géhenne a pour but de conduire au salut.
« Si enim honorans tantum bonus esset Deus, puniens vero non
esset, ex dimidio bonus esset; sed non ita est, absit... Deus,
sive beneficiat, sive puniat, similiter est bonus: nec regno minus
gehennae comminatio ipsius bonitatem demonstrat: et quo pacto
id fiat, ego dicam. Nisi gehennam minatus fuisset, nisi pcenam
preparasset, non multi regnum assequi potuissent. Non enim
ita bonorum promissio ad virtutem multos evocat, ut malorum
intentatio timore compellit, et ad anime curam excitat. Itaque
etsi ceelorum est regno gehenna contraria, ad wunum tamen
ambo finem vespiciunt, hominum salutem . illud quidem ad se
alliciens, hec autem ad illud compellens et timore corrigens
se negligentius habentes... Si homines, qui furore et ira szpe
‘ab utili declinant, non crudelitate et inhumanitate, sed cura et
caritate, quos amant, punive putantur, multo magis de Deo sic
Sentire oportet, omnem excedente paternam caritatem proprige
bonitatis cumulo ... Et judex pariter, et medicus, et magister
est Deus : etenim tanquam judex examinat, el fanquam medicus

corrigit, et tanquam magister docet, pr@varicatos in ommnem
disciplinam inducens. »



— 684 —

XI° Homélie (au peuple d’ Antioche). Chrysostome loue Dieu:
« Benedictus Deus qui facit omnia, et ipsa transmutat, qui fecit
lucem de tenebris, qui deducit ad portas inferi e? reducit, qui
castigat ef non mortificai . et hoc vos continue dicere volo, nec
desistere.» C’est le contraire du désespoir final.

XIII*° Homeélie (vers la fin). Chrysostome dit que, lorsque
les avertissements sont inutiles, Dieu envoie les chagrins, cor-
porels ou spirituels, qui corrigent: omnia correxit et mulcta
audacem facit humaniorem. Il ajoute: « Nemo mihi dicat quod
multi correcti sunt: hoc non est quod queeritur, sed ut omnes. »
Et il cite le bon pasteur qui n'’a de repos que lorsqu'il a ra-
mené au bercail la derniére brebis. Et encore: « Nam cernis
et in corpore hoc fieri: si enim vel unguem solum offendentes
subvertimus, totum corpus membro condolet. » Dans cette doc-
trine apparait clairement l'esprit de Chrysostome, son ame, sa
maniére de comprendre le christianisme.

XVIII* Homélie. « Hoc propter quod facta sunt omnia,
ut defectus mnostros corrigamus... Deum timens et in ipso
confidens, voluptatis radicem lucratus est, et omnem habet leetitice
fontem: et sicut in mare decidens immensum scintilla brevis
facile deletur, sic quantacumque Deum timenti illidantur, velut
in vastum leetitie pelagus incidentia extingustur atque per-
duntur. Et revera hoc est maxime mirabile quod cum adsint
qua contristare solent, permanet ipse gaudens. »

XXe¢ Homélie. Chrysostome enseigne qu'il faut avoir con-
fiance non dans 'homme, mais en Dieu; qu'on est sfir de n'étre
pas trompé quand on place son espoir en Dieu; et qu'alors
lavenir est certain, le salut assuré: « Scimus enim ad quem
ab initio confugimus, et quali spei adhaesimus, sacrae salutem
nostram anchorae affiximus, nec homini credidimus hanc, sed
omnipotenti Deo. Proplerea bonum quoque finem futurum om-
niizo confidimus: non est enim, non est hanc spem unguam
confundi posse credendum.»

C’est dans cette belie et éloquente homélie que Chrysostome
sollicite I'empereur de pardonner a ceux qui l'ont offensé, et
cela & cause de la grandeur de la miséricorde, & l'exemple du
Dieu des chrétiens, qui dans sa bonté dispose tout pour notre



— 68> —

salut. S'adressant & l'empereur, il lui dit: « Recordare prio-
rum ... per literas dicebas: Utinam mihi liceret et defunctos
revocare et resuscitare, et ad priorem vitam reducere. Horum
nunc reminiscere verborum : ecce tempus defunctorum revocan-
dorum, et resuscitandorum, et ad vitam reducendorum pristi-
nam...» Et il termine ainsi: « Semper clementissimo Deo
gratias agamus, tum ex divinis scripturis, tum ex iis quae nobis
acciderunt, his praesertim memoratis edocti, quod omnia semper
ad wutilitatem nostram dispensal cum benignitate sibi semper
convenienti : qua nos semper fruentes celorum quoque regnum
assequi contingat, in Christo Jesu Domino nostro... »

XXI° Homélie (awu peuple d’ Antioche). Chrysostome dit:
« Ignoras quanta crux perfecit? Mortem dissolvit, peccatum ex-
tinxit, orcum tnanem rveddidit, diaboli solvit potemtiam.» Chry-
sostome ne parle pas seculement de la terre, mais en général
L’ceuvre du Christ est universelle et éternelle.

XXII°* Homeélie (de simultate sive ira). Chrysostome re-
marque que J.-C. a ordonné & ses disciples de pardonner a
leurs ennemis; que la colere ne doit pas durer; qu'il faut tendre
la joue gauche, etc. C'est donc le pardon complet des offenses.
Or J.-C. pourrait-il ne pas pratiquer ce qu'il a ordonné? Donc,
les devoirs de sa justice étant remplis, il pardonnera facilement.
Deus etiam idipsum faciet. Le Christ luiméme en a donné
Passurance (Matth. 6, 14): Si enim remiseritis hominibus sua
debita, etiam Pater vester ccelestis remittet vobis debita vestra.

Chrysostome explique comment on est disposé & ne plus
pécher, 4 pardonner, a vaincre sa colére, quand on considére
qu'au jugement public on sera mis a nu, dévoilé, chatié, et
comment! Si 'on y songeait, on se corrigerait. C’est donc un
moyen trés efficace d’améliorer les pécheurs que de les effrayer
par le tableau de la géhenne. « Quod si nec gehenna immi-
neret, odio laborantibus, saltem ob ipsius odii cruciatum, peccata
proximorum condonanda essent: cum autem aterna supplicia
nos maneant, quid stultius quam et hic et illic semetipsum mulc-
tare dum de altero se credit ultionem sumere? ... Cum enim
rei istorum facinorum ad judicium trahebantur, ac flamma intus

"incendebatur circumstantibus carnificibus, ac latera discerpentibus,
si quis ibi assistens, ita eos ex transverso allocutus fuisset, si



— 686 —

habetis inimicos, dimittite simultatem, et ex isto supplicio vos
liberabo, quid putas? »

XXVe Homélie (de diabolo tentatore). On lit dans cette
trés importante homélie: «Diabolus admodum malus non natura,
sed animi proposito ac sententia. Malum enim natura non esse
diabolum ex nominibus ipsis cognosce. Diabolus namque, hoc
est accusator, dictus est ab accusando: hominem enim apud
Deum accusavit... Diabolus igitur idcirco dictus est, id est
accusator : porro accusare et non accusare natura non est, sed
actio quae fit ef esse desinit; quee accidit et accidere desinit;
res autem ejusmodi non naturae, neque substantiee conditionem
sunt nacte ... »

Et encore: « Malus vocatur : malitia vero non est naturee,
sed arbitrii ac propositi; nam et ipsa nunquam inest, e/ non
nunquam esse desinit. Noli enmim dicere in illo eam perpetio
manere: nam et in illo ab initio non fuit, sed postea accessit,
quamobrem et apostata dicitur. » Ensuite Chrysostome explique
pourquoi le démon est appelé «per excellentiam Malus » : c’est,
dit-il, par rapport aux hommes; aucun homme ne lui a fait de
mal; c’est lui qui, par pure envie, a commencé & nous faire
du mal. Or, n'est-ce pas 12 le supréme de la malice? « Quid
igitur hac malitia nequius fingi possit, quam cum nulla legi-
tima de causa odium ac bellum exoritur? »

Telle est la nature de la malice du démon seclon Jean
Chrysostome. On avouera que rien, dans cetle explication, n'est
de nature a expliquer qu'elle doive étre éternelle/

Chrysostome est encore plus explicite lorsqu’il enseigne
que, tout en ¢tant méchant (malus), le démon cependant est
comme créature, une créature bonne, digne d'admiration, que
Dieu a créée dans sa sagesse; et que, s'il a été pour beaucoup
une cause d'impiété, ce n'est point par sa nature, mais parce
que ceux qui auraient dii étre attentifs & leurs affaires, ne 'ont
pas été, et qu'ils n'ont pas recouru au remede comme ils auraient
da le faire. «Diabolum igitur malum esse fatentur omnes: quid
de creatura ista bona et admiratione digna dicemus? An etiam
malam esse creaturam? et quis ille adeo scelestus? quis adeo
stupidus, ac mente captus, ut creaturam accuset? quid ergo de
illa dicemus? Nowu enim wmala est, sed el bona, et sapientie Dei,
virtutis ac benignitatis est arvgumentum . .. Quid igitur? Si



— 687 —

bonam hanc et admirabilem creaturam multis impietatis causam
extitisse videamus, num illam accusabimus? wnequaquam, sed
eos qui medicina, ut oportuit, non sunt usi... Quonam ergo
pacto causa impietatis est facta? Nom ex natura sua, sed ex
corum tncuria qui ad res suas attenti non erant. »

Puis Chrysostome ajoute que c'est nous qui sommes cou-
pables de nos propres fautes. 1l le montre avec éloquence. Il
faut vraiment lire avec attention cet admirable discours. Mais
restons dans notre sujet. Aprés cette démonstration, Chrysos-
tome enseigne que le démon nous a été maintes fois utile.
« Quandoquidem diabolus, si nosse velis, etiam. utilis nobis est,
si eo prout oportet utamur, magnamque nobis utilitatem parit,
neque mediocre nobis inde lucrum obvenit. Hoc multoties et ex
ipso Job ostendimus; potest autem ex ipso quoque Paulo intel-

ligi. .. Noli ergo diabolum timere licet incorporeus sit; impegit
enim; at nihil imbecillius est eo qui impegerit, licet minime
corpore sit circumdatus ... Hec a me nunc dicta sunt omnia,

non ut diabolum crimine liberarem, sed ut vos ab ignavia liberos
redderem. »

XXXIII® Homélie (de petitione filiovum Zebede:). Chrysos-
tome parle de la peine et de la géhenne des condamnés. Il ne
prononce pas le mot éternel. Il fait remarquer que la géhenne
n'a pas été préparée pour les hommes, mais pour le diable, Il
semble dire qu’ainsi les hommes ne feront que passer par la
g¢henne. «Illis qui supplicio afficiebantur non dixit: Discedite
a me in ignem qui paratus est vobis, sed qui paratus est dza-
bolo. Nam regnum quidem hominibus parvavi, gehennam autem
non hominibus, inquit, sed diabolo et angelis ejus paravi.»
Quant au diable, il a déja expliqué ce qu'il faut en penser.

XXXVIII® Homélie (V° contre les Juifs). Chrysostome
répete que les souffrances et les larmes arracheront les pécheurs
au feu de la géhenne (efficient ut multam experiaris humani-
tatem et ex incendio gehenne eripient). Il termine ainsi: «Deus
autem, qui vult omnes homines fieri salvos, et ad agnitionem
veritatis venire, et vos ad istum venatum corroboret, et illos
ab hoc errore liberet. Denique cuncios ad salutem revocatos
dignos reddat ccelorum regno, in gloriam suam, quia ipsi con-
venit gloria et potentia in sacula ssculorum. Amen.» Chry-



— 688 —

sostome ne parle pas de volonté « cons¢quente », mais de simple
et vraie volonté, sans condition et avec conséquence, & savoir:
que le Christ, voulant que tous soient sauvés, les rappellera
tous au salut et, par conséquent, les rendra tous dignes du

royaume des cieux.

XXXIX® Homeélie (V]® contre les Juifs). Malgré 'aversion
profonde que Chrysostome témoigne contre les Juifs en général,
il les assure que Dieu les aime plus que le meilleur des peres
et qu'zl fait tout pour leur wutilité: Qui plus te diligit quam
pater, quique nihil per iracundiam, sed ommnia facit in fuamn
uttlitatem.

LV® Homeélie. Chrysostome explique pourquoi il est tant
question dans la Bible des menaces de la géhenne: parce qu’elles
sont utiles pour nous la faire éviter; Dieu ne veut pas nous
l'infliger, mais nous en délivrer. « Utilis comminata gehenna . ..
Terret utiliter gehenna. Minatur enim gehennam Deus, non quo

gehennam inducat, sed quo a gehenna liberet. Alioqui si tor-
queve vellet, non jam anfe minalus essel.

LX° Homélie (suy le baptéme). Chrysostome exhorte les
baptisés a résister au démon, c'est-a-dire a éviter le mal, et si
nous l'avons commis, & nous en purifier, «ut de ignis gehenna
liberemur, et cum omni fiducia tribunal Christi videbimus, quam
omnes liceat obtinere gratia et benignitate D. N. J. Christi. »

LXIVe Homelie (de fato et providentia IV). Chrysostome
enseigne qu'il ne faut pas juger des choses, de la distribution
des biens et des maux, des joies et des douleurs, des récom-
penses et des peines, au seul point de vue de cette vie, mais
qu'il faut attendre la vie future et le jugement. « Numquid vitee
hujus exitu res terminantur? Expecta finem, et tunc vite unius-
cujusque dignam compensationem videbis. Ne ante premium,
ne ante coronam perturberis.» Il faut attendre le jugement et
ne pas accuser le juge. Quoique les Grecs aient «déliré» en
beaucoup de choses, cependant ils ont admis «aliquam post
hanc esse vitam: rationes, judicia apud inferos, supplicia, ho-
nores, sententias, judicata». Il y a donc plusieurs jugements et
plusieurs sentences dans les enfers. Et cela est rationnel: «Sui
Judeeos interroges aut heereticos, aut alium quemvis hominem,



— 689 —

rveverebituy opinionis hujus veritatem, ac quamvis in aliis
dissenserint, 7 Aftoc tamen ommnes conveniunt et dicunt rationem
eorum qua hic gesta sunt; ibi debere reddi... Si nihil est
post hanc vitam, ne Deus quidem est; sin Deus est, justus est;
quod si justus sit, pro dignitate tribuet unicuique. » Puisque les
inégalités et les injustices de ce monde ne sont pas réparées
en cette vie, il faut, dit-il, qu'il y ait un liexz ot elles le soient.
» Vel si talis locus non sit, quomodo pro meritis suis recipiet
unusquisque? »

Selon St. Chrysostome, Dieu n’a recours a la peine et au
supplice que parce que certains hommes ne peuvent s'améliorer
que par la souffrance et le chatiment. e but du chatiment est
donc la correction du pécheur. « Quoniam verd ubi bona
acceperas, melior non fueras, alliera te corrvigit via poen® ac
supplicii. ffaque et hec quidem beneficentice species est. Torto-
ribus tradidit, #f quasi medicus optimus nequitiam animi de-
pellevel. Leni medicine non cesseras, ferro tibi opus de caetero
et igne fuit. » Dieu ne veut pas détruire les pécheurs, mais les
convaincre et les corriger. Il ne veut pas qu'ils puissent l'ac-
cuser de vouloir détruire les criminels, et il leur envoie ses
messagers pour les convaincre: ut ne impudens quisquam ullis
possit verborum coutumeliis vexare Deum, quod inhospitos,
quod crudeles, quod nefarios, quod aquitatis jura ignorantes,
communes naturae leges evertentes, malitia plenos, deleri opor-
teret. Quid tam humano ac miti Deo par cogitari potlest? . .
Neque vero in civitatibus ac nationibus hoc solum facit, sed
etiam in certo quovis homine ... Curam habeamus prasentis
vitee, et credamus Deum praeesse, et providentiam cuncta gu-
bernare, et post hec omnia, ex hac vita demigrantes promissis
10s bonis frui posse.»

LXVe Homélie (de fato et providentia V). Chrysostome
enseigne que la peine cesse dés qu'il y a conversion; il parle
en général et d'une facon absolue. C'est une vérité de tous les
temps et de tous les lieux, donc aussi pour la vie future.
« Peenam, #is/ vitam mutaverit (peccator), n¢si melior fuerit, 7:s:
Dominum suum agnoverit. »

LXXI* Homélie (de St Phoca). Chrysostome montre que
I'essence du christianisme et de toute l'ceuvre du Christ est de



— 690 —

provoquer et de réaliser la conversion du pécheur, qui ne doit
pas étre persécuté, mais corrigé et guéri. Cette idée, ainsi
exprimée absolument et sans restriction a cette vie terrestre,
renferme logiquement la doctrine de lapocatastase. Chrysos-
tome dit: « Non factis insector, sed verbis persequor; non heere-
ticum, sed heresim:,; non hominem aversor, sed ervrorem odio
prosequor et allicere conor. Non est mihi bellum susceptum
cum substantia (Dei siquidem opus est substantia), sed corvrigere
mentemn volo, quam diabolus corrupit. Sic et medicus dum-
@grotum curat, non corpus oppugnat, sed corporis wifinm
tollit; sic igitur ego quoque, si cum heereticis bellum gessero,
non cum hominibus bellum gero, sed errovem ecxpellere volo
ac putvedinem expurgare. Mihi consuetum est persecutionem:
pati, non persequi; vexari, non vexare. Sic et Christus vincebat,
non cruci affigens, sed cruci affixus; non alapis ceedens, sed
alapis ccesus... Dominus orbis terrarum apud servum pontificis
se purgat etiam alapis in ore ccesus, unde prodiit verbum, et
mare fraenavit, et quatriduanum Lazarum a mortuis excitavit:
unde malum fugiebat: unde cegritudines et peccata solvebantur:
hoc est miraculum crucifixi. »

LXXVI® Homélie (de Anathemate). Chrysostome reproche
amerement a beaucoup de ses contemporains de jeter l'ana-
theme 4 ceux qu'ils croient coupables et de les séparer de
I'Eglise, au lieu de réfuter leurs erreurs. 11 s'éleve contre ce
procédé, soit qu'il s'agissc des vivants, soit qu'il s'agisse des
morts; et il montre qu'il est contraire a l'esprit du Christ et
a la pratique des apotres. Voici ses propres paroles: «. .. Fit
interim ut neque natura nostrae mensura nobis comperta sit,
neque divinam Scriptuvam, meque patves probe imitemur, et
proinde a nostraruin imaginationum deliyiis, quasi a rapido
torrente abstracti, in grande ruimus peccatum . .. Doleo, mente
dissecor, rumpuntur viscera: quia video tam insensatos et malos,.
ut legis transgressione Judsei et impietate gentes superentur.
En specto viros, qui nullum ex sacris litteris gevmanum sensum,
imo nihil ommnino sacrarum litterarum tenent, et ut pleraque
transeam, nam erubesco dicere, furibundos, nugaces, conten-
tiosos, qui neque sciunt quee dicunt, neque de quibus affirmant,
in hoc uno tantum audaces quod dogmala statuunt et anathe-
mata declarani ea quee maxime ignovant. Hinc est quod exteris



— 691 —

hostibusque fidei nostrae ludibrio sumus, habemurque perinde
gquasi nulla sit nobis honesta vite cura, et nunquam benefacere
didicerimus. Heu mihi quam dura atque dolenda sunt haec!...»
Puis Chrysostome rapporte la parabole du bon Samaritain, et
ajoute: «Papae, quam mira! Non sacerdotem, non levitam dixit
proximum: sed illum qui juxta Judaorum decreta ejectus erat,
qui Samaritanus erat, qui in alienigena, qui in multis blasphe
mabat, et illum ipsum vocat proximum: quia apud eum inventa
est misericordia. Haec verba filii Dei sunt.» Il cite ensuite St.
Jean et St. Paul déclarant que le Christ est mort pour la vie du
monde et pour la réconciliation de tous les hommes avec Dieu;
et il ajoute: Et iterum in epistola ad Haebreos (2, 9) dicit ipsum
pro universis gustasse mortem ... Quin dic, quid est isthuc
ipsum dicere anathema? vide quid dicis: cognosce quid loque-
ris . .. Etinvaluit apud nos omnes consuetudo, quee in hodiernum
usque diem durat, z! anathema dicatur quod certo loco sus-
pensum. An hoc tu dicis anathema? ... Heus, qui tu tantze
autoritatis? qui tantam tibi usurpas potentiam ?» Chrysostome
montre ensuite que c'est le Christ seul qui peut anathématiser;
que St. Paul a dit, en général, que celui-la est anathéme qui
n'aime pas le Christ, mais qu'il n'a désigné personne. «Qui
dominicam sententiam fert, et hominem facit anathema ecclesia,
abducit seipsum in extremam perniciem, usurpando dignitatemt
filti Dei. » Notre devoir est d'enseigner la doctrine du Christ,
et d’'employer en méme temps toute la douceur et toute la cha-
rité possibles. In hoc enim cognoscent quod mei sitis discipuli,
si caritatem habueritis invicem. Qua absente nihil proderit vel
scientia mysteriorum Dei, vel fides, vel prophetia, vel paupertas,
vel confessio Christi.

Donc, que personne n’anathématise personne. « Obsecramus
et contestamur vos ut a tanto malo desistatis. Nam is quem
tu anathematizare decrevisti, vel vivit, et adhuc in mortali vita
hac superest, vel mortuus est. Quod si adhuc superest, impie
egis, qui eum qui a malo in bonum se vertere potest, crude-
liter absecas: sin mortuus est, multo magis crudelis es. Cur
nam? Quia domino suo stat vel cadit, won jam sub jure hu-
mano existens.» — Conclusion: la prétendue juridiction que
I'éveque de Rome s'attribue sur les morts pour canoniser les
uns et délivrer les autres du purgatoire, n'est qu'un leurre. —
Chrysostome continue ainsi: « Et de eo quod occultatum reserva-



— 692

tumque seculorum judici, pronunciare tutum est solum ei qui
mensuram Scientice et quantitatem fidei cognoscit ... Quis enim
cognovit sensum Domini, vel quis ejus consiliarius fuit? »

Et encore: « Dogmata impia, et quae ab heereticis profecta
arguere et anathematizare oportet : kominibus autem parcendum,
et pro salute ipsorum ovandum.»

NB. Le P. Fronton du Duc a ajouté a ces 76 homélies
une 77°, qu'il a indiquée dans son Catalogus operum S. Joannis
Chrysostomi, en téte du volume, et dont il a donné le texte
grec et la traduction latine, a la fin; la traduction latine est de
Bernardus Brixianus. Le P. Fronton, dans ses Notes, n'en a
pas dit un mot. — Je ne l'analyse pas ici, parce que tout fait
croire qu'elle est de Jean le Jeiineur et non de Jean Chrysos-
tome. En effet, 1° les 76 homélies de ce dernier, quand le nom
de l'auteur est indiqué dans le titre, portent toujours le nom de
Jean Chrysostome: Sancti Patris wnostri Joannis Chrysostomi
oratio (voir la 22° 1a 33°). Tandis que la 77° a pour titre: Joannis
inter patres nostros sancti archiepiscopi constantinopolitani
Jejunatoris de pcenitentia, et continentia et virginitate. — 2° L'au-
teur a, effectivement, les idées et le caracteére de Jean le Jefineur,
patriarche de Constantinople (382—593): «oratio et jejunium »,
tels sont, 4 ses yeux, les deux grands moyens du salut; le
jeline en est la condition principale, car si le cheval mange
beaucoup, il ne court pas («equus si multum comedat, non
currit »). — 3° Si I'on compare les homélies précédentes, no-
tamment la 76° (sur I'anathéme), avec celle-ci, on constatera,
quant au fond, sur le point qui nous occupe, des oppositions
formelles, et méme quant au style, des différences notoires.
Jean Chrysostome n'aurait pas écrit, par exemple, les phrases
suivantes: « Sicut est in aqua baptizari facile, sic est factile
animam peenitere ... Non cecidisse grave est, sed post lapsum
non resurrexisse satanicum et perniciosum est... Cum via con-
summata fuerit, non amplius tibi panitentie tempus ... Oportet
peccati corruptionem velut equum effreenem 7n posteriora re-
pelli. Nam post vite finem: neque recte factorum, neque pree-
clarorum facinorum sunt occasiones, sicut nec athletis post
transacta certamina, coronas adipiscendi.» Comme Si, aprés un
premier combat, il n'y en avait pas d’autres a livrer! — 4° On
lit d'ailleurs dans la Real-Eucyclopédie de J.-J. Herzog (édit.



— 693 —

1880): «...Ausserdem werden dem Joh. Jej. beigelegt swei friilher
dem Joh. Chyysostomus zugeschriebene und tn dessen Opp. (ed.
Morell, T. V, ed. Savil. T. VII, ed. Montfaucon, T. XII) gedruckte
Homilien de penitentia, continentia et virginitate und de pseudo-
prophetis et falsis doctoribus. »

Quoique Jean le Jefineur soit d'un esprit autre que celui
de Jean Chrysostome, il avoue cependant, dans 'homélie en
question, que le Christ est venu non pour juger le monde, mais
pour le sauver; qu'il est le médecin des ames; qu'il ne faut
pas se décourager, qu'on peut se guérir d'une blessure et se
sauver d'un naufrage; que le feu n'a pas &té préparé pour
nous; qu'il n'y a pas de maladie qui ne puisse étre guérie:
« Latro credens, paradisi civis factus est.» Il remarque méme
(mais sans comprendre, je crois) que, si l'on est jeté en prison
et dans les ténébres extérieures, c'est jusqu’a ce qu'on ait payé
la derniére piece due (domec reddas ultimum quadrantem). Il
ajoute : « Pcenitentiam agamus ante judicium illud; illic enim
non eris amplius pcenitentize compos!» Il ne donne, bien en-
tendu, aucune preuve de cette derniére assertion; c'était une
opinion re¢ue chez les moines de la fin du VI® siécle.

Tenons-nous en donc aux 76 homélies de Jean Chrysostome.

Conclusions.

1° Lorsque Chrysostome expose sa philosophie du monde
ou la maniére dont il congoit la création, il fait ressortir que
Dieu n'a cré¢ 'humanité que par amour et pour la rendre heu-
reuse. Tout ce qu'il a fait, il I'a fait dans ce but, non pour
punir, ni pour faire périr, mais pour nous sauver fous. Cette
grande doctrine est exprimée trés clairement dans la 3° homélie
sur le 1°f chap. de la Genese (n. 4): «Propter hoc etiam naturam
hanc omnem produxit, et nos formavit, non ut pereamus, neqie
ut in supplicium nos mittat, sed ut salvos faciat et ab errore
liberatis, regno frui nobis concedat. Hoc enim nobis preepa-
ravit, non nunc postquam facti sumus, sed ante jacta funda-
menta mundi... Vide benignitatem Domini, quomodo antequam
formaretur mundus, et produceretur homo, infinita ipsi bona
praeparaverit: ostendens quantam nostri generis providentiam
gerat, ef se ommnium Salutem velle. »

2° Une idée sur laquelle St. Jean Chrysostome revient sou-
vent, est celle-ci: Si Dieu, qui est toujours et essentiellement



— 694 —

bon et miséricordieux, a établi des chatiments si terribles, ce
n'est pas pour punir les coupables, mais pour les corriger. Si
les Ecritures insistent sur le tableau terrifiant de la géhenne,
c'est pour effrayer les pécheurs et les ramener dans la voie de
la vertu. Par conséquent, le prédicateur doit aussi insister, dans
ses homélies et autres discours, sur les souffrances de la géhenne.
Aussi Jean Chrysostome en parle-t-il souvent. Mais sa décla-
ration prouve qu'sl ne faut pas prendre a la lettre les ex-
pressions figurées et oratoives qu’'il a employées a dessein pour
frapper limagination de ses auditeurs et pour leur inspirer la
crainte du péché par la crainte du chatiment (voir surtout les
homélies 5, 22, 55). Cette observation est d’autant plus impor-
tante que le peuple d’Antioche, “auquel plusieurs homélies ont
été adressées, ¢tait passionné, violent dans ses actes, grossier
dans ses meewrs, et qu'il fallait, avec lui, viser plus haut que
le but pour l'atteindre.

3° Selon Chrysostome, le chatiment infligé par Dieu a un
caractere, non de vengeance, mais de correction, d’amélioration,
de conversion, de sanctification et par conséquent de salut. La
peine a pour but la pénitence, et la pénitence, en arrétant la
« colere » de Dieu, met fin au chatiment méme. La peine est
donc essentiellement médicinale, et, comme tout moyen, elle
doit disparaitre, le but atteint.

4° Dans cet ordre d'idées, Chrysostome va si loin qu'il ne
craint pas de dire que, «si Dieu menace le pécheur de la gé-
henne, ce n’est pas pour la lui infliger, mais, au contraire,
pour Pen délivrer : car s'il voulait faire soufirir réellement, il
ne menacerait pas auparavant (si torquere vellet, non jam ante
minatus esset) ». Chrysostome a aussi affirmé cette doctrine
dans sa I homélie sur St. Matthieu: « Et certe propter hoc
Deus gehennam minatur, #on ut eam wnobis inferat, sed ut fu-
gere persuadeat illam pravam consuetudinem per .ea quee au-
dimus. » En sorte qu'on pourrait dire, ce semble, d’aprés cette
doctrine (homélie 53, etc.), que la menace de la géhenne n’est
qu'une menace, et une menace qui, dans le plan de Dieu, sera
assez efficace pour que son application ne soit pas nécessaire;
entre la mort et le jugement général, les ames coupables au-
raient, en effet, le temps de se convertir et de faire pénitence.

5° Il va de soi que l'esprit de Chrysostome est d’attribuer
non seulement a Dieu, mais aussi au Christ rédempteur, la vo-



595 —

lonté de racheter positivement le monde. Il enseigne expresseé-
ment que «le Christ a rappelé dans le ciel Adam, qui était
tombé dans l'enfer: Adamum in infernum delapsum in coelum
revocavit Christus » 1), Adam est le type de 'humanité; déchue
et condamnée en lui, 'humanité sera aussi sauvée en lui par
le second Adam. Car «le Fils de Dieu a brisé les portes d’airain
de V'enfer, afin que ce lieu ne fat plus qu'une prison mal assurée,
ovveddaoce Ok yahrds, ve QOYL,ELOV YEYNTAL TO OSOUWTTQLOY. »
6° 11 est a remarquer que, méme lorsque Chrysostome a
voulu terrifier ses auditeurs, il n’a jamais dit qu'il faut prendre
le mot « feu» dans un sens matériel, ni le « ai@v » (que nous
traduisons par « éternité ») dans un sens absolu qu’il n’avait
pas autrefois. Toutes ses explications indiquent méme le contraire.
Il en est de méme du mot «enfer ». Pour Chrysostome, 'enfer
était 1'état ténébreux out Dieu n’est pas; mais des que le Soleil
de justice y brille, I'enfer devient ciel: car 12 ou est le Christ,
la est le ciel. « Tenebricosos et invisibiles hos (locos infernos)
dixit. Vere enim tenebricosi erant, donec descendit Sol justitize,
eosque illustravit, et ex inferno calum fecit. Nam ubi Christus,
ibi et celum » 2). Or, il est certain que Dieu peut faire lever
son soleil ou il lui plait, sur les méchants comme sur les bons.
7° L’objection habituelle des adversaires de la doctrine de
l'apocatastase est que, selon Chrysostome, la vie présente nous
a été donnée pour faire le bien et qu'aprés la mort il n'y aura
plus que le jugement et le supplice: Prasens vita bene agendi
tempus est; post mortem vero aderit judicium et supplicium 3).
Chrysostome dit avec raison qu'apreés la mort on sera jugé et
puni comme on 'aura mérité; mais il ne dit pas que les actes
de cette vie sont les seuls pour I'Ame immortelle; il ne dit pas
qu'aprés avoir expié les fautes de cette vie, ’ame ne sera pas
éclairée et convertie. Il laisse méme penser tout a fait le contraire.
8° Il est certain que l'esprit de Chrysostome est un esprit
de miséricorde et de pardon; qu'il insiste, en toutes circons-
tances, sur la bonté de Dieu et sur le salut des hommes; et
que c'est 14, a ses yeux, le dernier mot du grand drame de la
rédemption opérée par le Christ (voir surtout 'homélie 76).

" De Serpente homilia, n. I.
) De cameterio et de eruce, n. 2.
%) In Matth, hom. 36, n. 3.



— 696 —

9¢ I’explication qu'il donne de la culpabilité du démon, de
la bonté de sa nature, de son intelligence, de sa spiritualité,
est telle (homélie 25) qu'il est impossible que cet ange coupable
ne se rende pas, un jour, a la vérité, & la justice, & la bonté,
et qu'il ne revienne pas finalement & Dieu. C’est la doctrine
méme de St. Grégoire de Nysse, enseignant qu'aprés une éter-
nité relative, Dieu peut faire participer au salut, dans d'autres
économies, les damnés de 1’économie terrestre actuelle qui se
repentiront.

E. MICHAUD.




	St. Jean Chrysostome et l'apocatastase

