
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 72

Artikel: La logique de l'ancien-catholicisme, ses développements et ses devoirs

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 653 —

LA LOGIQUE DE- L'ANCIEN-CATHOLICISME,

SES DÉVELOPPEMENTS ET SES DEVOIRS.

Quoique l'ancien-catholicisme soit bien connu de nos
lecteurs, il m'a semblé utile d'en résumer la portée et le but pour
le nombreux public qui les ignore. On ne répète jamais trop
ce qui n'est jamais assez étudié, nunquam nimis dicitur quod
nunquam satis discitiir (Sénèque).

1° On connaît le point de départ de l'ancien-catholicisme.
Le pape Pie IX, poussé par les jésuites et soutenu par son
régiment ultramontain, ayant voulu faire définir comme des dogmes,

par le concile du Vatican (1870), sa propre infaillibilité et sa
juridiction universelle sur toute l'Eglise chrétienne, les anciens-

catholiques protestèrent et rejetèrent ces deux définitions. Pour
justifier leur protestation et leur rejet, ils en appelèrent à

l'Ecriture sainte, à la patrologie, à l'histoire de l'Eglise, au
critérium catholique; ils montrèrent que les deux doctrines
définies étaient contraires à l'exacte interprétation des textes
scripturaires, et qu'elles avaient été combattues dans l'Eglise
par nombre de théologiens éminents et de Saints. Le vrai
dogme étant la doctrine enseignée par le Christ et toujours
crue dans l'Eglise, universellement et unanimement, il était
clair que les deux opinions susdites ne pouvaient être matière
à une définition dogmatique : car les transformer en dogmes,
c'eût été démontrer que le dogme n'était plus ni une doctrine
enseignée par le Christ, ni une doctrine immutable, toujours
crue dans l'Eglise universelle. C'était la ruine du système
catholique.

Les anciens-catholiques ont voulu rester fidèles à la foi de

l'Eglise catholique d'autrefois ; voilà pourquoi ils se sont appelés
« anciens-catholiques ».



— 654 —

On voit, par ce fait, que, si cette dénomination date du
18 juillet 1870, l'ancien-catholicisme même est bien antérieur,
puisqu'il est le catholicisme même, tel qu'il a existé antérieurement.

Et par ce mot « antérieurement » on a voulu, dès le
principe, dire «anciennement». Telle est la signification du mot
« ancien-catholicisme ».

Connaissant à fond les principes, les us et coutumes, les
ambitions surtout de la papauté et de la curie, les anciens-
catholiques ne se sont pas fait un instant illusion sur la portée
des nouveaux dogmes de 1870. Dès le principe, ils ont pris
l'attitude qu'ils devaient prendre contre le fanatisme insensé
des uns et contre la ruse perverse des autres; leurs actes ont
toujours tenu compte de ce qu'exigeait, d'une part, la rouerie
consommée des conseillers du Vatican, et, d'aute part, l'insanité,
la puérilité de la théologie curiale. Ils leur ont sans cesse
appliqué ce mot de Montesquieu : « Comme il y a une infinité
de choses sages qui sont menées d'une manière très folle, il y
a aussi des folies qui sont conduites d'une manière très sage. »

Le pape prétend même que sa sagesse est infaillible; Pie X
l'a bien montré par son Encyclique de Borromée contre la
Réforme protestante et le modernisme Réfuter les folles erreurs
de Rome, et avertir les catholiques des périls que l'habileté
vaticanesque faisait courir à l'Eglise, telle a été la principale
tâche assumée par les anciens-catholiques dès leur entrée en

campagne.
2° Les premières explications données ont montré que par

« Eglise catholique ancienne » on a entendu l'Eglise des huit
premiers siècles, ou plutôt l'Eglise des sept conciles œcuméniques,

parce que, dans ces sept conciles, l'Eglise a été une
malgré leurs nombreuses imperfections ; parce qu'on n'y trouve
aucune trace d'une papauté infaillible et toute-puissante ; en un
mot, parce que la dogmatique et l'histoire de ces sept conciles
sont la réfutation évidente et péremptoire des prétentions de

la papauté moderne en général et des faux dogmes du 18 juillet
1870 en particulier.

Il allait de soi qu'en faisant ainsi appel à l'Eglise des sept
conciles œcuméniques contre la papauté faussement infaillible
du 18 juillet 1870, les anciens-catholiques faisaient appel, en
même temps et logiquement, à toutes les Eglises orthodoxes,
dites orientales, toutes professant la foi définie dans ces sept



— 655 —

conciles et rejetant aussi la papauté prévaricatrice. Ainsi fut
posée la question de l'union des Eglises en général, notamment
de l'union de l'Eglise ancienne-catholique et des Eglises
orthodoxes orientales.

En même temps, il fut déclaré expressément que cette
union ne devait pas être une simple union sentimentale, mais
qu'elle devait reposer sur l'identité de la foi : unus Christus,
una fides, unum baptisma. La foi subjective ou intérieure
n'étant pas constatable, il ne pouvait s'agir que de la foi
objective ou du dogme ; et par dogme, on entendit « ce qui a été

cru partout, toujours et par toutes les Eglises particulières »

(quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est).
Ainsi fut posée, en même temps, la distinction entre le dogme
et les spéculations théologiques. Et il fut bien remarqué que
toutes les spéculations théologiques ne sont que des doctrines
humaines ; qu'elles ne peuvent jamais, comme telles, être confondues

avec les doctrines divines ou dogmes ; qu'étant purement
humaines, elles sont libres de leur nature; que, dès lors,
poursuivre l'union des Eglises dans les matières théoiogiques serait
une chimère, d'ailleurs non désirable et même nuisible à l'Eglise
et à la théologie, car la variété des opinions est une richesse
de l'esprit humain et un stimulant pour l'éclaircissement des
idées. Ainsi fut indiqué, dès le principe, le procédé à suivre
pour arriver logiquement à l'union désirée. Si cette union n'a
pas encore été réalisée, c'est que le procédé n'a pas été exactement

pratiqué. Il est des esprits qui s'obstinent à confondre
les dogmes avec les prétendues explications des dogmes, et qui
paraissent tenu* autant à celles-ci qu'à ceux-là, peut-être même
davantage. Nous n'accusons pas les personnes, mais nous ne
pouvons pas taire les défauts.

3° En se transportant ainsi sur le terram des huit premiers
siècles, l'Eglise ancienne-catholique n'entendait nullement se
rendre solidaire de tous les faits et gestes accomplis par les
Eglises particulières de cette période historique, encore moins
épouser tous les débats, toutes les querelles, tous les points de

vue des écoles théologiques et autres, toutes les théories émises
alors, toutes les erreurs inévitables enseignées par des
théologiens dont la science ne pouvait être qu'imparfaite, toutes les
mesures disciplinaires prises par les Eglises particulières dans
des temps passionnés, plus ou moins bouleversés, et sous des
influences mondaines et politiques aujourd'hui inacceptables.



— 656 —

L'Eglise ancienne-catholique voulait conserver l'autonomie
qui appartient de droit a toute Eglise orthodoxe particulière.
Catholique dans son fond, dans sa foi et dans son critérium,
elle voulait agir comme telle, selon tous ses droits et tous ses
devoirs. Elle voulait donc être de son temps, respecter la
science et les libertés de son temps, et vivre selon le droit
commun des pays où elle était établie.

Ces déclarations ont été faites publiquement dès que l'Eglise
ancienne-catholique a commencé à s'organiser.

4° Elle a dû s'organiser en Eglise particulière, parce que
les évêques de l'Eglise romaine refusaient les sacrements aux
adversaires des nouveaux dogmes romains.

Par cette organisation en Eglise autonome, les anciens-
catholiques ne sont nullement sortis de l'Eglise catholique. Loin
de là. Ils se sont constitués en Eglise particulière précisément
pour continuer à être catholiques et pour mieux défendre le
vrai catholicisme contre les nouvelles falsifications de la pal
pauté. On peut même dire que les anciens-catholiques, en rompant

forcément avec la hiérarchie romaine qui les excommuniait,
n'ont pas rompu avec l'Eglise romaine elle-même : car la
hiérarchie n'est pas l'Eglise. Toujours les anciens-catholiques ont
respecté et aimé ceux des catholiques qui sont restés de bonne
foi dans l'Eglise romaine, beaucoup d'entre ceux-ci ne croyant
pas les nouveaux dogmes, mais ne voulant pas non plus sortir
d'une Eglise dans laquelle ils étaient nés et dans laquelle on
les laissait à peu près libres dans leur mutisme et leur
abstention. Jusqu'à ces dernières annnées, nombre de catholiques
romains, dits libéraux ou modernistes, ont professé des
doctrines anciennes-catholiques, sans toutefois vouloir prendre le
titre d'anciens-catholiques, uniquement, disaient-ils, parce qu'ils
voulaient rester dans l'Eglise romaine pour en mieux combattre
les erreurs et le mauvais esprit. Cette attitude timide a
toujours paru illogique aux anciens-catholiques, qui ont du moins
l'avantage et la consolation d'avoir une Eglise particulière
autonome, Eglise dont la catholicité est incontestable, la catholicité

vraie ne consistant nullement dans la soumission à un
pape anticatholique; tandis que les catholiques romains qui
veulent être libéraux et modernistes malgré le pape, ont
l'inconvénient d'être isolés et paralysés dans leur propre Eglise.
Leur opposition contre les erreurs papales perd ainsi son effi-



— 657 —

cacité et manque de portée; tandis que celle des anciens-
catholiques, plus ferme, laisse une trace et des résultats qui
échappent à la censure et à l'anathème du pape. C'est, du

moins, notre conviction. Nous respectons nos frères restés dans
l'Eglise romaine, bien que nous les trouvions illogiques; mais
nous réclamons d'eux le même respect, même s'ils nous trouvent
illogiques.

Ce point est si important que j'insiste auprès de nos frères,
les modernistes. J'ai déjà parlé d'eux plusieurs fois dans cette
Revue, essayant de définir leurs aspirations, leurs visées, leurs
doctrines, et surtout indiquant comment, si entre eux et nous
il existe des points communs, il existe aussi d'autre part de

graves divergences. Nous ne saurions être confondus les uns
et les autres.

Mais nous ne saurions non plus nous anathématiser les
uns les autres. Nous sommes séparés les uns des autres sur
deux points principaux, et sans aucun orgueil, nous croyons
pouvoir affirmer que la supériorité de l'ancien-catholicisme sulle

modernisme est frappante : 1° en ce que les modernistes

manquent de critère, 2° en ce qu'ils cherchent à se passer
d'organisation. Les anciens-catholiques, au contraire, ont une règle
claire et ime organisation précise. Les modernistes, dans les

questions de dogme, vont à l'aventure et dépassent généralement

la juste mesure ; ils ne savent pas distinguer les vrais
dogmes primitifs, les vrais enseignements du Christ, et les
spéculations théologiques dont ils sont l'objet ; une grande confusion
règne dans leurs prétendues explications ; aussi manquent-ils
d'unité entre eux et flottent-ils à tout vent de doctrine, chacun
soutenant qu'il a raison au nom de la science et chacun étant
réfuté par son voisin aussi au nom de la science. Les anciens-

catholiques, avec le critérium catholique, si précis, si simple,
si facile à expliquer, ne sont pas exposés à violer le dogme ;

toutes leurs divergences, quand ils en ont entre eux, portent
sur les explications théologiques, et ici il n'y a aucun péril,
du moment que les dogmes du Christ sont saufs.

L'autre défaut des modernistes, c'est qu'ils n'ont pas
d'organisation ecclésiastique. Ils ne sont que des individualités
isolées, dont Rome fait une bouchée dès qu'il lui plaît. Le pape
les excommunie et les anathematise l'un après l'autre, et chaque
feuille emportée par le vent va se perdre dans quelque coin



— 658 —

solitaire où elle est vite desséchée. Les anciens-catholiques, au
contraire, tout en restant dans l'Eglise catholique universelle,
ont leurs évêques, leurs synodes, leurs paroisses ; ils font corps
contre les attaques* de Rome, et la solidarité qui les lie les
sauve d'un individualisme impuissant et stérile.

Ce sont là des avantages supérieurs, soit en logique, soit
en pratique.

5° Cet état de choses a forcé les théologiens, soit de l'Eglise
ancienne-catholique, soit de l'Eglise romaine, à étudier plus
profondément l'ancienne Eglise et notamment l'Eglise primitive.
Ces études, activées aussi par le zèle des théologiens
protestants, ont été poussées très loin et ont mis en meilleure
lumière les ouvrages des Pères et des anciens théologiens, les
débats et les décisions des conciles, le sens exact d'une quantité

de choses que Rome avait réussi à obscurcir et même à
falsifier. Une grande partie des falsifications romaines est
aujourd'hui palpable; nous n'en avons pas encore établi le bilan
complet, mais ce travail sera fait.

Cette connaissance nouvelle des erreurs enseignées par la
papauté au moyen-âge et dans les temps modernes, a déterminé
les anciens-catholiques à les répudier, comme ils avaient déjà
répudié les faux dogmes du 18 juillet 1870. C'est ainsi que peu
à peu l'ancien-catholicisme, qui, au début, n'avait guère été
qu'une dénégation des erreurs du concile du Vatican, est
devenu aussi une dénégation de toutes les erreurs papales, en
remontant du Concile de Trente jusqu'au IVe Concile de

Constantinople (869), et même au delà. Tous les conciles moyen-
âgesques que Rome appelait et appelle encore œcuméniques,
n'ont été que des conciles « occidentaux » tenus sous la pression
de la papauté, et tous violant à qui mieux mieux le critérium
catholique pour mieux assurer l'autocratie papale. Toutes ces

prévarications sont aujourd'hui constatées et démontrées ; en
sorte que le fameux colosse papal apparaît maintenant ce qu'il
est, avec ses pieds d'argile et ses prétentions trompeuses.

6° A mesure que ces études se poursuivaient, apparaissaient
plus clairement les procédés employés par Rome pour fabriquer
ses dogmes et pour les imposer à la croyance des trop naïfs
fidèles. La découverte de ces procédés a démontré la violation
du critérium catholique et la transformation de la notion du
dogme, à peu près dans toutes les écoles théologiques soumises



— 659 —

à l'influence de la papauté. Les anciens-catholiques ont rétabli
la vraie notion du dogme, et sa distinction d'avec les simples
spéculations théologiques; ils ont rétabli en même temps la
pratique du critérium catholique contre le fameux magistère
romain, qui n'est que l'arbitraire du pape érigé en machine
dogmatique. Pendant que les théologiens papistes voulaient faire
croire au monde chrétien que toutes les définitions des papes
sont ipso facto des dogmes divins révélés par J.-C, les
théologiens anciens-catholiques ont rétabli l'importante et capitale
distinction entre les véritables enseignements du Christ, d'une
part, et les explications humaines des théologiens, d'autre part.
De là est apparue la nécessité de revenir aux seuls vrais
dogmes chrétiens, les enseignements du Christ, et de les
dégager des additions introduites dans le « dépôt de la foi »,
additions non seulement subreptices et illégales, mais souvent
aussi erronées.

Rome voit très bien que cette distinction ne peut que
démasquer sa fausse théologie et conduire à la ruine de tout le

système papal; aussi la combat-elle per fas et nefas et reven-
dique-t-elle par toutes les spéciosités possibles un prétendu
droit d'évolution, sous lequel elle essaie de faire passer un
droit de transformer en dogmes toutes les contradictions et
toutes les opinions qu'elle juge utiles à son autocratie.

7° A cette falsification du dogme par Rome, à cette
nécessité pour la papauté d'émettre à l'appui de ses innovations
des thèses théologiques toujours de plus en plus irrationnelles
et antiscientifiques, les anciens-catholiques opposent la nécessité
de reviser tous les prétendus dogmes romains, de faire l'analyse

et d'établir le bilan de chacun, donc de réformer toute la
théologie papiste. Cette entreprise, non contre le vrai dogme,
mais contre la fausse théologie* qui compromet le vrai dogme,
est moins gigantesque qu'elle ne paraît, en ce sens que déjà
une quantité de matériaux sont amassés, et que, chaque jour,
s'échappent, de toutes les bibliothèques et de toutes les
archives, de nombreux documents qui tendent à montrer ce qu'a
été la foi de l'ancienne Eglise, par quels moyens de faux
systèmes théologiques ont été adoptés dans les écoles, et enfin
sur quelles bases futiles repose tout cet échafaudage, qui n'est
majestueux qu'en apparence et dont la force n'est que subtilité.



— 660 -
8° Est-ce là toute l'œuvre projetée par les anciens-catholiques?

Non. Ils ont des ambitions chrétiennes plus complètes
encore.

Jusqu'à présent ils ont prêché l'union des Eglises et se sont
efforcés de la réaliser : 1° par le rétablissement du critérium
catholique ; 2° par l'élimination de quelques faux dogmes qui
s'étaient introduits dans plusieurs Eglises particulières, grâce
à l'oubli et à la violation de ce critérium; 3° par la remise en
lumière de quelques notions capitales, qui étaient en train d'être
altérées sous l'influence néfaste de la papauté romaine.

Les anciens-catholiques ont commencé par rétablir le critérium

dogmatique de l'ancienne Eglise, parce que ce critérium
est la clef de toute réforme doctrinale qui veut se faire légalement,

ecclésiastiquement et exactement. Le témoignage
unanime, universel et constant que rendent les Eglises particulières
lorsqu'elles attestent leur foi, c'est-à-dire le fait de leur croyance
ou de leur non-croyance à telle doctrine précise, ce témoignage,
dis-je, lorsqu'il est librement rendu, est certes la plus haute
garantie d'inerrance que l'on puisse exiger en matière d'histoire.
Effectivement, lorsqu'on demande aux Eglises si, oui ou non, elles
ont toujours cru que telle doctrine faisait partie du dépôt de

la révélation du Christ, et lorsque toutes répondent unanimement

qu'elles ont toujours admis ce fait, ce fait ainsi affirmé
est manifestement certain, et l'on peut dire, en ce cas, que la
croyance en question remonte bien jusqu'au Christ et qu'elle a

toujours fait partie de son enseignement. Ainsi a procédé
l'ancienne Eglise lorsqu'elle a voulu distinguer le dogme enseigné

par le Christ et les explications qui en ont été données par les
diverses écoles de théologie. Donc, voulant reprendre et
remettre en pratique cette distinction importante, les anciens-
catholiques, pour éviter l'arbitraire des écoles et la tyrannie
des papes, devaient reprendre l'usage de cet instrument, de ce

critérium, pour mener à bonne fin la réforme doctrinale catholique

; et c'est ce qu'ils ont fait.
9° Une fois en possession de cette règle, que l'ambition et

la ruse romaines avaient soigneusement écartée pendant le cours
du mo3'en-âge et surtout aux Conciles de Trente et du Vatican,
ils l'ont appliquée aux points en litige entre les Eglises. Le
vieux débat entre les Orientaux et les Occidentaux sur le
filioque a été aussitôt dirimè. Il ne s'agissait pas de savoir si



— 661 —

cette expression exprime une erreur ou une vérité, mais seulement

si ce mot a été légitimement introduit dans le symbole
œcuménique de la foi. Il n'a pas été difficile de répondre
négativement, et aussitôt les anciens-catholiques ont repris le
texte authentique de ce symbole en supprimant cette addition
illégale. Restait à savoir si, de fait, la doctrine contenue dans
cette expression avait été enseignée comme de foi par toutes
les Eglises particulières déjà avant son introduction dans le
symbole. Or, ici encore, il n'a pas été difficile de constater que
cette doctrine a été admise par tels théologiens et rejetée par
tels autres ; donc, qu'elle n'avait pas pour elle le témoignage
« universel, constant et unanime » requis pour faire partie du

dépôt de la révélation chrétienne. Et dès lors, cette doctrine
ne peut pas être tenue pour un dogme; elle reste donc une
opinion théologique libre, en ce sens que l'on peut dire, sans
être hérétique, ou que le St. Esprit procède du Père et qu'il
est l'Esprit du Père, ou qu'il procède aussi du Fils et qu'il est
aussi l'Esprit du Fils. Reste à éclaircir le mot «procéder».

Un autre point en litige a été le prétendu dogme de la
transsubstantiation eucharistique. Les anciens-catholiques, pour
le mettre au clair, ont procédé de même. Ils ont demandé si
ce terme avait été enseigné dans l'ancienne Eglise ; la réponse
a été manifestement négative. Ils ont demandé ensuite si la
chose, la doctrine exprimée par ce terme, avait été professée
universellement, unanimement et constamment dans les Eglises
orthodoxes particulières. C'était une question de patrologie.
Les Pères ont été consultés. Il a été constaté, textes en main,
que les uns ont repoussé cette doctrine comme matérialiste et
erronée, et que d'autres, dans des discours destinés à exciter
la piété des fidèles, les ont pressés ardemment de « changer »

leur vie coupable, de la « diviniser » en se divinisant eux-mêmes

par la manducation de la chair divine du Christ, lequel a
ordonné en effet de manger sa chair, etc. Sans entrer dans la
question de fond et d'exégèse (qui est très simple), et en se
bornant à la simple question du fait de la croyance ou de la
non-croyance, il a été évident, par la simple citation des textes,
que le témoignage universel et constant faisait défaut. Donc
la transsubstantiation n'est pas un dogme, mais une opinion
libre, rejetée comme grossière et répugnante par les uns,
admise comme pieuse par les autres.



— 662 —

Chaque dogme peut ainsi être soumis au même examen.
10° En outre, les anciens-catholiques ont travaillé à l'union

des Eglises dans l'unité de la foi (una fides), par le rétablissement

de plusieurs notions fondamentales, que nombre de
théologiens ont mal exposées, mal expliquées, pour ne rien dire de
plus, et qui étaient en train de tourner à l'erreur.

Par exemple, la notion de l'Eglise est devenue chez les-

théologiens romains la notion de la hiérarchie ou de l'Eglise
enseignante; le reste n'a plus été que l'Eglise enseignée, la
partie très secondaire, celle qui n'a plus de droits, mais seulement

des devoirs, le devoir de croire aveuglément, d'obéir
passivement et de payer largement. Définir l'Eglise comme
autrefois une république (respublica Christiana); n'admettre
qu'un seul chef de l'Eglise, le Christ; professer que les fidèles
par leur baptême participent à la vie du Christ, à son sacerdoce,

qu'ils sont, eux aussi, des gardiens de sa doctrine et de
ses sacrements, etc., tout cela n'est plus que vieux jeu à Rome
et dans les Eglises qui suivent Rome. La nouvelle théologie a
changé cela et mis le cœur à droite. La tête est le pape et le
pape seul; le cœur c'est, pour les uns, encore le pape, pour
d'autres Marie ; etc. Hélas il n'est que trop visible que, dans
cette Eglise, les fidèles et surtout les prêtres et les évêques ne
sont plus guère que des machines ou des révoltés. Il n'est que
trop visible que Rome a faussé l'autorité en tuant la liberté;
qu'elle a faussé l'unité en étouffant la variété; qu'elle a imposé
ses dogmes à elle, en éliminant la science.

Or, les anciens-catholiques ont rétabli la définition primitive

de l'Eglise et rendu aux fidèles et aux prêtres leurs droits,,
en rappelant aux évêques leur modeste et belle origine, et au
pape la sienne (simple évêque de Rome). Ils ont revendiqué et
concilié la liberté dans l'autorité, la variété dans l'unité, la
science dans l'explication des dogmes.

Ils ont rétabli du même coup les notions de hiérarchie,
d'épiscopat, de presbytérat, et aussi l'importante notion du
concile œcuménique, qu'on était en train de confondre avec la
notion de l'Eglise. Et la notion de l'autorité dans l'Eglise, qui
devenait de plus en plus absolue et tyrannique, au détriment
de celle du seul Maître, le Christ. Et la notion du dogme, qui
était déjà complètement dénaturée et dans laquelle on englobait
déjà les notions des faits dits dogmatiques, des proxima fidei,



— 663 —

des théologoumènes, de la foi latente, de la foi implicite, etc.

Et la notion du sacrement, qui devenait la cause instrumentale
de la grâce, et celle-ci le produit de l'ex opere operato. Et la
notion du sacerdoce, qui tournait, dans beaucoup d'esprits, à la
notion d'un pouvoir magique, transformant le prêtre en homme
à miracles, comme si le Christ, l'éternel et l'unique Pontife,
n'était plus ni vivant ni présent là où plusieurs fidèles sont
réunis en son nom.

Bref, ces notions capitales que de nombreux théologiens
faisaient dévier et qui sont loin d'être partout délivrées des

sophismes qui les étreignent, ces notions, dis-je, sont l'objet
d'études suivies et méthodiques chez les anciens-catholiques.

Il en est d'autres, comme la notion eschatologique, qui ont
été à peine touchées jusqu'à présent, mais qu'il faudra bien
aussi examiner et éclaircir. Je ne saurais les indiquer ici. Les
théologiens de profession en ont le sentiment, ceux qui ont
une idée exacte de la théologie scientifique comprennent ce que
sera la seconde partie de la tâche de l'Eglise ancienne-catholique,

sa seconde étape dans la voie d'honneur et de lumière
où elle est entrée. Hélas les premiers pionniers auront bientôt
disparu du champ de travail; mais ils disparaîtront avec le
ferme espoir que la charrue et la bêche ne resteront pas oisives
et rouillées après eux, que des mains laborieuses et
courageuses les reprendront et mèneront l'œuvre à bonne fin.

Certes, nous nous rendons compte des difficultés de la situation.

Nous les voyons toutes, croyons-nous, mais c'est précisément

parce que nous les voyons toutes, toutes avec leurs côtés
faibles, que nous restons optimistes. En effet, le principal péril
est dans l'indifférence religieuse et dogmatique des masses, dans
l'absence des convictions religieuses en général: car, en
conséquence de ce défaut, les superstitions grandissent, les erreurs
les plus niaises pullulent ; et la mentalité rongée par la superstition

et par la niaiserie, se prête plus que toute autre à l'enré-
gimentation et à l'obéissance passive et aveugle: en sorte que
plus le dogme décroît, plus la passivité des fidèles augmente.
Or Rome exploite à merveille cette situation; elle enrégimente
partout et organise sans cesse. On dirait même qu'elle augmente
le nombre de ses faux dogmes et de ses dévotions superstitieuses

pour hébéter davantage les intelligences et pour les
ficeler d'autant plus étroitement. Lorsque les simples fidèles,



_ 664 —

les femmes surtout, ont le cerveau vide d'idées et de doctrines
sérieuses, lorsque ce ne sont plus que des machines à tout
croire et à tout faire, alors elles se laissent tourner comme des
manivelles par toutes les mains et dans tous les sens. C'est
ainsi que les masses sont stylées et dressées contre nous et
contre toutes les minorités croyantes qui ne transigent pas sulla

vérité; c'est ainsi que nous sommes et que nous serons,
-ongtemps encore, une minorité. Il faut en prendre son parti
et comprendre les raisons inévitables de cet état de choses.

Mais il faut répéter sans cesse qu'en matière de religion
et de conscience, les gros chiffres importent peu; ce qui est
l'essentiel, c'est la vérité. Or, l'ancien-catholicisme est fondé sur
la nécessité de chercher la vérité, de s'attacher à elle, de la

défendre, de la faire briller et triompher : voilà pourquoi il est
invincible. Tôt ou tard, il vaincra ou plutôt la vérité vaincra
en lui. Qu'il diminue numériquement une année, il se relèvera
l'année suivante. Sa vie est ailleurs. De cela, il n'y a pas à

douter.
11° On le voit, chacun des actes de l'Eglise ancienne-catholique,

chacune de ses entreprises est un acte de conscience.
Née d'un sentiment du devoir et d'un profond amour de la
vérité, l'Eglise ancienne-catholique ne s'est pas bornée à rejeter
les faux dogmes du 18 juillet 1870, elle a rejeté tous les taux
dogmes qu'elle a peu à peu découverts ; elle n'en a épargné
aucun, et elle n'en épargnera aucun. Toute vérité, au contraire,
sera toujours accueillie par elle, d'où qu'elle vienne.

Et ce qu'elle a fait contre les erreurs romaines, elle l'a fait
aussi contre les mesures disciplinaires inventées par Rome pour
emprisonner les consciences et asservir les âmes. Eprise de

liberté sainte autant que de vérité, elle s'est efforcée de

rappeler à chaque homme, à chaque chrétien surtout, qu'il est avant
tout une conscience et une raison, et qu'il doit, partout et
toujours, agir en conséquence.

Cet enseignement austère a paru difficile au grand nombre.
La plupart préfèrent réformer autrui, pour se dispenser de se
réformer soi-même. De là le petit nombre des anciens-catholiques;

on trouve plus commode de s'accorder toutes ses aises

d'esprit et de conduite, sauf à en recevoir une absolution
accompagnée d'indulgences commodes et presque gratuites. A quoi
bon peiner à labourer son âme, à combattre ses passions, à



- 665 —

pratiquer des devoirs douloureux, quand on peut prendre le
chemin d'à côté, si facile et si agréable? Et comme la société
et la science progresseront toujours, il en résulte qu'il y aura
toujours des devoirs nouveaux. Donc la tâche de l'ancien-catholicisme

ne sera jamais remplie, puisqu'elle se renouvellera à

toutes les époques. Sa destinée est analogue à celle du
protestantisme et de toutes les réformes, qui est de se réformer
toujours, suivant cette parole d'en haut (Apoc. XXII, 11): Justus
justificetur adhuc.

En sorte que la vocation et la mission de l'Eglise ancienne-

catholique semblent se dessiner toujours de plus en plus clairement.

Par la force des choses, par la nature de ses visées et
de ses aspirations, par la sévérité des devons qu'elle s'est imposés,

elle doit se résigner, je crois, à n'être jamais qu'une petite
Eglise, aussi longtemps du moins que le monde léger, frivole,
peu soucieux de la vérité et de la conscience, préférera la
religion superficielle et commode à la religion qui refuse de se

tromper elle-même et qui refuse aussi de tromper autrui.
L'ancien-catholicisme me semble être la pâte destinée à faire
fermenter les esprits et les cœurs, à les réveiller de leur indifférence

et à leur rappeler leur devoirs jusqu'en face de l'Idole
A*aticanesque. Il n'est pas besoin pour cela d'être une Eglise-
colosse, ni de faire miroiter quoi que ce soit. « Le royaume des

cieux, a dit le Christ, est semblable à du levain qu'une femme
a pris et mis dans trois mesures de farine, pour faire lever
toute la pâte1) ». Trois mesures, c'est très peu. On les trouvera
toujours. Petite chapelle, si l'on veut; ni le nom, ni la dimension

ne font rien à la chose. Port-Royal, non plus, n'a pas été
très spacieux, et de plus il a été démoli. Mais celui qui l'a
démoli n'a pas longtemps tardé à l'être aussi. Et il y a des
ruines dont les pierres parlent toujours. On peut être démoli
dans telle ou telle localité, et ne l'être pas dans l'histoire, et
l'histoire est une voix : defunctus adhuc loquitur. Peu importe
la façon dont on parle, pourvu qu'on dise la vérité. Jean-Baptiste,
lui aussi, a crié dans le désert, et tout de même il a été entendu
de ceux qui ont voulu l'entendre. Les missions les plus divines
et les plus salutaires ne sont pas celles qui éblouissent les yeux
et que les badauds acclament. Vain est le bruit des cymbales
qui retentissent.

*) Matth., xm, 33.

Revue incern d Théologie. Heft 72, 1910 43



— 666 —

J'espère qu'il y aura toujours assez d'anciens-catholiques
pour ne pas faillir à cette mission des petites forces travaillant
à de grands résultats.

J'insiste sur ce point, parce qu'il me paraît capital et de
première nécessité. Il faut que nos adhérents et nos amis en
soient bien convaincus. Oui, l'Eglise ancienne-catholique sera
toujours peu nombreuse, par cet autre motif qu'elle est fondée
sur la liberté d'esprit comme moyen de découvrir et de maintenir

la vérité; or la liberté d'esprit sera toujours rare, parce
qu'elle est très difficile à pratiquer, parce qu'elle ne va pas
sans de grands sacrifices, et qu'elle ne peut se trouver que
dans les élites. En outre, on voit par là comment et pourquoi
la liberté d'esprit n'est pas propagandiste; elle rencontre dans
les foules trop d'égoïsme, trop de paresse, trop de lourdeur et
d'épaisseur pour y être à son aise; elle les fuit plutôt, ou si
elle cherche à les mouvoir et à les émouvoir c'est toujours avec
la volonté de leur laisser leur liberté d'esprit; de là une
discrétion, une modération que le gros public prend pour de la
froideur et pour un manque de dévouement. Les propagandistes
agissent autrement : ils n'ont pas l'esprit d'analyse, ils ne
ménagent personne, ils ne redoutent pas l'indiscrétion; ils marchent
vite, parlent fort, poussent rudement et violemment, et violenti
rapiunt illud. Ainsi se forment les grands nombres, par poussées
et par blocs. Or, telle ne paraît pas être l'affaire des anciens-
catholiques.

Nous avons appris par notre expérience personnelle et
collective que toute réforme sérieuse ne se fait pas par un coup
de baguette magique ; mais qu'il faut longtemps expliquer,
expérimenter et agir, pour convaincre, persuader, convertir, créer
des habitudes nouvelles et durables. C'est pourquoi nous
sentons la nécessité du courage et de la persévérance, et nous
savons que plus nous serons entravés par les défenseurs des
abus ecclésiastiques et des erreurs religieuses, plus Dieu et son
Christ seront avec nous.

On a dit de l'ancien-catholicisme ce qu'on avait déjà dit,
je crois, de Pasteur : « Il ne fera jamais rien parce qu'il
s'attaque à l'impossible » Impossible la réforme de la théologie
irréformable, impossible l'union des Eglises à jamais séparées,
impossible la lutte du pot de terre contre le pot de fer, impossible

la victoire du faillible sur l'infaillible. Et cependant le pré-



— 667 —

tendu impossible est devenu possible; et il en sera de même
des buts visés par l'ancien-catholicisme, ils seront atteints quand
l'heure sera venue.. Plus encore que le génie, la religion est la
patience. Nous avons celle-là, nous aurons aussi celle-ci.

Une de nos joies, qui est en même temps une grande
tristesse, c'est que les événements nous ont donné raison, c'est

que les prévisions que nous avons annoncées en signalant les

erreurs et les prévarications de Rome, se sont réalisées avec
une exactitude frappante, c'est que les périls que nous avons
entrevus et que nous avons décrits, sont béants devant nous
comme des réalités toujours de plus en plus menaçantes. Nous
assistons ainsi à la consolidation de notre œuvre par l'épreuve
du temps. Les ultramontains voudraient bien que nos écrits,
nos démonstrations disparussent sous le vent de l'oubli ; ils font
tout pour qu'il en soit ainsi : non seulement ils les écartent et
font silence autour d'eux, mais ils répètent en toute circonstance

que l'ancien-catholicisme est mort et bien enterré... Et pourtant
il est là, agissant et vivant, devant leurs yeux, qui se ferment

pour ne pas le voir.
Nous leur avons dit que leur prétendue infaillibilité du pape

n'était pas seulement une machine à fabriquer des décisions
doctrinales, mais encore et surtout un engin politique pour
imposer aux catholiques soumis les mots d'ordre du pape. Or
Pie X, ou plutôt son secrétaire Merry del Val, est actuellement
le chef actif et impérieux du parti politique ultramontain, en
France surtout. Les preuves n'en sont que trop évidentes; et
les évêques, simples préfets ecclésiastiques du pape, fonctionnent
comme tels au vu et su du gouvernement qui, retiré derrière
le paravent de la Séparation, ne voit rien et permet tout: le
fameux Article IV ne légitime-t-il pas tout ce qu'il plaît aux
évêques et au pape de faire?

Nous leur avons dit que, broyés dans l'étau de l'infaillibilité

papale, les ecclésiastiques qui pensent et qui ont souci de
la vérité ne tarderaient pas à découvrir les mensonges qui
servent d'étais et de fondements aux faux dogmes romains, et
qu'alors ils seraient forcés, de par leur sincérité, de rompre
avec le dogme de l'infaillibilité et avec toutes les autres inventions

romaines. Or, les ruptures sont là, qui crèvent les yeux ;

et l'on avouera que les excommuniés ne sont pas les moindres
d'entre eux.



— 668 —

Nous leur avons dit qu'ils seraient bien obligés, bon gré
mal gré, d'étudier un jour le fameux droit divin de la papauté,
qui est la clef de voûte du système, et qu'alors ils en verraient
tout le néant et toute la supercherie. Or c'est ce qui arrive.
En Allemagne, le professeur Schnitzer vient de poser la question:

Le Christ a-t-il fondé la papauté? Etil répond: Non. En
France, un théologien catholique-romain, L. Sainte-Foy, vient
de publier un volume intitulé: De St. Pierre à Pie X1). La
démonstration est ferme2). Etc., etc.

Oui, certes, nous, anciens-catholiques, nous voudrions nous
être trompés dans les jugements que nous avons portés sur et

contre l'hérésie romaine. Mais la marche de la science et celle
de la société les confirment avec trop d'éclat pour que nous
ne voyions pas dans cet éclat l'approbation de la Providence.

12° Oui, certes, nous avons le sentiment que nous sommes
dans la vérité, en répudiant toute papauté. D'abord, le Christ
lui-même a déclaré qu'il ne doit exister aucun maître parmi
ses disciples, et qu'il est, lui seul, leur docteur. Ensuite, St. Paul
n'a connu, lui, aucune primauté de Pierre ni aucune papauté.
Il s'est dit, lui et les autres pasteurs des âmes, ministres du
Christ et dispensateurs des mystères de Dieu3); il n'a voulu,
en cela, être jugé que par le Seigneur et non par un homme4).
Il n'était que du Christ et de nul autre chef5). Il se disait
justifié, ainsi que ses frères, non pas au nom du pape ni dans

l'esprit du pape, mais in nomine Domini nostri Jesu Christi et
in spiritu Dei nostri6). Il ne voulait être soumis à la puissance
de personne7). Lui-même il n'avait pas de précepte à donner,
pas plus qu'à en recevoir; celui qui commande dans l'Eglise,
dit-il, c'est le Seigneur8). Soyez les serviteurs du Christ et non
les serviteurs des hommes9). Et en parlant ainsi, St. Paul croyait
qu'il avait, lui aussi, l'esprit de Dieu: puto autem quod et ego
Spiritum Dei habeam 10). Aucun, dans l'Eglise, ne doit s'élever

') Paris, Nourry, in-12, 125 p.
z) Voir, dans la présente livraison, une notice bibliographique spéciale.
*) I Cor. IV, 1 : Sic nos existimet homo ut ministres Christi et dispensatores

mysteriorum Dei.
4) Qui autem judicat me Dominus est. IV, 4.
6) Sicut et ego Christi. IV, 16.
6) VI, 11.

') Sed ego sub nullius redigar potestate. VI, 12.
8) Prsecipio non ego, sed Dominus. VII, io,
9) Servus est Christi. Pretio empti estis, nolite fieri servi hominum. VII, 22-23.

10) VII. 40.



— 669 —

au-dessus des autres, encore moins contre les autres : ut in
nobis discatis ne unus adversus alteram infletur pro alio1). Les
voies de Paul n'étaient que dans le Christ, et c'est là
l'enseignement qu'il a répandu partout dans chaque Eglise: vias meas,
quœ sunt in Christo Jesu, sicut ubique in omni ecclesia doceo2).

Donc Paul n'a connu et prêché que les enseignements du
Christ. Les anciens-catholiques non plus n'en ont pas d'autres.

Nous sommes heureux de nous être soustraits aux erreurs
et aux iniquités romaines, bien que cette liberté nous ait attiré
les plus grossières injures. A les entendre, les romanistes sont,
eux, les forts, les prudents et les nobles ; nous, nous ne sommes
que les stulti, les infirmi, les ignobiles. C'est ce que St. Paul
disait déjà à ses accusateurs de Corinthe: tanquam purga-
menta hujus mundi facti sumus, omnium peripsema usque
adhuc3).

Ce n'est donc pas dans l'incertain que nous avons couru,
et ce n'est pas dans l'air que nous avons frappé nos coups.
Nous pouvons l'affirmer avec St. Paul: «Ego igitur sic curro,
non quasi in incertum; sic pugno, non quasi aërem verberans »

(I Cor. IX, 26). Notre œuvre est précise. Nous savons ce que
nous voulons et nous voulons ce que nous savons. Nos
travaux n'ont pas pour but de défendre les erreurs d'une institution

désormais vermoulue et incurable; notre érudition n'est

pas en pure perte, toute destinée à la glorification d'un mortel
prétendu immortel. Nous avons mieux à faire. C'est la vérité
et la vérité seule que nous avons voulu démontrer, et que nous
démontrons; c'est l'Evangile du Christ, et celui-là seulement,
que nous prêchons et que nous défendons.

Avec nos maîtres dans la foi, nous avons été baptisés sous
la nuée et dans la mer. Nous avons tous passé par les mêmes
souffrances. Nous nous sommes tous nourris de la même
nourriture et du même breuvage ; non de la lettre qui donne la
mort, mais de l'esprit qui vivifie. C'est là notre force : « Et
omnes eamdem escam spiritalem manducaverunt, et omnes
eumdem potum spiritalem biberunt : bibebant autem de spiritali
conséquente eos petra, petra autem erat Christus » (X, 2-5). Notre
pierre à nous est le Christ et non un homme substitué déri-
soirement au Christ même.

') IV, 6. — =0 IV, 17. — 3) I Cor. IV, 13.



— 670 —

Les disciples de cet homme déclaré infaillible ont beau jouer
des Ecritures à leur fantaisie et poser en réalistes et en
littéralistes. Ce sont les Ecritures mêmes qui leur répliquent pour
leur démontrer la futilité de leur littéralisme : « Hsec autem in
figura facta sunt nostri, ut non simus concupiscentes malorum » (6).

Leur «idolâtrie», nous l'avons repoussée : « neque idolatrae effi-

ciamini, sicut quidam ex ipsis » (7). Le vrai Christ, nous ne
l'avons pas tenté : «neque tentemus Christum». Nous avons été
fidèles à ses enseignements spirituels, sachant qu'il était lui-
même l'esprit de Dieu, l'esprit de sagesse et de vérité : « haec

autem omnia in figura contingebant illis : scripta sunt autem ad

correptionem nostram, in quos fines sœculorum devenerunt.
Itaque qui se existimat stare, videat ne cadat » (11-13). Nous
sommes avertis par St. Paul même. C'est lui qui nous recommande

de fuir le culte des idoles : « propter quod carissimi mihi,
fughe ab idolorum cultura : ut prudentibus loquor, vos ipsi judi-
cate quod dico» (14-16). L'idolâtrie romaine est aujourd'hui en
pleine lumière; il faudrait être aveugle pour ne pas la voir et
ne pas la palper.

Les chrétiens qui veulent rester fidèles au « spiritualisme
universel » ou au « catholicisme spirituel » — car c'est tout un —

ne peuvent se méprendre. L'ancien-catholicisme qui leur fait
appel est celui que l'ancienne Eglise a connu et pratiqué, celui-là
même qui éclate à toutes les pages des Evangiles et de St. Paul.

13° Bref, trois choses sont claires et restent comme trois
pierres d'attente:

Premièrement, l'Eglise ancienne-catholique existe malgré
l'indifférence des libres-penseurs, et elle résiste à Rome malgré
la lâcheté des masses romaines soumises. La tactique de Rome
et de ses séides est de faire croire que l'Eglise ancienne-catholique

a disparu depuis longtemps ; que si elle est modeste,
tranquille, silencieuse dans ses travaux, c'est qu'elle ne compte pas.
De fait, on ignore ses travaux, on se garde bien de les réfuter,
et cela pour plusieurs raisons, surtout pour ne pas leur faire
de réclame, comme si la vérité avait besoin de réclame! La
vérité se fera jour à son heure ; les meilleurs germes ne germent
pas avant le printemps. Attendons le printemps.

Secondement, certains catholiques-romains, plus ou moins

matamores, gourmandent les anciens-catholiques et les modernistes,

sous prétexte que ni les soumis ni les révoltés ne sont



— 671 —

des apôtres. Ces matamores réclament des apôtres, comme si
l'on pouvait être apôtre au milieu des masses indifférentes qui
se bouchent les oreilles pour ne pas entendre Ces matamores,
qui gémissent et critiquent, auraient-ils été autre chose que des

fuyards, si on les avait menés au combat contre Rome?
N'auraient-ils pas été les premiers à traiter de Don Quichottes
les apôtres qui les auraient mis dans la nécessité de payer de

leurs personnes? On les a vus à l'œuvre maintes fois: grands
parleurs pour réclamer une religion nouvelle et grands farceurs
pour n'en pratiquer aucune. Tels qui jettent la pierre à autrui,
ne crient si fort que pour dissimuler leur torpeur.

Troisièmement, les anciens-catholiques n'ont pas essayé de

libéraliser l'Eglise romaine comme MM. Loisy, Tyrrell et Muni
auraient voulu le faire. Nous savions d'expérience que cette
transformation est impossible, et qu'on ne peut annihiler la
hiérarchie romaine qu'en lui résistant et qu'en faisant le désert autour
d'elle. Donc, nous n'avons pas fait appel à cette Eglise. Au
contraire, nous avons fait appel contre elle, en signalant aux
clairvoyants les engins politiques dont elle dispose, ainsi que
les éléments dissolvants qu'elle recèle au profit de l'irréligion,
du scepticisme et de l'obscurantisme.

Si les Eglises indépendantes de Rome ne nous ont pas
suffisamment compris, c'est que l'heure de l'intelligence et de l'union
n'est pas encore venue. Elle sonnera, nous en avons la ferme
conviction. Nous l'attendons et, sous notre tente, nous restons
fidèles à cette grande cause. Les matamores susdits qui ne
comprennent pas que réunir en une grande force chrétienne les
Eglises dispersées et épuisées dans leur isolement, est une œuvre
supérieurement religieuse, donnent la preuve que leurs griefs
ne sont que de vaines récriminations.

L'union des Eglises ne peut être qu'une œuvre de vérité
•et de fraternité : de vérité, donc de clarté et de conviction, sur
les ruines des fausses théologies; de fraternité, donc aussi
d'abnégation et de modestie en présence de tous les frères, non
pour la glorification de telle ou telle Eglise particulière, mais
pour la sanctification de toutes en Dieu et par le Christ. Or ce
but ne semble pas près d'être atteint. A chaque Eglise de se

préparer. L'Eglise ancienne-catholique, qui a pris l'initiative de
cette grande œuvre, ne faillira pas à son devoir.

E. Michaud.


	La logique de l'ancien-catholicisme, ses développements et ses devoirs

