Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 72

Artikel: La logique de I'ancien-catholicisme, ses développements et ses devoirs
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403767

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA LOGIQUE DE. UANCIEN-CATHOLICISME,

SES DEVELOPPEMENTS ET SES DEVOIRS.

Quoique l'ancien-catholicisme soit bien connu de nos lec-
teurs, il m’a semblé utile d’en résumer la portée et le but pour
le nombreux public qui les ignore. On ne répéte jamais trop
ce qui n'est jamais assez étudié, nunquam nimis dicituv quod
nunquam satis discitur (Séneque).

1° On connait le point de départ de 'ancien-catholicisme.
Le pape Pie [X, poussé par les jésuites et soutenu par sen régi-
ment ultramontain, ayant voulu faire définir comme des dogmes,
par le concile du Vatican (1870), sa propre infaillibilité et sa
juridiction universelle sur toute 1'Eglise chrétienne, les anciens-
catholiques protestérent et rejeterent ces deux définitions. Pour
justifier leur protestation et leur rejet, ils en appelérent a
I'Ecriture sainte, a4 la patrologie, a lhistoire de 1'Eglise, au
critérium catholique; ils montrérent que les deux doctrines dé-
finies étaient contraires & Uexacte interprétation des textes
scripturaires, et qu'elles avaient ¢été combattues dans I'Eglise
par nombre de théologiens ¢minents et de Saints. Le vrai
dogme ¢tant la doctrine enseignée par le Christ et foujours
crue dans U'Eglise, wuniversellenient et unanimement, il était
clair que les deux opinioﬁs susdites ne pouvaient Ctre matiére
a4 une définition dogmatique : car les transformer en dogmes,
c'elit été démontrer que le dogme n'était plus ni une doctrine
cnseignée par le Christ, ni une doctrine immutable, toujours
crue dans U'Eglise universelle. C'était la ruine du systéme
catholique.

Les anciens-catholiques ont voulu rester fideles a la foi de
I'Eglise catholique d’'autrefois; voila pourquoi ils se sont appelés
« anciens-catholiques ».



— 634 —

On voit, par ce fait, que, si cette dénomination date du
18 juillet 1870, l'ancien-catholicisme meéme est bien antérieur,
puisqu’il est le catholicisme méme, tel qu'il a existé antérieure-
ment. Et par ce mot «antérieurement» on a voulu, dés le prin-
cipe, dire «anciennement». Telle est la signification du mot
« ancien-catholicisme ».

Connaissant & fond les principes, les us et coutumes, les
ambitions surtout de la papauté et de la curie, les anciens-
catholiques ne se sont pas fait un instant illusion sur la portée
des nouveaux dogmes de 1870. Deés le principe, ils ont pris
lattitude qu'ils devaient prendre contre le fanatisme insensé
des uns et contre la ruse perverse des autres; leurs actes ont
toujours tenu compte de ce qu’exigeait, d'une part, la rouerie
consommeée des conseillers du Vatican, et, d'aute part, I'insanité,
la puérilit¢ de la théologie curiale. Ils leur ont sans cesse
appliqué ce mot de Montesquieu: « Comme il y a une infinité
de choses sages qui sont menées d'une maniére trés folle, il y
a aussi des folies qui sont conduites d'une maniere trés sage. »
Le pape prétend méme que sa sagesse est infaillible; Pie X
I’'a bien montré par son Encyclique de Borromée contre la
Réforme protestante et le modernisme! Réfuter les folles erreurs
de Rome, et avertir les catholiques des périls que I'habileté
vaticanesque faisait courir 4 I'Eglise, telle a été la principale
tache assumée par les anciens-catholiques des leur entrée en
campagne.

2° Les premieres explications données ont montré que par
« Eglise catholique ancienne » on a entendu 1'Eglise des huit
premiers siecles, ou plutot I'Eglise des sept conciles cecumeé-
niques, parce que, dans ces sept conciles, I'Eglise a été une
malgré leurs nombreuses imperfections; parce qu'on n'y trouve
aucune trace d'une papauté infaillible et toute-puissante; en un
mot, parce que la dogmatique et l'histoire de ces sept conciles
sont la réfutation évidente et péremptoire des prétentions de
la papauté moderne en général et des faux dogmes du 18 juillet
1870 en particulier.

Il allait de soi qu'en faisant ainsi appel a I'Eglise des sept
conciles cecuméniques contre la papauté faussement infaillible
du 18 juillet 1870, les anciens-catholiques faisaient appel, en
méme temps et logiquement, a toutes les Eglises orthodoxes,
dites orientales, toutes professant la foi définie dans ces sept



-

— 635 —

conciles et rejetant aussi la papauté prévaricatrice. Ainsi fut
posée la question de l'union des Eglises en général, notamment
de 'union de I'Eglise ancienne-catholique et des Eglises ortho-
doxes orientales.

En méme temps, il fut déclaré expressément que cette
union ne devait pas étre une simple union sentimentale, mais
qu’elle devait reposer sur l'identité de la foi: unus Christus,
una fides, unum baplisma. La fol subjective ou intérieure
n'étant pas constatable, il ne pouvait s’agir que de la foi ob-
jective ou du dogme; et par dogme, on entendit «ce qui a €té
cru partout, toujours et par toutes les Eglises particulieres »
(quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est).
Ainsi fut posée, en méme temps, la distinction entre le dogme
et les spéculations théologiques. Et il fut bien remarqué que
toutes les spéculations théologiques ne sont que des doctrines
humaines; qu’elles ne peuvent jamais, comme telles, étre confon-
dues avec les doctrines divines ou dogmes; qu'étant purement
humaines, elles sont libres de leur nature; que, dés lors, pour-
suivre l'union des Eglises dans les matieres théologiques serait
une chimere, d’ailleurs non désirable et méme nuisible a I'Eglise
et 4 la théologie, car la variété des opinions est une richesse
de l'esprit humain et un stimulant pour l'éclaircissement des
idées. Ainsi fut indiqué, des le principe, le procédé a suivre
pour arriver logiquement & l'union désirée. Si cette union n’a
pas encore ¢té réalisée, c’est que le procédé n’a pas été exacte-
ment pratiqué. Il est des esprits qui s’obstinent & confondre
les dogmes avec les prétendues explications des dogmes, et qui
paraissent tenir autant a celles-ci qu'a ceux-la, peut-étre méme
davantage. Nous n’accusons pas les personnes, mais nous ne
pouvons pas taire les défauts.

3° En se transportant ainsi sur le terrain des huit premiers
siecles, P'Eglise ancienne-catholique n’entendait nullement se
rendre solidaire de tous les faits et gestes accomplis par les
Eglises particulieres de cette période historique, encore moins
épouser tous les débats, toutes les querelles, tous les points de
vue des écoles théologiques et autres, toutes les théories émises
alors, toutes les erreurs inévitables enseignées par des théo-
logiens dont la science ne pouvait étre qu'imparfaite, toutes les
mesures disciplinaires prises par les Eglises particulieres dans
des temps passionnés, plus ou moins bouleversés, et sous des
influences mondaines et politiques aujourd’hui inacceptables.



— 656 —

L’Eglise ancienne-catholique voulait conserver 1'autonomie
qui appartient de droit a toute Eglise orthodoxe particuliere.
Catholique dans son fond, dans sa foi et dans son critérium,
elle voulait agir comme telle, selon tous ses droits et tous ses
devoirs. Elle voulait donc étre de son temps, respecter la
science et les libertés de son temps, et vivre selon le droit
commun des pays ou elle était établie.

Ces déclarations ont €té faites publiquement dés que 1'Eglise
ancienne-catholique a commencé a s’organiser.

4° Elle a db s'organiser en Eglise particuliere, parce que
les évéques de I'Eglise romaine refusaient les sacrements aux
adversaires des nouveaux dogmes romains.

Par cette organisation en Eglise autonome, les anciens-
catholiques ne sont nullement sortis de 'Eglise catholique. Loin
de la. Ils se sont constitués en Eglise particuliere précisément
pour continuer a ¢tre catholiques et pour micux défendre le
vrai catholicisme contre les nouvelles falsifications de la pa’
pauté. On peut méme dire que les anciens-catholiques, en rom-
pant forcément avec la hiérarchie romaine qui les excommuniait,
n'ont pas rompu avec I'Eglise romaine elleméme : car la hié-
rarchie n'est pas 1'Eglise. Toujours les anciens-catholiques ont
respecté et aimé ceux des catholiques qui sont restés de bonne
foi dans 1'Eglise romaine, beaucoup d'entre ceux-ci ne crovant
pas les nouveaux dogmes, mais ne voulant pas non plus sortir
d'une Eglise dans laquelle ils étaicnt nés et dans laquelle on
les laissait a peu prés libres dans leur mutisme et leur abs-
tention. Jusqu'a ces derniéres annnées, nombre de catholiques
romains, dits libéraux ou modernistes, ont professé des doc-
trines anciennes-catholiques, sans toutefois vouloir prendre le
titre d’anciens-catholiques, uniquement, disaient-ils, parce qu'ils
voulaient rester dans I'Eglise romaine pour en mieux combattre
les erreurs et le mauvais _espri't. Cette attitude timide a tou-
jours paru illogique aux anciens-catholiques, qui ont du moins
l'avantage et la consolation d’avoir une Eglise particuliere au-
tonome, Eglise dont la catholicité est incontestable, la catho-
licité vraie ne consistant nullement dans la soumission a un
pape anticatholique; tandis que les catholiques romains qui
veulent étre libéraux et modernistes malgré le pape, ont l'in-
convénient d'étre isolés et paralysés dans leur propre Eglise.
Leur opposition contre les erreurs papales perd ainsi son effi-



— 657 —

cacité¢ et manque de portée; tandis que celle des anciens-
catholiques, plus ferme, laisse une trace et des résultats qui
¢chappent a la censure et a l'anathéeme du pape. Clest, du
moins, notre conviction. Nous respectons nos fréres restés dans
I’Eglise romaine, bien que nous les trouvions illogiques; mais
nous réclamons d’eux le méme respect, méme s’ils nous trouvent
illdgiques.

Ce point est si important que j'insiste aupres de nos fréres,
les modernistes. J'ai déja parlé d'eux plusieurs fois dans cett:
Revue, essayant de définir leurs aspirations, leurs visées, leurs
doctrines, et surtout indiquant comment, si entre eux et nous
il existe des points communs, il existe aussi d’autre part de
oraves divergences. Nous ne saurions étre confondus les uns
et les autres.

Mais nous ne saurions non plus nous anathématiser les
uns les autres. Nous sommes séparés les uns des autres sur
deux points principaux, et sans aucun orgueil, nous croyons
pouvoir affirmer que la supériorité de l'ancien-catholicisme sur
le modernisme est frappante: 1° en ce que les modernistes
manquent de critére, 2° en ce qu'ils cherchent a se passer d'or-
ganisation. Les anciens-catholiques, au contraire, ont une régle
claire et une organisation précise. Les modernistes, dans les
questions de dogme, vont a l'aventure et dépassent générale-
ment la juste mesure; ils ne savent pas distinguer les vrais
dogmes primitifs, les vrais enseignements du Christ, et les spécu-
lations théologiques dont ils sont l'objet; une grande confusion
regne dans leurs prétendues explications; aussi manquent-ils
d'unité entre ecux et flottent-ils a tout vent de doctrine, chacun
soutenant qu'il a raison au nom de la science et chacun étant
réfuté par son voisin aussi au nom de la science. Les anciens-
catholiques, avec le critérium catholique, si précis, si simpie,
si facile a expliquer, ne sont pas exposés a violer le dogme;
toutes leurs divergences, quand ils en ont entre eux, portent
sur les explications théologiques, et ici il n'y a aucun péril,
du moment que les dogmes du Christ sont saufs.

L’autre défaut des modernistes, c'est qu’ils n’ont pas d'or-
ganisation ecclésiastique. Ils ne sont que des individualités
isolées, dont Rome fait une bouchée des qu'il lui plait. Le pape
les excommunie et les anathématise 'un apres l'autre, et chaque
feuille emportée par le vent va se perdre dans quelque coin



— 658 —

solitaire ol elle est vite desséchée. Les anciens-catholiques, au
contraire, tout en restant dans 1'Eglise catholique universelle,
ont leurs évéques, leurs synodes, leurs paroisses; ils font corps
contre les attaques’ de Rome, et la solidarité qui les lie les
sauve d'un individualisme impuissant et stérile.

Ce sont 14 des avantages supérieurs, soit en logique, soit
en pratique.

5° Cet état de choses a forcé les théologiens, soit de I'Eglise
ancienne-catholique, soit de I’Eglise romaine, & étudier plus pro-
fondément l'ancienne Eglise et notamment I'Eglise primitive.
Ces ¢tudes, activées aussi par le zele des théologiens pro-
testants, ont été poussées treés loin et ont mis en meilleure
lumiére les ouvrages des Peéres et des anciens théologiens, les
débats et les décisions des conciles, le sens exact d'une quan-
tit¢ de choses que Rome avait réussi a obscurcir et méme a
falsifier. Une grande partie des falsifications romaines est au-
jourd’hui_ palpable; nous n'en avons pas encore établi le bilan
complet, mais ce travail sera fait.

Cette connaissance nouvelle des erreurs enseignées par la
papauté au moyen-age et dans les temps modernes, a déterminé
les anciens-catholiques a les répudier, comme ils avaient déja
répudié les faux dogmes du 18 juillet 1870. C'est ainsi que peu
a4 peu l'ancien-catholicisme, qui, au début, n’avait guere é&té
qu'une dénégation des erreurs du concile du Vatican, est de-
venu aussi une dénégation de fowuies les erreurs papales, en
remontant du Concile de Trente jusqu'au IV® Concile de Cons-
tantinople (869), et méme au dela. Tous les conciles moyen-
agesques que Rome appelait et appelle encore cecuméniques,
n'ont été¢ que des conciles « occidentaux » tenus sous la pression
de la papauté, et tous violant a qui mieux mieux le critérium
catholique pour mieux assurer l'autocratie papale. Toutes ces
prévarications sont aujourd’hui constatées et démontrées; en
sorte que le fameux colosse papal apparait maintenant ce qu'il
est, avec ses pieds d'argile et ses prétentions trompeuses.

6° A mesure que ces études se poursuivaient, apparaissaient
plus clairement les procédés employés par Rome pour fabriquer
ses dogmes et pour les imposer a la croyance des trop naifs
fideles. La découverte de ces procédés a démontré la violation
du critérium catholique et la transformation de la notion du
«dogme, & peu prés dans toutes les écoles théologiques soumises



— 659 —

a4 l'influence de la papauté. Les anciens-catholiques ont rétabli
la vraie notion du dogme, et sa distinction d’avec les simples
spéculations théologiques; ils ont rétabli en méme temps la
pratique du critérium catholique contre le fameux magistére
romain, qui n’est que l'arbitraire du pape érigé en machine
dogmatique. Pendant que les théologiens papistes voulaient faire
croire au monde chrétien que toutes les définitions des papes
sont Zpso facto des dogmes divins révélés par J.-C., les théo-
logiens anciens-catholiques ont rétabli 'importante et capitale
distinction entre les véritables enseignements du Christ, d’'une
part, et les explications humaines des théologiens, d'autre part.
De 1a est apparue la nécessité de revenir aux seuls vrais
dogmes chrétiens, les enseignements du Christ, et de les dé-
gager des additions introduites dans le « dépot de la foi », ad-
ditions non seulement subreptices et illégales, mais souvent
aussi erronées.

Rome voit trés bien que cette distinction ne peut que dé-
masquer sa fausse théologie et conduire a la ruine de tout le
systéme papal; aussi la combat-elle per fas et nefas et reven-
dique-t-elle par toutes les spéciosités possibles un prétendu
droit d'évolution, sous lequel elle essaie de faire passer un
droit de transformer en dogmes toutes les contradictions et
toutes les opinions qu’elle juge utiles & son autocratie.

7° A cette falsification du dogme par Rome, & cette né-
cessité pour la papauté d'émettre 4 'appui de ses innovations
des theéses théologiques toujours de plus en plus irrationnelles
et antiscientifiques, les anciens-catholiques opposent la nécessité
de reviser tous les prétendus dogmes romains, de faire 'ana-
lyse et d’établir le bilan de chacun, donc de réformer toute la
théologie papiste. Cette entreprise, non contre le vrai dogme,
mais contre la fausse théologie- qui compromet le vrai dogme,
est moins gigantesque qu'elle ne parait, en ce sens que déja
une quantité de matériaux sont amassés, et que, chaque jour,
.s’¢chappent, de toutes les bibliothéques et de toutes les ar-
chives, de nombreux documents qui tendent a montrer ce qu'a
¢té la foi de 'ancienne Eglise, par quels moyens de faux sys-
temes théologiques ont été adoptés dans les é€coles, et enfin
sur quelles bases futiles repose tout cet échafaudage, qui n'est
majestueux qu'en apparence et dont la force n'est que subtilité.



— 660 —

8° Est-ce la toute l'ccuvre projetée par les anciens-catho-
liques? Non. Ils ont des ambitions chrétiennes plus completes
encore.

Jusqu’a présent ils ont préché 'union des Eglises et se sont
efforcés de la réaliser : 1° par le rétablissement du critérium
catholique; 2° par I'élimination de quelques faux dogmes qui
s'étaient introduits dans plusieurs Eglises particulieres, grace
a l'oubli et a la violation de ce critérium; 3° par la remise en
lumiere de quelques notions capitales, qui étaient en train d’étre
altérées sous linfluence néfaste de la papauté romaine.

Les anciens-catholiques ont commencé par rétablir le crits-
rium dogmatique de l'ancienne Eglise, parce que ce critérium
est la clef de toute r¢forme doctrinale qui veut se faire légale-
ment, ecclésiastiquement et exactement. Le témoignage una-
nime, universel et constant que rendent les Eglises particulitres
lorsqu'elles attestent leur foi, ¢'est-a-dire le fait de leur crovance
ou de leur non-croyance 2 telle doctrine précise, ce témoignage,
dis-je, lorsqu’il est librement rendu, est certes la plus haute
garantie d'inerrance que l'on puisse exiger en mati¢re d’histoire.
Effectivement, lorsqu'on demande aux Eglises si, oui ou non, elles
ont toujours cru que telle doctrine faisait partie du dépot de
la révélation du Christ, et lorsque toutes répondent unanime-
ment qu'elles ont toujours admis ce fait, ce fait ainsi affirmé
est manifestement certain, et 'on peut dire, en ce cas, que la
croyance en question remonte bien jusqu’au Christ et qu'elle a
toujours fait partiec de son enseignement. Ainsi a procédé 1'an-
cienne Eglise lorsqu'elle a voulu distinguer le dogme enseigné
par le Christ et les explications qui en ont été données par les
diverses ¢coles de théologie. Donc, voulant reprendre et re-
mettre en pratique cette distinction importante, les anciens-
catholiques, pour éviter l'arbitraire des écoles et la tyrannie
des papes, devaient reprendre l'usage de cet instrument, de ce
critérium, pour mener a bonne fin la réforme doctrinale catho-
lique; et c'est ce qu'ils ont fait.

9° Une fois en possession de cette régle, que 'ambition et
la ruse romaines avaient soigneusement ¢écartée pendant le cours
du moyen-age et surtout aux Conciles de Trente et du Vatican,
ils l'ont appliquée aux points en litige entre les Eglises. Le
vieux débat entre les Orientaux et les Occidentaux sur le
filioque a été aussitot dirimé. Il ne s’agissait pas de savoir si



— 661 —

cette expression exprime une erreur ou une vérité, mais seule-
ment si ce mot a ¢été légitimement introduit dans le symbole
cecuménique de la foi. Il n’a pas été difficile de répondre né-
gativement, et aussitot les anciens-catholiques ont repris le
texte authentique de ce symbole en supprimant cette addition
illégale. Restait a savoir si, de fait, la doctrine contenue dans
cette expression avait été enseignée comme de foi par toutes
les Eglises particulieres déja avant son introduction dans le
symbole. Or, ici encore, il n'a pas ¢té difficile de constater que
cette doctrine a été admise par tels théologiens et rejetée par
tels autres; donc, qu'elle n’avait pas pour elle le témoignage
«universel, constant et unanime» requis pour faire partie du
dépot de la révélation chrétienne. Et dés lors, cette doctrine
ne peut pas étre tenue pour un dogme; elle reste donc une
opinion théologique libre, en ce sens que l'on peut dire, sans
étre hérétique, ou que le St. Esprit procede du Pere et qu'il
est 'Esprit du Pere, ou qu'il procede aussi du Fils et qu’il est
aussi 'Esprit du Fils. Reste & ¢éclaircir le mot « procéder ».

Un autre point en litige a été le prétendu dogme de la
transsubstantiation eucharistique. Les anciens-catholiques, pour
le mettre au clair, ont procédé de méme. Ils ont demandé si
ce terme avait €té enseigné dans l'ancienne Eglise; la réponse
a ¢été manifestement négative. Ils ont demandé ensuite si la
chose, la doctrine exprimée par ce terme, avait été professée
universellement, unanimement et constamment dans les Eglises
orthodoxes particulieres. C'était une question de patrologie.
Les Peres ont été consultés. Tl a été constaté, textes en main,
que les uns ont repoussé cette doctrine comme matérialiste et
erronée, et que d'autres, dans des discours destinés a exciter
la piété des fideles, les ont pressés ardemment de « changer »
leur vie coupable, de la «diviniser » en se divinisant eux-mémes
par la manducation de la chair divine du Christ, lequel a or-
donné en effet de manger sa chair, etc. Sans entrer dans la
question de fond et d’exégese (qui est trés simple), et en se
bornant a la simple question du fait de la croyance ou de la
non-croyance, il a été évident, par la simple citation des textes,
que le témoignage universel et constant faisait défaut. Donc
la transsubstantiation n’est pas un dogme, mais une opinion
libre, rejetée comme grossiere et répugnante par les uns, ad-
mise comme pieuse par les autres.



— 662 —

Chaque dogme peut ainsi étre soumis au méme examen.

10° En outre, les anciens-catholiques ont travaillé a 'union
des Eglises dans l'unité de la foi (una fides), par le rétablisse-
ment de plusieurs notions fondamentales, que nombre de théo-
logiens ont mal exposées, mal expliquées, pour ne rien dire de
plus, et qui étaient en train de tourner a lerreur.

Par exemple, la notion de 1'Eglise est devenue chez les
théologiens romains la notion de la hiérarchie ou de I'Eglise
enseignante; le reste n'a plus ¢té que I'Eglise enseignée, la
partie trés secondaire, celle qui n'a plus de droits, mais seule-
ment des devoirs, le devoir de croire aveuglément, d'obéir
passivement et de payer largement. Définir I'Eglise comme
autrefois une république (7espublica christiana),; n’admettre
qu'un seul chef de I'Eglise, le Christ; professer que les fideles
par leur baptéme participent a4 la vie du Christ, a son sacer-
doce, qu'ils sont, eux aussi, des gardiens de sa doctrine et de
ses sacrements, etc., tout cela n’est plus que vieux jeu & Rome
et dans les Eglises qui suivent Rome. La nouvelle théologie a
changé cela et mis le cceur a droite. La téte est le pape et le
pape seul; le cceur c’est, pour les uns, encore le pape, pour
d’autres Marie; etc. Hélas! il n'est que trop visible que, dans
cette Eglise, les fideles et surtout les prétres et les évéques ne
sont plus guére que des machines ou des révoltés. Il n'est que
trop visible que Rome a faussé lautorité en tuant la liberté;
qu'elle a faussé T'unité en étouffant la variété; qu’elle a imposé
ses dogmes 2 elle, en €liminant la science.

Or, les anciens-catholiques ont rétabli la définition primi-
tive de 1'Eglise et rendu aux fideles et aux prétres leurs droits,
en rappelant aux évéques leur modeste et belle origine, et au
pape la sienne (simple évéque de Rome). Ils ont revendiqué et
concili¢ la liberté dans l'autorité, la variété dans l'unité, la
science dans l'explication des dogmes.

IIs ont rétabli du méme coup les notions de hiédrarchie,
d'épiscopat, de presbytérat, et aussi l'importante notion du
concile cecuménique, qu'on était en train de confondre avec la
notion de I'Eglise. Et la notion de l'antorité dans 1'Eglise, qui
devenait de plus en plus absolue et tyrannique, au détriment
de celle du seul Maitre, le Christ. Et la notion du dogme, qui
était déja compleétement dénaturée et dans laquelle on englobait
déja les notions des faits dits dogmatiques, des proxima fide:,



— 663 —

des théologoumenes, de la foi latente, de la foi implicite, etc.
Et la notion du sacrement, qui devenait la cause instrumentale
de la grace, et celle-ci le produit de l'ex opere operato. Et la
notion du sacerdoce, qui tournait, dans beaucoup d’esprits, a la
notion d'un pouvoir magique, transformant le prétre en homme
a miracles, comme si le Christ, 'éternel et l'unique Pontife,.
n'était plus ni vivant ni présent la ou plusieurs fideles sont
réunis en son nom.

Bref, ces notions capitales que de nombreux théologiens
faisaient dévier et qui sont loin d'étre partout délivrées des
sophismes qui les étreignent, ces notions, dis-je, sont l'objet
d’études suivies et méthodiques chez les anciens-catholiques.

I1 en est d’autres, comme la notion eschatologique, qui ont
été a peine touchées jusqu'a présent, mais qu'il faudra bien
aussi examiner et éclaircir. Je ne saurais les indiquer ici. Les
théologiens de profession en ont le sentiment, ceux qui ont
une idée exacte de la théologie scientifique comprennent ce que:
sera la seconde partie de la tache de I'Eglise ancienne-catho-
lique, sa seconde étape dans la voie d’honneur et de lumiere
ou elle est entrée. Hélas! les premiers pionniers auront bientot
disparu du champ de travail, mais ils disparaitront avec le
ferme espoir que la charrue et la béche ne resteront pas oisives.
et rouillées aprés eux, que des mains laborieuses et coura-
geuses les reprendront et méneront I'ceuvre a bonne fin.

Certes, nous nous rendons compte des difficultés de la situa-
tion. Nous les voyons toutes, croyons-nous, mais c'est précisé-
ment parce que nous les voyons toutes, toutes avec leurs cotés
faibles, que nous restons optimistes. En effet, le principal péril
est dans l'indifférence religieuse et dogmatique des masses, dans
I'absence des convictions religieuses en général: car, en con-
séquence de ce défaut, les superstitions grandissent, les erreurs
les plus niaises pullulent; et la mentalité rongée par la supersti-
tion et par la niaiserie, se préte plus que toute autre a l'enré-
gimentation et a l'obéissance passive et aveugle: en sorte que
plus le dogme décroit, plus la passivité des fideles augmente.
Or Rome exploite & merveille cette situation; elle enrégimente
partout et organise sans cesse. On dirait méme qu’elle augmente
le nombre de ses faux dogmes et de ses dévotions supersti-
tieuses pour hébéter davantage les intelligences et pour les
ficeler d’autant plus étroitement. Lorsque les simples fideéles,



5 — 0664 —

les femmes surtout, ont le cerveau vide d'idées et de doctrines
sérieuses, Jorsque ce ne sont plus que des machines a tout
croire et a tout faire, alors elles se laissent tourner comme des
manivelles par toutes les mains et dans tous les sens. Clest
ainsi que les masses sont stylées et dressées contre nous et
contre toutes les minorités croyantes qui ne transigent pas sur
la vérité; c'est ainsi que nous sommes et que nous serons,
-ongtemps encore, une minorité. Il faut en prendre son parti
et comprendre les raisons inévitables de cet état de choses.

Mais il faut répéter sans cesse qu'en matiere de religion
et de conscience, les gros chiffres importent peu; ce qui est
I'essentiel, c'est la vérité. Or, I'ancien-catholicisme est fondé sur
la nécessité de chercher la vérité, de s’attacher a elle, de lu
défendre, de la fairc briller et triompher: voila pourquoi il est
invincible, Tot ou tard, il vaincra ou plutdét la vérité vaincra
en lui. Qu'il diminue numériquement une année, il se relevera
'année suivante. Sa vie est ailleurs. De cela, il n'y a pas a
douter.

11° On le voit, chacun des actes de 1'Eglise ancienne-ca-
tholique, chacune de ses entreprises est un acte de conscience.
Née d'un sentiment du devoir et d'un profond amour de la
vérité, 'Eglise ancienne-catholique ne s’est pas bornée a rejeter
les faux dogmes du 18 juillet 1870, elle a rejeté tous les faux
dogmes qu’elle a peu a peu découverts; elle n'en a épargné
aucun, et elle n'en épargnera aucun. Toute vérité, au contraire,
sera toujours accueillie par elle, d'ou qu'elle vienne,

Et ce qu'elle a fait contre les erreurs romaines, elle I'a fait
aussi contre les mesures disciplinaires inventées par Rome pour
emprisonner les consciences et asservir les ames. Eprise de
liberté sainte autant que de vérité, elle s’est efforcée de rap-
peler 4 chaque homme, & chaque chrétien surtout, qu'il est avant
tout une conscience et une raison, et qu'il doit, partout et tou-
jours, agir en conséquence.

Cet enseignement austére a paru difficile au grand nombre.
La plupart préferent réformer autrui, pour se dispenser de se
réformer soi-méme. De la le petit nombre des anciens-catho-
liques; on trouve plus commode de s’accorder toutes ses aises
d’esprit et de conduite, sauf & en recevoir une absolution accom-
pagnée d’indulgences commodes et presque gratuites. A quoi
bon peiner a labourer son dme, 4 combattre ses passions, a



— 665 —

pratiquer des devoirs douloureux, quand on peut prendre le
chemin d’a coté, si facile et si agréable? Et comme la société
et la science progresseront toujours, il en résulte qu’il y aura
toujours des devoirs nouveaux. Donc la tache de I'ancien-catho-
licisme ne sera jamais remplie, puisqu’elle se renouvellera a
toutes les époques. Sa destinée est analogue & celle du protes-
tantisme et de toutes les réformes, qui est de se réformer tou-
jours, suivant cette parole d’en haut (dpoc. XXII) 11): Justus
justificetur adhuc.

En sorte que la vocation et la mission de I'Eglise ancienne-
catholique semblent se dessiner toujours de plus en plus claire-
ment. Par la force des choses, par la nature de ses visées et
de ses aspirations, par la sévérité des devoirs qu'elle s’est impo-
sés, elle doit se résigner, je crois, 4 n'étre jamais qu'une petite
Eglise, aussi longtemps du moins que le monde léger, frivole,
peu soucieux de la vérité et de la conscience, préférera la
religion superficielle et commode a la religion qui refuse de se
tromper elle-méme et qui refuse aussi de tromper autrui. L’an-
cien-catholicisme me semble étre la piate destinée a faire fer-
menter les esprits et les cceurs, a les réveiller de leur indiffé-
rence et a leur rappeler leur devoirs jusqu'en face de Tldole
vaticanesque. Il n’est pas besoin pour cela d’étre une Eglise-
colosse, ni de faire miroiter quoi que ce soit. « Le royaume des
cieux, a dit le Christ, est semblable & du levain qu'une femme
a pris et mis dans frois mesures de farine, pour faire lever
toute la pate!)». Trois mesures, c’est trés peu. On les trouvera
toujours. Petite chapelle, si I'on veut; ni le nom, ni la dimen-
sion ne font rien a4 la chose. Port-Royal, non plus, n’a pas été
trés spacieux, et de plus il a été démoli. Mais celui qui I'a
démoli n'a pas longtemps tard¢ a l'étre aussi. Et il y a des
ruines dont les pierres parlent toujours. On peut étre démoli
dans telle ou telle localité, et ne l'étre pas dans 1'histoire, et
I'histoire est une voix: defunctus adhuc loquitur. Peu importe
la fagon dont on parle, pourvu qu'on dise la vérité. Jean-Baptiste,
lui aussi, a cri¢ dans le désert, et tout de méme il a été entendu
de ceux qui ont voulu l'entendre. Les missions les plus divines
et les plus salutaires ne sont pas celles qui éblouissent les yeux
et que les badauds acclament. Vain est le bruit des cymbales
qui retentissent.

Yy Mareh., X110, 33.

Revue intern d Théologie, Heft 72, 1910 43



— 666 —

J'espére qu'il y aura toujours assez d’anciens-catholiques
pour ne pas faiilir & cette mission des petites forces travaillant
a de grands résultats.

Jinsiste sur ce point, parce qu'il me parait capital et de
premiére nécessité. Il faut que nos adhérents et nos amis en
soient bien convaincus. Oui, I'Eglise ancienne-catholique sera
toujours peu nombreuse, par cet autre motif qu’elle est fondée
sur la liberté d’esprit comme moyen de découvrir et de main-
tenir la vérit¢; or la liberté d'esprit sera toujours rare, parce
qu'elle est trés difficile a pratiquer, parce qu’elle ne va pas
sans de grands sacrifices, et qu'elle ne peut se trouver que
dans les élites. En outre, on voit par la comment et pourquoi
la liberté d’esprit n’est pas propagandiste; elle rencontre dans
les foules trop d'égoisme, trop de paresse, trop de lourdeur et
d’épaisseur pour y étre a son aise; elle les fuit plutot, ou si
elle cherche a les mouvoir et a les émouvoir c’est toujours avec
la volonté de leur laisser leur liberté d’esprit; de 1a une dis-
crétion, une modération que le gros public prend pour de la
froideur et pour un manque de dévouement. Les propagandistes
agissent autrement: ils n'ont pas l'esprit d’analyse, ils ne mé-
nagent personne, ils ne redoutent pas l'indiscrétion; ils marchent
vite, parlent fort, poussent rudement et violemment, et violent:
rapiunt illud. Ainsi se forment les grands nombres, par poussées
et par blocs. Or, telle ne parait pas étre 'affaire des anciens-
catholiques.

Nous avons appris par notre expérience personnelle et col-
lective que toute réforme sérieuse ne se fait pas par un coup
de baguette magique; mais qu'il faut longtemps expliquer, expé-
rimenter et agir, pour convaincre, persuader, convertir, créer
des habitudes nouvelles et durables. C’est pourquoi nous sen-
tons la nécessité du courage et de la persévérance, et nous
savons que plus nous serons entravés par les défenseurs des
abus ecclésiastiques et des erreurs religieuses, plus Dieu et son
Christ seront avec nous.

On a dit de l'ancien-catholicisme ce qu’on avait déja dit,
je crois, de Pasteur: «Il ne fera jamais rien parce qu'il s'at-
taque a l'impossible »! Impossible la réforme de la théologie
irréformable, impossible 1'union des Eglises & jamais séparées,
impossible la lutte du pot de terre contre le pot de fer, impos-
sible la victoire du faillible sur I'infaillible. Et cependant le pré-



— 667 —

tendu impossible est devenu possible; et il en sera de méme
des buts visés par 'ancien-catholicisme, ils seront atteints quand
I’heure sera venue.. Plus encore que le génie, la religion est la
patience. Nous avons celle-1a, nous aurons aussi celle-ci.

Une de nos joies, qui est en méme temps une grande tris-
tesse, c'est que les événements nous ont donné raison, c’est
que les prévisions que nous avons annoncées en signalant les
erreurs et les prévarications de Rome, se sont réalisées avec
une exactitude frappante, c'est que les périls que nous avons
entrevus et que nous avons décrits, sont béants devant nous
comme des réalités toujours de plus en plus menacantes. Nous
assistons ainsi a la consolidation de notre ceuvre par I'épreuve
du temps. Les ultramontains voudraient bien que nos écrits,
nos démonstrations disparussent sous le vent de 1'oubli; ils font
tout pour qu'il en soit ainsi: non seulement ils les écartent et
font silence autour d’eux, mais ils répetent en toute circonstance
que l'ancien-catholicisme est mort et bien enterré... Et pourtant
il est 1a, agissant et vivant, devant leurs yeux, qui se ferment
pour ne pas le voir, ,

Nous leur avons dit que leur prétendue infaillibilité du pape
n'était pas seulement une machine & fabriquer des décisions
doctrinales, mais encore et surtout un engin politique pour
imposer aux catholiques soumis les mots d'ordre du pape. Or
Pie X, ou plutdt son secrétaire Merry del Val, est actuellement
le chef actif et impéricux du parti politique ultramontain, en
France surtout. Les preuves n’en sont que trop évidentes; et
les évéques, simples préfets ecclésiastiques du pape, fonctionnent
comme tels au vu et su du gouvernement qui, retiré derriere
le paravent de la Séparation, ne voit rien et permet tout: le
fameux Article IV ne légitime-t-il pas tout ce qu'il plait aux
évéques et au pape de faire?

Nous leur avons dit que, broyés dans 'étau de l'infaillibi-
lité papale, les ecclésiastiques qui pensent et qui ont souci de
la vérité ne tarderaient pas a découvrir les mensonges qui
servent d'étais et de fondements aux faux dogmes romains, et
qu'alors ils seraient forcés, de par leur sincérité, de rompre
avec le dogme de l'infaillibilité et avec toutes les autres inven-
tions romaines. Or, les ruptures sont 13, qui crévent les yeux;

et I'on avouera que les excommuniés ne sont pas les moindres
d’entre eux.



— 668 —

Nous leur avons dit qu'ils seraient bien obligés, bon gré
mal gré, d'étudier un jour le fameux droit divin de la papauté,
qui est la clef de volite du systéme, et qu’alors ils en verraient
tout le néant et toute la supercherie. Or c'est ce qui arrive.
En Allemagne, le professeur Schnitzer vient de poser la ques-
tion: Le Christ a-t-il fondé la papauté? Et il répond: Non. En
France, un théologien catholique-romain, L. Sainte-Foy, vient
de publier un volume intitulé: De St Pierre a Fie X1'). La
démonstration est ferme?2). Etc., etc.

Oui, certes, nous, anciens-catholiques, nous voudrions nous
étre trompés dans les jugements que nous avons portés sur et
contre 1'hérésie romaine. Mais la marche de la science et celle
de la société les confirment avec trop d'éclat pour que nous
ne voyions pas dans cet éclat I'approbation de la Providence.

12° Oui, certes, nous avons le sentiment que nous sommes
dans la vérité, en répudiant toute papauté. D’abord, le Christ
lui-méme a déclaré qu'il ne doit exister aucun maitre parmi
ses disciples, et qu'il est, lui seul, leur docteur. Ensuite, St. Paul
n'a connu, lui, aucune primauté de Pierre ni aucune papauté.
Il s’est dit, lui et les autres pasteurs des ames, ministres du
Christ et dispensateurs des mysteres de Dieu?®); il n’a vouly,
en cela, étre jugé que par le Seigneur et non par un homme?*).
I1 n’était que du Christ et de nul autre chef?). 11 se disait jus-
tifi¢, ainsi que ses fréres, non pas au nom du pape ni dans
l'esprit du pape, mais in nomine Domini nostri Jesu Christi et
in spiritu Dei nostri®). Il ne voulait &tre soumis 2 la puissance
de personne?. Lui-méme il n'avait pas de précepte a donner,
pas plus qu'a en recevoir; celui qui commande dans 1'Eglise,
dit-il, c’est le Seigneur?). Soyez les serviteurs du Christ et non
les serviteurs des hommes ?). Et en parlant ainsi, St. Paul croyait
qu'il avait, lui aussi, 'esprit de Dieu: puto autem quod et ego
Spiritum Dei habeam . Aucun, dans I'Eglise, ne doit s'élever

1) Paris, Nourry, in-12, 125 p.

%) Voir, dans la présente livraison, une notice bibliographique spéciale.

%) I Cor. IV, 1: Sic nos existimet homo ut ministros Christi et dispensatores
mysteriorum Dei.

) Qui autem judicat me Dominus est. IV, 4.

®) Sicut et ego Christi. IV, 16.

& VI, 11.

) Sed ego sub nullius redigar potestate. VI, 12.

8) Praecipio non ego, sed Dominus. VII, Io,

%) Servus est Christi. Pretio empti estis, nolite fieri servi hominum, VII, 22-23.

1) VII. 40.



— 669 —

au-dessus des autres, encore moins contre les autres: ut in
nobis discatis ne unus adversus alterum infletur pro alio?). Les
voies de Paul n’étaient que dans le Christ, et c'est 1a 1'ensei-
gnement qu'il a répandu partout dans chaque Eglise: vias meas,
quee sunt in Christo Jesu, sicut ubique in omni ecclesia doceo?).

Donc Paul n'a connu et préché que les enseignements du
Christ, Les anciens-catholiques non plus n'en ont pas d'autres.

Nous sommes heureux de nous étre soustraits aux erreurs
et aux iniquités romaines, bien que cette liberté nous ait attiré
les plus grossieres injures. A les entendre, les romanistes sont,
eux, les forts, les prudents et les nobles; nous, nous ne sommes
que les stulti, les infirmi, les ignobiles. Cest ce que St. Paul
disait déja a ses accusateurs de Corinthe: tanquam purga-
menta hujus mundi facti sumus, omnium peripsema usque
adhuc?).

Ce n'est donc pas dans lincertain que nous avons couru,
et ce n'est pas dans l'air que nous avons frappé nos coups.
Nous pouvons l'affirmer avé St. Paul: «Ego igitur sic curro,
non quasi in incertum; sic pugno, non quasi aérem verberans »
(I Cor. IX, 26). Notre ceuvre est précise. Nous savons ce que
nous voulons et nous voulons ce que nous savons. Nos tra-
vaux n'ont pas pour but de défendre les erreurs d'une institu-
tion désormais vermoulue et incurable; notre érudition n'est
pas en pure perte, toute destinée a la glorification d'un mortel
prétendu immortel. Nous avons mieux a faire. Clest la vérité
et la vérité seule que nous avons voulu démontrer, et que nous
démontrons; c’est PEvangile du Christ, et celui-la seulement,
que nous préchons et que nous défendons.

Avec nos maitres dans la foi, nous avons été baptisés sous
la nuée et dans la mer. Nous avons tous passé par les mémes
souffrances. Nous nous sommes tous nourris de la méme nour-
riture et du méme breuvage; non de la lettre qui donne la
mort, mais de l'esprit qui vivifie. C'est la notre force: «Et
omnes eamdem escam spiritalern manducaverunt, et omnes
eumdem potum spsritalem biberunt: bibebant autem de spirilali
consequente eos petra, petra autem erat Christus » (X, 2-5). Notre
pierre a4 nous est le Christ et non un homme substitué déri-
soirement au Christ méme.

IV, 6. — H IV, 17. — ) I Cor. IV, 13.



— 670 —

Les disciples de cet homme déclaré infaillible ont beau jouer
des Ecritures a leur fantaisie et poser en réalistes et en litté-
ralistes. Ce sont les Ecritures mémes qui leur répliquent pour
leur démontrer la futilité de leur littéralisme: «Haec autem in
figura facta sunt nostri, ut non simus concupiscentes malorum» (6).
Leur «idolatrie», nous l'avons repoussée: «neque idolatrae effi-
ciamini, sicut quidam ex ipsis» (7). Le vrai Christ, nous ne
T'avons pas tenté: «neque tentemus Christum ». Nous avons ét¢
fideles & ses enseignements spirituels, sachant qu’il était lui-
méme l'esprit de Dieu, 'esprit de sagesse et de vérité: «hazec
autem omnia in figura contingebant illis: scripta sunt autem ad
correptionem nostram, in quos fines szculorum devenerunt.
Itaque qui se existimat stare, videat ne cadat» (11-13). Nous
sommes avertis par St. Paul méme. C'est lui qui nous recom-
mande de fuir le culte des idoles: «propter quod carissimi mihi,
fugite ab idolorum cultura: ut prudentibus loquor, vos ipsi judi-
cate quod dico» (14-16). L'idolatrie romaine est aujourd’hui en
pleine lumiere; il faudrait étre aveugle pour ne pas la voir et
ne pas la palper.

Les chrétiens qui veulent rester fideles au «spiritualisme
universel » ou au «¢catholicisme spirituel» — car c’est tout un —
ne peuvent se méprendre. L’ancien-catholicisme qui leur fait
appel est celui que 'ancienne Eglise a connu et pratiqué, celui-la
méme qui éclate a toutes les pages des Evangiles et de St. Paul.

13° Bref, trois choses sont claires et restent comme trois
pierres d’attente:

Premierement, 1'Eglise ancienne-catholique existe malgré
l'indifférence des libres-penseurs, et elle résiste & Rome malgré
la lacheté des masses romaines soumises. La tactique de Rome
et de ses séides est de faire croire que 'Eglise ancienne-catho-
lique a disparu depuis longtemps; que si elle est modeste, tran-
quille, silencieuse dans ses travaux, c'est qu'elle ne compte pas.
De fait, on ignore ses travaux, on se garde bien de les réfuter,
et cela pour plusieurs raisons, surtout pour ne pas leur faire
de réclame, comme si la vérité avait besoin de réclame! La
vérité se fera jour & son heure; les meilleurs germes ne germent
pas avant le printemps. Attendons le printemps.

Secondement, certains catholiques-romains, plus ou moins
matamores, gourmandent les anciens-catholiques et les moder-
nistes, sous prétexte que ni les soumis ni les révoltés ne sont



— 671 —

des apotres. Ces matamores réclament des apdtres, comme si
Ton pouvait étre apotre au milieu des masses indifférentes qui
se bouchent les oreilles pour ne pas entendre! Ces matamores,
qui gémissent et critiquent, auraient-ils été autre chose que des
fuyards, si on les avait menés au combat contre Rome?
N’auraient-ils pas été les premiers a traiter de Don Quichottes
les apotres qui les auraient mis dans la nécessité de payer de
leurs persbhnes? On les a vus a l'ccuvre maintes fois: grands
parleurs pour réclamer une religion nouvelle et grands farceurs
pour n'en pratiquer aucune. Tels qui jettent la pierre a autrui,
ne crient si fort que pour dissimuler leur torpeur.

Troisiemement, les anciens-catholiques n'ont pas essayé de
libéraliser I'Eglise vomaine comme MM. Loisy, Tyrrell et Murri
auraient voulu le faire. Nous savions d’expérience que cette
transformation est impossible, et qu'on ne peut annihiler la hié-
rarchie romaine qu’en luirésistant et qu'en faisant le désert autour
- d’elle. Done, nous n'avons pas fait appel a cette Eglise. Au
contraire, nous avons fait appel contre elle, en signalant aux
clairvoyants les engins politiques dont elle dispose, ainsi que
les ¢léments dissolvants qu'elle recele au profit de lirréligion,
du scepticisme et de 1'obscurantisme.

Si les Eglises indépendantes de Rome ne nous ont pas suffi-
samment compris, c’est que ’heure de l'intelligence et de 'union
n'est pas encore venue. Elle sonnera, nous en avons la ferme
conviction. Nous l'attendons et, sous notre tente, nous restons
fideles a cette grande cause. Les matamores susdits qui ne
comprennent pas que réunir en une grande force chrétienne les
Eglises dispersées et épuisées dans leur isolement, est une ceuvre
supérieurement religieuse, donnent la preuve que leurs griefs
ne sont que de vaines récriminations.

L'union des Eglises ne peut étre qu'une ceuvre de vérité
et de fraternité: de wvérité, donc de clarté et de conviction, sur
les ruines des fausses théologies; de fraternité, donc aussi d’ab-
négation et de modestie en présence de tous les fréres, non
pour la glorification de telle ou telle Eglise particuliere, mais
pour la sanctification de toutes en Dieu et par le Christ. Or ce
but ne semble pas preés d'étre atteint. A chaque Eglise de se
préparer. L'Eglise ancienne-catholique, qui a pris l'initiative de
cette grande ceuvre, ne faillira pas a son devoir.

E. Micuaup.




	La logique de l'ancien-catholicisme, ses développements et ses devoirs

