Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)
Heft: 71
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 580 —

VARIETES.

I. — Bibel und Naturwissenschaft.

Uber dieses Thema hat der Vorsteher des pépstlichen
Bibelinstituts, der Jesuit Leopold Fonck, am 4. Méirz einen
offentlichen Vortrag gehalten, in welchem er nach dem ,Oss.
Rom.“* vom 5. Mirz die folgenden Thesen verteidigte:

1. Es ist nicht Gottes Absicht, uns in den heiligen Biichern
Naturwissenschaft zu lehren. Die Erforschung der beziiglichen
Tatsachen und Probleme ist ganz dem Gebrauch der natiir-
lichen Krifte, die der Mensch empfangen hat, und daher dem
langsamen Fortschritt seiner Kenntnisse anheimgegeben.

2. Um von den Menschen verstanden zu werden, sprach
Gott in den heiligen Biichern in der Sprache, die dem Volke
bekannt und geldufig war, und nicht in den technischen Aus-
driicken der exakten Wissenschaft.

3. Da Gott nicht Naturwissenschaft lehren will und sich
der gewohnlichen Sprache bedient, sprach er von den natir-
lichen Phanomenen nicht nach der wirklichen Beschaffenheit,
die sie an sich haben, sondern nach der dussern Erscheinung,
nach welcher sie von den Sinnen unmittelbar wahrgenommen
werden.

4, Der inspirierte Autor war, abgesehen von der Gabe der
Inspiration, gewiss ein Sohn seiner Zeit, mit der ndmlichen
unvollkommenen Naturwissenschaft wie seine Zeitgenossen;
die tibernatiirliche Gabe der Inspiration machte ihn hinsichtlich
seiner natiirlichen Erkenntnis nicht gelehrter als er war.

5. Nichtsdestoweniger kann in den heiligen Texten nicht
der geringste Irrtum vorkommen, auch nicht in Dingen, die
auf Naturwissenschaft Bezug haben. Da das Wort des hl
Textes das dem ersten Urheber (autore primario) und der ver-
mittelnden Ursache (causa istrumentale) gemeinschaftliche Ele-



— 5H81 —

ment ist, muss sich die von der Gabe der Inspiration verbiirgte
Irrtumslosigkeit in allen Teilen dieses inspirierten Textes be-
wiahren, ohne dass das dem menschlichen Werkzeug eigentiim-
liche besondere Element, d. h. seine Kenntnis der natirlichen
Dinge, an dem némlichen gottlichen Privileg Anteil hitte. Die
Art einer solchen Bewahrung des heiligen Textes vor jedem
Irrtum konnen wir uns klarmachen an der analogen Tatsache
der Gabe der Unfehlbarkeit des Papstes oder auch gewisser-
massen z. B. an den Charismen der Prophetie und der Glossolalie,

Diese fiinfte These wird vielleicht in den Vortrigen, die
auf den 10. und 17. Mérz angesetzt sind, noch néher erldutert
werden. Sie ist dessen sehr bedirftig. Als das inspirierte
Wort, das gemeinschaftliche Produkt des hl. Geistes und des
Schriftstellers, wird nach dem Trienter Konzil wohl der Vul-
gatatext anzusehen sein. Geheimnisvoll aber bleibt, dass die
irrtlimliche Vorstellung des Schriftstellers das inspirierte Wort,
in dem sich der Schriftsteller dussert, nicht beeinflusst. Auch
ist sehr interessant, dass die Gabe der péipstlichen Unfehlbar-
keit eine der Inspiration der hl. Schriftsteller analoge Tatsache
sein soll. Leichter diuirfte sich eine Analogie zwischen der
péapstlichen Unfehlbarkeit und der Glossolalie nachweisen
lassen. Die Glossolalie war eine Kundgebung, die weder dem
Redner noch dem Hérer verstindlich war, sondern von einem
besonders begabten Gemeindemitglied ausgelegt werden musste,
um tberhaupt einen Wert zu haben. Wenn es sich mit der
Gabe der pipstlichen Unfehlbarkeit analog verhélt, so hitte
sie nicht viel auf sich, und es wire hochstens noch festzu-
stellen, in welchem Moment und mit welchem Gnadenmittel
der Papst das Charisma der Unfehlbarkeit empfangt. —

In dem am 10. Mirz gehaltenen zweiten o6ffentlichen Vor-
trag iber das Thema ,Bibel und Naturwissenschaft betonte
der Vorsteher des pépstlichen Bibelinstituts, dass es nicht
gentige, nur einfach zu sagen, Gott wolle in der Bibel keine
Naturwissenschaft lehren, sondern es miisse, wie Leo XIII. in
der Bulle Providentissimus Deus und Pius X. im 11. Satze des
Syllabus gegen die Modernisten feststellten, angenommen
werden, dass die Inspiration in allen Teilen der hl. Schrift
jeden Irrtum (premunisce il testo sacro in tutte le sue parti
da ogni errore) verhindert habe. Das ist nun aber ein Satz,
der sich nicht mit einer allgemeinen Behauptung abtun lasst.



— 582 —

Dr. Fonck unterscheidet drei Arten ,angeblicher Irrtimer*,
die jedoch in Wirklichkeit nicht vorhanden seien. Die einen
beziehen sich darauf, dass in der Bibel das ptoleméische System
vorausgesetzt wird, nach welchem die Erde der Mittelpunkt
des Weltalls ist. Hier antwortet der Referent mit Recht, dass
man sich heute noch, ohne etwas Unrichtiges zu sagen, genau
so d#ussere, wenn man nicht gerade die technisch richtige
Ausdrucksweise anwenden mtisse. Als zweite Art angeblicher
Irrtimer bezeichnet Fonck diejenigen, die sich auf die Schop-
fungsgeschichte beziehen. Auch in dieser Hinsicht bestehe aber
volle Ubereinstimmung zwischen Bibel und Naturwissenschaft
sowohl beziiglich der im Sechstagewerk gelehrten sukzessiven
Bildung des Universums wie beziiglich der ,historischen Er-
zéhlung (narrazione storica) von der Erschaffung des ersten
Menschenpaares. Die dritte Art angeblicher Irrtimer bestehe
in den mannigfaltigen Begebenheiten naturgeschichtlichen Cha-
rakters, die in der hl. Schrift erzahlt werden. Hier liess sich
Fonck auf Einzelheiten ein und sprach nach dem ,Oss. Rom.“
vom 11. Mérz von der geologischen Entstehung des toten
Meeres, von der Rizinuspflanze im Buche Jonas, von der Olive,
Feige, Ameise, Wachtel, den Petrusfischen, den Hasen und
Kaninchen, dem Strauss, der beflligelten Schlange und der
Schiange, die mit der Zunge beisst. Schliesslich gab der Redner
seiner Uberzeugung Ausdruck, dass ein weiterer Fortschritt
der Naturwissenschaft die biblischen Aussagen nur immer besser
bestiatigen werde. Leider scheint er aber fir seine These, dass
kein naturwissenschaftlicher Irrtum in der Bibel vorkomme,
meistens Beispiele gewé&hlt zu haben, die fir jeden verntinf-
tigen Leser der hl. Schrift ziemlich selbstverstindlich sind.
Gerne wiirden wir aber horen, wie sich Dr. Fonck mit der
Stelle abfindet: ,Da blieb die Sonne mitten am Himmel stehen
und beeilte sich nicht unterzugehen, fast einen ganzen Tag
lang. Und es hat weder frither noch spiter jemals einen
solchen Tag gegeben.“ Ist das buchstidblich zu verstehen?
Und ist das ein wirklicher historischer Vorgang, falls der buch-
stibliche Sinn festgehalten werden muss? Auch will uns
scheinen, dass neben der Rizinuspflanze im Buche des Pro-
pheten Jonas der grosse Fisch einer Beachtung wert gewesen wére.

Uber den dritten Vortrag, der auf den 17. Mdrz angesetzt
war, ist mir kein Referat zu Gesicht gekommen. Ich weiss



— 583 --

auch nicht, ob der Vortrag wirklich stattgefunden hat oder
nicht. Die zwei ersten Vortrage scheinen mir aber nur sehr
unbedeutende Beitriage zur Losung der hier in Betracht kom-
menden schwierigen Probleme zu sein. Besseres wire wohl
auch vom dritten Vortrag nicht zu erwarten gewesen.

E. H.

II. — Zur Geschichte des péapstlichen Dogmas vom
Jahre 1854.

Dr. Menn hat in der letzten Nummer dieser Zeitschrift
(S. 292) das tiberraschende Gestindnis mitgeteilt, mit welchem
Prinz Max, Herzog zu Sachsen, Professor der Pastoraltheologie
an der romischkatholischen Hochschule zu Freiburg i. d. Schw.,
unumwunden anerkennt, dass die Lehre von der unbefleckten
Empfingnis Marid der alten Kirche vollig unbekannt war.
Das Gesténdnis lautet: ,Den alten Griechen war die Wahrheit
der unbefleckten Empfingnis so wenig bekannt als der ganzen
tibrigen Christenheit im ersten Jahrtausend des Christentums
und noch dariiber hinaus.* Prinz Max weiss auch sehr wohl,
dass die orthodoxe Kirche des Morgenlandes diese Lehre bis
auf den heutigen Tag verwirft. KEr verbindet mit seinem Ge-
stindnis sogar die an rémische Theologen gerichtete Mahnung,
die von ihm behauptete Tatsache ,unumwunden zuzugeben
und die Dinge nicht anders darzustellen als sie sind“.

Nun hat doch am 8. Dezember 1854 Pius IX. das Dogma
proklamiert: ,Definimus, doctrinam, quee tenet beatissimam
Virginem Mariam in primo instanti suse Conceptionis fuisse
singulari omnipotentis Dei gratia et privilegio, intuitu merito-
rum Christi Jesu, Salvatoris humani generis, ab omni originalis
culpae labe preeservatam immunem, esse a Deo revelatam atque
idcirco ab omnibus fidelibus firmiter constanterque credendam.“
Erst viele Wochen nach der Verkiindigung dieses Dogmas
erschien auch die Bulle Ineffabilis Deus, in welcher auf fast
zahllose Stellen des Alten und Neuen Testamentes angespielt
wird, an denen Gott die neue Lehre geoffenbart haben soll,
so dass sie von jeher von ,allen Gliubigen fest und bestiandig“
geglaubt werden konnte. Pius IX. war also keineswegs der
Meinung, dass den Christglaubigen ,im ersten Jahrtausend und
noch daritiber hinaus* die Lehre von der unbefleckten Emp-



— 584 —

fingnis Maria unbekannt gewesen sei. Aber Prinz Max hat
vollkommen recht: Die alte Kirche wusste von dieser Lehre
gar nichts; sie steht auch nicht in der hl. Schrift. Ist also anzu-
nehmen, dass Gott, der ,vordem 2zu den Vitern geredet hat
durch die Propheten und zuletzt zu uns geredet hat durch den
Sohn“ (Hebr. 1, 1), ,nach dem ersten Jahrtausend und dariiber
hinaus“ durch weitere Offenbarungsorgane abermals zu uns
geredet hat, um uns die Heilswahrheit kund zu tun, dass aus-
nahmsweise Maria von der Erbsinde freigeblieben sei? So
meint es Pius IX. natirlich nicht, wenn er erklirt, die frag-
liche Lehre sei ,von Gott geoffenbart“. Er wiirde auch die
torichte Ausrede nicht gebrauchen, die Lehre sei nur als
~Knospe“ oder ,Keim* vorhanden gewesen. Eine angebliche
Wahrheit, von der niemand etwas weiss, ist eben einfach
nicht geoffenbart, weder von Gott noch von Menschen. Wer
sagt, die Lehre von der unbefleckten Empfangnis sei im ersten
christlichen Jahrtausend vollig unbekannt gewesen, anerkennt
auch, dass diese Lehre im ersten christlichen Jahrtausend noch
nicht geoffenbart war. Ist sie heute gleichwohl zu den ,ge-
offenbarten* Wahrheiten zu rechnen, die der Christ ,fest und
bestindig“ glauben muss, so ist die alte Theorie, dass Schrift
und Tradition die Quellen der christlichen Glaubenslehre seien,
preisgegeben. Prinz Maxz, der oifen bekennt, man koénne das
sDogma“ von der unbefleckten Empfangnis aus diesen Quellen
nicht herleiten, scheint ,am Glauben Schiffbruch gelitten zu
haben¥.

Wir kommen auf diesen Gegenstand zuriick, weil uns
L. Saltet, Professor an der theologischen Fakultiat in Toulouse,
in der Aprilnummer des ,Bulletin de Littérature ecclésiastique*
zu beweisen scheint, dass die Meinung des Prinzen Max sogar
in sonst ganz rechtgliubigen Kreisen der franzosischen Theo-
logen verbreitet sei. Sealtet ist der Mann, der den armen
Turmel, alias «Dupin», ,Herzog®, ,Lenain“, so schrecklich in
die Enge getrieben und schliesslich mit allen seinen Biichern
auf den Index gebracht hat. Von Saifet also sollte man er-
warten, dass er niemals von der unbefleckten Empfingnis
Marisi rede, ohne in Ubereinstimmung mit dem winfallibile ora-
culum®, das Pius IX. erlassen hat, an das ,Ipsa conteret caput
tuum® und ,Plena gratia® zu erinnern und so darzutun, dass
das Dogma vom Jahr 1854 auf Gottes Offenbarung beruhe.



— 585 —

Allein nun polemisiert er in einem Artikel ,Saint-Augustin et
Uimmaculée-conception” (a. a. O. S.161-166) gegen C. Vacandard,
aumonier du Lycée de Rouen, der endlich in den Werken des
hl. Augustin eine Ausserung gefunden zu haben meint, mit
welcher dieser grosse Kirchenlehrer gegen Ende seines Lebens
die fritheren Behauptungen, nach welchen Maria keine Aus-
nahme machte, widerrufen haben soll. Leider hat der hl. Au-
gustin in seinen ,Retractationes* diesen Punkt iibersehen, und
so ist es gekommen, dass die nachfolgenden Generationen die
von Vacandard angerufene Stelle nicht beachteten und immer
glaubten, auch der hl. Augustin gehére zu denen, die von der
unbefleckten Empfingnis nichts gewusst haben. Saltet seiner-
seits ist immer noch dieser Meinung; er zeigt in seinem Auf-
satz, dass Vacandard die von ihm entdeckte Ausserung ganz
anders deutet, als Augustin sie verstanden hat. Darin hat
Saltet unbedingt recht. Wir verzichten darauf, die bezligliche
Erorterung hier zu skizzieren.

Dagegen konnen wir nicht unterlassen, Herrn Saltet aus-
driicklich das Lob zu spenden, dass er seinen kurzen Aufsatz
sehr geschickt eingeleitet habe. FEr fithlte wohl, dass es miss-
lich sei, einem Gelehrten zu widersprechen, der endlich, end-
lich einen Beweis dafiir gefunden hat, dass schon der hl. Au-
gustin an die unbefleckte Empfiingnis glaubte. Darum leitet
er seine Abhandlung zur Feststellung der eigenen Orthodoxie
mit einem wuchtigen Hieb auf die Altkatholiken ein. Der
Hieb ist auf Deéllinger, Friedrich, Reusch, die ,Revue* und die
Altkatholiken insgesamt gerichtet, die 1870 gegen die papstliche
Unfehlbarkeit protestiert haben, allein Anno 1854 schwiegen
oder doch nur ,platonisch opponierten“, wie Dollinger. Wir
konnten darauf antworten, dass nicht alle Altkatholiken, die
1870 protestierten, Anno 1854 schon zu den Vernunftjahren
gelangt waren. Allein wir wollen von dieser Ausrede keinen
Gebrauch machen, sondern mit einer gewissen Einschriankung
die Richtigkeit des harten Urteils zugeben, dass die Altkatho-
liken im Jahr 1854 den Vorwurf verdient haben ,d’avoir manqué
ou de clairvoyance ou de caractére®. Vielleicht durfte man sogar
sagen, es habe ihnen an beiden Dingen ein wenig gefehlt, an
klarer Einsicht und an Charakterfestigkeit. Der selige Pro-
fessor Michelis wenigstens konnte niemals von dem ungliick-
lichen Thomas Braun reden, ohne zuzugeben, dass der arme



— 586 —

Kaplan mit seinem Martyrium die spitern Altkatholiken be-
schiame. Ausgesprochene ,Altkatholiken“ waren librigens 1854
nur in Holland zu finden; diese haben sehr energisch prote-
stiert, obwohl sie von aller Welt verlassen und missachtet
waren. (Vgl. Herzog, Stiftspropst J. B. Leuw und das Dogma von
1854, Bern, 1904, S. 13 ff.) Sie also trifft der Vorwurf des
Herrn Saltet nicht. Was aber die andern Leute angeht, die
sich erst 1870 zu einem Protest aufzuraffen vermochten, so
diirfte selbst ein so unnachsichtiger Inquisitor wie Herr Saltet
wenigstens ,mildernde Umstéinde* gelten lassen. Sehr hervor-
ragende Altkatholiken haben sich ja nach dem 18. Juli 1870
nicht gescheut, offen und reumiitig zu beichten, dass ihnen die
wClairvoyance® gefehlt habe. So hat Bischof Hefele, als er noch
altkatholisch war, am 25. Januar 1871 an Professor Reusch
geschrieben: ,Leider muss ich mit Schulte sagen: Ich lebte
viele Jahre in einer schweren Téduschung; ich glaubte der ka-
tholischen Kirche zu dienen und diente dem Zerrbild, das der
Romanismus und der Jesuitismus daraus gemacht haben.“
(Vgl. Schulte, Der Altkatholizismus, S. 22.) An &hnlicher
Téduschung litten sehr viele, und so war es ihnen nicht mog-
lich, zur ,clairvoyance“ zu gelangen. Sie haben Rom fir viel
besser gehalten, als es war; sie haben gehofft, wo nichts mehr
zu hoffen war, und darum geschwiegen, wo sie hitten reden
sollen. Krst die Katastrophe des Jahres 1870 offnete ihnen
die Augen und raubte ihnen den letzten Rest der Hoffnung.
Verdienen sie den Vorwurf der Charakterschwiache? Wenn ja,
so rithrte die Schwéche eben doch wieder hauptséichlich her
von einer unbegriindeten Ehrfurcht vor der pépstlichen Hier-
~archie. Das entschuldigt ihre Charakterschwiche, Ubrigens
sei Herr Saltet doch ehrlich und halte Umschau unter seinen
Amtsbridern in Frankreich! Warum hatte Turmel, den er so
unbarmherzig ans Licht gezogen, so verschiedene Namen an-
genommen? Bewogen dazu hat ihn die ,clairvoyance®, die ihm
sagte, er werde von der Hierarchie zertreten, wenn bekannt
werde, dass er der Verfasser der Schriften sei, die er als
,Herzog“  Dupin“ ,Lenain“ herausgegeben hat. Warum hat
er sich so kliglich unterworfen? Der pépstliche Inquisitor
wird hochmiitig und selbstgetillig antworten: Il a manqué de
caractére; der Mann hitte sich verbrennen lassen sollen! Un-
zahlige jedoch setzen sich einemn solchen Vorwurf nicht gern



— 587 —

aus und finden, es sei nicht angenehm, sich verbrennen zu
lassen: sie schweigen und lassen den Dingen ihren Lauf.
Allein ein péapstlicher Theologe, der die heutigen kirchlichen
Zustinde kennt, sollte sich doch besinnen, bevor er den Alt-
katholiken den Vorwurf macht, sie hiitten es an Einsicht oder
an Charakterfestigkeit fehlen lassen, weil sie es unterliessen,
wegen des Dogmas von 1854, dessen Sinn das katholische Volk
im allgemeinen gar nicht kennt, einer Szission zu rufen. Erst
mit dem 18. Juli 1870 ist die Situation vollig klar geworden;
seither haben wir es an clairvoyance und caractére nicht
mehr fehlen lassen. E. H.

Quelques mots complémentaires pour les lecteurs francais.

St. Augustin ayant enseigné le contraire de l'immaculée-
conception, M. Saltet reproche aux anciens-catholiques de ne
s'étre pas rangés & son avis en 1854, et de n’avoir pas pro-
testé contre la violation de la tradition, commise par Pie IX.
M. Saltet fait semblant d’ignorer que l’Eglise ancienne-catho-
lique, qui ne s’est organisée qu’aprés 1870, ne pouvait pas faire
acte, comme Eglise, en 1854. Les anciens-catholiques qui, au-
jourd’hui, ont cinquante ans ne sont nés qu'en 1860; comment
auraient-ils protesté six ans avant leur naissance? Quant &
ceux qui, en 1854, avaient assez de science theologique pour
se rendre compte de la violation de Pie IX, ils n'ont pas
manqué de le dire et plusieurs ont souffert la persécution pour
leur sincérité et leur courage. Ceux d'entre eux qui, comme
Deellinger, avaient écrit, déja auparavant, «qu’il n'a été rien
réveélé ni rien transmis a 1’Eglise sur cette question », ceux-la
ne se sont nullement rétractés, et ils ont certainement persévére
dans leur croyance, d'accord avec tous les opposants du nou-
veau dogme, qui, on se le rappelle, étaient nombreux. Quel-
ques-uns ont attaqué expressément le nouveau dogme et ont
été mis a l'index. S'ils ne se sont pas coalisés et organisés
contre la papauté, c'est qu’ils ont trouvé que les circonstances
étaient peu propices et aussi que la question n’en valait peut-
étre pas la peine, étant d'un ordre d’idées auquel le public
était fort insensible. Que de fidéles et méme d’'écclesiastiques
ne se privaient pas d'en sourire!

Ils furent rares, les théologiens assez perspicaces pour
pressentir un truc de la part des jésuites du Vatican; pour



— 588 —

deviner que Rome voulait préparer, par un traquenard dissi-
mulé, la proclamation de linfaillibilit¢é du pape. Cette ruse
toute jésuitique de Rome est aujourd’hui claire a tous les yeux:
réunir les évéques autour du pape & l'occasion d’'une cérémonie
anodine; profiter de cette occasion pour faire déclarer aux
évéques par le pape que la sainte Vierge a été immaculée
dans sa conception; choisir un sujet en apparence purement
mystique et de nature & n’intéresser que les personnes dévotes,
donc s’assurer ainsi qu’il n’y aurait pas d’opposition, et, aprés
coup, ouvrir les yeux des évéques et leur dire que le pape
lui-méme avait de fait, motu proprio, défini le dogme de 1'im-
maculée-conception, et que par conséquent il était personnelle-
ment infaillible, ne tenant pas son infaillibilité du concours de
I’Eglise, mais de lui-méme et de lui seul; escamoter ainsi la
question de droit par le triomphe de la question de fait; jugu-
ler la discussion, la science, la dogmatique, la tradition, 1’his-
toire, la liberté, en ayant l'air de braler de l'encens et de ne
faire que de la piété! Et le tour était joué. C’est ce qui arriva.

Et M. Saltet trouve que les anciens-catholiques de 1854
ont «manqué ou de clairvoyance ou de caractere», en se
laissant prendre aussi naivement au piége! Il a l'air de plai-
santer ces enfants niais qui ne suspectaient pas leur mere, la
papauté!

Un critique désintéressé et impartial ne manquerait pas
de s’élever avec indignation contre la maratre qui dupait ainsi
ses enfants trop crédules, en les amenant, par une démarche
en apparence sans importance, & la renonciation inconsciente
et imprévue de leurs droits. Un juge véridique signalerait cet
abus de mineurs. Mais aujourd’hui les théologiens romanistes,
qui préchent tant 'amour de la vérité et de la science, ne se
soucient réellement ni de la vérité ni de la science; ils ne se
soucient que d'une chose : paraitre avoir raison, trouver des
arguments spécieux pour essayer de justifier, devant les igno-
rants et les naifs, leurs violations de la vérité historique ainsi
que cette fatale et mensongere institution de la papauté, qui
est la ruine du catholicisme et du christianisme. Ce n’est plus
le Christ qu'il s’agit de glorifier comme !’'Unique Maitre et
I'Unique Docteur, c’est le pape! C’est le dupeur qui est divi-
nisé! Décidément M. Saltet saltat. Mais sa plaisanterie est plus
cruelle contre lui que contre nous. S'il trouve que les anciens-



— 589 —

catholiques manquent encore de clairvoyance et de courage,
que ne doit-il pas penser de ses confréres qui, comme M. Tur-
mel, savent et se soumettent sans arriére-pensée? Ils sont légion,
nous le savons, et M. Saltet le sait aussi. Manquent-ils de clair-
voyance ou de courage? M. Saltet voudrait-il faire croire que
ce qui etait possible en 1854 I'est encore en 1910? E. M.

III. — Reéhabilitation de Priscillien.

Dans la «Revue d'histoire et de littérature religieuses »
(mars et mai 1910), M. E. Ch. Babut a publié une étude inti-
tulée : Paulin de Nole et Priscillien, dans laquelle il démontre
que le saint évéque de Nole a été imbu des principes ascé-
tiques de Priscillien; que les suspicions dont il a été I'objet,
en Espagne d’abord, a2 Rome ensuite sous le pape Sirice,
avaient pour cause sa réputation d'ascétisme et d’attache au
prisciilianisme; que néanmoins il a tenu bon; que peu a peu
les préjugés ont disparu et qu'on a fini par lui rendre justice,
sans qu'il ait jamais rien rétracté et sans qu'il ait abandonné
ni ses principes ni son attitude religieuse. Cette démonstration
est trés bien faite, avec beaucoup de méthode et de modéra-
tion. J'en citerai quelques passages, en invitant nos lecteurs a
étudier a fond les documents produits par M. Babut.

« Paulin n'a pas pu se désintéresser du concile qui se tint
dans la ville (de Bordeaux) en 384 et qui condamna la nouvelle
hérésie. L'année suivante, il apprit qu’Euchrotia avait été con-
duite au supplice avec Priscillien, trainée & l'échafaud le croc
au cou. C'était une dame de son monde ... Paulin avait d’ail-
leurs des raisons particulieres de prendre intérét & ce grand
proces religieux, qui, autour de lui, ne put manquer d'étre,
pendant de longs mois, un sujet ordinaire d’entretiens. Espagnol
par son mariage, i1 faut qu'il ait été en relations avec une
partie de la noblesse d’'Espagne, & laquelle appartenaient les
principaux accusés. Et quand enfin son frére eut été la victime
de la terrible justice des tyrans, et qu'il se vit lui-méme sur
le point d'étre condamné par les mémes juges qui avaient
envoyé a la mort Priscillien, le poéte Latronien et Euchrotia,
comment n'aurait-il pas pensé souvent a ces clarissimes d'Es-



— 590 —

pagne et d’Aquitaine, semblables & lui a plusieurs égards, dont
il avait failli partager le sort?» (p. 103-104).

En 389, le tyran est vaincu par Théodose. L’Aquitaine est
libre. Paulin «se convertit», comme il dit et comme disaient
déja les priscillianistes; aprés eux il se voue a la continence
et il commet la folie qu'aucun noble des pays latins, excepté
les priscillianistes, n'avait encore accomplie : il vend ses biens,
il renonce a la qualité de sénateur et & la vie mondaine. Paulin
sait qu'on parle de lui dans le monde comme d’'une recrue de
la secte; il est impossible qu'a ce moment au moins il n’ait
pas cherché 2 connaitre les mceurs et la doctrine des con-
fréeres qu'on lui donnait. «Au surplus, le parti priscillianiste,
par les triomphes qui succédaient a ses épreuves, faisait encore
parler de lui. Ses deux persécuteurs étaient chassés de l'épis-
copat, et l'un d'eux exilé. Les victimes de la persécution
n’étaient pas seulement réhabilitées en vertu d'un édit impérial;
leurs amis, ayant transporté leurs corps en Espagne, avaient
fait de leurs tombeaux des sanctuaives. Pacatus affirma au
sénat romain et a l'empereur Théodose, dans un panégyrique
officiel, 'innocence des suppliciés de Tréves. .. Priscillien n'avait
été condamné que par des laics, les juges du tyran, et la sen-
tence de ces fawux juges avait été cassée par Valentinien II et
Théodose. Les défenseurs de sa mémoire formaient dans 1'Eglise
catholique d'Espagne un grand parti, et 1'on pouvait alors se
joindre & eux sans accepter aucunement la qualité de sectaire.
Ils comptaient sur la victoire finale, et leur victoire devait en
effet paraitre probable» (p. 105).

Pendant le séjour de Paulin en Espagne, entre 390 et 394,
l'une des cinqg provinces, la Gallécie, «était presque entiére
(dix évéques) gagnée a l'innocence et a la sainteté des martyrs
de Treves, et en dix évéchés leurs noms étaient inscrits au
canon de la messe , . . Il est difficile que Paulin soit resté neutre
entre les deux partis, impossible qu'il n’ait pas été trés informé
de l'objet de leur querelle» (p. 109).

«Par sa profession de continence, par la vente de ses
biens, par sa mystérieuse retraite en Espagne, Paulin s'était
désigné lui-méme & l'accusation de priscillianisme (p. 113)...
En outre, apres avoir étudié les écrits de Priscillien, si 'on
vient a lire ou & relire les Leftres de Paulin qui contiennent
de véritables homélies, on aura, par moments, la sensation d'un



— 591 —

air de famille ou d'un air d'école; on croira retrouver, dans
certains développements de Paulin, la langue singuliere des
onze 7raités... I1- pourra arriver, a certains passages des
Lettres, que 1'on croie lire encore les 7raités, et que méme on
ait a s’assurer qu'on n’a point ouvert par mégarde un livre
pour lautre (p. 123)... Je n'ai rien remarqué, dans la littéra-
ture du temps, d’aussi semblable par la forme aux homélies
de Priscillien que les développements théologiques de Paulin »
(p. 124).

Et M. Babut en donne la preuve en examinant la maniere
dont les mots opus et converti sont employés par Priscillien
d’abord, puis par Paulin (p. 125-127); etc. Bref, la maniere dont
Priscillien et Paulin ont cité 'Ecriture sainte et 'ont mélée a
leur propre texte, est identique; méme procédé, méme école.
« L’analogue des centons scripturaires de Paulin, ce sont les
Traités de Priscillien. Le tvpe du genre est la; la citation est
chez Priscillien presque continuelle; ses discours et sa pensée
méme sont un tissu de »éminiscences» (p. 130).

Il est évident, maintenant, que Priscillien a été un grand
admirateur de St. Paul, qu'il appelait le maitre; qu'il s'est
nourri des Epitres; que Paulin est aussi entré dans cette voie;
que l'un et l'autre, acceptant le point de vue de la morale
dualiste de St. Paul, ont voulu combattre en eux et autour
d’eux le matérialisme de la lettre pour vivre ascétiquement de
I'esprit; tous deux ont voulu que le clergé fat plus pauvre et
plus continent. Priscillien a été victime de son zele réformateur
et purificateur, et il s’en est peu fallu que Paulin n'eit le méme
sort. C'est Itace, ennemi de toute réforme, qui a réussi a faire
passer Priscillien pour hétérodoxe; ses calomnies ont été ré-
pétées par Orose, par Philastre, etc., voire méme par Augustin,
qui n’a pas examiné la question, mais qui, sur le simple dire
d'Orose, n'a pas hésité a crier au manichéisme et a 1'hérésie
manichéenne. Que de jugements superficiels et faux, comme
celui-ci, ont été accrédités et répandus dans I'Eglise, méme par
des Augustin! M. Dufourcq, aujourd’hui encore, leur fait écho
contre M. Babut. Mais la these de M. Babut est tellement claire
que c’est partie gagnée. Partie gagnée non seulement contre
Rome qui ne consent pas a réduire le nombre des hérétiques,
elle en a besoin pour vivre; mais partie gagnée contre les
chrétiens matérialistes et littéralistes, dont les principes mieux



— 592 —

connus chaque jour sont chaque jour plus discrédités, au profit
du christianisme spiritualiste qui a eu, heureusement, ses par-
tisans dans tous les siécles. Le point de vue réformiste a fait
son entrée dans l'histoire, et il triomphera cofite que cofite.
E. M.

IV. — Les embarras de Rome continuent.

On pourrait méme dire qu'ils augmentent; car tous les
efforts des théologiens romanistes pour aplanir les difficultés de
leur systéeme dogmatique, ne font que les accroitre. Citons quel-
ques exemples :

I. D’abord, le fameux «magistére romain». Pour essayer
de justifier la fabrication romaine de nouveaux dogmes durant
ces derniers siecles, on insiste sur 'autorité du magistére papal;
on le déclare universel, absolu, infaillible. Le coup d'Etat du
18 juillet 1870 fit croire & la papauté qu'elle avait définitive-
ment remporté la victoire. Enfin, elle allait dormir sur ses
lauriers! . . .

Mais loin de 1a. Protestants et anciens-catholiques se mirent
a creuser les fondements de ce magistere, et non seulement ils
ne découvrirent ni infaillibilité ni autorité universelle, mais
aucun magistere n'apparut, sauf celui du Christ. Le Christ a
parlé si formellement sur ce point qu'il est impossible d’élever
le moindre doute. C'est précisément les mots «maitre» et «ma-
gistére », donc aussi la chose, qu'il a voulu exclure de son
Eglise. « Unus est enim Magister vester, omnes autem vos fratres
estis . . . Nec vocemini magistri, quia Magister vester unus est,
Christus (Math. 23, 8—10). Est-ce clair? S'il y a un titre qui
ne fasse pas partie de la hiérarchie ecclésiastique, c’est préci-
sément celui-la. St. Paul, lui aussi, en fournit la preuve lors-
qu’il énumere les degrés hiérarchiques et qu'il les classe par
les mots premierement, secondement, troisiemement. «Dieu,
dit-il, a établi dans U'Eglise : 1° des apodtres, 2° des prophetes,
3° des docteurs, deinde virtutes» (/. Cor. 12, 28). Et il insiste
ainsi dans son ¢épitre aux Ephésiens (4, 11): Et ipse dedit
quosdam quidem apostolos, quosdam autem prophetas, alios
vero evangelistas, alios autem pastores et doctores.» On voit
que St. Paul ne s'accorde méme pas avec lui-méme dans cette
question, tant il y attache peu d’importance. La il met les doc-



— 593 —

teurs en troisieme lieu, ici les pasteurs et les docteurs. C'est
qu'il ne s’'agit pas a ses yeux du fondement méme de I'Eglise,
qui est le Christ seul, le seul Maitre; mais seulement de ce
qu’il appelle «l'opus ministerii» (12). On remarquera que les
titres de sacerdotes et d’episcop? ne sont pas prononcés. L'apdtre
ou l'envoyé était un missionnaire, chargé de précher les ensei-
gnements du Christ et de fonder des Eglises, en y établissant
des surveillants qui ont été appelés plus tard «episcopi». Les
prophetes étaient chargés d'inspirer, de prier, d'édifier; les doc-
teurs et les pasteurs, d'expliquer, d'enseigner, de veiller a la
garde du «dépot». L'enseignement et I'explication de ce dépét
doctrinal étaient donc surtout a la charge des docteurs et des
pasteurs, et parmi ceux-ci furent les presbyter: et les episcopi.
Tous étaient des ministres, #n opus minisierit; donc des ser-
viteurs. Il n'y avait aucun maitre, tous €taient fréres. Jésus-
Christ était le seul chef et le seul maitre, le seul évéque des
ames. Telle était I'Eglise primitive, avec ses chariSmes nombreux.

Nul n'a le droit de dire que cette Eglise, ainsi établie par

«Dieu», ait été imparfaite et qu’il fallait la compléter. En
vérité, aucune lacune n'y apparait. Ce n'est pas a nous a étre
plus sages que le Christ et que St. Paul.
) Les expressions de college des apodtres, de chef de ce col-
lége, de primauté, etc., ont été inventées plus tard par 'ambi-
tion des uns et la servilité des autres. C'est par 14 que la
fausse autorité des hommes a été introduite dans I'Eglise et au
détriment de celle du Christ. Il n'y avait aucune autorité attachée
a4 l'expression : les onze. Pierre n'était que l'un d’eux; encore
a-t-il prévariqué, et le Christ, aprés l'avoir traité de Satan,
a-t-il dfi le rétablir dans l'apostolat de tous. Qu'on le remarque
bien, c'est le Christ qui est tout dans son Eglise : omnia in
ipso constant. Et Zpse est caput corporis Eccelsiae, gu/ est prin-
cipium, primogenitus ex mortuis, u¢ si in omnibus ipse pri-
matum tenens (Coloss. 1, 18). Certes, si des expressions ont
une portée, ce sont celles-la. Or, elles ne laissent aucune place
pour un magistére ecclésiastique du genre de celui que Rome
réclame pour elle,

Il est facile aux théologiens romanistes de traiter le pro-
phétisme, I'évangélisme et les autres fonctions exercées dans
IPEglise primitive comme de simples charismes provisoires, des-
tinés a disparaitre et a faire place a l'autorité d'un magistere

Revue intern. de Théologie. Heft 71, 1910. 38



— 594 —

dans la personne du pape. Cette utopie ad usum Delphini, n’a
aucun fondement dans les Ecritures. Les faux apétres, les faux
propheétes, les faux pasteurs — car il pouvait y en avoir —
étaient contrdlés et démasqués par les assemblées elles-mémes.
«Que les fideles, dit St. Paul, controlent l'enseignement des.
prophéetes d’aprés ce principe : omnia probate, quod bonum est
tenete (I Thessal. 5, 21); prophetiam secundum rationem fidei
(Rom. 12, 6). Ni Paul, ni Pierre n'ont exercé d'autorité sur les
autres apotres; le ministerium n’était ni un fmperium, ni méme
un magistevium. Garder le dépo6t divin dans son intégrité suf-
fisait pour dirimer toutes les difficultés qui pouvaient surgir.
St. Paul n'a pas indiqué d’autre critére. L’égalité de tous les
apotres était un fait, que la conduite de Paul envers Pierre a
mise en relief, et que Pierre, du reste, a ratifiée lorsqu’il s'est
appelé «consenior et testis Christi» (I E£p. 5, 1), et lorsqu'il a
employé le mot coequalis pour qualifier sa position et celle des
autres apétres dans 1'Eglise (/1 Ep. 1, 1).

Ce tableau de I'Eglise primitive n’est certainement pas celui
de I'Eglise romaine des siécles suivants. Celle-ci a manifeste-
ment dévié, Les théologiens romanistes de 1'école de Newman
I'ont avoué et s’en sont glorifiés en disant que l'évolution et le
changement sont la vie, que I'Evangile n'a été que le germe,
que Rome est l'arbre, de par la volonté de la Providence, et
que la divinité de I'Eglise romaine se reconnait & ses change-
ments et 4 ses nouveaux dogmes.

L’audace de cette nouvelle apologétique, en renversant
I'ancienne maxime de l'inaltérabilité divine du dogme et l'an-
cien critere catholique (quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est), a effrayé les esprits réfléchis et a déter-
miné M. Batiffol & enseigner que 1'Eglise romaine d’aujourd’hui
et I'Eglise primitive sont identiques. Cette nouvelle prétention
n'était pas moins audacieuse que celle de Newman. Harnack et
d’autres en ont fait justice. Les romanistes qui y voient une
nouvelle planche de salut, essaient de l'exploiter, mais que
d'embarras! M. Venard lui-méme s’est senti obligé de faire
d'aveu suivant: «Nous n'avons pas contesté que le christia-
nisme du premier siécle ne se présente dans I'histoire de 'Eglise
avec une physionomie & part, en raison de la richesse de
dons spirituels qui le caractérise»!). Quoique le mot «physio-

) «Revue du clergé frangais», 1°' janvier 19lo, p. 25.



— 595 —

nomie » Soit trés vague, trés élastique, trés bien choisi pour
dissimuler 'embarras, il trahit néanmoins beaucoup de choses.
«Religion de I'Esprit sans doute, dit encore M. Venard (p. 26),
mais en méme temps religion de la regle et de autorité, tel
fut le christianisme au I°r siecle.» Sans aucun doute, mais de
quelle reégle et de quelle autorit¢é M. Venard veut-il parler? It
se garde bien de le dire ici. Dans sa pensée comme dans la
pensée des romanistes, il s’agit évidemment de la papauté
comme régle et comme autorité; or pas un mot dans I'Ecriture,
pas un fait dans I'Eglise primitive, n’autorise cette interpré-
tation.

On voit par ce newmanisme et par ce batiffolisme combien
grands sont les embarras de l'Eglise romaine, que ses change-

ments et ses altérations dogmatiques ont mise au ban du ca-
tholicisme. ’

II. L’étude du II*° au Ve sieécle inclusivement n’a pas été
moins approfondie que celle du I** et des origines du christia-
nisme. Les découvertes qu’elle a provoquées ont mis en lumiére
nouvelle les mouvements gnostiques, les efforts des théologiens
syncrétistes, les évolutions des spéculations théologiques,
les premieres transformations, les mots mal définis, les for-
mules ambigués, les systémes qu'on a appelés les «pre-
mieres hérésies », le role que certains évéques de Rome, suc-
cesseurs de «Pierre» (disaient-ils), ont essayé¢ de jouer dans
ces confusions, les discussions des premiers conciles, les qui-
proquos des partis théologiques et ecclésiastiques,etc. Aujourd’hui,
la question de Parianisme apparait tout autre; les conciles
d’Ephese et de Chalcédoine sont mieux connus; Nestorius,
Timothée Aelure, les monophysites sévériens, Théodoret, Cyrille
d’Alexandrie lui-méme, sont appréciés autrement qu'il y a quel-
ques années. Qu’en résultera-t-il dans vingt ou trente ans
d’études poursuivies avec vigueur? Nul ne pourrait le dire
actuellement. On peut déja en avoir quelque pressentiment dans
les lignes suivantes, publiées par les «Etudes» (des jésuites),
du 5 mars 1910 (p. 693):

«L’assistance du St. Esprit écarte de la définition de for
tout danger d'erreur. Il n'apparait pas avec la méme évidence
qu'elle s’étende @ ce qui wn'est pas essenticllement lié & celte
définition dogmatique et qui reste intfrinséquement conditionné



— 9596 —

par des circonstances qui intéressent le librve jeuw de I'activité
humaine. » — Admirez les suggestions de ce style contourné.
— Sans doute, l'auteur de cette étude affirme la « prudence »
qui a dicté ces dernitres décisions. «Toutefois, I’Znfirmité
humaine pourra s'y manifester. Il serait puéril de dissimuler
ce que l'histoire des conciles & fowutes les épogues nous fait
connaitre de la part tres large joude par Uélément humain dans
ces assemblées. De pareilles constatations mettent sans doute
en relief ce qu'il y a forcément dimparfait dans l'activité de
L' Eglise au cours des siécles ... Ces quelques lignes, écrites
avec toutes les réserves qui s'imposent?!), tendent simplement
A rassurer sur les conséquences possibles de conclusions histo-
viques, qu’il faut bien accepter si elles sont démontrées, et a
indiquer dans quelle voie on pourrait peut-étre discuter la spé-
culation théologique a laquelle elles donnent #nécessairement
occasion. Il me sera bien permis de rappeler qu'il est, en tout
cas, inadmissible d'opposer a priori a ces conclusions une fin
de non-recevoir et de rendre suspects aux yeux des fideles qui
ne peuvent contrdler le bien-fondé des accusations, des tra-
vailleurs qui ne cherchent qu'a servir 'Eglise par l'étude
loyale et sincére de la vérité. »

Cette derniere phrase montre, déja maintenant, les embarras
qu'éprouvent les travailleurs loyaux et sinceres, dans la prévi-
sion des critiques dont vont étre 1'objet les conciles cecumé-
niques mieux connus. fufelligenti pauca.

C'est donc toute l'histoire de i'ancienne Eglisc et de lan-
cienne théologie qui est en train de se renouveler, et il n'est
pas malaisé de prédire déja maintenant, que cette rénovation
tournera a la ruine du systéme romain. Que de romanistes

I'avouent déja dans le secret!

III. Les embarras de Rome apparaissent encore dans la
fagon dont ses théologiens la défendent. Effectivement, leur
prudence consiste a faire silence sur les grosses objections et
a4 se borner aux escarmouches inévitables. En outre, ne pou-
vant réfuter sérieusement les arguments qui démolissent leurs
dogmes et leurs prétentions, ils se bornent a répéter, sur un
ton d’autant plus affirmatif, leurs théses non prouvées. Ils
croient que répéter est démontrer. Ils se trompent gravement.

1) Craignons les foudres romaines!



— 5897 —

Quand un ultramontain est par terre, réfuté, et que rien de
ses prétentions et de ses assertions n’est debout, quand on lui
tient le pied sur la gorge, il crie encore au public inattentif
que ce n'est pas vrai, qu'il est plus vigoureux que jamais,
qu’il plane dans les airs ... Et le gros public, occupé ailleurs,
ne regarde pas, et continue & croire que les dires de l'ultra-
montain sont exacts. Faut-il recommencer la lutte 4 cause des
inattentifs? Non, c’est perdre son temps. Quand un ultramon-
tain répéte a tue-téte que c'est & Pierre seul que le Christ a
donné les clefs, vous aurez beau lui montrer que le Christ les
a données a tous les apotres, il ne vous écoutera pas; et vous
le réfuteriez cent fois que vous ne le convaincriez pas. Ces
gens-la s'écoutent eux-mémes; mais la voix de la vérité objec-
tive des textes et de l'histoire, ils ne l'entendent pas.

Pourquoi le gros public est-il avec les ultramontains?
Parce qu’il est inattentif et indifférent; parce qu'il ne remonte ni
a I'Evangile ni aux autres sources de la vérité chrétienne;
parce qu'il trouve plus commode de se rallier a l'ultramonta-
nisme qui favorise sa crédulité et son indolence, et qui lui
promet le salut pourvu qu'il obéisse. Il est si doux d'obéir a
ceux qui ne vous commandent que le far niente!

Les choses dureront ainsi longtemps encore dans les masses.
Cependant, & y regarder de prés, dans les cercles intelligents
et perspicaces, on entrevoit déja beaucoup de fentes dans I'édi-
fice, les murs se lézardent, des tremblements se font sentir a
droite et & gauche. Dé¢ja il est évident que la science moderne
et le catholicisme qui lui fait écho, ruineront la papauté ac-
tuelle.

Ce n’est pas tout. La ol les théologiens romanistes ne
peuvent pas réfuter, ils injurient : les bien élevés, poliment;
les grossiers, grossierement. Un fait récent entre cent.

Un écrivain protestant, M. Babut, a publié un volume re-
marquable sur Priscillien et le Priscillianisme. Le Pére F.
Cavallera 1'a examiné dans les « Etudes» du 5 mars 1910. Il
a reconnu dans ce volume « une connaissance trés approfondie
des écrits de cet hérésiarque . .. Son travail est le livre le plus
complet et le plus étudié que l'on ait actuellement sur la ques-
tion, les discussions critiques détaillées y abondent . . . M. Babut
témoigne d'un labeur considérable, d'une critique pénétrante et
hardie ». N'importe. Il suffit que M. Babut réhabilite un /Zéré-



— 598 —

siarque, pour que toute cette érudition et cette critique péné-
trante ne vaillent rien. C'est le point de vue jésuitique qui est
le seul vrai. Sans réfuter awcun des arguments de M. Babut,
I'excellent Pere Cavallera lui déclare, trés cavaliérement, qu'il
« manque d'impartialit¢é ». — Un protestant peut-il étre impar-
tial? Au contraire, un jésuite l'est toujours! — Ce n’est pas
tout. M. Babut a manqué de «discrétion» en enfongant trop
d'arguments. «M. Babut veut avoir trop raison, méme dans de
menues discussions qui s’étalent au bas des pages, et #wstinc-
tivement il inspirve la méfiance». — Voila ol mene le défaut
de vouloir avoir raison contre Rome! M, Babut peut en croire
U'instinct des bons serviteurs de Rome, Il ignore cet instinct,
lui; c’est son malheur. Qu'il s’en rapporte donc a 'avenir, non
pas a son ¢€rudition, qui ne peut que le perdre, mais au juge-
ment du Pere Cavallera, qui l'avertit « qu’il manque & son tra-
vail cette wmodération dans le jugement et l'expression qui
seule donne confiance au lecteur non prévenu et assure aux
ceuvres historiques une valeur vraiment durable». Ainsi, voila
M. Babut sagement averti : pour mériter la confiance du monde
savant et pour faire ceuvre qui dure, il faut justifier Rome et
non les hérésiarques!

N'est-elle pas charmante, cette bonhomie jésuitique, qui
s’adjuge le monopole de la science et de la vérité?

E. MICHAUD.

V. — Le triple devoir de la théologie scientifique et
morale.

L’article publié dans la « Revue internationale de théologie »
(avril 1910) sur la «théologie scientifique» a besoin de quel-
ques notions complémentaires. Le mot scientifique n'a pas été
pris dans le sens restreint et exclusif de raisonnements ab-
straits, algébriques, métaphysiques, mais dans le sens complet
de démonstrations vraies, exactes, péremptoires, soit de l'ordre
intellectuel, soit de 'ordre meoral. J'entends par démonstrations
de lordre intellectuel celles qui sont de nature & convaincre la
raison, et par démonstrations de 'ordre moral celles qui s’adres-
sent a la conscience et au cceur : car, d'une part, 'homme
complet est a la fois intelligence, conscience et ceeur, et, d'autre



— 599 —

part, la religion vraie doit développer son activité bienfaisante
dans ce triple domaine; dans le domaine de lintelligence par
une foi lumineuse, sérieusement éclairée; dans celui de la cons-
cience par une force morale qui tend 24 la réalisation du bien
jusqu’au parfait, et dans celui du coeur par l'espérance ration-
nelle et par la charité humano-divine.

La théologie vraiment scientifique doit donc faire ressortir
la vérité, la fécondité et la beauté de la religion a ce triple
point de vue. Elle n'est pas destinée a4 ne former que des
métaphysiciens et des logiciens, mais aussi des hommes ver-
tueux et des saints, pleins d'espoir, d’ardeur et d’idéal.

Les sentimentaux qui dédaignent la science en matiére de
religion, ont grand tort : car la théologie scientifique est néces-
saire non seulement pour dissiper les superstitions, si nuisibles
a la vraie religion, mais aussi pour réfuter les partis pris
fantaisistes et erronés d'une foule de libres-penseurs qui con-
fondent la science et la liberté avec leurs capricieuses imagi-
nations, se persuadant qu'il suffit de prononcer les mots « science »
et «liberté» pour étre de vrais savants et de vrais libéraux,
et qui, en réalité, émettent des assertions sans preuves, des
systémes sans logique, des professions d’incrédulité et d'irre-
ligion, non moins dénuées de raison que les superstitions qu'ils
attaquent. Ces deux catégories d’esprits, qui sont si différentes
au point de vue des résultats auxquels ils aboutissent, se res-
semblent étonnamment quant & la mentalité et aux procédés :
de part et d’autre, on prend son élan sur de faux départs, on
se paie de mots et de fausses équivalences, on se dupe dans
la méme subtilité, on prend ses désirs pour des réalités, et on
croit démontré ce qu'on affirme. Méme naiveté dans le méme
aplomb : les superstitieux de la religion mal comprise faisant
de la religion une bonne 2 tout faire, et les superstitieux de
lirreligion faisant de lirreligion un moyen de tout découvrir.

La théologie scientifique a ainsi une double tiche : celle
de réfuter les erreurs dites religieuses ou plutét superstiticuses,
et les erreurs irreligieuses ou les attaques de la fausse science
contre la vraie religion. Tache magnifique, plus nécessaire au-
jourd’hui que jamais, & cause des méprises de droite et de
gauche qui se répandent chaque jour davantage. C'est surtout
aux hommes éclairés de toutes les confessions religieuses qu'il
incombe de mener cette grande ceuvre & bonne fin.



— 600 —

Faut-il rappeler que la science est autre chose que la
simple érudition, et que, par conséquent, la théologie vraiment
scientifique ne saurait consister dans une simple accumulation
de faits et de documents, mais surtout dans leur liaison logique,
dans leur coordination : car la science est avant tout un en-
chainement, une unité dans le multiple. Tel ouvrage de théo-
logie n’est qu'un bazar confus; il devrait étre un exposé
méthodique des principes et des conséquences, des vérités fon-
damentales et de leurs dérivations. La méthode est ce qui
manque d’ordinaire; et sans elle, pas de science. Si les théo-
logiens sont les gens qui se disputent le plus, c’'est qu'ils sont,
plus que tout autre, dénués de méthode. Ils divisent, subdivisent,
répeétent, et croient ainsi étre trés savants et trés méthodiques;
ils se trompent, parce que répéter des assertions sans preuves,
ce n'est pas les prouver, mais simplement piétiner dans l'ar-
bitraire et le vide. Presque toute la théologie est ainsi a refaire,
sur la base d'une saine philosophie et des sciences soit natu-
relles, soit historiques.

Quelque considérable que soit ce premier devoir, ce n’est
cependant qu'un premier devoir. Le second est de fortifier et
de perfectionner la morale. Certains philosophes prétendent que
I'homme se suffit & lui-méme pour atteindre & sa perfection, et
qu'il n’a aucun besoin ni de Dieu ni de la religion surnatu-
relle; la seule religion qu'ils admettent, disent-ils, est la Religion
du Bien; ils écrivent ces deux substantifs avec des majuscules,
et croient ainsi la chose démontrée. Ils ne considérent pas que,
si la notion du bien en général est une notion universelle, il y
a divergence parmi les hommes sur les biens particuliers, et
qu'ainsi le domaine de la morale n’est pas moins divisé que
celui de la science; que l'homme imparfait ne peut pas étre
un modele trés attrayant, et que l'homme parfait (s'il en est)
est encore bien imparfait pour étre érigé en idéal. On avouera
que 'homme qui croit en l'Infini et qui tend & s’en rapprocher
par des efforts surhumains et surnaturels, est en de meilleures
conditions pour s’élever au-dessus de ses infirmités. On avouera
donc que la morale religieuse et vraiment surnaturelle est plus
forte, plus énergique, plus persévérante que la simple morale
non religieuse. On avouera encore que quiconque croit au
Christ et le prend pour modele, est plus apte que l'incrédule a
faire effort pour porter, lui aussi, sa croix, et pour marcher
jusqu'au sommet de son Calvaire avec courage et persévérance.



— 601 —

Vivre isolé et replié sur soi-méme est bien différent de vivre
en union intime avec le Christ.

Les ennemis de Dieu et de la religion ont beau nier au-
jourd’hui toute transcendance et toute révélation divine sous
prétexte que la véritable morale doit venir de lintérieur et
non de lextérieur, qu'elle ne peut donc étre qu'immanente,
naturelle, exclusivement humaine sans aucune intervention d’une
force divine. La raison éclairée qui concilie les effets et les
causes, concilie aussi les créatures et le créateur, les étres
contingents et U'Etre absolu, les causes secondes et la cause
premiere, donc la transcendance et 'immanence. L’action de la
cause premiére, tout en étant transcendante a ses effets, est
aussi réelle dans ceux-ci. La religion vraie, rationnelle, est ainsi
divine et humaine. L’homme vient de Dieu, et Dieu est en lui:
Dieu est en lui pour agir en lui, donc pour 1'éclairer et le
moraliser, ’éclairer par la foi, le moraliser par la vertu et la
sainteté. Ces conciliations se font sans 'ombre d'une contra-
diction; aucune vérité scientifique moderne, diiment constatée
et démontrée, ne les combat. Les modernistes qui prétendent
que les sciences modernes, psychologiques et autres, sont in-
conciliables avec la transcendance divine, avec la révélation
divine, avec la morale chrétienne enseignée dans les Evangiles,
sont donc complétement dans l'erreur.

Il va de soi que, lorsque je revendique la supériorité de
la morale religieuse sur la morale non religieuse, et de la
morale chrétienne sur la morale purement naturelle, je n'en-
tends pas me porter comme défenseur, sous tous les rapports,
de la morale dite traditionnelle. Le mot «traditionnel » appliqué
a la morale implique beaucoup d'erreurs et d’abus qui doivent
étre corrigés, beaucoup de lacunes qui doivent étre comblées.
La théologie vraiment scientifique doit départager les avantages
et les inconvénients, et procéder clairement et solidement a
I'établissement d'une morale vraie, juste, impartiale entre les
droits et les devoirs.

La théologie scientifique étant rationnelle et réaliste, ne se
borne pas a défendre la foi religieuse et la morale religieuse,
elle montre aussi que la religion, déja lumiere pour l'esprit et
vertu pour la conscience, est encore consolation pour le coeur.
Combien ils s'illusionnent ceux qui prétendent que 'homme est
assez fort par lui-méme, sans religion et sans Dieu, pour trou-
ver dans son propre cceur les consolations dont il a besoin!



— 602 —

Ces penseurs d'un orgueil stoique ne connaissent pas les pauvres
ames désolées, tourmentées, abattues par les douleurs de toutes
sortes qui leur viennent de leur entourage ou d’elles-mémes, et
qui, seules, ne peuvent pas se relever et reprendre leur marche
vers le but de leur destinée; faibles plantes qui se fanent et
se desséchent si la goutte de rosée et le rayon de soleil ne
leur viennent en aide.

Depuis quand lintérieur est-il tout et l'extérieur rien? Les
libres-penseurs en question ne parlent que de solidarité dans la
vie publique, et ils la nient dans la vie religieuse. Ils ne voient
pas que la conscience et le cceur, si développés soient-ils dans
l'ordre individuel, doivent, pour se compléter, s’épanouir dans
la fraternité et y puiser des forces que leur intérieur est inca-
pable de développer seul. Sans soleil, c’en est fait de la vie
des plantes; de méme, sans Dieu, c’en est fait de la vie des ames.

Quiconque croit en Dieu, en sa providence active, en sa
présence dans le monde et dans les Ames, en sa grace et ses
inspirations, en sa révélation par le gouvernement du monde,
par les évolutions de l'humanité, par les sublimes enseigne-
ments des hommes de génie, des héros, des saints, des pro-
phetes et du Christ Sauveur; quiconque a, sur tous ces points,
des convictions éclairées, logiques, rationnelles (et c’est la tiche
de la théologie scientifique et morale de les produire), celui-la
comprend la vie, le monde, 'humanité, la destinée beaucoup
mieux que 'homme qui se fait lui-méme son centre et son tout.
Si 'homme religieux a des combats 2 livrer contre lui-méme
et contre les obstacles du dehors, il sait que ce sont des
€preuves aussi nécessaires que douloureuses; il sait que ces
épreuves sont salutaires, que ces amertumes fortifient, amaro
corroborante, qu'il faut passer par les téneébres, i travers les
ronces et les épines, pour arriver 2 la terre de lumieére et de
liberté; il sait que le germe doit briser son enveloppe pour
donner le jour a la fleur et au fruit; il sait que ceux qu'il
aime et auxquels il voudrait donner le bonheur, ne peuvent
fleurir et fructifier qu'aux mémes conditions; que telle est la
loi du progrés et de 'évolution de tous les étres contingents;
que c'est ainsi seulement qu'ils peuvent se rapprocher de l'ab-
solu et du parfait, et réaliser leur idéal; il sait que toutes les
grandes ames ont ainsi vécu et qu'en comprenant la sublime
mission de la souffrance sur la terre, elles y ont trouvé gran-
deur, consolation et méme joie. L'homme religieux convaincu



— 603 —

de ces vérités agit en conséquence : se sentant soutenu par
Dieu, il se détermine lui-méme a des actes vigoureux et féconds
malade, il se réconforte et se guérit; déprimé, il se releve en
regardant le ciel, égoiste et trop assoifé de bonheur, il s’ap-
plique & le mériter davantage, en se dévouant davantage au
bonheur d’autrui: ubs amatur, non laboratur, aut si laboratur,
labor amatur.

La partie de la théologie qui explique et démontre la jus-
tesse de ces considérations morales, n'est ni moins exacte ni
moins scientifique que celle qui explique et démontre les vérités
métaphysiques et dogmatiques.

Il ne faut donc pas croire que la théologie affective soit
une théologie de caprices plus ou moins mystiques. Sans doute,
les faux mystiques, les imaginations religieuses détraquées ou
mal équilibrées ont singulierement compromis la théologie de
sentiment; il suffit d’'une dame Guyon pour faire dévier un
Fénelon. De méme, les abus des scolastiques ont détaché
nombre d’esprits de la dogmatique. Il faut revenir a l'exacti-
tude. Le sentiment rentre dans la psychologie, qui est elle-
méme une matidre scientifique. Loin d’abandonner le sentiment
a lui-méme, il faut donc 1'éclairer, le régulariser, le coordonner
et le diriger vers son vrai but. C'est ainsi que la théologie
sentimentale, ou affective, ou mystique, doit marcher de front
avec la théologie scientifique et dogmatique, comme le ceeur,
quand il est bien a sa place, marche d'accord avec lintelli-
gence et la raison; les raisons du cceur doivent étre de vraies
raisons. Ainsi est efficace et féconde la vraie religion; sinon
corruptio oplimi pessima.

Ainsi comprise, la théologie apparait dans toute sa gran-
deur, dans son utilité, dans son role lumineux et bienfaisant.
Loin de chercher a amoindrir les sciences, elle applaudit a
leurs progres, elle en profite elleméme pour en tirer les con-
séquences morales et religieuses qu'elles contiennent. Ainsi
tout se compléte et se concilie. Fausse est la théologie exclu-
sive et cassante, qui anathématise tout ce qui n’est pas elle;
non moins fausse est la libre-pensée négative, exclusive aussi
et cassante, qui procéde par les mémes anathémes et conduit
a des erreurs non moins désastreuses.

E. Micuaup.




	Variétés

