
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 71

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 580

VARIÉTÉS.

I. — Bibel und Naturwissenschaft.
Über dieses Thema hat der Vorsteher des päpstlichen

Bibelinstituts, der Jesuit Leopold Fonck, am 4. März einen
öffentlichen Vortrag gehalten, in welchem er nach dem „Oss.
Rom." vom 5. März die folgenden Thesen verteidigte :

1. Es ist nicht Gottes Absicht, uns in den heiligen Büchern
Naturwissenschaft zu lehren. Die Erforschung der bezüglichen
Tatsachen und Probleme ist ganz dem Gebrauch der
natürlichen Kräfte, die der Mensch empfangen hat, und daher dem

langsamen Fortschritt seiner Kenntnisse anheimgegeben.
2. Um von den Menschen verstanden zu Averden, sprach

Gott in den heiligen Büchern in der Sprache, die dem Volke
bekannt und geläufig war, und nicht in den technischen
Ausdrücken der exakten Wissenschaft.

3. Da Gott nicht Naturwissenschaft lehren Avili und sich
der gewöhnlichen Sprache bedient, sprach er Aen den
natürlichen Phänomenen nicht nach der wirklichen Beschaffenheit,
die sie an sich haben, sondern nach der äussern Erscheinung,
nach Avelcher sie Aen den Sinnen unmittelbar wahrgenommen
werden.

4. Der inspirierte Autor war, abgesehen von der Gabe der
Inspiration, gewiss ein Sohn seiner Zeit, mit der nämlichen
unvollkommenen Naturwissenschaft Avie seine Zeitgenossen ;

die übernatürliche Gabe der Inspiration machte ihn hinsichtlich
seiner natürlichen Erkenntnis nicht gelehrter als er Avar.

5. Nichtsdestoweniger kann in den heiligen Texten nicht
der geringste Irrtum \erkommen, auch nicht in Dingen, die
auf Naturwissenschaft Bezug haben. Da das Wort des hl.
Textes das dem ersten Urheber (autore primario) und der
vermittelnden Ursache (causa istrumentale) gemeinschaftliche Eie-



— 581 —

ment ist, muss sich die Aen der Gabe der Inspiration verbürgte
Irrtumslosigkeit in allen Teilen dieses inspirierten Textes
beAvahren, ohne dass das dem menschlichen Werkzeug eigentümliche

besondere Element, d. h. seine Kenntnis der natürlichen
Dinge, an dem nämlichen göttlichen Privileg Anteil hätte. Die
Art einer solchen BeAvahrung des heiligen Textes Aer jedem
Irrtum können wir uns klarmachen an der analogen Tatsache
der Gabe der Unfehlbarkeit des Papstes oder auch gewisser-
massen z. B. an den Charismen der Prophétie und der Glossolalie.

Diese fünfte These wird Aielleicht in den Vorträgen, die
auf den 10. und 17. März angesetzt sind, noch näher erläutert
werden. Sie ist dessen sehr bedürftig. Als das inspirierte
Wort, das gemeinschaftliche Produkt des hl. Geistes und des

Schriftstellers, wird nach dem Trienter Konzil wohl der Vul-
gatatext anzusehen sein. Geheimnisvoll aber bleibt, dass die
irrtümliche Vorstellung des Schriftstellers das inspirierte Wort,
in dem sich der Schriftsteller äussert, nicht beeinflusst. Auch
ist sehr interessant, dass die Gabe der päpstlichen Unfehlbarkeit

eine der Inspiration der hl. Schriftsteller analoge Tatsache
sein soll. Leichter dürfte sich eine Analogie zwischen der
päpstlichen Unfehlbarkeit und der Glossolalie nachweisen
lassen. Die Glossolalie Avar eine Kundgebung, die weder dem
Redner noch dem Hörer verständlich war, sondern von einem
besonders begabten Gemeinclemitglied ausgelegt werden musste,
um überhaupt einen WTert zu haben. Wenn es sich mit der
Gabe der päpstlichen Unfehlbarkeit analog Aerhält, so hätte
sie nicht viel auf sich, und es wäre höchstens noch
festzustellen, in Avelchem Moment und mit welchem Gnadenmittel
der Papst das Charisma der Unfehlbarkeit empfängt. —

In dem am 10. März gehaltenen zweiten öffentlichen Vortrag

über das Thema „Bibel und Naturwissenschaft" betonte
der Vorsteher des päpstlichen Bibelinstituts, dass es nicht
genüge, nur einfach zu sagen, Gott welle in der Bibel keine
Naturwissenschaft lehren, sondern es müsse, wie Leo XIIL in
der Bulle Providentissimus Deus und Pius X. im 11. Satze des

Syllabus gegen die Modernisten feststellten, angenommen
werden, dass die Inspiration in allen Teilen der hl. Schrift
jeden Irrtum (premunisce il testo sacro in tutte le sue parti
da ogni errore) verhindert habe. Das ist nun aber ein Satz,
der sich nicht mit einer allgemeinen Behauptung abtun lässt.



— 582 —

Dr. Fonck unterscheidet drei Arten „angeblicher Irrtümer",
die jedoch in Wirklichkeit nicht vorhanden seien. Die einen
beziehen sich darauf, dass in der Bibel das ptolemäische System
vorausgesetzt wird, nach Avelchem die Erde der Mittelpunkt
des Weltalls ist. Hier antwortet der Referent mit Recht, dass

man sich heute noch, ohne etwas Unrichtiges zu sagen, genau
so äussere, Avenn man nicht gerade die technisch richtige
Ausdrucksweise anwenden müsse. Als zweite Art angeblicher
Irrtümer bezeichnet Fonck diejenigen, die sich auf die
Schöpfungsgeschichte beziehen. Auch in dieser Hinsicht bestehe aber
Aelle Übereinstimmung zwischen Bibel und Naturwissenschaft
sowohl bezüglich der im Sechstagewerk gelehrten sukzessiven
Bildung des Universums wie bezüglich der „historischen
Erzählung" (narrazione storica) ven der Erschaffung des ersten
Menschenpaares. Die dritte Art angeblicher Irrtümer bestehe
in den mannigfaltigen Begebenheiten naturgeschichtlichen
Charakters, die in der hl. Schrift erzählt werden. Hier liess sich
Fonck auf Einzelheiten ein und sprach nach dem „Oss. Rom."
vom 11. März von der geologischen Entstehung des toten
Meeres, von der Rizinuspflanze im Buche Jonas, von der Olive,
Feige, Ameise, Wachtel, den Petrusfischen, den Hasen und
Kaninchen, dem Strauss, der beflügelten Schlange und der
Schlange, die mit der Zunge beisst. Schliesslich gab der Redner
seiner Überzeugung Ausdruck, dass ein weiterer Fortschritt
der Naturwissenschaft die biblischen Aussagen nur immer besser
bestätigen werde. Leider scheint er aber für seine These, dass

kein naturwissenschaftlicher Irrtum in der Bibel vorkomme,
meistens Beispiele gewählt zu haben, die für jeden Aernünf-
tigen Leser der hl. Schrift ziemlich selbstverständlich sind.
Gerne würden wir aber hören, wie sich Dr. Fonck mit der
Stelle abfindet: „Da blieb die Sonne mitten am Himmel stehen
und beeilte sich nicht unterzugehen, fast einen ganzen Tag
lang. Und es hat Aveder früher noch später jemals einen
solchen Tag gegeben." Ist das buchstäblich zu verstehen?
Und ist das ein Avirklicher historischer Vorgang, falls der
buchstäbliche Sinn festgehalten werden muss? Auch will uns
scheinen, dass neben der Rizinuspflanze im Buche des
Propheten Jonas der grosse Fisch einer Beachtung wert gewesen wäre.

Über den dritten Vortrag, der auf den 17. März angesetzt
war, ist mir kein Referat zu Gesicht gekommen. Ich weiss



— 583 —

auch nicht, ob der Vortrag wirklich stattgefunden hat oder
nicht. Die zwei ersten Vorträge scheinen mir aber nur sehr
unbedeutende Beiträge zur Lösung der hier in Betracht
kommenden schwierigen Probleme zu sein. Besseres wäre wohl
auch vom dritten Vortrag nicht zu erwarten gewesen.

E. H.

II. — Zur Geschichte des päpstlichen Dogmas vom
Jahre 1854.

Dr. Menn hat in der letzten Nummer dieser Zeitschrift
(S. 292) das überraschende Geständnis mitgeteilt, mit welchem
Prinz Max, Herzog zu Sachsen, Professor der Pastoraltheologie
an der römischkatholischen Hochschule zu Freiburg i. d. Schw.,
unumwunden anerkennt, dass die Lehre von der unbefleckten
Empfängnis Maria der alten Kirche völlig unbekannt war.
Das Geständnis lautet : „Den alten Griechen war die Wahrheit
der unbefleckten Empfängnis so wenig bekannt als der ganzen
übrigen Christenheit im ersten Jahrtausend des Christentums
und noch darüber hinaus." Prinz Max weiss auch sehr wohl,
dass die orthodoxe Kirche des Morgenlandes diese Lehre bis
auf den heutigen Tag verwirft. Er verbindet mit seinem
Geständnis sogar die an römische Theologen gerichtete Mahnung,
die von ihm behauptete Tatsache „unumwunden zuzugeben
und die Dinge nicht anders darzustellen als sie sind".

Nun hat doch am 8. Dezember 1854 Pius IX. das Dogma
proklamiert: „Definimus, doctrinam, quse tenet beatissimam
Virginem Mariam in primo instanti suée Conceptionis fuisse
singulari omnipotentis Dei gratia et privilegio, intuitu meritorum

Christi Jesu, Salvatoris humani generis, ab omni originalis
culpae labe prœservatam immunem, esse a Deo revelatam atque
idcirco ab omnibus fidelibus firmiter constanterque credendam."
Erst viele Wochen nach der Verkündigung* dieses Dogmas
erschien auch die Bulle Ineffabilis Deus, in welcher auf fast
zahllose Stellen des Alten und Neuen Testamentes angespielt
wird, an denen Gott die neue Lehre geoffenbart haben soll,
so dass sie von jeher von „allen Gläubigen fest und beständig"
geglaubt werden konnte. Pius IX. war also keineswegs der
Meinung, dass den Christgläubigen „im ersten Jahrtausend und
noch darüber hinaus" die Lehre von der unbefleckten Emp-



— 584 —

fängnis Maria unbekannt geAvesen sei. Aber Prinz Max hat
Aellkommen recht: Die alte Kirche wusste von dieser Lehre
gar nichts ; sie steht auch nicht in der hl. Schrift. Ist also
anzunehmen, dass Gott, der „vordem zu den Vätern geredet hat
durch die Propheten und zuletzt zu uns geredet hat durch den
Sohn" (Hebr. 1, 1), „nach dem ersten Jahrtausend und darüber
hinaus" durch weitere Offenbarungsorgane abermals zu uns
geredet hat, um uns die Heilswahrheit kund zu tun, dass
ausnahmsweise Maria von der Erbsünde freigeblieben sei? So

meint es Pius IX. natürlich nicht, Avenn er erklärt, die
fragliche Lehre sei „von Gott geoffenbart". Er würde auch die
törichte Ausrede nicht gebrauchen, die Lehre sei nur als
„Knospe" oder „Keim" vorhanden gewesen. Eine angebliche
Wahrheit, von der niemand etwas Aveiss, ist eben einfach
nicht geoffenbart, Aveder von Gott noch von Menschen. Wer
sagt, die Lehre Aen der unbefleckten Empfängnis sei im ersten
christlichen Jahrtausend Aëllig unbekannt gewesen, anerkennt
auch, dass diese Lehre im ersten christlichen Jahrtausend noch
nicht geoffenbart Avar. Ist sie heute gleichwohl zu den
„geoffenbarten" Wahrheiten zu rechnen, die der Christ „fest und
beständig" glauben muss, so ist die alte Theorie, dass Schrift
und Tradition die Quellen der christlichen Glaubenslehre seien,
preisgegeben. Prinz Max, der offen bekennt, man könne das

„Dogma" von der unbefleckten Empfängnis aus diesen Quellen
nicht herleiten, scheint „am Glauben Schiffbruch gelitten zu
haben".

Wir kommen auf diesen Gegenstand zurück, Aveil uns
L. Saltet, Professor an der theologischen Fakultät in Toulouse,
in der Aprilnummer des „Bulletin de Littérature ecclésiastique1
zu beweisen scheint, dass die Meinung des Prinzen Max sogar
in sonst ganz rechtgläubigen Kreisen der französischen Theologen

Aerbreitet sei. Saltet ist der Mann, der den armen
Turmel, alias «Dupin», „Herzog", „Lenain", so schrecklich in
die Enge getrieben und schliesslich mit allen seinen Büchern
auf den Index gebracht hat. Von Saltet also sollte man
erwarten, dass er niemals von der unbefleckten Empfängnis
Maria rede, ohne in Übereinstimmung mit dem „infallibile ora-
culum", das Pius IX. erlassen hat, an das vIpsa conteret caput
tuum" und „Plena gratia" zu erinnern und so darzutun, dass
das Dogma vom Jahr 1854 auf Gottes Offenbarung beruhe.



— 585 —

Allein nun polemisiert er in einem Artikel „Saint-Augustin et

l'immaculée-conception'1 (a. a. O. S. 161-166) gegen C. Vacandard,
aumônier du Lycée de Rouen, der endlich in den Werken des
hl. Augustin eine Äusserung gefunden zu haben meint, mit
Avelcher dieser grosse Kirchenlehrer gegen Ende seines Lebens
die früheren Behauptungen, nach Avelchen Maria keine
Ausnahme machte, widerrufen haben soll. Leider hat der hl.
Augustin in seinen „Retractationes" diesen Punkt übersehen, und
so ist es gekommen, dass die nachfolgenden Generationen die
von Vacandard angerufene Stelle nicht beachteten und immer
glaubten, auch der hl. Augustin gehöre zu denen, die von der
unbefleckten Empfängnis nichts geAVusst haben. Saltet seinerseits

ist immer noch dieser Meinung; er zeigt in seinem Aufsatz,

dass Vacandard die von ihm entdeckte Äusserung ganz
anders deutet, als Augustin sie Aerstanden hat. Darin hat
Saltet unbedingt recht. Wir Aerzichten darauf, die bezügliche
Erörterung hier zu skizzieren.

Dagegen können wir nicht unterlassen, Herrn Saltet
ausdrücklich das Lob zu spenden, dass er seinen kurzen Aufsatz
sehr geschickt eingeleitet habe. Er fühlte wohl, dass es misslich

sei, einem Gelehrten zu widersprechen, der endlich, endlich

einen BeAveis dafür gefunden hat, dass schon der hl.
Augustin an die unbefleckte Empfängnis glaubte. Darum leitet
er seine Abhandlung zur Feststellung der eigenen Orthodoxie
mit einem Avuchtigen Hieb auf die Altkatholiken ein. Der
Hieb ist auf Döllinger, Friedrich, Reusch, die „Revue" und die
Altkatholiken insgesamt gerichtet, die 1870 gegen die päpstliche
Unfehlbarkeit protestiert haben, allein Anno 1854 schwiegen
oder doch nur „platonisch opponierten", wie Döllinger. Wir
könnten darauf antworten, dass nicht alle Altkatholiken, die
1870 protestierten, Anno 1854 schon zu den Vernunftjähren
gelangt waren. Allein wir wollen von dieser Ausrede keinen
Gebrauch machen, sondern mit einer geAvissen Einschränkung
die Richtigkeit des harten Urteils zugeben, dass die Altkatholiken

im Jahr 1854 den Vorwurf verdient haben „d'avoir manqué
ou de clairvoyance ou de caractère". Vielleicht dürfte man sogar
sagen, es habe ihnen an beiden Dingen ein wenig gefehlt, an
klarer Einsicht und an Charakterfestigkeit. Der selige
Professor Michelis wenigstens konnte niemals von dem unglücklichen

Thomas Braun reden, ohne zuzugeben, dass der arme



— 586 —

Kaplan mit seinem Martyrium die spätem Altkatholiken
beschäme. Ausgesprochene „Altkatholiken" waren übrigens 1854

nur in Holland zu finden; diese haben sehr energisch protestiert,

obwohl sie Aen aller Welt verlassen und missachtet
waren. (Vgl. Herzog, Stiftspropst J. B. Leu und das Dogma von
1854, Bern, 1904, S. 73 ff.) Sie also trifft der Vorwurf des

Herrn Saltet nicht. Was aber die andern Leute angeht, die
sich erst 1870 zu einem Protest aufzuraffen vermochten, so

dürfte selbst ein so unnachsichtiger Inquisitor wie Herr Saltet
Avenigstens „mildernde Umstände" gelten lassen. Sehr
hervorragende Altkatholiken haben sich ja nach dem 18. Juli 1870

nicht gescheut, offen und reumütig zu beichten, dass ihnen die
„clairvoyance1 gefehlt habe. So hat Bischof Hefele, als er noch
altkatholisch war, am 25. Januar 1871 an Professor Reusch

geschrieben : „Leider muss ich mit Schulte sagen : Ich lebte
viele Jahre in einer schweren Täuschung ; ich glaubte der
katholischen Kirche zu dienen und diente dem Zerrbild, das der
Romanismus und der Jesuitismus daraus gemacht haben."
(Vgl. Schulte, Der Altkatholizismus, S. 22.) An ähnlicher
Täuschung litten sehr Aiele, und so war es ihnen nicht möglich,

zur „clairvoyance" zu gelangen. Sie haben Rom für viel
besser gehalten, als es war ; sie haben gehofft, avo nichts mehr
zu hoffen war, und darum geschwiegen, avo sie hätten reden
sollen. Erst die Katastrophe des Jahres 1870 öffnete ihnen
die Augen und raubte ihnen den letzten Rest der Hoffnung.
Verdienen sie den Vorwurf der Charakterschwäche? Wenn ja,
so rührte die Schwäche eben doch wieder hauptsächlich her
von einer unbegründeten Ehrfurcht vor der päpstlichen
Hierarchie. Das entschuldigt ihre Charaktersclrwäehe. Übrigens
sei Herr Saltet doch ehrlich und halte Umschau unter seinen
Amtsbrüdern in Frankreich! Warum hatte Turmel, den er so

unbarmherzig ans Licht gezogen, so Aerschiedene Namen
angenommen? Bewogen dazu hat ihn die „clairvoyance", die ihm
sagte, er Averde \en der Hierarchie zertreten, wenn bekannt
werde, dass er der Verfasser der Schriften sei, die er als

„Herzog", „Dupin", „Lenain" herausgegeben hat. Warum hat
er sich so kläglich unterworfen? Der päpstliche Inquisitor
wird hochmütig und selbstgefällig antworten: Il a manqué de

caractère; der Mann hätte sich verbrennen lassen sollen!
Unzählige jedoch setzen sich einem solchen Vorwurf nicht gern



— 587 —

aus und finden, es sei nicht angenehm, sich verbrennen zu
lassen : sie schweigen und lassen den Dingen ihren Lauf.
Allein ein päpstlicher Theologe, der die heutigen kirchlichen
Zustände kennt, sollte sich doch besinnen, beAer er den
Altkatholiken den Vorwurf macht, sie hätten es an Einsicht oder
an Charakterfestigkeit fehlen lassen, weil sie es unterliessen,
wegen des Dogmas Aen 1854, dessen Sinn das katholische Volk
im allgemeinen gar nicht kennt, einer Szission zu rufen. Erst
mit dem 18. Juli 1870 ist die Situation völlig klar geworden;
seither haben Avir es an clairvoyance und caractère nicht
mehr fehlen lassen. E. H.

Quelques mots complémentaires pour les lecteurs français.
St. Augustin ayant enseigné le contraire de l'immaculée-

conception, M. Saltet reproche aux anciens-catholiques de ne
s'être pas rangés à son aAis en 1854, et de n'avoir pas
protesté contre la Aiolation de la tradition, commise par Pie IX.
M. Saltet fait semblant d'ignorer que l'Eglise ancienne-catholique,

qui ne s'est organisée qu'après 1870, ne pouvait pas faire
acte, comme Eglise, en 1854. Les anciens-catholiques qui,
aujourd'hui, ont cinquante ans ne sont nés qu'en 1860; comment
auraient-ils protesté six ans avant leur naissance? Quant à

ceux qui, en 1854, avaient assez de science théologique pour
se rendre compte de la violation de Pie IX, ils n'ont pas
manqué de le dire et plusieurs ont souffert la persécution pour
leur sincérité et leur courage. Ceux d'entre eux qui, comme
Dœllinger, avaient écrit, déjà auparavant, « qu'il n'a été rien
révélé ni rien transmis à l'Eglise sur cette question », ceux-là
ne se sont nullement rétractés, et ils ont certainement persévéré
dans leur croyance, d'accord avec tous les opposants du
nouveau dogme, qui, on se le rappelle, étaient nombreux.
Quelques-uns ont attaqué expressément le nouveau dogme et ont
été mis à l'index. S'ils ne se sont pas coalisés et organisés
contre la papauté, c'est qu'ils ont trouvé que les circonstances
étaient peu propices et aussi que la question n'eu valait peut-
être pas la peine, étant d'un ordre d'idées auquel le public
était fort insensible. Que de fidèles et même d'ecclésiastiques
ne se privaient pas d'en sourire

Ils furent rares, les théologiens assez perspicaces pour
pressentir un truc de la part des jésuites du Vatican ; pour



— 588 —

deviner que Rome voulait préparer, par un traquenard
dissimulé, la proclamation de l'infaillibilité du pape. Cette ruse
toute jésuitique de Rome est aujourd'hui claire à tous les yeux :

réunir les évêques autour du pape à l'occasion d'une cérémonie
anodine; profiter de cette occasion pour faire déclarer aux
évêques par le pape que la sainte Vierge a été immaculée
dans sa conception; choisir un sujet en apparence purement
mystique et de nature à n'intéresser que les personnes dévotes,
donc s'assurer ainsi qu'il n'y aurait pas d'opposition, et, après
coup, ouvrir les yeux des évêques et leur dire que le pape
lui-même avait de fait, motu proprio, défini le dogme de

l'immaculée-conception, et que par conséquent il était personnellement

infaillible, ne tenant pas son infaillibilité du concours de

l'Eglise, mais de lui-même et de lui seul; escamoter ainsi la
question de droit par le triomphe de la question de fait; juguler

la discussion, la science, la dogmatique, la tradition,
l'histoire, la liberté, en ayant l'air de brûler de l'encens et de ne
faire que de la piété! Et le tour était joué. C'est ce qui arriva.

Et M. Saltet trouve que les anciens-catholiques de 1854
ont « manqué ou de clairvoyance ou de caractère », en se

laissant prendre aussi naïvement au piège Il a l'air de
plaisanter ces enfants niais qui ne suspectaient pas leur mère, la
papauté!

Un critique désintéressé et impartial ne manquerait pas
de s'élever aAec indignation contre la marâtre qui dupait ainsi
ses enfants trop crédules, en les amenant, par une démarche
en apparence sans importance, à la renonciation inconsciente
et imprévue de leurs droits. Un juge Aéridique signalerait cet
abus de mineurs. Mais aujourd'hui les théologiens romanistes,
qui prêchent tant l'amour de la Aérité et de la science, ne se

soucient réellement ni de la vérité ni de la science ; ils ne se

soucient que d'une chose : paraître avoir raison, trouver des

arguments spécieux pour essayer de justifier, devant les
ignorants et les naïfs, leurs \iolations de la vérité historique ainsi

que cette fatale et mensongère institution de la papauté, qui
est la ruine du catholicisme et du christianisme. Ce n'est plus
le Christ qu'il s'agit de glorifier comme l'Unique Maître et
l'Unique Docteur, c'est le pape! C'est le dupeur qui est
divinisé! Décidément M. Saltet saltai Mais sa plaisanterie est plus
cruelle contre lui que contre nous. S'il trouve que les anciens-



— 589 —

catholiques manquent encore de clairvoyance et de courage,
que ne doit-il pas penser de ses confrères qui, comme M. Turmel,

savent et se soumettent sans arrière-pensée Ils sont légion,
nous le savons, et M. Saltet le sait aussi. Manquent-ils de

clairvoyance ou de courage? M. Saltet voudrait-il faire croire que
ce qui était possible en 1854 l'est encore en 1910? E. M.

III. — Réhabilitation de Priscillien.

Dans la «ReAUie d'histoire et de littérature religieuses»
(mars et mai 1910), M. E. Ch. Babut a publié une étude
intitulée : Paulin de Noie et Priscillien, dans laquelle il démontre
que le saint évêque de Noie a été imbu des principes
ascétiques de Priscillien; que les suspicions dont il a été l'objet,
en Espagne d'abord, à Rome ensuite sous le pape Sirice,
avaient pour cause sa réputation d'ascétisme et d'attache au
priscillianisme; que néanmoins il a tenu bon; que peu à peu
les préjugés ont disparu et qu'on a fini par lui rendre justice,
sans qu'il ait jamais rien rétracté et sans qu'il ait abandonné
ni ses principes ni son attitude religieuse. Cette démonstration
est très bien faite, avec beaucoup de méthode et de modération.

J'en citerai quelques passages, en invitant nos lecteurs à

étudier à fond les documents produits par M. Babut.

« Paulin n'a pas pu se désintéresser du concile qui se tint
dans la Aille (de Bordeaux) en 384 et qui condamna la nouvelle
hérésie. L'année suiA*ante, il apprit qu'Euchrotia aA'ait été
conduite au supplice aAec Priscillien, traînée à l'échafaud le croc
au cou. C'était une dame de son monde Paulin aA^ait d'ailleurs

des raisons particulières de prendre intérêt à ce grand
procès religieux, qui, autour de lui, ne put manquer d'être,
pendant de longs mois, un sujet ordinaire d'entretiens. Espagnol
par son mariage, il faut qu'il ait été en relations aAec une
partie de la noblesse d'Espagne, à laquelle appartenaient les
principaux accusés. Et quand enfin son frère eut été la victime
de la terrible justice des tyrans, et qu'il se vit lui-même sur
le point d'être condamné par les mêmes juges qui avaient
envoyé à la mort Priscillien, le poète Latronien et Euchrotia,
comment n'aurait-il pas pensé soment à ces clarissimes d'Es-



— 590 —

pagne et d'Aquitaine, semblables à lui à plusieurs égards, dont
il avait failli partager le sort?» (p. 103-104).

En 389, le tyran est Aeincu par Théodose. L'Aquitaine est
libre. Paulin «se convertit», comme il dit et comme disaient
déjà les priscillianistes; après eux il se voue à la continence
et il commet la folie qu'aucun noble des pays latins, excepté
les priscillianistes, n'aArait encore accomplie : il vend ses biens,
il renonce à la qualité de sénateur et à la Aie mondaine. Paulin
sait qu'on parle de lui dans le monde comme d'une recrue de
la secte ; il est impossible qu'à ce moment au moins il n'ait
pas cherché à connaître les moeurs et la doctrine des
confrères qu'on lui donnait. « Au surplus, le parti priscillianiste,
par les triomphes qui succédaient à ses épreuves, faisait encore
parler de lui. Ses deux persécuteurs étaient chassés de l'épiscopat,

et l'un d'eux exilé. Les victimes de la persécution
n'étaient pas seulement réhabilitées en vertu d'un édit impérial;
leurs amis, ayant transporté leurs corps en Espagne, avaient
fait de leurs tombeaux des sanctuaires. Pacatus affirma au
sénat romain et à l'empereur Théodose, dans un panégyrique
officiel, l'innocence des suppliciés de Trêves... Priscillien n'avait
été condamné que par des laïcs, les juges du tyran, et la
sentence de ces faux juges avait été cassée par Valentinien II et
Théodose. Les défenseurs de sa mémoire formaient dans l'Eglise
catholique d'Espagne un grand parti, et l'on pomeit alors se

joindre à eux sans accepter aucunement la qualité de sectaire.
Ils comptaient sur la victoire finale, et leur Aietoire devait en
effet paraître probable » (p. 105).

Pendant le séjour de Paulin en Espagne, entre 390 et 394,
l'une des cinq proAinces, la Gallécie, « était presque entière
(dix évêques) gagnée à l'innocence et à la sainteté des martyrs
de Trêves, et en dix évêchés leurs noms étaient inscrits au
canon de la messe Il est difficile que Paulin soit resté neutre
entre les deux partis, impossible qu'il n'ait pas été très informé
de l'objet de leur querelle» (p. 109).

« Par sa profession de continence, par la vente de ses

biens, par sa mystérieuse retraite en Espagne, Paulin s'était
désigné lui-même à l'accusation de priscillianisme (p. 115)
En outre, après avoir étudié les écrits de Priscillien, si l'on
vient à lire ou à relire les Lettres de Paulin qui contiennent
de véritables homélies, on aura, par moments, la sensation d'un



— 591 —

air de famille ou d'un air d'école; on croira retrouver, dans
certains développements de Paulin, la langue singulière des

onze Traités Il pourra arriAer, à certains passages des

Lettres, que l'on croie lire encore les Traités, et que même on
ait à s'assurer qu'on n'a point ouAert par mégarde un livre
pour l'autre (p. 123) Je n'ai rien remarqué, dans la littérature

du temps, d'aussi semblable par la forme aux homélies
de Priscillien que les développements théologiques de Paulin »

(p. 124).

Et M. Babut en donne la preu\e en examinant la manière
dont les mots opus et converti sont employés par Priscillien
d'abord, puis par Paulin (p. 125-127); etc. Bref, la manière dont
Priscillien et Paulin ont cité l'Ecriture sainte et l'ont mêlée à
leur propre texte, est identique; même procédé, même école.
« L'analogue des centons scripturaires de Paulin, ce sont les
Traités de Priscillien. Le type du genre est là; la citation est
chez Priscillien presque continuelle ; ses discours et sa pensée
même sont un tissu de réminiscences» (p. 130).

Il est éAident, maintenant, que Priscillien a été un grand
admirateur de St. Paul, qu'il appelait le maître; qu'il s'est
nourri des Epîtres ; que Paulin est aussi entré dans cette voie ;

que l'un et l'autre, acceptant le point de vue de la morale
dualiste de St. Paul, ont voulu combattre en eux et autour
d'eux le matérialisme de la lettre pour vivre ascétiquement de

l'esprit; tous deux ont voulu que le clergé fût plus pauA-re et

plus continent. Priscillien a été Aictime de son zèle réformateur
et purificateur, et il s'en est peu fallu que Paulin n'eût le même
sort. C'est Itace, ennemi de toute réforme, qui a réussi à faire
passer Priscillien pour hétérodoxe; ses calomnies ont été

répétées par Orose, par Philastre, etc., voire même par Augustin,
qui n'a pas examiné la question, mais qui, sur le simple dire
d'Orose, n'a pas hésité à crier au manichéisme et à l'hérésie
manichéenne. Que de jugements superficiels et faux, comme
celui-ci, ont été accrédités et répandus dans l'Eglise, même par
des Augustin! M. Dufourcq, aujourd'hui encore, leur fait écho
contre M. Babut. Mais la thèse de M. Babut est tellement claire
que c'est partie gagnée. Partie gagnée non seulement contre
Rome qui ne consent pas à réduire le nombre des hérétiques,
elle en a besoin pour vivre; mais partie gagnée contre les
chrétiens matérialistes et littéralistes, dont les principes mieux



— 592 —

connus chaque jour sont chaque jour plus discrédités, au profit
du christianisme spiritualiste qui a eu, heureusement, ses
partisans dans tous les siècles. Le point de vue réformiste a fait
son entrée dans l'histoire, et il triomphera coûte que coûte.

E. M.

IV. — Les embarras de Rome continuent.
On pourrait même dire qu'ils augmentent; car tous les

efforts des théologiens romanistes pour aplanir les difficultés de

leur système dogmatique, ne font que les accroître. Citons quelques

exemples :

I. D'abord, le fameux «magistère romain». Pour essayer
de justifier la fabrication romaine de nouveaux dogmes durant
ces derniers siècles, on insiste sur l'autorité du magistère papal ;

on le déclare universel, absolu, infaillible. Le coup d'Etat du
18 juillet 1870 fit croire à la papauté qu'elle avait définitive-
ment remporté la victoire. Enfin, elle allait dormir sur ses

lauriers
Mais loin de là. Protestants et anciens-catholiques se mirent

à creuser les fondements de ce magistère, et non seulement ils
ne découvrirent ni infaillibilité ni autorité universelle, mais
aucun magistère n'apparut, sauf celui du Christ. Le Christ a

parlé si formellement sur ce point qu'il est impossible d'éleAer
le moindre doute. C'est précisément les mots « maître » et «

magistère», donc aussi la chose, qu'il a voulu exclure de son
Eglise. « Unus est enim Magister vester, omnes autem vos fratres
estis Nec vocemini magistri, quia Magister vester unus est,
Christus {Math. 23, 8 — 10). Est-ce clair? S'il y a un titre qui
ne fasse pas partie de la hiérarchie ecclésiastique, c'est
précisément celui-là. St. Paul, lui aussi, en fournit la preme lorsqu'il

énumère les degrés hiérarchiques et qu'il les classe par
les mots premièrement, secondement, troisièmement. «Dieu,
dit-il, a établi dans l'Eglise : 1° des apôtres, 2° des prophètes,
3° des docteurs, deinde Airtutes » (I. Cor. 12, 28). Et il insiste
ainsi dans son épître aux Ephésiens (4, 11) : Et ipse dedit
quosdam quidem apostolos, quosdam autem prophetas, alios
Aero evangelistas, alios autem pastores et doctores. » On veit
que St. Paul ne s'accorde même pas avec lui-même dans cette

question, tant il y attache peu d'importance. Là il met les doc-



— 593 —

teurs en troisième lieu, ici les pasteurs et les docteurs. C'est

qu'il ne s'agit pas à ses yeux du fondement même de l'Eglise,
qui est le Christ seul, le seul Maître; mais seulement de ce

qu'il appelle «l'opus ministerii» (12). On remarquera que les
titres de sacerdotes et à'episcopi ne sont pas prononcés. L'apôtre
ou l'envoyé était un missionnaire, chargé de prêcher les
enseignements du Christ et de fonder des Eglises, en y établissant
des surveillants qui ont été appelés plus tard «episcopi». Les
prophètes étaient chargés d'inspirer, de prier, d'édifier ; les
docteurs et les pasteurs, d'expliquer, d'enseigner, de veiller à la
garde du «dépôt». L'enseignement et l'explication de ce dépôt
doctrinal étaient donc surtout à la charge des docteurs et des

pasteurs, et parmi ceux-ci furent les presbyteri et les episcopi.
Tous étaient des ministres, in opus ministerii ; donc des
serviteurs. Il n'y avait aucun maître, tous étaient frères. Jésus-
Christ était le seul chef et le seul maître, le seul évêque des

âmes. Telle était l'Eglise primitive, avec ses charismes nombreux.
Nul n'a le droit de dire que cette Eglise, ainsi établie par

«Dieu», ait été imparfaite et qu'il fallait la compléter. En
vérité, aucune lacune n'y apparaît. Ce n'est pas à nous à être
plus sages que le Christ et que St. Paul.

Les expressions de collège des apôtres, de chef de ce
collège, de primauté, etc., ont été inventées plus tard par l'ambition

des uns et la servilité des autres. C'est par là que la
fausse autorité des hommes a été introduite dans l'Eglise et au
détriment de celle du Christ. Il n'y avait aucune autorité attachée
à l'expression : les onze. Pierre n'était que l'un d'eux; encore
a-t-il prévariqué, et le Christ, après l'avoir traité de Satan,
a-t-il dû le rétablir dans l'apostolat de tous. Qu'on le remarque
bien, c'est le Christ qui est tout dans son Eglise : omnia in
ipso constant. Et ipse est caput corporis Eccelsise, qui est
principium, primogenitus ex mortuis, ut sit in omnibus ipse
primatum tenens (Coloss. 1, 18). Certes, si des expressions ont
une portée, ce sont celles-là. Or, elles ne laissent aucune place
pour un magistère ecclésiastique du genre de celui que Rome
réclame pour elle.

Il est facile aux théologiens romanistes de traiter le
prophétisme, l'évangélisme et les autres fonctions exercées dans

l'Eglise primitive comme de simples charismes provisoires,
destinés à disparaître et à faire place à l'autorité d'un magistère

Revue intern, de Théologie. Heft 71, 1910. 38



— 594 -
dans la personne du pape. Cette utopie ad usum Delphini, n'a
aucun fondement dans les Ecritures. Les faux apôtres, les faux
prophètes, les faux pasteurs — car il pouvait y en avoir —
étaient contrôlés et démasqués par les assemblées elles-mêmes-
« Que les fidèles, dit St. Paul, contrôlent l'enseignement des

prophètes d'après ce principe : omnia probate, quod bonum est
tenete (/ Thessal. 5, 21) ; prophetiam secundum rationem fidei
{Rom. 12, 6). Ni Paul, ni Pierre n'ont exercé d'autorité sur les
autres apôtres ; le ministerium n'était ni un imperium, ni même
un magisterium. Garder le dépôt divin dans son intégrité
suffisait pour dirimer toutes les difficultés qui pouvaient surgir.
St. Paul n'a pas indiqué d'autre critère. L'égalité de tous les
apôtres était un fait, que la conduite de Paul envers Pierre a
mise en relief, et que Pierre, du reste, a ratifiée lorsqu'il s'est
appelé « consenior et testis Christi » (/ Ep. 5, 1), et lorsqu'il a
employé le mot coœqualis pour qualifier sa position et celle des
autres apôtres dans l'Eglise {Il Ep. 1, 1).

Ce tableau de l'Eglise primitive n'est certainement pas celui
de l'Eglise romaine des siècles suivants. Celle-ci a manifestement

dévié. Les théologiens romanistes de l'école de Newman
l'ont avoué et s'en sont glorifiés en disant que l'évolution et le
changement sont la vie, que l'Evangile n'a été que le germe,
que Rome est l'arbre, de par la volonté de la Providence, et"
que la divinité de l'Eglise romaine se reconnaît à ses changements

et à ses nouveaux dogmes.
L'audace de cette nouAelle apologétique, en renversant

l'ancienne maxime de l'inaltérabilité divine du dogme et l'ancien

critère catholique (quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est), a effrayé les esprits réfléchis et a déterminé

M. Batiffol à enseigner que l'Eglise romaine d'aujourd'hui
et l'Eglise primitive sont identiques. Cette nouvelle prétention
n'était pas moins audacieuse que celle de Newman. Harnack et
d'autres en ont fait justice. Les romanistes qui y voient une
nouvelle planche de salut, essaient de l'exploiter, mais que
d'embarras M. Venard lui-même s'est senti obligé de faire
4'aveu suivant : « Nous n'avons pas contesté que le christianisme

du premier siècle ne se présente dans l'histoire de l'Eglise
avec une physionomie à part, en raison de la richesse de
dons spirituels qui le caractérise » *). Quoique le mot « physio-

') «Revue du clergé français», I" janvier 1910, p. 25.



— 595 —

nomie » soit très vague, très élastique, très bien choisi pour
dissimuler l'embarras, il trahit néanmoins beaucoup de choses.

«Religion de l'Esprit sans doute, dit encore M. Venard (p. 26),
mais en même temps religion de la règle et de l'autorité, tel
fut le christianisme au I" siècle. » Sans aucun doute, mais de

quelle règle et de quelle autorité M. Venard veut-il parler? Il
se garde bien de le dire ici. Dans sa pensée comme dans la
pensée des romanistes, il s'agit évidemment de la papauté
comme règle et comme autorité ; or pas un mot dans l'Ecriture,
pas un fait dans l'Eglise primitive, n'autorise cette interprétation.

On voit par ce newmanisme et par ce batiffolisme combien
grands sont les embarras de l'Eglise romaine, que ses changements

et ses altérations dogmatiques ont mise au ban du
catholicisme.

II. L'étude du IIe au Ve siècle inclusivement n'a pas été
moins approfondie que celle du Ier et des origines du christianisme.

Les découvertes qu'elle a provoquées ont mis en lumière
nouvelle les mouvements gnostiques, les efforts des théologiens
syncrétistes les évolutions des spéculations théologiques,
les premières transformations, les mots mal définis, les
formules ambiguës, les systèmes qu'on a appelés les
«premières hérésies », le rôle que certains évêques de Rome,
successeurs de «Pierre» (disaient-ils), ont essayé de jouer dans
ces confusions, les discussions des premiers conciles, les

quiproquos des partis théologiques et ecclésiastiques, etc. Aujourd'hui,
la question de l'arianisme apparaît tout autre; les conciles
d'Ephèse et de Chalcédoine sont mieux connus; Nestorius,
Timothée Aelure, les monophysites sévériens, Théodoret, Cyrille
d'Alexandrie lui-même, sont appréciés autrement qu'il y a quelques

années. Qu'en résultera-t-il dans vingt ou trente ans
d'études poursuivies avec vigueur? Nul ne pourrait le dire
actuellement. On peut déjà en avoir quelque pressentiment dans
les lignes suivantes, publiées par les « Etudes » (des jésuites),
du 5 mars 1910 (p. 693) :

« L'assistance du St. Esprit écarte de la définition de foi
tout danger d'erreur. Il n'apparaît pas avec la même évidence
qu'elle s'étende à ce qui n'est pas essentiellement lié à cette

définition dogmatique et qui reste intrinsèquement conditionné



— 596 —

par des circonstances qui intéressent le libre jeu de l'activité
humaine. » — Admirez les suggestions de ce style contourné.
— Sans doute, l'auteur de cette étude affirme la « prudence »

qui a dicté ces dernières décisions. «Toutefois, l'infirmité
humaine pourra s'y manifester. Il serait puéril de dissimuler
ce que l'histoire des conciles à toutes les époques nous fait
connaître de la part très large jouée par l'élément humain dans
ces assemblées. De pareilles constatations mettent sans doute
en relief ce qu'il y a forcément d'imparfait dans l'activité de

l'Eglise au cours des siècles Ces quelques lignes, écrites
avec toutes les réserves qui s'imposent1), tendent simplement
à rassurer sur les conséquences possibles de conclusions
historiques, qu'il faut bien accepter si elles sont démontrées, et à

indiquer dans quelle voie on pourrait peut-être discuter la
spéculation théologique à laquelle elles donnent nécessairement
occasion. Il me sera bien permis de rappeler qu'il est, en tout
cas, inadmissible d'opposer a priori à ces conclusions une fin
de non-recevoir et de rendre suspects aux yeux des fidèles qui
ne peuvent contrôler le bien-fondé des accusations, des
travailleurs qui ne cherchent qu'à servir l'Eglise par l'étude
loyale et sincère de la Arérité. »

Cette dernière phrase montre, déjà maintenant, les embarras
qu'éprouvent les travailleurs loyaux et sincères, dans la prévision

des critiques dont vent être l'objet les conciles œcuméniques

mieux connus. Intelligenti panca.
C'est donc toute l'histoire de l'ancienne Eglise et de

l'ancienne théologie qui est en train de se renouveler, et il n'est

pas malaisé de prédire déjà maintenant, que cette rénovation
tournera à la ruine du système romain. Que de romanistes
l'avouent déjà dans le secret!

III. Les embarras de Rome apparaissent encore dans la
façon dont ses théologiens la défendent. Effectivement, leur
prudence consiste à faire silence sui* les grosses objections et

à se borner aux escarmouches inévitables. En outre, ne pou-
Arant réfuter sérieusement les arguments qui démolissent leurs
dogmes et leurs prétentions, ils se bornent à répéter, sur un
ton d'autant plus affirmatif, leurs thèses non prouvées. Ils
croient que répéter est démontrer. Ils se trompent graAement.

') Craignons les foudres romaines!



— 597 —

Quand un ultramontain est p#ar terre, réfuté, et que rien de

ses prétentions et de ses assertions n'est debout, quand on lui
tient le pied sur la gorge, il crie encore au public inattentif
que ce n'est pas vrai, qu'il est plus vigoureux que jamais,
qu'il plane dans les airs Et le gros public, occupé ailleurs,
ne regarde pas, et continue à croire que les dires de l'ultra-
montain sont exacts. Faut-il recommencer la lutte à cause des

inattentifs? Non, c'est perdre son temps. Quand un ultramontain

répète à tue-tête que c'est à Pierre seul que le Christ a
donné les clefs, vous aurez beau lui montrer que le Christ les
a données à tous les apôtres, il ne \eus écoutera pas ; et vous
le réfuteriez cent fois que vous ne le convaincriez pas. Ces

gens-là s'écoutent eux-mêmes ; mais la voix de la vérité objective

des textes et de l'histoire, ils ne l'entendent pas.
Pourquoi le gros public est-il avec les ultramontains?

Parce qu'il est inattentif et indifférent ; parce qu'il ne remonte ni
à l'Evangile ni aux autres sources de la vérité chrétienne;
parce qu'il trouve plus commode de se rallier à l'ultramontanisme

qui favorise sa crédulité et son indolence, et qui lui
promet le salut pourvu qu'il obéisse. Il est si doux d'obéir à

ceux qui ne vous commandent que le far niente
Les choses dureront ainsi longtemps encore dans les masses.

Cependant, à y regarder de près, dans les cercles intelligents
et perspicaces, on entrevoit déjà beaucoup de fentes dans l'édifice,

les murs se lézardent, des tremblements se font sentir à

droite et à gauche. Déjà il est évident que la science moderne
et le catholicisme qui lui fait écho, ruineront la papauté
actuelle.

Ce n'est pas tout. Là où les théologiens romanistes ne

peuvent pas réfuter, ils injurient : les bien élevés, poliment;
les grossiers, grossièrement. Un fait récent entre cent.

Un écrivain protestant, M. Babut, a publié un volume
remarquable sur Priscillien et le Priscillianisme. Le Père F.
Cavallera l'a examiné dans les «Etudes» du 5 mars 1910. Il
a reconnu dans ce volume « une connaissance très approfondie
des écrits de cet hérésiarque Son travail est le liA^re le plus
complet et le plus étudié que l'on ait actuellement sur la question,

les discussions critiques détaillées y abondent M. Babut
témoigne d'un labeur considérable, d'une critique pénétrante et
hardie». N'importe. Il suffit que M. Babut réhabilite un héré-



— 598 —

siarque, pour que toute cette érudition et cette critique
pénétrante ne vaillent rien. C'est le point de vue jésuitique qui est
le seul vrai. Sans réfuter aucun des arguments de M. Babut,
l'excellent Père Cavallera lui déclare, très cavalièrement, qu'il
«manque d'impartialité». — Un protestant peut-il être impartial?

Au contraire, un jésuite l'est toujours! — Ce n'est pas
tout. M. Babut a manqué de « discrétion » en enfonçant trop
d'arguments. «M. Babut veut avoir trop raison, même dans de
menues discussions qui s'étalent au bas des pages, et
instinctivement il inspire la méfiance». — Voilà où mène le défaut
de Aeuloir avoir raison contre Rome M. Babut peut en croire
l'instinct des bons serviteurs de Rome. Il ignore cet instinct,
lui ; c'est son malheur. Qu'il s'en rapporte donc à l'avenir, non
pas à son érudition, qui ne peut que le perdre, mais au jugement

du Père Cavallera, qui l'avertit « qu'il manque à son
travail cette modération dans le jugement et l'expression qui
seule donne confiance au lecteur non prévenu et assure aux
œuvres historiques une valeur vraiment durable». Ainsi, voilà
M. Babut sagement averti : pour mériter la confiance du monde
savant et pour faire œuvre qui dure, il faut justifier Rome et
non les hérésiarques!

N'est-elîe pas charmante, cette bonhomie jésuitique, qui
s'adjuge le monopole de la science et de la vérité?

E. Michaud.

V. — Le triple devoir de la théologie scientifique et
morale.

L'article publié dans la « Revue internationale de théologie »

(aATril 1910) sur la «théologie scientifique» a besoin de quelques

notions complémentaires. Le mot scientifique n'a pas été

pris dans le sens restreint et exclusif de raisonnements
abstraits, algébriques, métaphysiques, mais dans le sens complet
de démonstrations vraies, exactes, péremptoires, soit de l'ordre
intellectuel, soit de l'ordre moral. J'entends par démonstrations
de l'ordre intellectuel celles qui sont de nature à convaincre la
raison, et par démonstrations de l'ordre moral celles qui s'adressent

à la conscience et au cœur : car, d'une part, l'homme
complet est à la fois intelligence, conscience et cœur, et, d'autre



— 599 —

part, la religion vraie doit développer son activité bienfaisante
dans ce triple domaine; dans le domaine de l'intelligence par
une foi lumineuse, sérieusement éclairée ; dans celui de la
conscience par une force morale qui tend à la réalisation du bien
jusqu'au parfait, et dans celui du cœur par l'espérance rationnelle

et par la charité humano-diA'ine.
La théologie vraiment scientifique doit donc faire ressortir

la vérité, la fécondité et la beauté de la religion à ce triple
point de vue. Elle n'est pas destinée à ne former que des

métaphysiciens et des logiciens, mais aussi des hommes
vertueux et des saints, pleins d'espoir, d'ardeur et d'idéal.

Les sentimentaux qui dédaignent la science en matière de

religion, ont grand tort : car la théologie scientifique est nécessaire

non seulement pour dissiper les superstitions, si nuisibles
à la ATaie religion, mais aussi pour réfuter les partis pris
fantaisistes et erronés d'une foule de libres-penseurs qui
confondent la science et la liberté avec leurs capricieuses
imaginations, se persuadant qu'il suffit de prononcer les mots « science »

et «liberté» pour être de vrais savants et de vrais libéraux,
et qui, en réalité, émettent des assertions sans preuAes, des

systèmes sans logique, des professions d'incrédulité et
d'irréligion, non moins dénuées de raison que les superstitions qu'ils
attaquent. Ces deux catégories d'esprits, qui sont si différentes
au point de vue des résultats auxquels ils aboutissent, se
ressemblent étonnamment quant à la mentalité et aux procédés :

de part et d'autre, on prend son élan sur de faux départs, on
se paie de mots et de fausses équivalences, on se dupe dans
la même subtilité, on prend ses désirs pour des réalités, et on
croit démontré ce qu'on affirme. Même naïveté dans le même
aplomb : les superstitieux de la religion mal comprise faisant
de la religion une bonne à tout faire, et les superstitieux de

l'irréligion faisant de l'irréligion un moyen de tout découvrir.
La théologie scientifique a ainsi une double tâche : celle

de réfuter les erreurs dites religieuses ou plutôt superstitieuses,
et les erreurs irreligieuses ou les attaques de la fausse science
contre la vraie religion. Tâche magnifique, plus nécessaire
aujourd'hui que jamais, à cause des méprises de droite et de

gauche qui se répandent chaque jour davantage. C'est surtout
aux hommes éclairés de toutes les confessions religieuses qu'il
incombe de mener cette grande œuvre à bonne fin.



— 600 —

Faut-il rappeler que la science est autre chose que la
simple érudition, et que, par conséquent, la théologie vraiment
scientifique ne saurait consister dans une simple accumulation
de faits et de documents, mais surtout dans leur liaison logique,
dans leur coordination : car la science est avant tout un
enchaînement, une unité dans le multiple. Tel ouvrage de théologie

n'est qu'un bazar confus; il devrait être un exposé
méthodique des principes et des conséquences, des vérités
fondamentales et de leurs dérivations. La méthode est ce qui
manque d'ordinaire ; et sans elle, pas de science. Si les
théologiens sont les gens qui se disputent le plus, c'est qu'ils sont,
plus que tout autre, dénués de méthode. Ils divisent, subdivisent,
répètent, et croient ainsi être très savants et très méthodiques ;

ils se trompent, parce que répéter des assertions sans preuves,
ce n'est pas les prouver, mais simplement piétiner dans
l'arbitraire et le Aide. Presque toute la théologie est ainsi à refaire,
sur la base d'une saine philosophie et des sciences soit
naturelles, soit historiques.

Quelque considérable que soit ce premier devoir, ce n'est
cependant qu'un premier devoir. Le second est de fortifier et
de perfectionner la morale. Certains philosophes prétendent que
l'homme se suffit à lui-même pour atteindre à sa perfection, et
qu'il n'a aucun besoin ni de Dieu ni de la religion surnaturelle

; la seule religion qu'ils admettent, disent-ils, est la Religion
du Bien; ils écri\ent ces deux substantifs avec des majuscules,
et croient ainsi la chose démontrée. Ils ne considèrent pas que,
si la notion du bien en général est une notion universelle, il y
a divergence parmi les hommes sur les biens particuliers, et
qu'ainsi le domaine de la morale n'est pas moins divisé que
celui de la science; que l'homme imparfait ne peut pas être
un modèle très attrayant, et que l'homme parfait (s'il en est)
est encore bien imparfait pour être érigé en idéal. On avouera
que l'homme qui croit en l'Infini et qui tend à s'en rapprocher
par des efforts surhumains et surnaturels, est en de meilleures
conditions pour s'élever au-dessus de ses infirmités. On avouera
donc que la morale religieuse et vraiment surnaturelle est plus
forte, plus énergique, plus persévérante que la simple morale
non religieuse. On avouera encore que quiconque croit au
Christ et le prend pour modèle, est plus apte que l'incrédule à

faire effort pour porter, lui aussi, sa croix, et pour marcher
jusqu'au sommet de son Calvaire avec courage et persévérance.



— 601 —

Vivre isolé et replié sur soi-même est bien différent de vivre
en union intime avec le Christ.

Les ennemis de Dieu et de la religion ont beau nier
aujourd'hui toute transcendance et toute révélation divine sous
prétexte que la véritable morale doit venir de l'intérieur et
non de l'extérieur, qu'elle ne peut donc être qu'immanente,
naturelle, exclusivement humaine sans aucune intervention d'une
force divine. La raison éclairée qui concilie les effets et les
causes, concilie aussi les créatures et le créateur, les êtres
contingents et l'Etre absolu, les causes secondes et la cause
première, donc la transcendance et l'immanence. L'action de la
cause première, tout en étant transcendante à ses effets, est
aussi réelle dans ceux-ci. La religion vraie, rationnelle, est ainsi
divine et humaine. L'homme vient de Dieu, et Dieu est en lui :

Dieu est en lui pour agir en lui, donc pour l'éclairer et le
moraliser, l'éclairer par la foi, le moraliser par la vertu et la
sainteté. Ces conciliations se font sans l'ombre d'une
contradiction; aucune vérité scientifique moderne, dûment constatée
et démontrée, ne les combat. Les modernistes qui prétendent
que les sciences modernes, psychologiques et autres, sont
inconciliables avec la transcendance divine, avec la révélation
divine, avec la morale chrétienne enseignée dans les Evangiles,
sont donc complètement dans l'erreur.

Il va de soi que, lorsque je revendique la supériorité de
la morale religieuse sur la morale non religieuse, et de la
morale chrétienne sur la morale purement naturelle, je
n'entends pas me porter comme défenseur, sous tous les rapports,
de la morale dite traditionnelle. Le mot « traditionnel » appliqué
à la morale implique beaucoup d'erreurs et d'abus qui doiAent
être corrigés, beaucoup de lacunes qui doivent être comblées.
La théologie vraiment scientifique doit départager les avantages
et les inconvénients, et procéder clairement et solidement à
l'établissement d'une morale vraie, juste, impartiale entre les
droits et les devoirs.

La théologie scientifique étant rationnelle et réaliste, ne se
borne pas à défendre la foi religieuse et la morale religieuse,
elle montre aussi que la religion, déjà lumière pour l'esprit et
vertu pour la conscience, est encore consolation pour le cœur.
Combien ils s'illusionnent ceux qui prétendent que l'homme est
assez fort par lui-même, sans religion et sans Dieu, pour trouver

dans son propre cœur les consolations dont il a besoin



— 602 —

Ces penseurs d'un orgueil stoïque ne connaissent pas les pauvres
âmes désolées, tourmentées, abattues par les douleurs de toutes
sortes qui leur viennent de leur entourage ou d'elles-mêmes, et
qui, seules, ne peuvent pas se relever et reprendre leur marche
vers le but de leur destinée; faibles plantes qui se fanent et
se desséchent si la goutte de rosée et le rayon de soleil ne
leur Aiennent en aide.

Depuis quand l'intérieur est-il tout et l'extérieur rien? Les
libres-penseurs en question ne parlent que de solidarité dans la
vie publique, et ils la nient dans la vie religieuse. Ils ne voient
pas que la conscience et le cœur, si développés soient-ils dans
l'ordre indiAiduel, doivent, pour se compléter, s'épanouir dans
la fraternité et y puiser des forces que leur intérieur est
incapable de développer seul. Sans soleil, c'en est fait de la vie
des plantes; de même, sans Dieu, c'en est fait de la vie des âmes.

Quiconque croit en Dieu, en sa providence active, en sa
présence dans le monde et dans les âmes, en sa grâce et ses
inspirations, en sa révélation par le gouvernement du monde,
par les évolutions de l'humanité, par les sublimes enseignements

des hommes de génie, des héros, des saints, des
prophètes et du Christ Sauveur; quiconque a, sur tous ces points,
des convictions éclairées, logiques, rationnelles (et c'est la tâche
de la théologie scientifique et morale de les produire), celui-là
comprend la vie, le monde, l'humanité, la destinée beaucoup
mieux que l'homme qui se fait lui-même son centre et son tout.
Si l'homme religieux a des combats à livrer contre lui-même
et contre les obstacles du dehors, il sait que ce sont des

épreuves aussi nécessaires que douloureuses; il sait que ces

épreuves sont salutaires, que ces amertumes fortifient, amaro
corroborante ; qu'il faut passer par les ténèbres, à travers les

ronces et les épines, pour arriver à la terre de lumière et de

liberté; il sait que le germe doit briser son enveloppe pour
donner le jour à la fleur et au fruit; il sait que ceux qu'il
aime et auxquels il voudrait donner le bonheur, ne peuvent
fleurir et fructifier qu'aux mêmes conditions; que telle est la
loi du progrès et de l'évolution de tous les êtres contingents;
que c'est ainsi seulement qu'ils peuvent se rapprocher de l'absolu

et du parfait, et réaliser leur idéal; il sait que toutes les
grandes âmes ont ainsi vécu et qu'en comprenant la sublime
mission de la souffrance sur la terre, elles y ont trouvé grandeur,

consolation et même joie. L'homme religieux convaincu



— 603 —

de ces vérités agit en conséquence : se sentant soutenu par
Dieu, il se détermine lui-même à des actes vigoureux et féconds ;

malade, il se réconforte et se guérit; déprimé, il se relève en
regardant le ciel; égoïste et trop assoifé de bonheur, il
s'applique à le mériter davantage, en se dévouant davantage au
bonheur d'autrui : ubi amatur, non laboratur, aut si laboratur,
labor amatur.

La partie de la théologie qui explique et démontre la
justesse de ces considérations morales, n'est ni moins exacte ni
moins scientifique que celle qui explique et démontre les vérités
métaphysiques et dogmatiques.

Il ne faut donc pas croire que la théologie affective soit
une théologie de caprices plus ou moins mystiques. Sans doute,
les faux mystiques, les imaginations religieuses détraquées ou
mal équilibrées ont singulièrement compromis la théologie de

sentiment; il suffit d'une dame Guyon pom* faire dévier un
Fénelon. De même, les abus des scolastiques ont détaché
nombre d'esprits de la dogmatique. Il faut revenir à l'exactitude.

Le sentiment rentre dans la psychologie, qui est elle-
même une matière scientifique. Loin d'abandonner le sentiment
à lui-même, il faut donc l'éclairer, le régulariser, le coordonner
et le diriger vers son vrai but. C'est ainsi que la théologie
sentimentale, ou affective, ou mystique, doit marcher de front
avec la théologie scientifique et dogmatique, comme le cœur,
quand il est bien à sa place, marche d'accord avec l'intelligence

et la raison ; les raisons du cœur doivent être de vraies
raisons. Ainsi est efficace et féconde la ATaie religion; sinon
corruptio optimi pessima.

Ainsi comprise, la théologie apparaît dans toute sa grandeur,

dans son utilité, dans son rôle lumineux et bienfaisant.
Loin de chercher à amoindrir les sciences, elle applaudit à

leurs progrès, elle en profite elle-même pour en tirer les

conséquences morales et religieuses qu'elles contiennent. Ainsi
tout se complète et se concilie. Fausse est la théologie exclusive

et cassante, qui anathematise tout ce qui n'est pas elle;
non moins fausse est la libre-pensée négative, exclusive aussi
et cassante, qui procède par les mêmes anathèmes et conduit
à des erreurs non moins désastreuses.

E. Michaud.


	Variétés

