
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 71

Artikel: Die altkatholische Bewegung der Gegenwart : deren Ursprung,
Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten

Autor: Kopp, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403766

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 562

DIE ALTKATHOLISCHE BEWEGUNG

DER GEGENWART.

DEREN URSPRUNG, ENTWICKLUNG UND ZIEL

IN 50 FRAGEN UND ANTWORTEN1).

14. Woraus ist klar ersichtlich, dass die von uns bestrittenen
vatikanischen Glaubenssätze in der alten Kirche völlig unbekannt
waren und auch später nie allgemein in der Kirche geglaubt
wurden

a) Nicht einmal Petrus, Aen dem doch als dessen angebliche

Nachfolger die Bischöfe Aen Rom ihre Ansprüche ableiten,
nahm solche Vorrechte in Anspruch oder erhielt solche Aen
den Mitaposteln zuerkannt. Er ist bescheiden genug, sich nebst
Johannes einmal von den übrigen Aposteln aus Jerusalem nach
Samaria schicken zu lassen (Apg. 8, 14). Er wird, nachdem
er in Cäsarea Heiden zur Taufe zugelassen hatte, nämlich den

Hauptmann Cornelius mit Angehörigen und Freunden, hierüber
in Jerusalem zur Verantwortung gezogen und legt willig
Rechenschaft ab (Apg. 11, 2 ff). Als ein Streit ausbrach
bezüglich der Beschneidimg derjenigen, die aus dem Heidentum
zum Christentum übertraten, da entschied nicht Petrus allein
aus sich, sondern die Apostel und Ältesten und sonstige
Gemeindemitglieder berieten und beschlossen miteinander zu
Jerusalem, und zwar gemäss dem Antrage des Bruders des Herrn,
Jakobus des Gerechten (Apg. 15, 22 ff), der, wie Eusebius von
Cäsarea in seiner Kirchengeschichte unter Bezugnahme auf
Klemens von Alexandrien und Hegesippus erzählt, nach der
Himmelfahrt des Herrn der Aufseher und Administrator der

') Fortsetzung von «Revue», Nr. 70, S. 255—291.



— 563 —

jungen Kirche wurde und ständig in Jerusalem blieb1). Petrus
wollte überhaupt nicht als Herr und Gebieter und Oberhirt
aller Christen gelten, sondern nannte sich bescheiden in 1 Petr.
5, 1—4, wo er die Ältesten anredet, ihren Mitältesten und
einen Zeugen der Leiden Christi, diesen aber allein den
Oberhirten. Er hielt auch nicht sich für das Felsenfunda-
ment der Kirche Christi, bezeichnete vielmehr den Herrn selbst
als „den lebendigen Grundstein, den von Menschen zwar
verworfenen, ven Gott aber erwählten und geehrten, auf dem die
Gläubigen aufgebaut werden als lebendige Steine, ein geistiger
Tempel, eine heilige Priesterschaft, darzubringen geistige, Gott
wohlgefällige Opfer durch Jesum Christum". (1 Petr. 2, 4. 5.)

Paulus, der grosse Völkerapostel, erhielt seine Sendung
und sein Evangelium nicht von Petrus, sondern unmittelbar
von Christus (Gal. 1, 11—17). Zwar besuchte er drei Jahre
darauf Petrus in Jerusalem, wobei er auch Jakobus, den Bruder
des' Herrn, kennen lernte (Gal. 1, 18 f.), aber er nimmt für
sich durchaus das gleiche Ansehen in Anspruch, Avie es die
hervorragendsten der übrigen Apostel besitzen (2. Kor. 11, 5

und 12, 11), und kennt unter den Aposteln überh-fupt keinen
wesentlichen Unterschied (1 Kor. 12, 28). Darum besprach er
sich auch 14 Jahre später, als es ihm darum zu tun war, die
Richtigkeit seines Evangeliums, das er unter den Heiden
predigte, allerseits unter den Christen anerkannt zu sehen, darüber
keineswegs ausschliesslich mit Petrus, sondern mit den Christen
zu Jerusalem überhaupt und insbesondere mit den dort
Angesehenen (Gal. 2, 2) und Aerständigte sich sodann, nachdem
die Übereinstimmung festgestellt Avar, mit Jakobus, Kephas

') Dieser Jakobus, der von Hegesippus ein Sohn Josefs genannt wird,
ist höchst wahrscheinlich nicht ein und derselbe mit dem Apostel Jakobus,
dem Sohne des Alphäus nach den vier neutestamentlichen Apostelverzeichnissen,

und er scheint mit Rücksicht auf die leibliche Verwandtschaft mit
Jesus zu der genannten hervorragenden Stellung erkoren worden zu sein.
Auch nach dessen Tode wurde Avieder ein Verwandter des Herrn dazu
erwählt, nämlich Symeon, ein Sohn des Klopas, eines Bruders von Josef.
Erst als im Jahre 135 unter Kaiser Hadrian Jerusalem vollständig zerstört
worden Avar, und auf dem Boden Jerusalems eine römische Kolonie Alia
mit einer heidenchristlichen Gemeinde sich bildete, hörte jene Art von
Primat des Bischofs der christlichen Muttergemeinde zu Jerusalem auf.
S. Jaskowski in seiner Abhandlung „Die Kirchengeschichte des Eusebius
von Cäsarea und der Primat" (Internationale theologische Revue Nr. 66,
1909).



— 564 —

(Petrus) und Johannes, den als Säulen der Kirche angesehenen,
über das beiderseitige Arbeitsfeld (Gal. 2, 6—9). Zu Antiochia
aber widerstand er einmal dem Petrus ins Angesicht, als dieser
ein tadelnswertes Verhalten gegenüber den dortigen
Heidenchristen beobachtete, und wies ihn scharf in Gegenwart aller
zurecht, weil nach seiner Überzeugung dessen Verhalten gegen
die Wahrheit des Evangeliums verstiess (Gal. 2, 11 ff.). Das
würde er sich gewiss nicht erlaubt haben, wenn er ihn für
den unfehlbaren Oberhirten der Kirche gehalten hätte. Auch
schreibt er an die Epheser 2, 19 ausdrücklich, dass sie
aufgebaut seien auf der Grundlage der Apostel und Propheten,
indem Christus selbst der Eckstein ist, auf dem der ganze Bau
wohlgefügt emporwächst zu einem heiligen Tempel im Herrn.
(Vgl. 1. Kor. 3, 11.) Von einem sichtbaren Oberhaupte der Kirche
auf Erden, Avelches das unsichtbare, Christus, vertreten solle,
weiss er nichts. „Alles ist euer", schreibt er, „sei es Paulus
oder Apollo oder Kephas ihr aber seid Christi, Christus
aber ist Gottes" (1. Kor. 3, 21—23). Alle einzelnen Apostel,
Propheten, EArangelisten, Hirten und Lehrer sind ihm nur
dienende Glieder, von dem Herrn bestellt zur Ausbildung der
Geheiligten für das Werk des Dienstes, zur Auferbauung des

Leibes, dessen Haupt ist Christus (Ephes. 4, 11—16). Der
Gedanke an eine äusserliche, auf einer absolut monarchischen
Verfassung beruhende Einheit der Kirche ist ihm durchaus
fremd. Ephes. 4, 3—6, mahnt er, die Einigkeit des Geistes zu
erhalten durch das Band des Friedens und begründet diese

Mahnung mit folgenden Worten: „Ein Leib und Ein Geist, Avie

ihr auch berufen seid in Einer Hoffnung eueres Berufes; Ein
Herr, Ein Glaube, Eine Taufe, Ein Gott und Vater aller, der
da ist über alles und durch alles und in uns allen." (Vgl.
Ephes. 5, 23. Kol. 1, 18. Ephes. 1, 22 f.)

b) Auch der Vater der Kirchengeschichte, Bischof Eusebius

von Cäsarea (314—340), weiss noch nichts weder von einem
Jurisdiktions-Primat Petri, noch von einem solchen der
römischen Bischöfe über andere Bischöfe oder über die ganze
Kirche oder von entsprechenden Vorrechten derselben, sondern

jede Kirche ordnet ihre Angelegenheiten unabhängig von Rom,
und aus dem Briefwechsel zwischen römischen und anderen
Bischöfen, den er mitteilt, geht hervor, dass ein rein brüderliches,

kollegiales Verhältnis zwischen denselben besteht. Wenn



— 565 —

aber einmal, wie er berichtet, Bischof Klemens von Rom gegen
Ende des ersten Jahrhunderts, als in der Gemeinde zu Korinth
eine Spaltung entstanden Avar, dieselbe in einem Schreiben
zum Frieden mahnte, so tat er dies nicht als Oberhaupt der

ganzen Kirche, sondern, wie ausdrücklich hervorgehoben Avird,

nur im Namen seiner Gemeinde, die natürlich, wie jede andere
Gemeinde, das Recht hatte, einer Gemeinde, in Avelcher der
Friede gestört Avar, mit gutem Rate beizustehen. Ging aber
ein Bischof von Rom in seinem Verhalten gegen andere Kirchen
über die Grenzen brüderlicher Ermahnung hinaus und wollte
er irgendwelche Rechte über sie geltend machen, so erhob sich
lebhafter Widerspruch, nicht bloss von seiten des Bedrohten,
sondern auch von seiten Unbeteiligter, und er musste
nachgeben *).

c) Als z. B. im 2. Jahrhundert ZAvischen derj judenchristlich

gefärbten kleinasiatischen und der römischen Kirche über
Zeit und Art der Feier des Osterfestes Streit entstand, indem
erstere, einer alten, vom Apostel Johannes abstammenden
Überlieferung folgend, genau am 14. Nisan, auch wenn dieser auf
einen Wochentag fiel, Ostern feierte, letztere aber — und mit
ihr die Kirchen der übrigen Länder — immer nur an einem
Sonntag, widerstand Bischof Polykarp von Smyrna dauernd
dem römischen Bischof Aniket, ohne dass es dadurch zur
Aufhebung der Kirchengemeinschaft kam (160); ebenso Bischof
Polykrates ven Ephesus 196 dem Bischof Victor von Rom, und
als letzterer infolgedessen die Kirchengemeinschaft aufhob,
fand diese Massregel nicht Billigung seitens der übrigen Teile
der abendländischen Kirche, z. B. sprach sich Bischof Irenäus
von Lyon dagegen aus, und erst die Entscheidung des
allgemeinen Konzils zu Nicäa 325 zugunsten der römischen Übung
vermochte sich allgemeine Geltung zu verschaffen.

d) In dem Streite über die Gültigkeit der Ketzertaufe
fügten sich jene, die sie für ungültig ansahen und daher ven
Ketzern Getaufte bei ihrem Übertritt noch einmal tauften,
nämlich der hl. Cyprian, 248—258 Bischof von Karthago, mit
der nordafrikanischen Kirche, sowie die Kleinasiaten unter
Bischof Firmilian \en Cäsarea in Cappadocien trotz Aufhebung

') S. Jaskowski, «Die Kirchengeschichte des Eusebius und der Primat»
in der Internationalen theologischen Revue 1909, Nr. 65 und 66.



— 566 —

der Kirchengemeinschaft dem Urteil und Befehl des Papstes
Stephan I. (254—257) nicht, indem sie keinem Bischof das
Recht einräumten, sich zum Bischof der Bischöfe zu machen,
und beschuldigten ihn der Häresie. Erst den Entscheidungen
der Synoden von Arles (314) und Nicäa (325) gab man nach.
Und doch wurde Cyprian in Rom selbst von der frühesten
Zeit an als Heiliger verehrt; ein Zeichen, dass die alte Kirche
seine Ansicht von der Verfassung der Kirche teilte. Auch
erklärte der hl. Augustinus, 396—430 Bischof von Hippo in
Numidien, jenes Verhalten Cyprians für gerechtfertigt.

Überhaupt wissen die Kirchenväter nichts Aen einem
höchsten Entscheidungsrecht des Bischofs von Rom in Sachen
des Glaubens und der Sitte oder von einer Berechtigung
desselben zu unumschränkter Herrschaft über die ganze Kirche.

Die in der vatikanischen Const, dogm., cap. 2, verstümmelt
angeführte Stelle aus Irenäus (177—c. 202 Bischof von Lyon
und Vienne) contra hser. L. III, c. 3, spricht nicht für eine
Lehrunfehlbarkeit des römischen Bischofs aus sich und nicht für
das Wort Pius IX. „die Tradition bin ich", sondern drückt nur
aus, dass in der damaligen römischen Gemeinde, Aveil
vermöge ihrer mehrfach hervorragenden Stellung notwendiger
weise Gläubige aus den verschiedensten Ländern dahin kamen,
am leichtesten die in der ganzen Welt niedergelegte apostolische

Tradition sich erhalten liess. Sie spricht also eigentlich
für das Zusammentreten von Gläubigen aus allen Teilen der
Kirche auf allgemeinen Konzilien behufs Feststellung der
allgemeinen apostolischen Tradition. Die Stelle, deren griechischer
Urtext nicht mehr erhalten ist, lautet: Ad hanc enim ecclesiam

propter potiorem principalitatem necesse est omnem
convenire ecclesiam, hoc est, qui sunt undique fidèles, in qua
semper ab his, qui sunt undique, conservata est ea quse est
ab Apostolis traditio; auf deutsch: „Denn mit dieser Kirche
(der römischen) muss notwendig wegen ihrer höheren Vorzugsstellung

(sie wird im Vorausgehenden die grösste und älteste
und allen bekannte, von den ruhmreichsten Aposteln Petrus
und Paulus gegründete Gemeinde genannt) jede Kirche, d. h.
Gläubige von überallher, in Verkehr treten (römischerseits
gewöhnlich übersetzt „mit dieser muss übereinstimmen"), und daher
wurde in ihr allezeit von diesen Gläubigen von überallher
die apostolische Überlieferung erhalten." Der letzte Satz ist



— 567 —

in der genannten Constitutio, weil unbequem, ausgelassen und
durch einen willkürlich erweiterten und umgedeuteten Satz
aus dem Briefe des Partikularkonzils von Aquileja (381) an
Kaiser Gratian ersetzt worden *).

Cyprian redet auch den Bischof von Rom in seinen Briefen
einfach als „Kollege" und „Bruder" an, den Titel „Papst" aber
hatte damals jeder Bischof. Das bischöfliche Amt ist nach
Cyprians Auffassung nur eines und unteilbar, und jeder einzelne
Bischof hat zwar nur einen Teil der Herde, aber das Amt
hat er ganz, mit der Haftung für das Ganze2). Die Einheit
des Kollegiums der Bischöfe ist ihm keine juristische, etwa
durch den Bischof von Rom vermittelte, sondern sie beruht
auf dem freien Walten des einen göttlichen Geistes in den
Herzen, der nur in der Gemeinschaft die ganze Fülle seines
Lichtes und seiner Gaben offenbaren kann, und die Einheit
wird aufrecht erhalten durch das Band des Friedens und der
Liebe.

e) Daher wurden, wenn Glaubens- oder sonstige Streitigkeiten

ausbrachen, diese nicht einfach durch den Bischof \en
Rom entschieden, sondern meist durch Kirchenversammlungen.
So wurden, als um die Mitte des 3. Jahrhunderts der Presbyter
Novatian in Rom die lebenslängliche Ausschliessung der zur
Zeit der Verfolgung Abgefallenen verlangte und sich von seiner
Partei zum Gegenbischof gegen den 251 gewählten Bischof
Cornelius aufstellen liess, in den verschiedenen Kirchenprovinzen

Italiens und Afrikas Synoden abgehalten und deren

gegen Novatian ausgefallene Entscheidungen auch nach
Antiochia mitgeteilt. So auch wurde, als Paul von Samosata,
Bischof Aen Antiochien, um 260 abAveichend von der
kirchlichen Lehre Christo eine bloss menschliche Natur zuschrieb;
auf einer zu Antiochia abgehaltenen orientalischen Synode
dessen Verurteilung, Absetzung und Ausschliessung aus der
katholischen Kirche ausgesprochen und hierüber an den Bischof
von Rom und alle sonstigen nicht an der Synode beteiligten

') Im Zusammenhang sind die beiden Stellen abgedruckt in Schulte,
«Die Stellung der Konzilien usw.> 1. Aufl. Anhang S. 216 ff. u. S. 6.

2) De unit. eccl. c. 4 Episcopatus unus est, cuius a singulis in solidiim
pars tenetur. S. Reinkens, Die Lehre des hl. Cyprian von der Einheit der
Kirche», Würzburg 1873, bei Stahel; auch Hugo Koch, «Cyprian und der
römische Primat», Leipzig, Hinrichs, 1910.



— 568 —

Bischöfe der ganzen Kirche Mitteilung gemacht. Als aber der
abgesetzte Bischof seinem Nachfolger die Amtswohnung nicht
räumen wollte, Avandte man sich an die Aveltliche Macht, den
heidnischen Kaiser Aurelian, der die Entscheidung traf, das
bischöfliche Haus sei demjenigen zu übergeben, welchen die
Bischöfe Italiens und der Stadt Rom als den rechtmässigen
Bischof anerkennen, worauf Paul weichen musste, da jene dem
Beschluss der Synode zugestimmt hatten. Ebenso fand der
Kaiser Konstantin noch vor seiner Bekehrung Gelegenheit, in
kirchlichen Verhältnissen zur Herstellung des Friedens
einzugreifen, als zu Anfang des 4. Jahrhunderts in der Kirche zu
Karthago wegen der Beschuldigungen, die eine Partei, nach einem
Gegenbischof Donatus die donatistische genannt, gegen den

dortigen Bischof Cäcilianus richtete, eine grosse Spaltung
entstanden war. Da nämlich die Donatisten den eben in Gallien
weilenden Kaiser um Richter aus dem gallischen Episkopate
baten, liess er zuerst ver einem kleineren, aus verschiedenen
Bischöfen (darunter auch dem von Rom) zusammengesetzten
Gerichtshofe im Oktober 313 zu Rom in Anwesenheit Aen je
zehn Vertretern der beiden Parteien über die Streitsache
verhandeln ; als aber die Donatisten bei der für sie ungünstigen
Entscheidung dieses Gerichtshofes sich nicht beruhigten, berief
er eine grosse Synode des ganzen Abendlandes, die am 1.

August 314 in Arles zusammentrat unter dem Vorsitz des
Ortsbischofs Marinus und ebenfalls gegen die Donatisten entschied.
Und so wurden dann in der Folge bei wichtigeren Streitfällen
allgemeine Synoden als das richtige Mittel zur Schlichtung
derselben erachtet. Und doch, wie naheliegend wäre es gewesen,
zumal in einer Zeit, wo das Reisen zum Versammlungsorte
für die zum Teil sehr weit entfernt wohnenden Bischöfe noch
ungeheuer beschwerlich und zeitraubend, ja sogar gefährlich
war, dem Bischof von Rom die Entscheidung zu überlassen,
wenn man ihm die Fähigkeit und das Recht zuerkannt hätte,
allein aus sich, auch ohne Zustimmung der ganzen Kirche,
unfehlbar richtig zu entscheiden. Es erhob aber niemand in
der Kirche Avährend des ersten Jahrtausends Klage, es sei
unberechtigterweise das den Päpsten zukommende Entscheidungsrecht

den allgemeinen Konzilien zugewiesen worden. Letztere
wurden nicht einmal vom Papste einberufen, sondern vom Kaiser,
der eben in Glaubensspaltungen auch eine Gefahr für die Ord-



— 569 —

nung des Staatswesens erblickte, und dieser handelte dabei
meist nach dem Rate der Bischöfe. Ja, Päpste selber haben,
wie z. B. Leo L, die Versammlung eines allgemeinen Konzils
für notwendig erklärt oder, wie Sirizius, eine ihnen zugemutete
Entscheidung abgelehnt und an ein Konzil verwiesen — sichere
Zeichen, dass die ganze christliche Welt eben den zuerst von
Kaiser Konstantin dem Grossen gewählten Weg für den richtigen,
den Grundsätzen der Kirche entsprechenden hielt, und dass die
Päpste selbst sich nicht für unfehlbar ansahen. Solche
Versammlungen wurden auch nicht vom Papste geleitet, sondern
von dem Kaiser oder dessen Beauftragten. Der Papst erschien
nicht einmal persönlich auf den acht allgemeinen
Kirchenversammlungen, sondern liess sich — und auch dies nicht immer —
durch Legaten (Gesandte) vertreten; nur ausnahmsweise auf
der achten wurden letztere zum Vorsitz zugelassen, der übrigens
auch ven Rom gar nicht als Vorrecht beansprucht wurde. Hatten
Päpste schriftlich ihr Gutachten über eine zur Behandlung
kommende Frage eingesandt, so wurde dasselbe nicht ohne
weiteres angenommen, sondern einer eingehenden Prüfung
unterworfen und dann entweder angenommen, z. B. das Leos I.
über die Lehre des Eutychès auf dem 4. Konzil zu Chalzedon
451, oder verworfen, z. B. das des Honorius über die Lehre
von Einem Willen in Christo auf dem 6. zu Konstantinopel 680.
Der Kaiser war es auch, der die Beschlüsse bestätigte und
ihnen durch ein förmliches Edikt den Charakter von
Staatsgesetzen gab. Von der Notwendigkeit einer förmlichen
Bestätigung durch den Papst war nicht die Rede, sondern er wurde
nur, Avie eben andere Bischöfe auch, um seine Zustimmung*
gebeten, wofern sie noch nicht Aerlag, um die zu einem wahrhaft

ökumenischen Beschluss erforderliche allgemeine
Übereinstimmung als vorhanden zu erweisen1).

f) Das 1. allgemeine Konzil zu Nicäa 325 wahrte den Bischöfen
von Alexandria, Antiochia usw. für ihre Gebiete die gleichen
Rechte, wie sie der Bischof Aen Rom auf seinem Gebiete (Italien)
übte (can. 6). Ebenso anerkennt das 2. zu Konstantinopel 381
bestimmt die Selbständigkeit (Autonomie) der KirchenproAinzen
und im Rahmen derselben der einzelnen Diözesen, schliesst

') S. Schulte, Die Stellung der Konzilien, Päpste usw. Prag 1871, und
Döllingers Erwägungen in seinen „Briefen und Erklärungen usw." München
1890, bei Beck.



— 570 —

demnach eine allgemeine Jurisdiktion des Bischofs von Rom
aus. Das 4. allgemeine Konzil zu Chalzedon aber (451) erklärte,
der Patriarch von Konstantinopel besitze gleiche Rechte mit
dem von Rom, nur solle dieser wegen des höheren Alters von
Rom einen Ehrenvorrang haben (can. 28).

g) Im Anschluss an den Grundsatz des hl. Cyprian, eine
jede Streitsache müsse dort gerichtet werden, avo sie hin gehöre,
erklärten sich die nordafrikanischen Bischöfe auf einer Synode
418 unter Androhung der Exkommunikation dagegen, dass

Priester, Diakonen oder niedere Kleriker, Avenn sie sich über
den Urteilsspruch des eigenen Bischofs zu beklagen haben, an
einen Gerichtshof jenseits des Meeres, d. i. nach Rom an den

dortigen Bischof, appellieren ; sie sollten sich vielmehr in solchen
Fällen an Nachbarbischöfe oder an ihren Erzbischof oder an
eine Synode ihres Landes wenden.

h) Papst Gregor I. der Grosse (590 — 604) eiferte noch in
verschiedenen seiner Briefe, z. B. an Johannes den Faster,
Bischof von Konstantinopel, an Kaiser Mauritius und an die
Bischöfe Eulogius und Anastasius, aufs schärfste gegen den

Versuch, irgend jemand, sei das nun der Bischof von
Konstantinopel (Johannes) oder der von Rom, den Titel „Universal-
bischof" beizulegen. Er nennt die Annahme eines solchen Titels
unter anderem eine Ausgeburt der Eitelkeit, ein Aerruchtes
Beginnen gegen Gottes Gebot, gegen das Evangelium, gegen
die Kirchengesetze und die Kirchenverfassung, gegen die Würde
aller übrigen Bischöfe, ein Unrecht gegen die Gesamtkirche., ja
eine Gotteslästerung (Ep. V, 18. 20. 21). Mit dem Falle des Einen
Avurde sonst die ganze Kirche zusammenstürzen (Ep. VII, 27).

An Eulogius V.Alexandria schreibt (Ep.VIII, 30) dieser Papst:
„Die Ehre der allgemeinen Kirche ist meine Ehre, meiner Brüder
gesicherte Kraft ist meine Ehre. Dann bin ich wahrhaft geehrt,
wenn jedem derselben die gebührende Ehre nicht versagt wird."
(In der vatikanischen 1. dogmatischen Constitution über die Kirche
Christi c. 3 will diese Stelle unter Verwechslung Aen Subjekt und
Prädikat in den 2 ersten Sätzen und unter Nichtbeachtung des

gegenteiligen Sinnes des 3. Satzes zugunsten des päpstlichen
Jurisdiktionsprimats verwertet werden.) In einem Briefe an Kaiser
Mauritius aber (IV, 32) heisst es: „Ferne sei von der Kirche
dieser gotteslästerliche Name, in dem die Ehre aller Priester
weggenommen wird. Zur Ehre des ersten Apostels Petrus hat das Kon-



— 571 —

zil zu Chalzedon dem römischen Pontifex diesen Titel angeboten ;

aber keiner von ihnen hat diesen besonderen, eine Einzigartigkeit
bezeichnenden Namen (singularitatis nomen) angenommen und
in den Gebrauch dieses Wortes eingewilligt, damit nicht, während
einem etAvas Eigenes gegeben würde, alle Priester; der
gebührenden Ehre beraubt würden." Und in Ep. VII, P. II, 70 schreibt
er an Eusebius von Thessalonich : „Wenn einer Unfversalbischof
zu sein meint, so bleibt nichts anderes übrig, als dass ihr keine
Bischöfe seid." *)

i) Papst Honorius I. (625 — 38) Avurde von drei allgemeinen
Konzilien (6., 7. u. 8.) wegen irriger Lehrentscheidung
(Monotheletismus, d. i. Lehre von nur Einem Willen in Christo)
verurteilt; letztere wurde auch ven Papst Leo IL (682—83) als Irrtum
verdammt, und bis ins 11. Jahrhundert haben die Päpste bei ihrem
Amtsantritt ein Glaubensbekenntnis unterzeichnet, in Avelchem
die Verwerfung der Lehre des Honorius enthalten war. Das
verurteilte Schreiben des Honorius aber kann nicht als bloss
private Lehräusserung angesehen werden, da es die Antwort
bildet auf eine Anfrage dreier Patriarchen. Ähnlich war Papst
Vigilius (537 — 55) Aen dem 5. allgemeinen Konzil als Ketzer
verdammt worden.

k) Bonifatius, der Apostel der Deutschen (f 755), hielt trotz
seiner treuen Ergebenheit an den römischen Stuhl, vermöge
deren er die bis dahin unabhängige deutsche Kirche Rom
unterordnete, doch auch den Fall für möglich, dass der Papst
vom Glauben abAveiche ; und auch später, nachdem die in Fr.
10 —13 erwähnten Fälschungen mehr und mehr Aufnahme
gefunden hatten, nahmen doch Kirchenrechtslehrer seit Gratian
Jahrhunderte hindurch, sogar noch solche aus der Gesellschaft
Jesu (Schmalzgrueber und Laymann), und Päpste selbst an, dass
der Papst in Ketzerei fallen und dann von der Kirche gerichtet
Averden könne, bezw. damit Aen selbst aufhöre, Papst zu sein
(Torquemada u. a.). Auch war das ganze Mittelalter hindurch
die Lehre herrschend, dass von Päpsten Exkommunikationen
Aerhängt werden können, welche nicht auf Wahrheit und
Gerechtigkeit beruhen und deshalb vor Gott nichtig sind.

I) Das abendländische General-Konzil zu Konstanz (1414—18)

') Vgl. Dr. Georg Moog, „Die A'atikanichen Dogmen durch die Päpste
selbst widerlegt", im „Deutschen Merkur" 1889 Nr. 17, 18, 19 u. 20 (aus einem
auf Langens Geschichte der römischen Kirche, II. Bd., gestützten Vortrage).



— 572 —

erklärte ohne Widerspruch, dass es seine Gewalt unmittelbar
von Christus habe, und dass ihm jedermann, auch wenn er
mit der päpstlichen Würde bekleidet sei, in Sachen, die den

Glauben, die Beilegung der Spaltung (es gab nämlich damals
drei Päpste, die einander bekämpften, Gregor XII., Benedikt XIIL
und Johannes XXIII.) und die allgemeine Verbesserung der
Kirche an Haupt und an Gliedern betreffen, zu gehorchen
verpflichtet sei (5. Sitzung vom 6. April 1415). Es setzte alle drei
Päpste ab und beendigte die päpstliche Spaltung 1417 durch
Wahl eines neuen Papstes, Martin V. Das Konzil zu Basel

(1431 — 49) bestätigte in der 2. Sitzung vom 15. Februar 1432

den Beschluss des Konstanzer Konzils, dass das Konzil über
dem Papst stehe, und auch Aen einer ganzen Reihe von Päpsten,
Martin V., Eugen IV., Nikolaus V. und Pius IL, wurden jene
Dekrete für wahr und rechtskräftig anerkannt.

m) Frankreich erwarb sich unter König Ludwig IX. i. J.
1269 und unter König Karl VIL i. J. 1438 durch gesetzliche,
ohne Zutun des Papstes erfolgte Feststellungen, pragmatische
Sanktionen genannt, den Päpsten gegenüber die sogenannten
gallikanischen Freiheiten. Durch die ersteren sollten unter
anderem die französischen Bischöfe gegen Übergriffe und
Gelderpressungen der Päpste in ihren selbständigen Jurisdiktionsrechten

geschützt werden; durch die zweite aber (ven Bourges)
wurden die Basler Reformdekrete, also auch die Lehre ven der
Stellung des Konzils über dem Papste, für die französische Kirche
zum Staatsgesetz erklärt. Nur auf einige Zeit gelang es 1517

dem Papste Leo X., durch Abschliessung eines Konkordats mit
König Franz I. letztere Sanktion zur Aufhebung zu bringen.
Unter König Ludwig XIV. wurden folgende Sätze als Grundsätze

der gallikanischen Kirche i. J. 1682 auf einer Versammlung
von 34 Bischöfen und anderen Geistlichen in Paris aufgestellt :

1. Die Macht des Papstes erstreckt sich nur auf geistliche, nicht
auf weltliche Dinge. 2. Die geistliche Gewalt des Papstes steht
gemäss den Beschlüssen des Konstanzer Konzils unter der
höchsten Autorität der allgemeinen Konzilien. 3. Auch ist der
Papst in geistlichen Dingen an die kirchlichen Kanones
gebunden und für Frankreich auch an die altfranzösischen
Einrichtungen und Gebräuche. 4. In Glaubenssachen haben
Aussprüche des Papstes nur dann als unfehlbar zu gelten, wenn
sie in Übereinstimmung mit der ganzen Kirche geschehen.



— 573 —

Diese vier Artikel wurden vom Parlament als Reichsgrundgesetz
angenommen und blieben es bis zur Revolution von 1789. Bischof
Bossuet von Meaux (f 1704) verteidigte sie ausführlich in einem
gelehrten Werke. Darin bezeichnet er es auch als eine während
12 Jahrhunderten unerhörte Erfindung, die aus den Schulen
verbannt werden sollte, dass die Bischöfe ihre Jurisdiktion von
dem Papste bekommen und seine Vikare seien. Während aber
die meisten Verteidiger der gallikanischen Richtung den Papst
noch für den Nachfolger Petri, für das sichtbare Oberhaupt
der Kirche und den Mittelpunkt ihrer Einheit ansahen, drang
der Oratorianerpriester N. Pinel (j 1775) weiter Aer in der
Erkenntnis und wies in seinem Werk „Über den Primat des

Papstes" (zuerst in London erschienen 1769 und 1770, 1907

neugedruckt zu Soiron [Isère] bei Micoud & Comp.) aus Schrift,
Tradition und Geschichte nach, dass Petrus nicht Gründer und
erster Bischof der römischen Christengemeinde gewesen, folglich

die Bischöfe von Rom nicht seine Nachfolger waren, dass

übrigens auch Petrus selbst im wesentlichen keine höhere
Autorität als die übrigen Apostel besass, dass daher der Primat
des Papstes nicht auf göttlicher Einsetzung beruhe und bei
seinem Entstehen nur ein auf irdische Rücksichten zurückzuführender

Rang- und Ehren-, nicht aber ein Jurisdiktionsprimat
Avar, dass ferner die Bezeichnung als sichtbares Oberhaupt der
Kirche dem Papste nicht zustehe, und dass seine Erhebung
zum Mittelpunkte ihrer Einheit, weit entfernt als notwendig
sich zu erweisen zur Erhaltung der Einheit, im Gegenteil die
meisten Spaltungen hervorgerufen habe. Näheres Dr. van Thiel
in der „Revue internationale de Théologie" Nr. 50, 1905, Seite
225 - 237.

Übrigens hatte auch in früherer Zeit schon Gerson, der
berühmte Kanzler der Universität Paris (f 1429) als Haupt
der wahrhaft katholischen Kirche Jesus Christus allein bezeichnet.
In dieser Kirche und ihrem Glauben könne jeder Mensch selig
werden, auch wenn in der ganzen Welt kein Papst sich finde.
Die römische Kirche aber mit dem Papst als Oberhaupt könne
irren, betrügen und betrogen werden (De modis uniendi ac
reform. Eccl. Op. T. II, § ID.

n) Auch die Deutsche Nation nahm auf dem Reichstag zu
Mainz 1439 die Basler Reformdekrete und damit die Lehre des

Konstanzer Konzils bezüglich der Unterordnung des Papstes



— 574 —

unter das Konzil unter ihre Grundgesetze, daher auch in ihre
Konkordate auf, deren Annahme die Bedingung für die
Anerkennung des Papstes war, und bald auch unter die
Wahlkapitulationen des deutschen Kaisers. Geistlichkeit, Universitäten

und Volk waren grösstenteils gegen das Papalsystem.
Freilich sank die deutsche Kirche bald wieder Schritt um
Schritt in den früheren Zustand zurück, da König Friedrich III.
und die Fürsten sich leicht durch päpstlicherseits gebotene
Vorteile bestechen Hessen (Wiener Konkordat 1448). Aber der
alte Glaube und der Umville über Roms Übergriffe lebten fort
in den Gemütern (1510 die Beschwerden der deutschen Nation
durch Maximilian I. dem Papste vorgetragen) und führten
schliesslich zur lutherischen Reformation.

6) Als auf dem durch diese veranlassten Konzil zu Trient
(1545 — 63) der Jesuitengeneral Lainez mit den italienischen
Bischöfen beantragte, die bischöfliche Allgewalt und Unfehlbarkeit

des Papstes zu beschliessen, war der Widerstand der
Bischöfe und Regierungen so stark, dass Papst Pius IV. selbst
befahl, über diesen Gegenstand nicht zu entscheiden, weil nur
bei vollkommener Übereinstimmung der Väter solche Entscheidungen

getroffen werden dürften. Auch anerkannte dieses
Konzil in der ven ihm gelehrten göttlichen Hierarchie des
geistlichen Standes (Klerus) nur drei wesentliche Rangstufen :

Bischöfe, Priester und Diakonen (daher das Papsttum menschliche

Einrichtung), und erklärte die Bischöfe als Nachfolger der
Apostel, vom hl. Geiste gesetzt, die Kirche Gottes zu regieren,
und Pius IV. bestätigte diesen Beschluss.

p) Nikolaus von Hontheim, Weihbischof von Trier, sprach
in seinem 1763 — 74 unter dem Namen „Justinus Febronius'^
erschienenen Buche dem Papste zwar den Primat zu ; derselbe
habe aber nur durch Ermahnungen für die Erhaltung des
Glaubens und die Beobachtung der Kirchengesetze zu sorgen,
besitze aber keine richterliche GeAvalt (Jurisdiktion) in einer
andern als seiner römischen Diözese. Über streitige Glaubensfragen

stehe nur allgemeinen Konzilien die endgiltige Entscheidung

zu, und dieselben bedürften weder der Berufung, noch
der Bestätigung seitens des Papstes. Auch allgemeine Kirchengesetze

könnten nur von einem allgemeinen Konzil gegeben
werden. Überhaupt seien die namentlich durch Pseudo-Isidor
entstandenen Erweiterungen der päpstlichen Macht abzustellen.



— 575 —

Ähnliches wurde 1786 von den Erzbischöfen von Köln, Mainz,
Trier und Salzburg in den sogenannten vEmser Punktationen"'
über die Grundlagen einer freien deutschen Nationalkirche
ausgesprochen. Die drei erstgenannten geistlichen Kurfürsten
hatten auch schon 1769 wegen verschiedener Übergriffe der
römischen Kurie an Josef IL, den damaligen Mitregenten seiner
Mutter, der Kaiserin Maria Theresia, eine Beschwerdeschrift,
die sogenannten Koblenzer Artikel, eingereicht.

q) Bevor die Katholiken in Irland und England 1829 durch
die vom englischen Parlament angenommene Emanzipationsbill
ihre staatsbürgerlichen Rechte zurückerhielten, bekräftigten
die irischen Bischöfe (seit 1793) mit einem Eide, dass die Lehren
von der päpstlichen Unfehlbarkeit und der Oberherrschaft des

Papstes über die Fürsten nicht katholische Glaubenslehren seien,
und ähnlich die römischkatholischen Bischöfe von England 1826

in einem Hirtenbriefe. Die römische Kurie aber schwieg dazu.
r) Auch auf dem vatikanischen Konzil (8. Dezember 1869 bis

18. Juli 1870) wurde Aen vielen Bischöfen bezeugt, dass die
Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit nicht in Schrift und
Überlieferung und in dem Glaubensbewusstsein aller Kirchen
enthalten sei, dass sie mit Tatsachen aus der Kirchengeschichte,
mit Aussprüchen von Kirchenvätern und Konzilien und mit der
bisherigen Lehre von der Unfehlbarkeit der Kirche im Widerspruch

stehe, ihre Definition folglich einem Selbstmorde der
Kirche gleichkäme, ferner dass sie in vielen Gegenden dem
christlichen Volke bis dahin ganz unbekannt geblieben und in
den Katechismen1) nicht vorgetragen sei; vielmehr werde in

') Bischop Konrad Martin von Paderborn z. B. lehrte noch in der
13. Auflage seines „Religionshandbuchs" (1869) im § 191 : „Von den Aposteln
besass jeder einzelne die Gabe der Unfehlbarkeit, weil der Beruf, den jeder
einzelne zu erfüllen hatte, die Unfehlbarkeit in der Lehre erforderte. In
der nachapostolischen Zeit aber besitzt sie nur die Gesamtheit der
rechtmässigen Nachfolger der Apostel, d. h. die Gesamtheit der Bischöfe in der
Unterordnung unter den römischen Papst, So hat man die betreffenden
Aussprüche der hl. Schrift in der Kirche von jeher verstanden; und es wird
zugleich durch diese Einrichtung wie durch ein neues Band die kirchliche
Einheit und Gemeinschaft befestigt. Die Gesamtheit der mit dem römischen
Papste vereinigten und ihm untergeordneten Bischöfe wird daher auch die
lehrende Kirche schlechthin genannt." Im Katechismus der christkatholischen
Lehre von Bern. Overberg (Münster 1842) lautet auf Frage 349: „Müssen
wir auch glauben, dass der Papst unfehlbar ist?" die Antwort: „Nein, das
ist kein Glaubensartikel." Römisch-katholische Zeugnisse gegen die
vatikanischen Dogmen aus Katechismen, Religionslehrbüchern und dergleichen
sind gesammelt im „Deutschen Merkur" 1900, 1901 und 1902.



— 576 —

diesen vielfach geradezu gelehrt, es sei eine protestantische
Verleumdung, dass die Katholiken an die päpstliche Unfehlbarkeit

glauben mussten (Siehe Friedrichs Dokumenta). Und als
es am 13. Juli 1870 in der sogenannten General-Kongregation,
d. i. in geschlossener allgemeiner Versammlung des Konzils,
zur Abstimmung über das Aen der Unfehlbarkeit handelnde
Kapitel kam, da stimmten Aen 601 Abstimmenden zwar 451 mit
„Ja" und nur 88 mit einem entschiedenen „Nein", und 62 mit
einem nur bedingunsweisen „Ja" (placet juxta modum), während
91 sich der Abstimmung enthielten, bezw. zum Teil schon in die
Heimat zurückgekehrt waren ; aber die mit „Nein" Stimmenden
Aertraten mehr als die Hälfte der katholischen Christenheit,
soAveit sie auf dem Konzil vertreten war. Dass zuletzt am
18. Juli in der feierlichen öffentlichen Schlusssitzung Aen 535
Abstimmenden nur mehr 2 Mitglieder, nämlich die Bischöfe Aen
Cujazzo (Italien) und Littlerock (England) mit „Nein" stimmten,
erklärt sich daraus, dass die übrigen Gegner, um nicht öffentlich
dem hl. Vater ins Angesicht wider seinen Willen „Nein" sagen
zu müssen und um peinlichen Skandal zu vermeiden, zugleich
aber auch, um für ihre Person die endgiltige Entscheidung
hinauszuschieben, nicht zur Sitzung kamen, zum Teil zuvor
abgereist Avaren, darunter 56 unter ausdrücklicher schriftlicher

Aufrechterhaltung ihres Widerspruchs. Bemerkenswert
ist noch, dass aus Deutschland (ohne Elsass-Lothringen) von
im ganzen 24 Bischöfen — auf dem Konzil waren davon am
13. Juli 16 gewesen — nur 4 mit „Jaa stimmten, aus Österreich-
Ungarn ven 60 nur 9, aus der Schweiz ven 5 drei, und dass die
298 Bischöfe, welche am 18. Juli nicht anwesend waren, gut
die Hälfte sämtlicher bis dahin den Papst anerkennenden
Katholiken repräsentierten.

15. Warum können die neuen Glaubenssätze unmöglich wahr sein?

Weil sie nicht nur mit dem Willen Christi und dem Begriff
des Wortes, „katholisch", sondern auch mit dem vernünftigen
Denken zufolge geschichtlicher Tatsachen durchaus unvereinbar

sind; nämlich
a) Der Papst kann unmöglich von jeher der allgemeine

Bischof und regierende Oberhirt der ganzen Kirche gewesen
sein, weil es nach Ausweis der Geschichte einzelne christliche
Landeskirchen gibt, welche von Anfang an lange Zeit von



— 577 —

jedem römischen Einflüsse und jeder Unterordnung unter Rom

gänzlich frei blieben, nämlich die armenische Kirche, die
syrischpersische Kirche in Mesopotamien und den westlichen Ländern
des persischen Sassanidenreiches, ferner die äthiopische oder
abyssinische, sowie die irische und altbritische Kirche. Sogar
im Patriarchat der Päpste gab es noch im 6. und 7. Jahrhundert
autonome, von Rom nur durch Ratschläge beeinflusste Kirchen ;

so die fränkische unter den Merovingern, die spanische unter
den Westgothen und die afrikanische nach dem Sturz des Van-
dalenreiches.

b) Die Päpste können unmöglich unfehlbar in ihren
Lehrentscheidungen sein, Aveil nach Ausweis der Geschichte die
Lehrentscheidungen verschiedener Päpste teils mit einander,
teils mit anerkannten Lehren der Kirche in direktem Widerspruch

stehen. Z. B. die Päpste Gelasius (492 — 96) und
Symmachus (498 — 514) lehren die Selbständigkeit der geistlichen
und der Aveltlichen Gewalt auf ihren Gebieten ; Bonifaz VIII.
aber definiert, es sei für jegliche menschliche Kreatur (nach
dem Zusammenhang zu fassen als weltliche Obrigkeit) zum
Heile notAvendig, dem römischen Papste unterworfen zu sein.
Ferner Gelasius lehrt in dem Briefe an die orientalischen
Bischöfe gegen Acacius (Nr. 43), dass man durch einen ungerechten
Urteilsspruch eines Papstes sich nicht gebunden erachten dürfe
(can. 46 caus. 11 qu. 3), Klemens XI. aber (1700—21) verdammte
1713 in der Bulle „Unigenitus" unter Nr. 91 den Satz, dass

man sich um eine ungerechte Exkommunikation nicht zu
kümmern brauche, und unter Nr. 92 den Satz, dass man lieber
eine ungerechte Exkommunikation über sich ergehen lassen,
als die Wahrheit verraten solle.

Coelestin III. erklärte eine Ehe für gelöst, falls der eine
von den Gatten häretisch geAvorden sei, und Urban V. löste
tatsächlich das Eheband des von ihm gebannten Herzogs
Barnabo Visconti; Innocens III. und Hadrian VI. aber verwarfen
die Entscheidung Cölestins, und auch das Konzil von Trient
erklärte, dass die Ehe wegen Ketzerei eines Ehegatten nicht
gelöst werden könne.

Johann XXII. verwarf die Lehre Nikolaus III. bezüglich
der von den Franziskanern angestrebten evangelischen Armut
als ketzerisch, verdammte diesbezügliche Schriften mehrerer
Franziskaner Theologen, wie des D'01iATa, und überantwortete

Revue intern de Théologie. Heft .71, 1910. 37



— 578 —

die Genossenschaft der sich dazu bekennenden Spiritualen oder
Fratrizellen der Inquisition (114 derselben erlitten 1316 — 52
den Feuertod), Sixtus IV. aber liess die Schriften D'Olivas
wieder als rechtgläubig anerkennen.

Eugen IV. vollends stellte in seinem dogmatischen Dekrete
an die Armenier vom 22. November 1439 bezüglich Spendung
der Sakramente der Konfirmation oder Firmung, der Busse und
namentlich der Priesterweihe Lehren auf, Avodurch er sich mit
der ganzen Vergangenheit in Widerspruch setzte. Musste seine
Lehre bezüglich der Priesterweihe als richtig anerkannt werden
(er gab statt der Handauflegung mit Gebet die ursprünglich
gar nicht übliche Überreichung der hl. Gefässe als die dabei
wesentliche Handlung, Materie genannt, an), so hätte es tausend
Jahre lang in der ganzen christlichen Welt keine wahre und
giltige Priester- und Bischofsweihe gegeben, und es gäbe folglich
auch keine Avahre apostolische Nachfolge (Succession) in der
Kirche. Auch bezüglich der Giltigkeit von Weihen, Avelche
ketzerische oder simonistische oder aus sonstigen Gründen
unwürdig scheinende Päpste oder Bischöfe vollzogen haben, stehen
Päpste verschiedener Zeiten in Lehre und Praxis miteinander
in Widerspruch.

S. weitere Beispiele in Frage 14, h und i, und in Schulte
„Stellung der Konzilien usw." S. 180 ff., sowie in „Döllingers
Papsttum" von Friedrich S. 204 ff.

16. Ist es denn für das praktische Leben nicht gleichgiltig, ob das
christliche Volk die neuen Glaubenssätze annimmt oder nicht?

Keineswegs. Vielmehr birgt die Annahme derselben schwere
Gefahren für die allgemeine Wohlfahrt in sich, nämlich grosse
Hindernisse für die gedeihliche Erfüllung der Aufgaben sowohl
der Kirche, als des Staates und der Einzelnen. Wir verwerfen
sie also auch als praktisch unheilvoll.

17. Weshalb sind die neuen Glaubenssätze unheilvoll für die Kirche?

a) Weil durch sie die Kluft, die ohnehin schon seit langem
zwischen verschiedenen Zweigen der Christenheit besteht, und
zwar nicht zum geringsten Teil infolge des in Rom unter
Missbrauch und Schädigung der Religion allmälig herrschend
gewordenen Geistes unbrüderlicher Überhebung, aber auch infolge
der allerseits vorgekommenen Fehler und Schwächen in Bezug



— 579 —

auf Erkenntnis und Liebe, noch vertieft und erweitert wird,
während Christus will, dass seine Anhänger eins seien durch
gemeinschaftliche Hingabe an ihn und den Vater (Joh. 17, 21),
Eine Herde bilden unter ihm als dem Einen Hirten (Joh. 10, 16).

b) Weil das Christentum infolge der durch sie notwendig
zunehmenden Spaltung immer mehr an achtunggebietendem
Einflüsse auf die ausserhalb Stehenden verliert und ihren Hohn
und Spott herausfordert. Dagegen würde es, wenn seine
Bekenner nach dem Willen Christi unter sich brüderlich eins

wären, eine grössere Anziehungskraft auf alle Teile der Menschheit

ausüben.
c) Weil durch sie da, wo sie angenommen werden, die

Kirche in Gefahr gerät, in ihrem innersten Lebensmark
vergiftet, nämlich einem dem Willen ihres Stifters widerstreitenden,
die Religion selbstsüchtig* missbrauchenden Streben nach
Herrschaft dienstbar gemacht und demgemäss auch zur Anwendung
und Billigung unheiliger Mittel gedrängt zu werden. So aber
kann es nicht ausbleiben, dass sie ihres von Christus
beabsichtigten erleuchtenden und heiligenden Einflusses auf ihre
Angehörigen mehr und mehr Aerlustig geht und statt den
wahren von der Liebe beseelten Glauben, echt christliche
Erkenntnis, wahre Frömmigkeit und Gottesverehrung zu fördern,
teils zu rohem Aberglauben, falscher Frömmigkeit und miss-
bräuchlicher Art der Gottesverehrung führt, teils religiöse
Gleichgültigkeit, selbstsüchtige Heuchelei und blosses
Namenchristentum, oder Aeiligen Unglauben und öffentlichen Abfall
veranlasst. Wie sollte auch eine Kirche, die sich auf
offenkundige Fälschungen stützt, ihre Mitglieder der Heiligung in
der Wahrheit zuzuführen vermögen?

d) Weil durch sie ein friedlich einträchtiges, von
gegenseitigem Vertrauen durchdrungenes Zusammenwirken von Staat
und Kirche, wie es zur Förderung der beiderseitigen Zwecke
wünschenswert wäre, erschwert, ja unter Umständen unmöglich
gemacht wird. Siehe z. B. die gegenwärtigen Verhältnisse in
Frankreich.

M. Kopp.
(Fortsetzung folgt.)


	Die altkatholische Bewegung der Gegenwart : deren Ursprung, Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten

