
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 71

Artikel: Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403765

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 529

DÖLLINGER ALS SCHRIFTSTELLER.

(1799-1890.)x)

VI.
1. Der zweite Band der „Akademischen Vorträge" erschien zu

Nördlingen 1889. Auch in diesem, wie im ersten Bande, sind
die Vorträge im Avesentlichen durchweg so gedruckt, wie sie
seinerzeit gehalten oder niedergeschrieben wurden. Beigefügt
ist (auf Wunsch des Verlegers) ein Avohlgelungenes Porträt des

Autors, das uns namentlich sein geistvolles Auge erkennen
lässt und einem Ölgemälde von Lenbach nachgebildet ist.

An erster Stelle finden Avir die Rektoratsrede vom 22.
Dezember 1866 über „die Universitäten sonst und jetzt". Nachdem
er die eine Hälfte seines Themas durch eine geschichtliche
Darstellung des UniA'ersitätsAvesens in den verschiedenen Ländern
erledigt und gezeigt hat, Avie sich in der Geschichte der
Universitäten der Charakter und der durch diesen. Charakter
bedingte Entwicklungsgang der drei Hauptnationen, Frankreich,
England und Deutschland, abspiegelt, schildert er in begeisterten
Worten die jetzige ehrenArolle Stellung der deutschen UniA'ersi-
täten. Sie sind in einem kurzen Zeitraum die Stätten geAvorden,
an Avelchen alle besseren und höheren Richtungen des deutschen
Geisteslebens oft erzeugt, immer genährt und geleitet werden.
Alle grossen und bleibenden Errungenschaften sind durch die
Verbindung verschiedener Fächer und Studien in einzelnen
Männern zustande gekommen. So gewinnen die Wissenschaften
an Stoffreichtum und Sicherheit des Verfahrens, und es ist
viel leichter geworden, Irrtümer zu entdecken und zu entfernen.
So haben sich z. B. Theologie sowohl als Jurisprudenz in der
Verbindung mit Philologie und Geschichte gereinigt, Arertieft

') Siehe diese Zeitschrift, April 1910, S. 311—342.

Revue intei-n.de Theologie. Heft 71, 1910. oi



— 530 —

und erAveitert. Hier offenbart sich uns der rechte Wert und
die durch nichts anderes zu ersetzende Eigentümlichkeit der
deutschen Universitäten. An ihnen soll jede Kenntnis in die
Sphäre der Wissenschaft erhoben, somit der Kausalzusammenhang
der einzelnen Tatsache oder Lehre, ihre gliedliche Stellung im
Organismus des Ganzen, zur Anschauung gebracht werden.
Sodann sollen an der Universität die Fakultäten und die
Wissenschaften einander überwachen und ergänzen, wodurch sich
ein Wechselverkehr des Gebens und Empfangens bildet. Ein
weiterer Vorteil der akademischen Gelehrtengemeinschaft
besteht in jener Bescheidenheit, welche sich in der richtigen
Abschätzung der eigenen Wirksamkeit und in masshaltender
Selbstbeschränkimg kundgibt. Die Universitäten setzen oder
drängen jeden an seine Stelle und mahnen ihn immer Avieder,
dass er doch nur ein Glied eines grossen Organismus sei und
im besten Falle doch nur ein Bruchstück der Wahrheit ergriffen
habe, nur einen geringen Beitrag zur Lösung der grossen
wissenschaftlichen Aufgabe beizusteuern imstande sei. Eine
Vergleichung mit den ausserdeutschen Universitäten, Aron denen
er einzelne Vorzüge anführt, z. B. das Institut der Bursen in
England, leitet den Redner zu der Überzeugung, dass die
Universitäten, mit allen ihren Vorzügen und teils heilbaren, teils
unheilbaren Gebrechen, die adäquateste Form sind, in Avelcher
die deutsche Individualität zum Ausdruck, ihr geistiges Bedürfnis
zur Befriedigung gelangt. Unstreitig sind die Deutschen die
universalste unter den Nationen, ihnen ist die Gabe verliehen,
das Sinnen und Streben anderer Völker zu verstehen und bis
in seine Wurzeln erkennend zu verfolgen. Dieser höhere
Gerechtigkeitssinn der Deutschen, ihr „historischer Sinn", offenbart

sich wie in der Theologie, so auch in den anderen
Fakultätswissenschaften und findet auch bei fremden Völkern
Anerkennung. So ist gegründete Hoffnung \rorhanden, dass künftig
die bisher noch vermisste Philosophie der Geschichte als das

schwierigste, aber auch vielleicht kostbarste Ergebnis
akademischer Lehrtätigkeit den NachAveis erbringen wird, dass es

geistige Mächte, Ideen sind, welche die Weltgeschichtebeherrschen
und gestalten, und dass in allen Wandlungen der Plan göttlicher
Weltregierung sich ATollzieht. — Vierfach ist die Aufgabe der
Hochschulen in der Gegenwart: Sie sind einmal die Anstalten,
welche allgemeine, höhere Bildung gewähren ; sie sind zweitens



— 531 —

die Schulen zur Ausbildung der Jugend für den Beamtenberuf,
zugleich aber drittens Pflanzstätten für künftige Lehrer; und
endlich sind sie auch gelehrte, der Erweiterung des Gebietes
der Wissenschaft durch Forschung und literarische Produktivität
gewidmete Körperschaften. So werden sie, da das deutsche
Volk ein stets werdendes, stets in lebendiger Entwicklung
begriffenes ist, diesem Volke seine Vergangenheit mit der
Gegenwart vermitteln; sie werden es über seine Gegenwart
orientieren und ihm die rechte Versöhnung der notAvendigen,
in jeder Zeit neu herA'ortretenden Gegensätze zeigen; sie werden
endlich auch ihm' seine Zukunft vorbereiten helfen. — Am
Schlüsse wendet er sich an die Studierenden und schildert
ihnen den Hauptzweck des Uni\Tersitätsstudiums und das
Verhältnis des Lehrers zum Schüler. Ein besonderes Mahnwort
richtet er an die Theologen unter ihnen, den historischen Sinn
in höchster Reinheit zu bewahren, der sich in der Anerkennung
aller fremden Vorzüge und Güter, in der Verwertung aller auf
anderen Gebieten gefundenen Wahrheiten bewährt. Von einer
solchen Erweiterung ihres Gesichtskreises befürchtet D. keine
Gefahren für ihren Glauben an den lebendigen und persönlichen
Gott des Gewissens und der Religion und an die im innersten
Selbstbewusstsein wurzelnde Willensfreiheit. Am wenigsten
aber würden sie ATersucht sein, dem Materialismus bei sich
Eingang zu verschaffen und sich etwa überreden zu lassen,
dass der Mensch nur ein feiner organisierter Affe, die Gedanken
nur Sekretionen des Gehirns seien.

Für das Studienjahr 1871/72 wiederum zum Rector magnificus
gewählt, hielt D. am 1. August 1872 die „Festrede zur 400jährigen
Stiftungsfeier der Universität München" und behandelte darin
mit der gleichen Begeisterung und demselben Optimismus
einen ähnlichen Gegenstand, wie in dem unmittelbar A7orher

besprochenen Vortrag. Da die Hochschule Ingolstadt-Lands-
hut-München als die erste unter ihren Schwestern in dem neu
geeinigten Reiche das Andenken an ihre Stiftung und ihren
400jährigen Bestand festlich beging, so lag es nahe, die
Geschichte der Hochschulen überhaupt im Zusammenhang zu
betrachten mit dem Geschicke der Nationen und Länder, in
denen sie Avurzeln, ferner die Züge hervorzuheben, die uns das
Wesen der Universitäten, die Ursachen ihrer Blüte und ihres
Verfalls zeigen, und den Einfluss bemerkiich machen sollen,



— 062 —

Avelchen diese Institute, teils als Korporationen, teils durch die
von ihnen ausgegangenen Geistesströmungen, geübt haben. Paris,
Bologna, Padua, Oxford, Cambridge lässt er A~or dem Auge
unseres Geistes auftauchen, schildert die Bemühungen xVlberts
des Grossen und Roger Bacons, durch Einführung neuer Bildungsstoffe

die Uni\Tersitätsstudien zu reinigen und zu erweitern,
führt uns dann die deutschen Hochschulen vor und entwickelt
deren Geschichte in Verbindung mit der der anderen UniATersi-

täten. Nachdem er in pietätvollen Worten einer Reihe \Ter-
dienter Männer gedacht, die zu Landshut-München gewirkt,
wendet der Redner sich der Gegenwart zu und spricht die
Hoffnung aus, dass nach Erringung der heiss ersehnten politischen
Einigung auch die schwerere Aufgabe uns zu lösen gelingen
möge, dass wir da noch einmal zur Versöhnung und Eintracht
durchdringen könnten, avo die Trennung am tiefsten und
störendsten eingreift in das Loben: auf dem Boden der Kirche
und des religiösen Bekenntnisses. Beherzigenswerte Mahnungen
sind es, mit denen diese bei einem so bedeutungsA'ollen Anlass
und vor einer auserlesenen Zuhörerschaft gehaltene Festrede
schliesst. Im 15. und 16. Jahrhundert hat Italien, im 17.
Jahrhundert Frankreich auch unter den Deutschen das geistige
Szepter geführt, und nach der Mitte des 18. Jahrhunderts haben
Avir gar Adel von den Engländern gelernt. Jetzt hat sich das
Verhältnis umgekehrt: wir geben mehr, als wir empfangen,
und sind nunmehr berufen, im Kreise der Völker mehr Lehrer
als Schüler zu sein. Nur Avollen wir dabei nicht A'ergessen.
dass wir diese Höhe erklommen haben, indem wir, offenen
Sinnes und aller nationalen Eitelkeit bar, gerne auch bei
anderen in die Schule gingen, und fremde Überlegenheit
anerkennend, von ihr zu lernen nicht verschmähten. Sodann Avarnt
er vor zu straffer Zentralisation Avie im politischen Leben, so

im wissenschaftlichen; möge keine unserer kleinen Universitäten

verschwinden; wir haben keine zu viel; jede hat ihre
Mission. Darauf empfiehlt er das englische Kollegiensystem und
spricht endlich die Zuversicht aus, dass die Universitäten die feste
Mauer bilden würden, vor der die Strömung des Naturalismus
und des Materialismus, der Vorboten von der Nähe unseres
nationalen Zusammensturzes, stille stehen und sich brechen Avird.

Auf diese beiden, sich mit der Geschichte der Hochschulen
beschäftigenden Vorträge folgt im zweiten Abschnitte eine Reihe



— 533 -
A-on „Gedenkworten und Gedächtnisreden". Nach dem Herkommen
der Münchener Akademie der Wissenschaften wird von den
drei Klassensekretären der Regel nach in der öffentlichen
Sitzung am 28. März, als am Stiftungsfeste, ein kurzer Nekrolog
auf die während des vergangenen Jahres verstorbenen Mitglieder
der Klasse vorgetragen. Wir finden zunächst eine Auswahl
A*on Nekrologen zusammengestellt, welche D. in der Zeit, da
er das Amt eines Sekretärs der historischen Klasse A'erwaltete
— vom Ende des Jahres 1860 bis zum Mai 1873 — gehalten
hat. Jeweils kennzeichnet er nicht bloss die AAÜssenschaftlichen

Leistungen, sondern geht auch als feiner Psychologe in
liebevoller Weise auf die persönlichen Verhältnisse der Betreffenden
ein. Wir beschränken uns auf ganz kurze Angaben.

1861 werden durch Nachrufe geehrt: Friedrich Karl von
Savigny, f 27. Oktober 1861 im 83. Lebensjahr, Haupt der
historischen Schule in der Jurisprudenz. — August Friedrich
Gfrörer, geb. 5. März 1803, Konvertit und Professor der Geschichte
zu Freiburg i. Br., f 10. Juli 1861. — Jakob Philipp Fallmerayer,
geb. 1790, erst Offizier, dann Gymnasiallehrer und Lyzeal-
professor, 1847 Professor der Geschichte an der Universität
München, von 1850 ab privatisierend daselbst, f 1861.

1863 : Studienlehrer Heinrich Wilhelm Bensen, geb. 12.

September 1798 zu Erlangen. — Karl Wilhelm Böttiger, Hofrat
und Professor in Erlangen, geb. 15. August 1790, f 26. November
1862. — Johannes Voigt, geb. 1786, Professor der Geschichte
in Königsberg. — Johann Friedrich Böhmer, geb. 1795 zu
Frankfurt a. M., Stadtbibliothekar daselbst, erst Jurist, dann
Historiker.

1865: Johann von Geissei, Erzbischof A*on Köln und Kardinal,
geb. 5. Februar 1796, f 8. September 1864.

1866: Peter Franz De Ram, geb. zu Löwen 1804, f Mitte
Mai 1865, ständiger Rektor der katholischen UniA'ersität Löwen.
— Johann Martin Lappenberg, geb. 30. Juli 1794 zu Hamburg,
f daselbst am 28. November 1865. — Friedrich A7on Hurter,
geb. 19. März 1787 in Schaffhausen, f 27. August 1865, bekannter
Konvertit.

1867: J. E. Kopp, geb. 1793 zu Beromünster im Kanton
Luzern, f 25. Oktober 1866, 47 Jahre lang bis zu seinem Tode
Professor der klassischen Philologie an dem Gymnasium und
Lyzeum in Luzern.



* — 534 —

1868: Ludwig Hausser, geb. 1818, f 19. März 1867 als
Professor in Heidelberg, auch als Politiker bekannt. — Friedrich
Kunstmann, geb. 4. Januar 1811, f 15. August 1867,, Priester
und Professor des Kirchenrechts. — Joachim Sighart, geb. im
Januar 1824, f 20. Dezember 1867, Domkapitular.

1870: Karl Maria Freiherr von Aretin, geb. am 4. Juli 1796,

f 29. April 1868. — Heinrich Schäfer, geb. 25. April 1794 zu
Schlitz in Oberhessen, f 2. Juli 1869 in Giessen als Professor
und Universitätsbibliothekar.

1872: Gottfried Gervinus, geb. 20. Mai 1805 in Darmstadt,
f 18. März 1871 zu Heidelberg. — George Grote, f am 16. Juni
1871 zu London im Alter A*on 76 Jahren, der bekannte Geschichtsschreiber

Griechenlands, der zeitlebens Bankier Avar. — Karl
Johann Bertram Stüve, Ministerialdirektor und Bürgermeister
a. D., f im Februar 1872 zu Osnabrück im Alter von 74 Jahren.
—¦ Jean Louis Huillard-Bréholles, f am 23. März 1871 in seiner
Vaterstadt Paris, 54 Jahre alt.

1873: Georg Ludwig von Maurer, geb. 1790, f 8. Mai 1872.

— Georg Phillips, 1803 —1872, der bekannte Konvertit und
ultramontane Jurist, der nicht wenig dazu beigetragen hat,
den A7atikanischen Dekreten von 1870 in Deutschland die Wege
zu bahnen. Döllinger sagt atoii ihm: „Mir ist im häufigen
Verkehr mit den beiden enge \*erbundenen Konvertiten, Jarcke
und Phillips, erst klar geworden, Avie gerade die juristische
Bildung und Denkweise, die doch selbst bei Germanisten, Avie

Phillips, nicht von altdeutschen, sondern von römischen Rechtsideen

beherrscht ist, eine Auffassung der christlichen Religion
im ultramontan-papistischen Sinne nahelegt und begünstigt.
Ein echt ultramontaner Theologe ist mir in meinem Leben nie
begegnet, Avohl aber habe ich mehr als einen Juristen a*oii

ultramontanen Ansichten getroffen." — Freiherr Hans atoii

Aufsess, 1801—1872, setzte die Gründung des Germanischen
Museums in Nürnberg durch. — Michael Fertig, Studienrektor
in Landshut, f daselbst am 23. Januar 1873, 72 Jahre alt. —
Joseph Ritter von Bergmann, geb. 1796 zu Hiltisau in Vorarlberg,
f 29. Juli 1872, Direktor des Kaiserlichen Münz- und Antiken-
Kabinets in Wien. — Johann Baptist Schwab, 1811—1872,
Professor der Kirchengeschichte und des Kirchenrechts in Würzburg,

auf Betreiben des Bischofs Stahl 1851 abgesetzt. — Franz
Wilhelm Kampfschulte, geb. 1831, Professor der Geschichte in



— 535 —

Bonn, Kenner des Reformationszeitalters, dessen Werk über
Calvin von Katholiken und Protestanten als gerecht und
unparteiisch anerkannt wurde.

An diese Nekrologe schliesst sich eine im Auftrage der
Gesamtakademie am 30. März 1864 gesprochene Gedenkrede
zum Gedächtnis des am 10. März verstorbenen Königs: „König
Maximilian IL und die Wissenschaft." Er schildert ihn darin
als einen einzigartigen Fürsten, der in selbstloser Weise und
mit persönlichen Opfern Bayern, Deutschland, der Menschheit,
der Mit- und Nachwelt durch Pflege der Wissenschaft eine
reiche geistige Ernte bereitet hat. Dabei war es dem Könige
nicht bloss um das Zustandekommen einer Anzahl gelehrter
Bücher, sondern vor allem darum zu tun, dass in seinem Volke
der wissenschaftliche Geist geweckt, erhalten, verbreitet und
ausgebildet würde. In seiner mehrerwähnten Döllinger-Biographie
hat Professor Johann Friedrich mit Recht darauf hingewiesen
(III, 359 ff.), dass der Redner wiederholt seine eigenen Gedanken
dem Könige unterlegt. So zunächst die Beantwortung der
Frage: Was ist der wissenschaftliche Geist? Er ist „der fein
ausgebildete, zugleich auf Reinheit des Willens und auf Schärfe
der Intelligenz beruhende Wahrheitssinn ; er ist die technische,
durch lange und sorgfältige Übung erworbene Fertigkeit, die
rechten Werkzeuge, die rechten Forschungsmittel und Methoden
anzuAvenden, um in der Natur oder in der Geschichte die
verborgene Wahrheit zu entdecken, sie ans Licht zu ziehen, sie
mit anderen schon bekannten Wahrheiten in Zusammenhang
zu bringen, sie von jedem anklebenden Irrtum abzulösen; er
ist die scliAvere Kunst, mit völliger Unbefangenheit, ja mit
Selbstverleugnung, mit Fernehaltung Arorgefasster Meinungen,
Systeme oder Wünsche, die Phänomene und Tatsachen möglichst
adäquat zu erkennen und darzustellen. Er ist also etwas
Göttliches, das wir nie ganz erreichen, Avorin wir uns und
anderen nie volles Genüge tun, dem wir uns nur allmählich,
aus Aveiter Ferne, anzunähern vermögen". Wer diesen Geist
hat, „der wird mit seinem Urteil da einhalten, wo
hinreichende Urteilsgründe noch nicht vorhegen". „Er wird da,
wo seine Überzeugung vollständig und durch keinen Schatten
eines Zweifels mehr getrübt ist, offen und furchtlos die erkannte
Wahrheit, auch die missliebige Wahrheit, aussprechen, wird
auf jede Abschwächung, jede Verhüllung derselben ATerzichten ;



— 536 —

— das ist leicht für den Mathematiker, den Physiker, schAver

aber, oft sehr schwer auf allen ethischen Gebieten." (Die
Folgezeit hat es bewiesen.) Ferner ist es Döllingers Gedanke,
Avenn er den König erAvägen lässt, dass auf dem theologischen
wie dem juristischen Gebiete der historischen Schule die Zukunft
gehöre, dass im Grunde die in ihrer umfassendsten Bedeutung
aufgefasste Geschichte beide Wissenszweige in ihrem Schosse

trage, die Theologie als das Produkt des religiösen, die
Jurisprudenz als das des sozial-rechtlichen Volkslebens. An dieser
Stelle interessiert besonders, was D. über die Wiedervereinigung
der Konfessionen aus einer Unterredung mit dem Könige als
dessen Auffassung mitteilt, die aber jedenfalls durch D. beeinflusst

und zustande gekommen ist: Als gläubiger Christ Avar
Maximilian von der bleibenden Zukunft des Christentums
überzeugt. Demgemäss glaubte er, dass die Trennung unter göttlicher
Zulassung ihre Zeit gehabt und zu höheren Zwecken habe
dienen müssen. Nun sei diese Zeit, avo nicht abgelaufen, doch
ihrem Ablauf nahe, und trotz aller polemischen Bitterkeit
werde ein Tag der Vereinigung für die christlichen Nationen
kommen. Denn wenn einmal die grossen Kirchenkörper des

Okzidents versöhnt seien und nun gemeinsam auf die griechischrussische

Kirche einwirkten, dann werde diese dem Zuge zur
Einheit nicht mehr länger widerstehen. Oder urngekehrt, nach
einer Vereinigung der katholischen und der anatolischen Kirche
würden auch die protestantischen Genossenschaften allmählich
in die Einheitsströmung hineingezogen werden. Des Königs
Augenmerk sei vorzüglich auf die kirchliche Versöhnung Deutschlands

gerichtet gewesen. Diese künftige Union habe er sich
Aveder als mechanischen Zusammenschluss, noch als Absorption
der einen Kirche durch die andere gedacht. Er sei vielmehr
der Meinung gewesen, es müsse auf beiden Seiten ein gewisser
Reinigungsprozess eingeleitet werden und die Erkenntnis sich
Bahn brechen, dass jede der beiden Genossenschaften, wenn
auch in ungleichem Masse, ATon der anderen Güter zu empfangen,
jede, mit Hülfe der anderen, von Gebrechen und Einseitigkeiten
sich zu befreien, Lücken in ihrem religiösen und kirchlichen
Leben auszufüllen, Wunden zu heilen habe ; auch dürfe keiner
das Aufgeben eines wirklichen und erprobten Gutes zugemutet
Averden. Zweierlei, habe der König geglaubt, solle von seiner
Seite geschehen, damit Deutschland diesem grossen Ziele näher



— 537 —

komme. Zunächst die ohnehin pflichtgemässe Wahrung
vollständiger Rechtsgleichheit, damit auf keiner Seite eine Erbitterung
entstehe. Sodann aber komme der Wissenschaft, namentlich
der geschichtlichen, ein ATorbereitender Beruf zu: denn die
gründlich erforschte und richtig erkannte Geschichte mache
den Menschen gerecht in der Beurteilung der eigenen und der
fremden Vergangenheit, der eigenen AArie der fremden Vorzüge
und Gebrechen, und erzeuge eben deshalb auch eine zum Frieden
geneigte und versöhnliche Stimmung. Beide Teile, aus der
gemeinsamen Quelle geschichtlicher Wahrheit trinkend, Avurden
so nach und nach zu einer höheren, das ganze Gebiet geschichtlicher

und also auch religiöser Wahrheit umfassenden Einheit
und zu einer Versöhnung gelangen, wie der Patriot und Christ
sie wünsche und erflehe.

Am 28. März 1874 hielt Döllinger die akademische
„Gedächtnisrede auf König Johann von Sachsen" (f 29. Oktober 1873).
Er schildert uns die Jugendzeit, dann den Herrscher und Familienvater,

endlich den König als „Philalethes", als den Übersetzer
und Erklärer der „Göttlichen Komödie". Um uns seine Eigenart
zu zeigen, führt er uns die fürstlichen Schriftsteller der
verschiedenen Zeiten vror "Augen. Wenn König Johann auch
manches mit dieser auserlesenen Gesellschaft gemeinsam hat,
dadurch ragt er herATor, dass er, durch die Geburt auf die
Höhe des Lebens gestellt, begabt genug, um, aus dem eigenen
Reichtum schöpfend, bedeutende originelle Werke zu schaffen,
es ATorzog, bescheiden und dienend sich einem fremden Geisteswerke

unterzuordnen. Er will nur der Hypophet, der Dolmetscher
des Propheten sein. Dazu gehörte, neben der beAvundernden
Liebe zum Gedicht, eine nicht häufige Willensenergie und eine
noch seltenere Selbstverleugnung. In diesem Zusammenhang
findet der Redner eine erwünschte Gelegenheit, seine Ansichten
über das unsterbliche Poem in geistreichen Ausführungen zu
entwickeln. — Eine interessante Mitteilung Döllingers mag hier
Erwähnung finden. Er macht auf die vertrauenSATolle Anhänglichkeit

des protestantischen Sachsenvolkes an seinen katholischen
König aufmerksam und führt diese auf die herrschende
Überzeugung zurück, dass der Monarch, wie sehr er auch seiner
Kirche zugetan sei, doch nie zum Werkzeug hierarchischer
Pläne und Eingriffe sich werde missbrauchen lassen. Dann
fährt er fort : „Freilich musste er noch erleben, dass die Schatten



— 538 —

des 18. Juli 1870 verdüsternd auch auf Sachsen fielen. Er selbst
hatte, als gründlicher Kenner der Geschichte und mit Dantes
Geist genährt, die Tragweite des Ereignisses schon mehrere
Monate vor dessen vorausgesehenem Eintritt ermessen und —
wie aus verlässiger Quelle bekannt Avurde — den Gedanken
gefasst, selber nach Rom zu reisen und an massgebender Stelle,
mit dem Hinweis auf die unausbleiblichen Folgen in Deutschland,

zu A'ersuchen, ob das Unheil noch abzuwenden sei. Seine
Kränklichkeit und die allgemeine Gleichgültigkeit der Höfe
und der eigenen Glaubensgenossen liessen das nicht zur
Ausführung kommen. Es ist dies nicht eben zu beklagen: denn
auch er würde nichts erreicht haben und nur um eine kränkende
Täuschung reicher heimgekehrt sein."

In der nun folgenden, am 28. März 1876 gehaltenen
„Gedächtnisrede auf Gino Capponi" schildert D. den berühmten
Florentiner auf Grund persönlicher Kenntnis als das Ideal eines

Menschen, Bürgers und Gelehrten. Insbesondere behandelt er
seine politische und religiöse Stellung und lässt uns dabei
lehrreiche Blicke tun in die staatliche und kirchliche Entwicklung
Italiens. An dieser Stelle darf nicht übergangen werden, was
D. aus seinen in Italien gemachten Wahrnehmungen über die

Anschauung des gebildeten Italieners vom Papsttum (der Capponi
nicht zustimmte) mitteilt. In dessen Augen ist dieses Institut
ein grossartiges, politisch-religiöses KunstAverk, das Meisterstück

italienischer Geistesüberlegenheit und Staatsklugheit, der
Riesenbau, an welchem der latinische Stamm, dem das regere
imperio populos als Nationalvorzug eigen ist, durch zwanzig
Generationen hindurch rastlos und folgerichtig fortgebaut hat.
Für ihn ist die Kurie jenes national-nützliche und einträgliche
Institut, welches italienische Einflüsse und Machtgebote nach
Aveit entfernten Ländern trägt, welches \tiele Millionen Menschen
einer italienischen Oligarchie dienstbar und tributpflichtig
gemacht hat, und durch welches, seit sieben Jahrhunderten,
unzählige Familien des Landes zu Besitz, Rang und Reichtum
emporgestiegen sind. Sie finden es ebenso natürlich als dem
nationalen Ruhm und Interesse entsprechend, dass ein Verein
von klugen Italienern die stärkste und unwiderstehlichste aller
Gewalten, die Herrschaft über die Gewissen, diesseits wie
jenseits des Ozeans ausübe und A7erwerte.



— 539 —

Nach Portugal führt uns die 1878 vorgetragene „Gedächtnisrede

auf Alexander Herculano de Carvalho" (1810—1877). Auf
der Grundlage einer in den Hauptzügen mitgeteilten portugiesischen

Geschichte des 19. Jahrhunderts entwirft er ein Bild
Herculanos als eifrigen Patrioten und bedeutendsten Historikers
seines Volkes. Über seine Stellung zu den Dekreten des
vatikanischen Konzils heisst es u. a. : „Ihm, dem gläubigen Christen
und gründlichen Historiker, erschienen sie als ein furchtbarer
Fre\*el, ein Bruch mit der überlieferten Lehre, eine Veränderung
der Glaubenslehre, Avährend früher stets die Unwandelbarkeit
des Dogmas als die wesentlichste Eigenschaft der Katholizität
gegolten habe." Er zog auch die Konsequenz und forderte die
Regierung auf, den neuen Lehren jede staatliche Anerkennung
zu versagen, denn sie zerstörten die Kontinuität der Kirche,
welche doch gerade durch den Wortlaut des die katholische
Religion als Staatsreligion erklärenden Artikels gefordert Averde.

D. berichtet als Tatsache, dass die Regierung in diesem Sinne
gehandelt, die vatikanischen Dekrete bis zur damaligen Gegenwart

vollständig ignoriert und ihnen jede Geltung in den
Gebieten, wohin der Arm des Staates reicht, verweigert habe.

Nahm Döllinger in den zuletzt besprochenen Reden
Veranlassung, jeweils auf die Geschichte der Heimatländer der
Gefeierten einzugehen und dadurch seinen Worten eine Aveit

über einen Nekrolog hinausgehende Bedeutung zu verleihen,
so gab ihm der am 28. März 1879 über „Garcin de Tassy und
Indien"- gehaltene Vortrag Gelegenheit, gerade auf Grund der
wissenschaftlichen Arbeiten dieses französischen Orientalisten,
der die englische Herrschaft in Indien mit grösster Unparteilichkeit

beurteilte, sich über die Geschichte Indiens, die Erfolge,
sowie die noch zu lösenden Aufgaben der Engländer und die
Zukunft dieses merkwürdigen Landes, sowie Asiens überhaupt
eingehend zu verbreiten. Mit verhältnismässig Avenig Worten
Avird alles Wissenswerte, namentlich die Stellung des Brahma-
nismus und des Mohammedanismus zum Christentum, erschöpfend
dargestellt. Es sei envähnt, dass er den Deutschen als Anteil
an dem grossen Werke der Europäisierung Asiens die ernste
und gründliche Pflege der orientalischen Studien zuweist: so

werde deutsche Wissenschaft und deutsche Literatur, von
indischen Brahmanen aufgenommen und gewürdigt, den ihr
gebührenden Anteil an der geistigen und sittlichen Regeneration



— 540 —

des grossen indischen Volkes erlangen. — Auch dieser Gelehrte
verhielt sich gegenüber dem Vatikanum ähnlich, wie die früher
genannten: „Garcin war ein ernstgläubiger Christ, der es mit
der Religion auch in seinem Privatleben sehr gewissenhaft nahm.
Die vatikanischen Beschlüsse fand auch er, gleich jedem
wissenschaftlich gebildeten, nicht durch Standeszwang gebundenen
Katholiken, unannehmbar, und das gab ihm Veranlassung, sich
mir mit Zusendung seiner Schriften und mit der Erklärung,
dass er meinem Protest zustimme, zu nähern,"

An letzter Stelle finden Avir in diesem Abschnitt unter den

Elogien die 1885 gehaltene „Denkrede auf Franz August Mignet",
den Verfasser einer Geschichte der französischen ReAelution.
Er schildert ihn im Vergleich mit seinem berühmten Freunde
Thiers und entrollt zugleich ein Bild der Avichtigsten geschichtlichen

Vorgänge in Frankreich während des 19. Jahrhunderts,
an deren Gestaltung der eine hervorragend beteiligt Avar, Avährend

Mignet, nur kurze Zeit parlamentarisch tätig, alsbald der Politik
entsagte und auf schriftstellerische und akademische Wirksamkeit

sich beschränkte. Bei der literarischen Würdigung hebt
D. als für die französische Geschichtschreibung charakteristisch
den patriotisch-apologetischen Standpunkt hervor, durch den
sich unvermeidlich das Urteil der Deutschen und Engländer
von dem der Franzosen scheidet. Als Sekretär der Pariser
xlkademie hatte Mignet, ähnlich wie Döllinger, die Gedächtnisreden

zu halten. Die Worte, mit denen Döllinger sie charakterisiert,

können wir mit Fug und Recht auf seinen eigenen Nachruf

an Mignet. wie seine übrigen Nekrologe überhaupt, an-
Avenden: Sie gehören zu den schönsten Zierden der Literatur,
mehrere unter ihnen sind Avalire Perlen ihrer Gattung. In den
Händen Döllingers sind sie zu anziehenden KunstAverken
geworden, reich an treffenden, aus der Tiefe seines historischen
Wissens geschöpften Bemerkungen. Zugleich aber dienten sie
ihm als Mittel, Stellung zu nehmen zu den Begebenheiten des

Tages, Ereignisse und Personen, die noch immer nachwirkten,
zu beurteilen, mitunter zu A'erurteilen (man vergleiche z. B.

unseres Gelehrten Urteil über die Einführung des allgemeinen
Stimmrechts nach dem Sturze des Julikönigtums), und durch
den Mund eines verehrten Toten die eigene Haltung zu erklären
und zu rechtfertigen. Das geschah denn immer in vorsichtig
abgewogener, oft nur erraten lassender Weise.



— 541 —

Im dritten Teile des zweiten Bandes finden wir ^akademische
Reden verschiedenen Inhalts*, beginnend mit einem Überblick über
die geschichtliche Entwicklung und die gegenwärtige Aufgabe unserer
Akademie", womit D. am 25. Juli 1873 die Reihe seiner Vorträge
als Präsident eröffnete. An den Nachruf auf seinen Vorgänger,
den genialen Chemiker Justus von Liebig, schliesst sich natur-
gemäss eine Würdigung der früheren Präsidenten. Das Jahr 1870
mit seinen deutschen Siegen legt den Vertretern der Wissenschaft
erhöhte Pflichten auf. „Denn der Rang, welchen eine Nation
unter den Völkern einnimmt, entscheidet sehr häufig auch über
die Beachtung ihrer Geistesfrüchte Aen seiten der Welt."
Ausgehend ven der der Akademie 1823 zugewiesenen Bestimmung:
„die Wissenschaft mit dem Leben zu verbinden", wird der
Gedanke entwickelt, dass ihre Mitglieder sich in gleicher Weise
fernehalten werden ven dem Kultus des Alten, bloss weil es

alt, als auch des Neuen, bloss weil es neu ist. Dazu kommt
die Verpflichtung für den einzelnen, sich nicht mit seinem
Spezialfach abzuschliessen, sondern in steter Wechselbeziehung
mit allen übrigen Wissenszweigen und deren Vertretern zu bleiben.
Nicht zuletzt muss eine solche Körperschaft mit dem „vitam
impendere vero" vollen Ernst machen. „Ich möchte sagen,
es sei einer Akademie würdig und unerlässlich, den Wahrheits-
sinn bis zur Kunst, den Kultus dieser Göttin bis zur zartesten
Gewissenhaftigkeit auszubilden. "

Am 25. Juli 1874 sprach unser Gelehrter „Über die Leistungen

der Akademie im Gebiete der orientalischen Studien'-. Das
Thema wird erst am Schlüsse behandelt. Den Hauptinhalt der
Rede bildet ein Überblick über die Beziehungen zwischen Asien
und Europa in Vergangenheit und GegeiiAvart, namentlich über
die Aufgabe, Avelche unsere Kulturvölker an Asien erfüllt haben
und mehr noch in Zukunft zu erfüllen haben werden.

„Die historische Klasse der bayerischen Akademie der Wissen-

schafteil'- behandelte D. in der Festsitzung vom 30. März 1875,
indem er die Schwierigkeiten darlegte, welche sich anfänglich
der Lösung ihrer xUifgabe, die bayerische Geschichte anzubauen,
entgegenstellten. Darauf folgt eine vergleichende Schilderung
des Verhaltens einzelner Fürsten und Nationen zur allgemeinen
sowohl als zur eigenen Geschichte. Über die Bedeutung der
Geschichte aber heisst es: „Die Geschichte, vor allen anderen
Wissenschaften, ist berufen, die Lehrmeistern! der Fürsten wie



— 542 —

der Völker zu sein. Ob sie Aen jenen und diesen vernachlässigt,
zurückgestossen, ob sie missbraucht, oder entstellt und gefälscht
ihnen dargeboten werde, das übt auf die Schicksale der Staaten
einen immer bedeutenden, mitunter entscheidenden Einfluss.
Und hinwiederum hängt die Behandlung der Geschichte, ihre
Pflege oder Hintansetzung, von den wechselnden Zuständen
und Stimmungen, vor allem aber ven den angestammten Fehlern
oder Vorzügen der Völker ab."

An vierter Stelle finden wir die am 25. Juli 1875 gehaltene
Festrede über „die bisherigen Leistungen der historischen Kommission

bei der Kgl. Akademie der Wissenschaften". Die Vereinigung
Avar ver damals 17 Jahren von König Max IL gegründet und
ausgestattet worden. Die Absicht dabei war: alle Gebiete des
nationalen Lebens, der Staat sowohl als die Kirche mit ihren
mannigfachen Institutionen, das Fürstentum in seinen Abstufungen,

der Adel, das Städtewesen, der Bauernstand, die
Hochschulen und die Rechtsinstitute — alles dies sollte in seiner
Vergangenheit nach und nach durchforscht und dargestellt
werden. Auf 15 Jahre, also bis 1880, hatte Ludwig IL beim
Regierungsantritt die Mittel für die Ziele und Aufgaben der
Kommission sichergestellt. Da lag es nahe, durch eine genaue
Darstellung des bisher Geleisteten und einen Hinweis auf die
Zuktmftsaufgaben, namentlich die „Allgemeine deutsche Biographie",

zugunsten des gesicherten Fortbestandes der historischen
Kommission auf den König einzuwirken, und die Entscheidung
fiel in der Tat günstig aus. Der Redner erwähnt zuerst kurz
die „Jahrbücher der deutschen Geschichte", die Sammlung
„deutscher Städtechroniken", die „Forschungen zur deutschen
Geschichte", zwei Bände ven „Reichstagsakten", eine Sammlung
der „Weistümer" und von „deutschen Rechtssprichwörtern",
endlich die Sammlung der „historischen Lieder", die Ausgabe
des „Bayerischen Wörterbuchs" und 6 Bände „Wittelsbacher
Korrespondenzen ".

Näher eingehend verweilt der Redner bei der „Geschichte
der Wissenschaften in Deutschland". „Wenn das Unternehmen
vollendet sein wird, dann werden wir ein Gemälde des geistigen
Lebens der Nation, vorzüglich im letzten Jahrhundert, als der
Periode der universalsten Geistesarbeit, besitzen, und dann
dürfen wir es getrost dem Urteil aller anderen Nationen
überlassen, welche Stellung in der Geschichte des menschlichen



— 543 —

Geistes den Deutschen anzuweisen sei." D. gibt eine feinsinnige
Charakteristik der einzelnen, damals veröffentlichten Bände:
Dorner, Gesch. der protest. Theologie; Werner, Gesch. d. kath.
Theologie; Zeller, Gesch. d. Philosophie; Lotze, Gesch. d.

Ästhetik; Röscher, Gesch. cl. Nationalökonomik ; Bluntschli, Gesch.
d. allgem. Staatsrechts und der Politik ; Raumer, Gesch. d. german.
Philologie; Benfey, Gesch. der Sprachwissenschaft und orient.
Philologie; Carus, Gesch. d. Zoologie; Kobell, Gesch. d. Mineralogie

; Sachs, Gesch. d. Botanik.
Für die Leser der „Revue" wird Döllingers Urteil über die

Geschichte der katholischen Theologie ven Werner von besonderem

Interesse sein. Es lautet: „Ganz verschieden [ven dem
der protestantischen] ist der Gang der katholischen Theologie
in Deutschland gewesen, wie ihn Werners Buch verführt —
ein Buch, das für den Kundigen ebenso beredt ist in dem,
was es verschweigt, als in dem, was es sagt. Hier entrollt
sich uns ein fast tragisch zu nennendes Geschick. Wir sehen
die Theologie nach der Reformation dritthalb Jahrhunderte
lang in absoluter, knechtischer Abhängigkeit von den Fürsten,
diese aber werden geleitet ven ihren Gewissensräten, den Jesuiten,

welche ihrerseits die meisten Lehrstühle innehaben und
durch die Bücherzensur über Sein oder Nichtsein theologischer
Schriften, mitunter auch ihrer Verfasser, verfügen. Vergeblich
würde man in dieser Theologie das Gepräge oder auch nur
einen Hauch deutschen Geistes suchen ; sie nährt sich kümmerlich

ven der reicher besetzten Tafel der französischen und
italienischen Literatur; erst nach der Aufhebung des Jesuitenordens

(im Jahre 1773) versucht sie es, ihre durch die lange
Einschnürung starr und steif gewordenen Glieder zu regen und
zu recken. Endlich, seit dem Jahre 1827 etwa, wagt sie es,

gestützt auf die viel früher und mit freierer Bewegung
ausgebildete protestantische Schwester, belehrt und gewarnt durch
deren Wege und Irrwege, ernstlich gemeinter Forschung sich
hinzugeben ; ein vielversprechender Aufschwung tritt ein, aber
nur ein kurzer Flug, nur eine Frist von vier Dezennien etAva,
ist ihr vergönnt. In dem Verhängnisjahre 1870 haben dieselben
Hände, welche jede Möglichkeit einer Concordia sacerdotii et
imperii zerstört, Avelche den permanenten Kriegszustand zwischen
Staat und Kirche zur Notwendigkeit gemacht haben, eben diese
Hände haben auch der Theologie innerhalb der katholischen



— 544 —

Konfession ihr Schicksal bereitet; sie gleicht einem Vogel, der,
veni feindlichen Geschoss getroffen, herabgestürzt am Boden
liegt und nur mit mattem Flügelschlage noch einen Rest des
entfliehenden Lebens bekundet. Der alte Todfeind der
germanischen Völker und der Wissenschaft, der Jesuitismus, hat sie
besiegt, und wenn die Herrschaft, die er jetzt errungen, sich
befestigen sollte, dann wird Werners Geschichte der katholischen
Theologie die Bedeutung eines Grabsteins bewahren."

„Zur Erinnerung an Kurfürst Maximilian III, den Stifter
der Akademie", den vor damals hundert Jahren der Tod aus
seiner Regierungstätigkeit im besten Mannesalter herausgerissen
hatte, hielt unser Gelehrter am 28. März 1877 die nun folgende
Rede. Er schildert in anschaulicher und ergreifender Weise
das ganze Elend der damaligen Zeit, die Zerrissenheit Deutschlands

und seine Abhängigkeit vom Auslande, Umstände, die
die guten Absichten des wohlmeinenden Fürsten vielfach
durchkreuzten und zunichte machten. Schöne Worte finden wir hier
über das Verhältnis von Fürst und Volk: „Es ist ein
altgermanischer Zug, den aber die Bayern in ganz vorzüglicher Weise
entwickelt und betätigt haben: in seinen Vorstellungen hat dieses
Volk immer, selbst im Widerspruch mit der Wirklichkeit, die
Person des Fürsten ven den Fehlern und Missgriffen seiner
Regierung ferne zu halten gestrebt und die Schuld den
Ratgebern, den Vollzugsorganen zugeschoben. In der Tat liegt
ja gerade darin ein grosser Vorzug der Monarchie vor der
Republik, dass in ihr die Person des Fürsten das Zentrum, der
Brennpunkt wird, in welchem alle Strahlen patriotischer im
Volke lebender Gesinnung sich sammeln und zur Glut persönlicher

Liebe und Hingebung sich erwärmen. Alle jene Güter,
die wirklichen wie die ersehnten und gehofften, welche jeder
in dem Begriff ,Vaterland' zusammenfasst, werden betrachtet
als m der Hand des Monarchen liegend und ven ihm gespendet.
Der Monarch ist die Inkarnation der Vaterlandsliebe seiner
Untertanen und dürfte allerdings, und zwar mit ganz anderem
Rechte als Ludwig XIV., sagen: ,l'Etat c'est moi-, — das heisst:
jeder einzelne sieht und liebt in mir den Staat, das organisch
geordnete und in gemeinschaftlicher Tätigkeit nach dem Ziele
stets wachsender, allgemeiner Wohlfahrt und Veredlung strebende
Vaterland."

Den Schluss der dritten Abteilung des zweiten Bandes bildet



— 545 —

eine Betrachtung „über das Studium der deutschen Geschichte"

(25. Juli 1878). Ausgehend von den Arbeiten der historischen
Kommission, deren Fortbestand durch die Freigebigkeit des

Monarchen sichergestellt war, namentlich bezugnehmend auf
die „Jahrbücher der deutschen Geschichte" und die „Forschungen
zur deutschen Geschichte", schildert D. zunächst die Schwierigkeiten,

die sich dem Studium der deutschen, im Gegensatze
zu dem der französischen und englischen, Geschichte entgegenstellen.

Sie beruhen nicht nur in der Vielgestaltigkeit der
politischen Verhältnisse, sondern auch in dem schwankenden
Urteil der Historiker. Als Beispiel dafür behandelt er die Frage:
„Haben die alten Kaiser wirklich nach einer unerreichbaren
Weltherrschaft getrachtet, an dieses Phantom die besten Kräfte
Deutschlands vergeudet und ihre Pflichten gegen die Nation
versäumt Oder waren Kaisertum, Römerzüge, Herrschaft
in Italien geschichtlich notwendig, normal, wohltätig
D. selbst vertritt eine mittlere Ansicht dahin, „class die Idee
des von Deutschland getragenen heiligen römischen Reiches
ein allzu kühner Gedanke, ein schwer gebüsster Traum gewesen".
In einem grosszügigen Überblick gelangt er zu dem Ergebnis :

„Das war eben der unlösliche, den Todeskeim dieses
Staatsgebildes in sich tragende Widerspruch, dass das Kaisertum
Karls des Grossen eine religiöse Bedeutung, einen kirchlichen
Beruf hatte, dass die Päpste selber bis zuletzt, in den Krönungsgebeten,

den Kaiser versicherten, er sei berufen und geweiht
zur Teilnahme am Priestertum, zur Regierung der Kirche Gottes,
und dass doch dieser Schutzherr der Kirche, sowie er — selbst
gegenüber der schlimmsten Korruption und dem frevelhaftesten
Missbrauch des Heiligen — mehr sein wollte, als ein geduldiger
Zuschauer und demütiger Vollstrecker päpstlicher Machtgebote,
alsbald mit allen geistlichen Waffen bekämpft, verwünscht, als
ein Feind der Kirche gebrandmarkt ward!"

Jede der beiden Nationen, so ungefähr schliesst die
Exposition, ist jetzt zur Einheit gelangt, die früher durch dieselbe
Macht, die päpstliche, verhindert worden, beide sind voneinander

unabhängig, beide sind durch die Verhältnisse zu
einträchtigem Zusammengehen berufen und befähigt.

2. In dem auf den Tod Döllingers folgenden Jahre erschien
der dritte und letzte Band der Akademischen Vorträge, der zwölf

Reytte intern, de Théologie. Heft 71. 1910. 35



— 546 —

Stücke umfasst und von Max Lossen besorgt ist: Akademische

Vorträge von I. von Döllinger. Dritter Band. München 1891.

Nur ein Bestandteil, die Abhandlung über das Kaisertum Karls
des Grossen, war schon veröffentlicht (nämlich im Münchener
historischen Jahrbuch für 1865). Die elf anderen, bisher
ungedruckten Reden und Vorträge sind dem handschriftlichen
Nachlass entnommen und, wo unabweisbar nötig, vom Herausgeber

leicht überarbeitet und ergänzt.
An erster Stelle finden wir eine kurze Rektoratsrede vom

26. Juni 1867: „Rede zum 395.Stiftungstag der Universität München."
Er schildert darin, wie an ihren beiden früheren Wohnsitzen,
Ingolstadt und Landshut, die Universität zwei Perioden des
menschlichen Lebens, das Kindes- und das Jünglingsalter, durchlebt

und nunmehr an ihrem dritten Sitze, in München, in das reife
Mannesalter eingetreten sei. Darauf folgen Nachrufe auf kürzlich
verstorbene Professoren. Den Schluss bildet ein lehrreicher
Hinweis auf den Wert, den die Bearbeitung der Preisaufgaben
für die wissenschaftliche Ausbildung hat.

Unter dem lebhaften Eindrucke der grossen Ereignisse
des Jahres 1870 behandelte D. in einer Rektoratsrede am
23. Dezember 1871 „die Bedeutung der grossen Zeitereignisse

für die deutschen Hochschulen". Das erste grosse Zeitereignis,
das er meinte, war der deutsch-französische Krieg, der die
Deutschen zu einem einigen Volk, zu einem grossen und starken
Reiche gemacht hat. Für Frankreich findet er versöhnliche
Worte. „Der Strom der Lebenskräfte in dieser Nation ist
noch lange nicht versiegt; eine Fülle von Geist und Energie
ist in ihr noch vorhanden, die materiellen Hülfsquellen scheinen
fast unerschöpflich. Und warum sollten wir an einer Erhebung
und Besserung der französischen Nation \erzweifeln, warum
nicht hoffen dürfen, dass gerade das einig und mächtig gewordene
Deutschland berufen sei, dem versöhnten Nachbarvolke als
Vorbild und Stütze zu dienen!" So sind und bleiben beide
Staaten aufeinander angewiesen.

Das zweite grosse Zeitereignis, das er besprach, war das

vatikanische Konzil: „An demselben Tage, an welchem von
dem Riesenbaum der französisch-nationalen Lüge und eiteln
Selbstvergötterung die Kriegserklärung an Deutschland als reife
Frucht geschüttelt wurde, an eben diesem Aerhängnisvollen
Tage des 18. Juli 1870, ward eine zvseite Kriegserklärung,



— 547 —

gleichfalls gegen Deutschland gerichtet, aus der anderen Metropole

des Romanentums erlassen. Galt jene Botschaft aus Paris
dem deutschen Boden, dem zu erobernden Rheinlande, so galt
diese zweite, aus Rom, dem deutschen Geiste, der deutschen
Wissenschaft. Es war eine Versammlung von 547 Romanen
welche diesen Schlag führte, und es ist uns Aen kompetenter
Seite gesagt worden, dass wir Deutschen, zunächst die deutschen
Theologen, es seien, um derentwillen die vatikanischen Dekrete
gemacht worden seien, weil die Verirrungen der deutschen
theologischen Wissenschaft und die Gefahren der deutschen Forschung
überhaupt nur durch das Gegengift eines unfehlbaren und
allmächtigen Papstes geheilt und abgewendet werden könnten."

Die Vorbereitung aber auf beide Ereignisse vollzog sich
in überraschend gleicher Weise : „Dabei ist nun merkwürdig,
dass die Katastrophe mit den nämlichen Mitteln vorbereitet
wurde, deren Wirksamkeit in Frankreich, aufpolitisch-nationalem
Gebiet, ich soeben geschildert habe. Wie hier durch eine

ganz und gar ungesunde, gefälschte und lügenhafte
Geschichtsbehandlung und Literatur das Bewusstsein eines Volkes
verwirrt und verdorben worden ist, so hat die römische Hierarchie
seit etwa zwanzig Jahren in den meisten Ländern die älteren
Lehrbücher zu verdrängen und neue, für ihre Zwecke berechnete,
mit Fälschungen und Lügen angefüllte Bücher in den Seminarien
und Studienanstalten einzuführen gewusst, und so den jüngeren
Klerus für die beabsichtigte kirchliche Revolution und
Aufrichtung des päpstlichen Absolutismus gewonnen. Und wie
man in Frankreich die nationale Geschichte umgeändert hat,
so hat man auch dort die ältere, solide kirchengeschichtliche
Literatur verdächtigt und verdrängt, und dafür eine neue,
zur Empfehlung der römischen Bestrebungen verfasste,
verbreiten lassen." Dazu kommt das durch den Jesuitenorden
eingeführte neue Prinzip des Erkennens, das Prinzip nämlich
des unbedingten Gehorsams gegen eine Persönlichkeit. Die
notwendige Folge dieser Gehorsamsregel wäre der vollständige
Bankbruch historischer Wissenschaft, der absolute Skeptizismus
und die Verzweiflung an der Möglichkeit geschichtlicher Ge-

Avissheit. „So ist denn der Prozess instruiert und der Kampf
auf Leben und Tod gegen die Wissenschaft, gegen Universitäten
und Akademien, nahezu gegen die gesamte deutsche Geschichtsliteratur,

eröffnet. Es wird sich zeigen, ob diesmal das Gegenteil



— 548 —

von dem Ereignis des 17. Jahrhunderts sich vollziehen, ob die
historische Wissenschaft den Prozess verlieren wird, welchen
die Naturwissenschaft damals gewonnen hat."

D. proklamiert als oberstes Gesetz des wissenschaftlichen
Geistes „die Liebe zur WTahrheit, das gewissenhafte Streben
nach ihrer Erkenntnis, das beharrlich sich fortsetzende Denken,
Prüfen und Forschen — auch dann noch, wenn es ermüdet,
wenn es unbequem wird, wenn es vielleicht wertgewordene
Meinungen zu zerstören droht". Ein Überblick über Deutschlands
Geschichte gibt die Grundlage zur Darstellung seiner Aufgabe
in der Gegenwart, an deren Verwirklichung die akademisch
Gebildeten nicht zuletzt mitarbeiten sollen. Hieran schliesst
sich die Darlegung der neuen Ziele, die den einzelnen
Wissenschaften durch die Zeitumstände gesteckt sind, und an deren
Verfolgung sie seitdem auch tatsächlich gearbeitet haben. Vor
allem aber wollen Avir die Schlussworte nicht vergessen:
„Wahrhaft frei ist nur der, Avelcher sich selber sittlich gebunden
hat; Ehre und Lebensglück werden nur dem zuteil, der frühe
schon gelernt hat, mit der Energie der Selbstverleugnung Lockungen

zu widerstehen, Genüssen zu entsagen, haushälterisch
umzugehen mit der kostbaren Gabe der Zeit, Reinheit des Körpers
und des Geistes sich zu bewahren."

Die in der Akademie am 25. Juli 1883 zur Vorfeier des

Geburtsfestes des Königs gehaltene Rede „über Religionsstifter"
hätte eigentlich schon im ersten Bande der Akademischen
Vorträge ihren Platz finden sollen. D. zog sie aber damals zurück,
wie der Herausgeber vermutet, aus dem Grunde, weil der wiederholt

geäusserte Tadel ihn abschreckte, dass eine Rede über
Religionsstifter, welche den Stifter der christlichen Religion
ganz ausser Betracht lasse, schon in der Anlage verfehlt sei.

Mit Recht hat Lossen sie aufgenommen, denn sie enthält im
einzelnen eine Fülle schöner und treffender Bemerkungen.
Namentlich werden der Reihe nach betrachtet Zoroaster, Buddha,
Gonfucius, Mohammed. Dann werden christliche Religionsstifter
abgehandelt, von denen Heinrich VIII., Cromwell, der zuerst
unter den Mächtigen das Prinzip der Gewissensfreiheit, die
Verwerfung alles religiösen Zwanges aufstellte, dann Luther
und Calvin besonders hervorgehoben seien. Den Schluss bildet
die Erwähnung der beiden in Frankreich gemachten Versuche,
neue, das Christentum verdrängende oder ersetzende Religionen



— 549 —

zustande zu bringen : des Saint-Simonismus und des Positivismus

von Auguste Comte.
Auf verschiedene Einzelheiten möge hingewiesen werden.

Das Verhältnis Aen Kirche und Sekte bestimmt D. dahin: „dass
da eine eigene Religion und Kirche sei, wo ein von andern in
wesentlichen Zügen sich unterscheidendes Bekenntnis mit
entsprechenden Kultformen sich findet ; wogegen die Sekte dann
entsteht, wenn ein in grossen Kirchen nicht erreichbares Ideal
engster Religionsgemeinschaft von Auserwählten verwirklicht
werden soll, oder auch, wenn bloss Unzufriedenheit mit
untergeordneten Punkten der Lehre oder des Lebens zur Absonderung
von der grossen Gemeinschaft treibt".

Mit allen Menschenfreunden beklagte unser Gelehrter die
Spaltungen in der Christenheit, und er hat das Seinige getan,
um eine Besserung in die Wege zu leiten. Aber doch macht
er auf einige Lichtseiten dieser an und für sich nicht genug
zu bedauernden Erscheinung aufmerksam: „Zu allen Zeiten
hat es als ein schwerer, das Christentum treffender Vorwurf
gegolten, dass es seine Einheit und Eintracht zu bewahren nicht
vermocht habe, dass es in so viele Kirchen, Konfessionen und
Sekten auseinandergegangen sei. Wir sollten indess über der
Schattenseite, die allerdings in Vergangenheit und Gegenwart
grell genug hervortritt, und die düstersten Nachtgemälde vor
uns aufrollt, die Lichtseite nicht vergessen. Es liegt darin
doch auch ein Zeugnis für den unerschöpflichen Ideenreichtum,
der in dem Schosse dieser Religion, wie in keiner andern, ruht.
Wer die mannigfachen christlichen Kirchen und Denominationen
mit ungetrübtem Auge und da betrachtet, wo sie, ohne durch
den täglichen Notkampf ums Dasein gehemmt und verkümmert
zu sein, frisch und frei gedeihen, der wird nicht umhin können,
die Fülle ven Gaben, von Charismen — um mit dem Apostel
Paulus zu reden — zu bewundern, welche sich unter ihnen
verteilt, entwickelt haben. Müssen sie doch alle voneinander
entlehnen ; auch die grösste, die am meisten ven dem Bewusstsein

ihrer eigenen Vortrefflichkeit und Selbstgenügsamkeit
durchdrungene Kirche muss doch, den geistigen Bedürfnissen ihrer
Angehörigen Rechnung tragend, Lücken, Mängel des eigenen
Haushalts aus dem Erwerb der anderen ersetzen. So führt
in den Vereinigten Staaten von Nordamerika das Nebeneinanderbestehen

so vieler Denominationen zu einem wohltätigen Wett-



— 550 —

eifer, zu steten Vergleichen und Bemühungen, die guten
Einrichtungen anderer nachzuahmen ; das Bewusstsein der Einigkeit

in den Hauptartikeln der Lehre, bei allen Differenzen in
untergeordneten Dingen, wird stets wach erhalten und bildet
ein gemeinsames, konservativ wirkendes Band." — Freilich
könnten diese guten Dinge sich auch dann zeigen und bewähren,
wenn die vom Heiland gewollte Einheit seiner Kirche vorhanden
wäre.

Über die Zukunft lesen wir folgende Bemerkung : „Dass
für die grossen, heute bestehenden Kirchen tiefgreifende
Veränderungen zu erwarten sind, dafür sprechen Anzeichen in
Menge. Während auf der einen Seite der Trieb der Abstossung
mit den mannigfachsten Mitteln gesteigert, die trennende Kluft
vertieft und erweitert wird, während man hier allen denen,
die draussen sind, die Waffen neu geschaffener Dogmen wie
Lanzen und Speere entgegenhält, geht auf der anderen Seite
eine immer mächtiger anschwellende Sehnsucht nach Frieden
und Verständigung durch die religiöse Welt, und streben die
bisher getrennten Körperschaften, wenn nicht ineinander
aufzugehen, so doch in brüderlicher Eintracht nebeneinander zu
wandeln. Man pflegt in Wort und Bild die Kirche darzustellen
als ein auf sturmbewegten Wellen hin und her geschleudertes
Schiff. Um in dem Bilde zu bleiben, möchte ich sagen:
dasjenige Schiff wird ruhig und sicher über die Meereswogen
hingleiten, welches nicht allzu schwer mit der Last seiner
Vergangenheit, mit den abwärts ziehenden Erinnerungen grosser
Schuld beladen ist. Zu den Riffen und Klippen, an denen auch
ein Dreimaster Schiffbruch leiden könnte, gehört der Felsen
der Geschichte."

Es folgen zwei längere Abhandlungen über „das Kaisertum
Karls des Grossen und seiner Nachfolger". Weit ausholend schildert

der Autor zunächst den Ausgang des alten Kaisertums
im Okzident und gibt dann eine Geschichte Roms und Italiens
in der Longobardenzeit, sowie eine Darstellung der Anfänge
der fränkischen Herrschaft. Mittelpunkt und Kern der Studie
bildet das Kapitel: „Karls Kaiserkrönung", worin der Vorgang
am Weihnachtsfeste des Jahres 800 in seinen Triebfedern,
Absichten und Wirkungen klargelegt werden soll. Was die
persönliche Angelegenheit des Papstes Leo betrifft, so entscheidet
sich D. für die fränkischen Quellen und weist die Darstellung



— 551 —

der römischen ab. Demnach habe Karl über Leo zu Gericht
gesessen, ihn freigesprochen und es ihm überlassen, ob er
freiwillig den Reinigungseid schwören wolle. Leo schwor
diesen Eid.

Darauf wird zweitens die Stellung betrachtet, die der Kaiser
zum Papste einnahm. Dass der Papst der Nachfolger des Petrus,
der Träger der höchsten kirchlichen Autorität sei, dass ihm
vor allen Bischöfen der Welt der Vorrang gebühre, daran
zweifelte Karl nicht; so war er Aen Jugend auf gelehrt worden.
Aber diese Gewalt Avar doch in seinen Augen in enge Grenzen
eingeschlossen, und nicht bloss in bürgerlichen Dingen, auch
in kirchlichen stellte der König sich nicht selten höher und
liess er es den Papst fühlen, dass dieser von ihm abhängig sei
und gelegentlich auch Befehle von ihm anzunehmen habe. Karl
selbst nannte den Papst gerne seinen geistlichen Vater, aber
in der Leitung der Kirche Avies er ihm doch nur eine
untergeordnete Aufgabe im Verhältnis zu der eigenen an. Er ist
es, dem es aufgegeben ist, die Kirche im Innern zu bauen,
indem er den katholischen Glauben zur Anerkennung bringt; des

Papstes Beruf ist es, für die Christenheit und für ihn zu beten.
Die Stellung Karls zum oströmischen Kaiserreiche und zum

byzantinischen Hofe war bestimmt durch seine Eroberungen
in Italien und sein Trachten nach der Kaiserwürde ; sie konnte
daher, besonders auf griechischer Seite, nur eine feindliche sein.
Seine Aspirationen bestimmten sein Verhalten in den adoptia-
nischen und ikonoklastischen Streitigkeiten. Indessen fühlte
Karl selbst das Bedenkliche seines Planes. Er war darum, wie
D. mindestens sehr wahrscheinlich gemacht zu haben glaubt,
in Unterhandlungen mit der Kaiserin Irene eingetreten, als das

Ereignis am Veihnachtstage störend eingriff.
Auf diese Weise liesse sich auch die Angabe erklären,

Karl habe nach der Krönung zu Aersichern gepflegt, er würde
an jenem Tage nicht in die Kirche gegangen sein, wenn er die
Absicht des Papstes Aerher geAvusst hätte, ZAvar waren seine
Gedanken seit Jahren auf die Erlangung der Kaiserwürde
gerichtet, aber dennoch wurde er am Weihnachtsfeste 800
überrascht und sah in dem Schritte des Papstes und der tumul-
tuarischen Willensäusserung des Volkes eine Übereilung.

Bei der Erhebung Karls war der Gedanke der Römer und
der Franken nicht der, dass man ZAvei Kaisertümer an die Stelle



— 552 —

eines einzigen setzen wolle. Man hielt an der Einheit des

Imperiums fest, Karl sollte Nachfolger des letzten Kaisers,
Konstantins VI., sein, dessen Thron seit seinem Tode erledigt war,
da ein Weib (Irene) nicht Kaiser sein konnte.

Karl selbst aber begehrte nur, in Konstantinopel als
gleichberechtigter Kaiser neben dem griechischen anerkannt zu
werden; seine Vorstellung war: ein einziges römisches Reich
mit ZAvei Kaisern, wie es bereits zwei Kaiserstädte, Altrom und
Neurom, gab. Zu einer Einigung kam es nicht.

So gross und wesentlich auch der Anteil der fränkischen
Bischöfe und Grafen an der Errichtung des Kaisertums gewesen
war, so war es doch die Gesamtheit des römischen Volkes
gewesen, welche Karl zum Kaiser der Römer eingesetzt hatte.
Was der Papst hierbei tat, war die Erteilung der religiösen
Weihe durch Krönung und Salbung.

Über das formelle Recht sagt D. mit den Worten eines
Chronisten: „Unter den Römern hiess es: Nachdem die Griechen
das Kaisertum erst zur Soldatenbeute haben herabwürdigen
und dann in den blutbefleckten Händen eines Weibes haben
verkommen lassen, so ist das Volk von Rom, nach dem Rechte
der Devolution, Avieder in seine uralte Befugnis, sich seinen
Kaiser zu wählen, eingetreten. Durch die Wahl des römischen
Volkes in einer grossen Versammlung ven Bischöfen und andern
Dienern Gottes wurde das Kaisertum auf den Gebieter der
Franken übertragen, weil er sowohl die Stadt, welche das Haupt
des Reiches gewesen, als auch viele andere Länder besass,
weshalb er des Kaisertitels würdig war."

Über die Stellung des Kaisertums bemerkt D. schliesslich :

„Das Kaisertum ragte hoch hinaus über alle irdischen Gewalten,
nirgends zeigte sich ein Nebenbuhler, nirgends noch ein zu
fürchtender Feind. Aber Ludwig war seinem grossen Vater
gar zu unähnlich; nicht einmal seinen Söhnen gegenüber
vermochte er die Würde und das Ansehen des Imperiums zu
behaupten. Die Ereignisse seiner Regierung versetzten der Kaiserwürde

Schläge und Wunden, von denen sie sich, solange sie

im karolingischen Hause blieb, nicht Avieder zu erholen imstande
war."

Der zweite Teil, der wieder ein Zeugnis von Döllingers
umfassender Quellenkenntnis ablegt, behandelt Karls Kaiserkrönung
in der Historiographie und Publizistik des Mittelalters. Es wird



— 553 —

gezeigt, wie man sich den Vorgang zurechtlegte, und insbesondere
nachgewiesen, zu wie weitgehenden Folgerungen die sogenannte
Translationstheorie herhalten musste. Aus der Mitte des 16.

Jahrhunderts führt der Autor das Zeugnis eines italienischen
Rechtsgelehrten an: „Es ist eine wahre und katholische
Behauptung, dass durch die Autorität des Papstes eine Translation
aller Königreiche und des Kaisertums an die Römer, von diesen
an die Griechen, von den Griechen an die Deutschen geschehen."

Wenn der Herausgeber die Abhandlung über „die
Schenkungsurkunden der Kaiser Ludwig des Frommen, der Ottonai und
Heinrichs IL für den Römischen Stuhl" zum Abdruck brachte,
so bestimmte ihn vor allem der Umstand, dass die Erörterung
einer der am häufigsten behandelten Streitfragen der
mittelalterlichen Geschichte durch einen so scharfsinnigen und kenntnisreichen

Mann wie Döllinger an und für sich schon ein gewisses
historisches Interesse beanspruche.

Das Ergebnis der Untersuchung liesse sich dahin zusammenfassen

: Die Schenkung Ludwigs des Frommen ist von Anfang*
bis zu Ende erdichtet, und zwar zu drei ganz bestimmten
Zwecken: nämlich erstens, um Anspruch auf Sardinien zu machen,
zweitens, um die Päpste zu bleibender Residenz in Rom zu
bewegen, und drittens, um das ausschliessende Recht der Römer
auf Teilnahme an der Papstwahl einzuschärfen. Dagegen sind
die beiden Schenkungsurkunden Ottos I. und Heinrichs IL echt,
mit Ausnahme mehrerer Stellen, der Erwähnung Kaiser Ludwigs
in der zweiten und, vielleicht, einiger Namen kampanischer Städte
in beiden.

Seitdem D. am 28. Februar 1863 seine Abhandlung in einer
Sitzung der historischen Klasse vergelegt, sind jene Schenkungen
Gegenstand der sorgfältigsten Untersuchungen gewesen, deren
Resultate seine Auffassung in wesentlichen Punkten modifizieren.
So hat sich ergeben, dass das ven ihm noch als vollständige
Fälschung angesehene Pactum Ludovici vom Jahre 817, mit
Ausnahme eines, allerdings bedeutenden Einschiebsels und einer
zweifelhaften Stelle, echten Inhaltes sei. Anderseits ist glaubhaft

gemacht worden, dass die im vatikanischen Archiv befindliche

Ottonianische Urkunde vom Jahre 962 eine gleichzeitige,
kalligraphische Ausfertigung der verloren gegangenen Originalurkunde

sei. Hätte also unser Gelehrter selbst seine Arbeit
veröffentlicht, so würde er seine 1863 geäusserte Ansicht ent-



— 554 —

weder völlig aufgegeben oder doch in wichtigen Punkten
geändert haben. Aus dem „Janus" ersieht man, dass er bereits
im Jahre 1869 seine Ansichten über das Ludovicianum so Aveit

modifiziert hatte, dass er dessen echte Bestandteile ungefähr
denen des Ottonianum gleichstellte (Janus, S. 150). S. 152 heisst
es im Janus über die Privilegien Ottos I. und Heinrichs II. von
962 und 1020: „Die Dokumente sind grossenteils echt (oder
Aen echten kopiert) ; als spätere in sehr plumper Weise
vollbrachte Einschiebimg aber erweist sich in beiden die Angabe
des Papstbuches über Karls Schenkung."

Eines der dramatischsten Ereignisse der bayerischen,
vielleicht selbst der deutschen Geschichte des Mittelalters behandelt
der an 6. Stelle stehende, am 19. November 1864 gehaltene Vortrag

über „die Ermordung des Herzogs Ludwig von Bayern im
Jahre 1231". Es handelt sich in dieser auf Grund umfassender
Kenntnis der Quellen und der neuern Literatur angestellten
und sorgfältig ausgearbeiteten Untersuchung um folgendes
Ereignis: Am 16. (oder 15.) September 1231 wurde der Herzog,
in Gegenwart seines Gefolges, zu Kelheim von einem
Unbekannten mit einem Messerstich ermordet. Der Mörder Avurde

ergriffen ; man Avandte alle Mittel der Folter an, um ihn zur
Nennung desjenigen, der ihn gedungen habe, zu zwingen ; er
starb aber, am ganzen Körper zerfleischt, ohne einen Namen

genannt zu haben.
D. behandelt insbesondere die vielumstrittene Frage : War

der Mörder das Werkzeug, dessen sich der Kaiser zur
Vollstreckung seiner Ächtung bedient hatte? Friedrich IL hatte
Ludwig zum Reichsverweser und Vormund seines Sohnes, des

jungen Königs Heinrich, bestellt. Am 29. September 1227 tat
Papst Gregor IX. den Kaiser in den Bann, Aveil es schien, als
ob durch seine Schuld ein Kreuzheer vor dem Abgange nach
Palästina sich aufgelöst habe. Mit den Lombarden und mit
Herzog Ludwig, der die Kaiserkrone für sich selber begehrte,
schloss er ein Bündnis. D. prüft nun die Quellen und setzt sich
mit den verschiedenen neuern Historikern auseinander, die nur
zum Teil an eine Schuld des Kaisers glauben, und auch in
diesem Falle sie nur für wahrscheinlich, nicht für gewiss,
halten. Bemerkenswert ist die grosse Entschiedenheit, mit
welcher er sein Urteil dahin abgibt, dass Herzog Ludwig in
der Tat auf Anstiften des Kaisers Friedrich II. ermordet worden



— o5ö —

ist, und zwar durch einen Sarazenen oder Assassinen, Avas er
gleichfalls aus den Quellen als sicher, im Gegensatze zu
anderen, ableitet.

Besonderes Interesse beansprucht noch eine Anmerkung
des Herausgebers, worin er folgendes mitteilt : Auf einem dem
Manuskript dieses Vortrags beigelegten Blatt hat Döllinger u. a.
bemerkt: „Ich bin sehr geneigt, den29. September des Jahres 1227

als den verhängnisvollsten Tag in der Geschichte Deutschlands,
als einen entscheidenden Wendepunkt in der Weltgeschichte,
zu bezeichnen. — An diesem Tage bannte Gregor IX., der
seit 6 Monaten Papst war, den Kaiser Friedrich IL, und seitdem

kam es nie mehr zu einem aufrichtigen Frieden zwischen
dem Kaisertum und dem Papsttum. In bald langsamer, bald
beschleunigter Bewegung sank und zerfiel seitdem das
deutschitalienische Kaiserreich."

Die kurze, aus dem Ende der fünfziger Jahre stammende
Abhandlung : „Der Übergang des Papsttums an die Franzosen"
besteht in Döllingers Handschrift meist nur aus kurz
abgerissenen, dazu mit starken Abkürzungen geschriebenen Sätzen,
welche der Herausgeber zum Teil erst ergänzen musste, um
sie dem Leser verständlich zu machen. Sie Avurde
hauptsächlich aus dem Grunde aufgenommen, Aveil sie eine passende
Einleitung bietet zu der folgenden, unter Nr. VIII mitgeteilten
Untersuchung.

Wir erhalten eine Schilderung des Ringens der italienischen
und der französischen Kardinalspartei seit dem am 25. Mai
1261 erfolgten Tode des sanften und demütigen Papstes
Alexanders IV., bis die am 5. Juli 1294 geschehene unglückliche

Wahl Cölestins V., der auf einmal wieder sieben Franzosen

neben fünf Italienern zu Kardinälen ernannte, das
französische ÜbergeAvicht besiegelte. — AToch einmal zwar rafften
sich das schon sehr gelähmte Papsttum und der alte italienische
Unabhängigkeitssinn in Bonifaz VIII. zusammen; im Kampfe
mit Frankreich unterlag er vollständig. Sein Nachfolger, der
milde und vorsichtige Benedikt XL, der letzte italienische
Papst, wusste nur nachzugeben und ging spurlos vorüber. Ein
neuer langer Kampf der Italiener und der Franzosen im
Konklave endete nach einem Jahre mit dem Siege der Franzosen :

Bertrand de Got übertrug als Papst Clemens V. die päpstliche
Kurie nach Frankreich. Es folgte die 70jährige Periode der



— 556 —

Avignoner Päpste und der Kampf mit Kaiser Ludwig dem Bayer,
welcher durch die französische Politik unversöhnlich gemacht
wurde. Daran schloss sich das Schisma und die grosse
antipäpstliche Bewegung des 15. Jahrhunderts und zuletzt die
deutsche Reformation.

An achter Stelle steht ein am 5. Januar 1878 gehaltener
Vortrag mit der Überschrift: „Anagni". Es wird darin
Gefangennahme und Tod des Papstes Bonifaz VITI, geschildert.
Nachdem er uns mit der dreifachen Quelle bekannt gemacht,
aus der die Kenntnis jener Vorgänge im September 1303 zu
schöpfen ist, entwirft D. ein lebensvolles Bild der Bemühungen
Philipps des Schönen zum Sturze des Papstes. Wir sehen das
kleine französische Heer vor Anagni ankommen und offene
Tore finden. So Aerhasst war Bonifaz und so mächtig
französisches Geld. Die beiden Paläste des Papstes und seiner
Nepoten Averden gestürmt. Einen kurzen Waffenstillstand
benützt Bonifaz zu Verhandlungen, die fehlschlagen. Der Angriff
wird mit Erfolg wieder aufgenommen. Der Papst und seine
Nepoten werden gefangen genommen und bleiben bis an den
dritten Tag in Haft. Da schlägt die Stimmung der Bewohner
Anagnis um; die Franzosen müssen weichen; Bonifaz ist
gerettet und frei. Noch 32 Tage (9. September bis 11. Oktober)
lebt er teils in Anagni, teils in Rom, wo er im 86. Lebensjahre

stirbt.

In einem zweiten Teile gibt D., ähnlich wie in der zweiten
Abhandlung über das Kaisertum Karls des Grossen, einen
Überblick über die Beurteilung, die das Ereignis ven Anagni
bei den Zeitgenossen und den nachfolgenden mittelalterlichen
Chronisten gefunden hat. Dabei findet er Gelegenheit, eine
Reihe von Einzelheiten eingehend zu besprechen.

In seiner letzten akademischen Rede, die am 15. November

1889 gehalten ist, behandelte D. einen Gegenstand, der
ihn sein ganzes Leben hindurch beschäftigt und über den er
bereits in der historischen Klasse der Akademie im Jahre 1864

(18. März) Aergetragen hatte. Sein Thema war „Der Untergang

des Tempelordens". Am Nachmittag desselben Tages
schrieb er an Reusch : „Die Templerfrage hat etwas so gewaltig
Anziehendes und Fesselndes, weil man dabei in manche von
der grossen Heerstrasse der Geschichte abseits liegende Winkel



— 557 —

und Seitenwege zu blicken Gelegenheit bekommt"'). Wie sehr
D. an dieser letzten Arbeit mit seinem ganzen Herzen Anteil
nahm, entnehmen wir ferner aus seiner Äusserung zu einer
ihm nahestehenden Dame : „Wenn Sie schon von dem Vortrag
so sehr ergriffen sind, was av erden Sie erst fühlen, wenn Sie

die Prozessakten, welche ich getreulich wiedergebe, ohne ein
Wort daran zu ändern, hinzuzusetzen oder wegzunehmen,
kennen lernen. Sie werden darüber Tränen vergiessen, denn
auch ich Avar beim Lesen derselben in meinem tiefsten Innern
erschüttert" 2).

Die Rede ist gedruckt in der Fassung, die ihr Lossen teils
nach des Redners unvollständigem Manuskripte, teils nach dem
auf stenographischen Aufzeichnungen beruhenden Bericht der
„Augsburger Abendzeitung" gegeben hat.

D. will die Frage untersuchen: Waren die Templer wirklich

todeswürdige Verbrecher Verdiente diese grosse, über
ganz Mittel- und Südeuropa verbreitete Gesellschaft wirklich
das Los der Ausrottung, welches sie getroffen hat, und den

geschichtlichen Schandpfahl, an welchen die Darstellung, zwar
nicht der Zeitgenossen, wohl aber der späteren Geschlechter,
sie festgebunden hat

Um dies gleich vorwegzunehmen : unser Gelehrter spricht
sich mit bemerkenswerter Entschiedenheit für die Unschuld
des Ordens aus.

Im einzelnen ist der Gedankengang seiner Abhandlung
ungefähr folgender. Nach einem Hhrweis darauf, dass alles,
Avas damals in Staat und Kirche Ansehen und Macht besass,
für die Schuld der Gesellschaft zeugte, wird ein Überblick über
die Literatur in Deutschland, Frankreich, England und Italien
gegeben. Dabei stellt sich heraus, dass in der unmittelbar
vorausgegangenen und in der gleichzeitigen Literatur, noch bis
in die ersten Jahre des 14. Jahrhunderts, sich kein Zeugnis
zu Ungunsten des Ordens findet. In Deutschland lautet in
neuerer Zeit unter Führung Rankes das Urteil mehrfach
ungünstig, während in den andern genannten Ländern, von
vereinzelten Ausnahmen abgesehen, dies nicht der Fall ist. Darauf

1) Friedrich, Döllinger III, 681.

2) J. v. Döllinger, Erinnerungen von Luise von Kobell. München
1891, S. 79.



— 558 —

fasst er zunächst den Urheber des furchtbaren Dramas ins
Auge: Philipp IV. oder den Schönen, legt dessen gewalttätigen
Charakter dar und weist auf den Widerspruch der Handlungen
des Königs mit seinen Worten hin. Als Motiv seiner
Handlungsweise ergibt sich seine finanzielle Notlage und Raubgier.
Daran schliesst sich eine Schilderung des Prozessverfahrens
der Inquisition, das einen Hohn auf jedes Recht bedeutet.
Darauf wendet er sich zum Mitschuldigen an diesem Trauerspiel,

Clemens V., gegen den der König insbesondere als
Pressionsmittel die Forderung anwandte, Bonifaz VIII. als
Ungläubigen und Ketzer zu erklären.

Es wird dann das Verfahren gegen die Templer geschildert,

die insgesamt an einem Tage, am 13. Oktober 1307, auf
geheimen Befehl des Königs in ganz Frankreich gefangen
genommen und eingekerkert wurden. Nie und nirgends in der
ganzen Christenheit hat ein Templer ein Geständnis abgelegt,
wenn er nicht durch die Tortur oder durch die Furcht ver ihr
gezwungen wurde. Insbesondere wird das Geständnis des
Grossmeisters Jakob von Molay eingehend geprüft. Nachdem
er die einzelnen Anklagen gegen den Orden (Verleugnung
Christi, Anspucken des Kreuzes, Teufelsclienst, widernatürliche
Unzucht) durchgegangen, weist D. auf drei Folgen hin, die die

Vernichtung des Tempelordens nach sich gezogen hat : a)

Vordringen der türkischen Herrschaft, b) Begründung und
Befestigung der widersinnigen Grausamkeit der französischen
Kriminaljustiz bis zur Revolution, c) Kirchliche und staatliche
Bestätigung des Hexenwahns.

Sein Endurteil fasst D. in die Worte zusammen: „Wenn
ich in dem ganzen Umfang der Weltgeschichte einen Tag
nennen sollte, der mir recht eigentlich als dies nefastus
vorschwebt, so wusste ich keinen andern zu nennen, als den
13. Oktober 1307."

Im Anhange werden Stücke aus der erweiterten
Bearbeitung des eben besprochenen Vortrages mitgeteilt. Sofort
nämlich, nachdem dieser gehalten, setzte er die Templerstudien
fort, bis Krankheit und Tod ihm die Feder aus der Hand
nahmen. Diese Stücke betreffen die Verfassung des Ordens
und insbesondere seine angeblichen Reichtümer; ferner
enthalten sie Bemerkungen zum Prozesse gegen die Templer. Alle
diese Notizen sind geeignet, die Unschuld der Gesellschaft ans
Licht zu stellen.



— 559 —

Eine schwielige und verwickelte Frage, „die Geschichte

der religiösen Freiheit", behandelte D. in einem akademischen
Festvertrag am 28. März 1888. Einleitend weist er auf den
Unterschied hin, der in den Beweggründen der heidnischen
Christenverfolgungen und später der Gewalttaten Aen Christen
gegen Christen besteht. Nach heidnischer Anschauung war
die Wohlfahrt des Staates an die gewissenhafte Beobachtung
des Götterkultus geknüpft. Somit war es eine Art Notwehr,
Avas den Staat gegen die Christen beAvaffnete.

Als die Machthaber erkannt hatten, dass es unmöglich sei,
das Christentum völlig auszurotten, trat der Umschwung ein;
von blossen Duldungsedikten schritt man rasch fort zur
Begünstigung, von da zur Herrschaft des Christentums.
Theodosius I. führte eine entscheidende Wendung herbei, indem er
die katholische Religion zur ausschliesslichen Staatsreligion
erhob und jede Abweichung Aen der herrschenden Lehre mit
bürgerlichen Strafen belegte. Die nachfolgenden Kaiser Aer-
fuhren im gleichen Sinne mit sich steigernder Strenge bis zur
Todesstrafe.

Die ältere christliche Kirche hatte jeden Zwang in
religiösen Dingen als eine dem Gewissen angetane Gewalttat
verworfen. Nachdem noch am Schlüsse des 4. Jahrhunderts
Chrysostomus sich in diesem Sinne geäussert, trat durch
Augustinus der Umschwung ein ; seine Lehre wurde in Gratians
Dekret aufgenommen und im 12. und 13. Jahrhundert bis zur
Todesstrafe ausgedehnt.

Den Germanen war zunächst der Religionszwang fremd.
Später fand Karls des Grossen Verfahren gegen die Sachsen

nur allzu fleissige Nachahmung. Aus Belehrungen und
Missionen wurden Kriege und Kreuzzüge. Einzelne kühne Stimmen

gegen die Ungerechtigkeit des kirchlichen Zwanges
verhallten ungehört.

Selbst dieReformation mit ihren nächsten Folgeerscheinungen
brachte keine Änderung (Serveto. Cuius est regio, illius et
religio). Nachdem er die unheilvolle EntAvicklung namentlich
in Böhmen und Polen dargelegt, weist er auf die Werkstätten
hin, in denen endlich im 17. Jahrhundert die religiöse Freiheit
zustande gebracht wurde : England, die Niederlande und
Nordamerika. Heute besteht in den romanischen und germanischen
Ländern Europas und Amerikas allgemeine Bekenntnisfreiheit.



- 560 —

Indessen steht die zur ausschlaggebenden Bedeutung gelangte
jesuitische Theorie mit dieser Praxis in Widerspruch, so dass,
Avenigstens für Europa, eine rückläufige Bewegung denkbar ist,
wenn auch der endliche Ausgang nicht zweifelhaft sein kann.

Wie dem vorigen, so hat der Herausgeber auch diesem

Vortrage einen Anhang beigegeben, der Bruchstücke aus der
geplanten erweiterten Bearbeitung der Rede über die religiöse
Freiheit enthält. Es werden darin besonders die Inquisition,
Christentum und Islam, die Kirchen der Reformation und das
Edikt Aen Nantes behandelt.

Nur Bruchstücke, kein zusammenhängendes Manuskript,
lag Aer Aen der am 28. März 1884 in der Münchener
Akademie gehaltenen Festrede „über Darstellung und Beurteilung
der französischen Revolution".

In der Einleitung, die in doppelter Fassung vorliegt,
bespricht D. die in Frankreich im allgemeinen übliche Vergötterung
jenes Ereignisses in der Literatur.

Sodann kommen folgende Punkte zur Besprechung.
Zunächst die Frage, ob es im Jahre 1789 oder 15 Jahre vorher,
beim Regierungsantritt Ludwigs XVI., möglich gewesen sei,
den Umsturz durch zeitgemässe Reformen abzuwenden. Die
Frage wurde und wird teils bejaht, teils (z. B. auch Aen Goethe)
verneint. D. selbst sagt, und es soll dies als charakteristisch
für seine Geschichtsauffassung hervorgehoben Averden, darüber:
„Wer die Avirkliche Geschichte dieses Volkes kennt, der
erkennt, dass es sich allerdings auch hier um einen nach
sittlichen Gesetzen, also mit Freiheit, sich vollziehenden Prozess

gehandelt hat. — Mit Freiheit! Denn auch ein ganzes Volk,
eine Klasse, ein Stand ist und bleibt frei und verantwortlich."

Viel zum Verderben trug bei die falsche Auffassung der
Geschichte des Altertums, wodurch jede Schandtat zur Tugend
gestempelt wurde.

Höchst bemerkenswert, gerade auch heutzutage, ist
Döllingers Nachweis, dass eine noch zu wenig beachtete Ursache
der Revolution in dem Zustand der gelehrten Schulen und der
übergrossen Menge der Studierenden lag. Dasselbe gilt von
seiner Auslassung über den weitverbreiteten Hass gegen die
Kirche.

Die schlimmste unter den mannigfachen Krankheiten, an
denen der französische Staatsorganismus litt, waren die Zu-



- 561 —

stände am Hofe zu Versailles und in Paris, dessen Be\rölkerung
infolge der straff durchgeführten Zentralisation ausschlaggebend
war, so dass binnen Avenigen Monaten Frankreich aus einer
absoluten Monarchie eine Ochlokratie wurde.

Dass unser Gelehrter über seinem eindringenden Studium
der Vergangenheit Auge und Herz nicht verschluss für die
Tagesfragen der Gegenwart, „der werdenden Geschichte",
zeigt die aus seinem Manuskript erweitert an letzter Stelle
abgedruckte Festrede vom 27. Dezember 1888, worin „der Anteil
Nordamerikas an der Literatur" dargestellt wird.

Er entwirft in grossen Zügen zunächst ein lebhaftes Bild
der politischen EntAvicklung des Volkes, das damals 61
Millionen zählte, aus kleinen, unscheinbaren Anfängen entstanden
und in seinem stillen Wachstum geraume Zeit von der übrigen
Welt kaum beachtet Avorden war. Meisterhaft ist die
Schilderung des amerikanischen Volkscharakters und der dort
herrschenden Zustände.

Was nun die Literatur betrifft, so befand sich Amerika
bis gegen 1845 in der Lage eines jungen Mannes, der von
seinem Vater (von England) ein ansehnliches Vermögen geerbt
hat und vorerst nur daran denkt, dieses zu geniessen, nicht
aber durch eigene Tätigkeit es zu mehren. Nur Physik, Chemie,

Technik und Mechanik waren längst schon mit unermüdlichem

Eifer und glücklichem Erfolge betrieben Avorden.

Dagegen arbeitete man sich in den humanistischen und
historischen Wissenschaften nur langsam und zögernd zu schaffender
Tätigkeit empor, was in bezug auf die einzelnen Studiengebiete
eingehend dargelegt wird.

Zum Schlüsse weist D. hin auf die Bedeutung der
englischen Sprache. Der sie sprechenden angelsächsischen Rasse
sei in kommenden Zeiten jener Geistesprimat beschieden, den
im Altertum die Griechen, dann die Römer besässen. Die
Deutschen, deren Sprache allzu schwierig zu erlernen sei,
würden sicher ihren nicht geringen Anteil an diesem Primate
haben, aber nur mittelbar, durch das Medium der englischen
Sprache. Menn.

(Schluss folgt.)

Revue intern, de Théologie. Heft 71, 1910. 36


	Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890

