Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 71

Artikel: Ddéllinger als Schriftsteller : 1799-1890
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403765

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOLLINGER ALS SCHRIFTSTELLER.

(1799—1890.) Y

VI.

1. Der zweite Band der , Akademischen Vortrdge* erschien zu
Nordlingen 1889. Auch in diesem, wie im ersten Bande, sind
die Vortrige im wesentlichen durchweg so gedruckt, wie sie
seinerzeit gehalten oder niedergeschrieben wurden. Beigefiigt
ist (auf Wunsch des Verlegers) ein wohlgelungenes Portriit des
Autors, das uns namentlich sein geistvolles Auge erkennen
lisst und einem Olgemilde von Lenbach nachgebildet ist.

An erster Stelle finden wir die Rektoratsrede vom 22. De-
zember 1866 iliber ,die Universititen sonst und jetzt“. Nachdem
er die eine Hilfte seines Themas durch eine geschichtliche
Darstellung des Universititswesens in den verschiedenen Léindern
erledigt und gezeigt hat, wie sich in der Geschichte der Uni-
versititen der Charakter und der durch diesen. Charakter
bedingte Entwicklungsgang der drei Hauptnationen, Frankreich,
Ingland und Deutschland, abspiegelt, schildert er in begeisterten
Worten die jetzige ehrenvolle Stellung der deutschen Universi-
titen. Sie sind in einem kurzen Zeitraum die Statten geworden,
an welchen alle besseren und hoheren Richtungen des deutschen
(reisteslebens oft erzeugt, immer gendhrt und geleitet werden.
- Alle grossen und bleibenden Errungenschaften sind durch die
Verbindung verschiedener Fidcher und Studien in einzelnen
Méannern zustande gekommen. So gewinnen die Wissenschaften
an Stoffreichtum und Sicherheit des Verfahrens, und es ist
viel leichter geworden, Irrtiimer zu entdecken und zu entfernen.
So haben sich z. B. Theologie sowohl als Jurisprudenz in der
Verbindung mit Philologie und (Geschichte gereinigt, vertieft

') Siehe diese Zeitschrift, April 1910, S. 311—342.

Revue intern. de Théologie. Heft 71, 1910, o4



— 530 —

und erweitert. Hier offenbart sich uns der rechte Wert und
die durch nichts anderes zu ersetzende Eigentiimlichkeit der
deutschen Universitiiten. An ihnen soll jede Kenntnis in die
Sphdre der Wissenschaft erhoben, somit der Kausalzusammenhang
der einzelnen Tatsache oder Lehre, ihre gliedliche Stellung im
Organismus des Ganzen, zur Anschauung gebracht werden.
Sodann sollen an der Universitit die Fakultiten und die
Wissenschatten einander #berwachen und ergdnzen, wodurch sich
ein Wechselverkehr des Gebens und Empfangens bildet. Ein
weiterer Vorteil der akademischen Gelehrtengemeinschaft be-
steht in jener Bescheidenheit, welche sich in der richtigen Ab-
schiitzung der eigenen Wirksamkeit und in masshaltender
Selbstbeschrinkung kundgibt. Die Universititen setzen oder
dringen jeden an seine Stelle und mahnen ihn immer wieder,
dass er doch nur ein Glied eines grossen Organismus sei und
im besten Falle doch nur ein Bruchstiick der Wahrheit ergriffen
habe, nur einen geringen Beitrag zur Losung der grossen
wissenschaftlichen Aufgabe beizusteuern imstande sei. FEine
Vergleichung mit den ausserdeutschen Universititen, von denen
er einzelne Vorziige anfiihrt, z. B. das Institut der Bursen in
England, leitet den Redner zu der Uberzeugung, dass die Uni-
versititen, mit allen ihren Vorziigen und teils heilbaren, teils
unheilbaren Gebrechen, die addquateste Form sind, in welcher
die deutsche Individualitit zum Ausdruck, ihr geistiges Bediirfnis
zur Befriedigung gelangt. Unstreitig sind die Deutschen die
universalstc unter den Nationen, ihnen ist die Gabe verliehen,
das Sinnen und Streben anderer Volker zu verstehen und bis
in seine Wurzeln erkennend zu verfolgen. Dieser hohere
Gerechtigkeitssinn der Deutschen, ihr ,historischer Sinn“, offen-
bart sich wie in der Theologie, so auch in den anderen Fakul-
tdatswissenschaften und findet auch bei fremden Viélkern Aner-
kennung. So ist gegriindete Hoffnung vorhanden, dass kiinftig
die bisher noch vermisste Philosophie der Geschichte als das
schwierigste, aber auch vielleicht kostbarste Ergebnis aka-
demischer Lehrtitigkeit den Nachweis erbringen wird, dass es
geistige Machte, Ideen sind, welche die Weltgeschichtebeherrschen
und gestalten, und dass in allen Wandlungen der Plan gottlicher
Weltregierung sich vollzieht. — Vierfach ist die Aufgabe der
Hochschulen in der Gegenwart: Sie sind einmal die Anstalten,
welche allgemeine, hohere Bildung gewiihren; sie sind zweitens



— 531 —

die Schulen zur Ausbildung der Jugend fiir den Beamtenberuf,
zugleich aber drittens Pflanzstitten fiir kinftige Lehrer; und
endlich sind sie auch gelehrte, der Erweiterung des Gebietes
der Wissenschaft durch Forschung und literarische Produktivitiit
gewidmete Korperschaften. So werden sie, da das deutsche
Volk ein stets werdendes, stets in lebendiger Entwicklung
begriffenes ist, diesem Volke seine Vergangenheit mit der
Gegenwart vermitteln; sie werden es lber seine Gegenwart
orientieren und ihm die rechte Versohnung der notwendigen,
in jeder Zeit neu hervortretenden Gegensiitze zeigen; sie werden
endlich auch ihm seine Zukunft vorbereiten helfen. — Am
Schlusse wendet er sich an die Studierenden und schildert
ihnen den Hauptzweck des Universitatsstudiums und das Ver-
hiltnis des Lehrers zum Schiiler. Ein besonderes Mahnwort
richtet er an die Theologen unter ihnen, den historischen Sinn
in hochster Reinheit zu bewahren, der sich in der Anerkennung
aller fremden Vorziige und Giliter, in der Verwertung aller auf
anderen Gebieten gefundenen Wahrheiten bewéhrt. Von einer
solchen Erweiterung ihres Gesichtskreises befiirchtet D. keine
Gefahren fiir ihren Glauben an den lebendigen und persénlichen
Gott des Gewissens und der Religion und an die im innersten
Selbstbewusstsein wurzelnde Willensfreiheit. Am wenigsten
aber wiirden sie versucht sein, dem Materialismus bei sich
Eingang zu verschaffen und sich etwa iiberreden zu lassen,
dass der Mensch nur ein feiner organisierter Affe, die Gedanken
nur Sekretionen des Gehirns seien.

Fiir das Studienjahr 1871/72 wiederum zum Rector magnificus
gewéhlt, hielt D. am 1. August 1872 die , Festrede zur 400jcdhrigen
Stiftungsfeier der Universitit Minchen* und behandelte darin
mit der gleichen Begeisterung und demselben Optimismus
einen dhnlichen Gegenstand, wie in dem unmittelbar vorher
besprochenen Vortrag. Da die Hochschule Ingolstadt-Lands-
hut-Miinchen als die erste unter ihren Schwestern in dem neu
geeinigten Reiche das Andenken an ihre Stiftung und ihren
400jahrigen Bestand festlich beging, so lag es nahe, die Ge-
schichte der Hochschulen iiberhaupt im Zusammenhang zu
betrachten mit dem Geschicke der Nationen und Lénder, in
denen sie wurzeln, ferner die Ziige hervorzuheben, die uns das
Wesen der Universititen, die Ursachen ihrer Bliite und ihres
Verfalls zeigen, und den Einfluss bemerklich machen sollen,



— 5 —

welchen diese Institute, teils als Korporationen, teils durch die
von ihnen ausgegangenen Geistesstromungen, geiibt haben. Paris,
Bologna, Padua, Oxford, Cambridge lisst er vor dem Auge
unseres Geistes auftauchen, schildert die Bemiithungen Alberts
des Grossen und Roger Bacons, durch Einfiihrung neuer Bildungs-
stoffe die Universititsstudien zu reinigen und zu erweitern,
fiihrt uns dann die deutschen Hochschulen vor und entwickelt
deren Geschichte in Verbindung mit der der anderen Universi-
titen. Nachdem er in pietidtvollen Worten einer Reihe ver-
dienter Mianner gedacht, die zu Landshut-Minchen gewirkt,
wendet der Redner sich der Gegenwart zu und spricht die
Hoffuung aus, dass nach Erringung der heiss ersehnten politischen
Einigung auch die schwerere Aufgabe uns zu ldésen gelingen
moge, dass wir da noch einmal zur Versohnung und Eintracht
durchdringen konnten, wo die Trennung am tiefsten und
storendsten eingreift in das Leben: auf dem Boden der Kirche
und des religiosen Bekenntnisses. DBeherzigenswerte Mahnungen
sind es, mit denen diese bei einem so bedeutungsvollen Anlass
und vor einer auserlesenen Zuhorerschaft gehaltene Festrede
schliesst. Im 15. und 16. Jahrhundert hat Italien, im 17. Jahr-
hundert Frankreich auch unter den Deutschen das geistige
sSzepter gefithrt, und nach der Mitte des 18. Jahrhunderts haben
wir gar viel von den Englindern gelernt. Jetzt hat sich das
Verhiltnis umgekehrt: wir geben mehr, als wir empfangen,
und sind nunmehr berufen, im Kreise der Voélker mehr Lehrer
als Schiiler zu sein. Nur wollen wir dabei nicht vergessen,
dass wir diese Hohe erklommen haben, indem wir, offenen
Sinnes und aller nationalen Eitelkeit bar, gerne auch bei
anderen in die Schule gingen, und fremde Uberlegenheit aner-
kennend, von ihr zu lernen nicht verschmiihten. Sodann warnt
er vor zu straffer Zentralisation wie im politischen Leben, so
im wissenschaftlichen; moge keine unserer kleinen Universi-
titen verschwinden; wir haben keine zu viel; jede hat ihre
Mission. Darauf empfiehlt er das englische Kollegiensystem und
spricht endlich die Zuversicht aus, dass die Universitiaten die teste
Mauer bilden wiirden, vor der die Stromung des Naturalismus
und des Materialismus, der Vorboten von der Nihe unseres
nationalen Zusammensturzes, stille stehen und sich brechen wird.

Auf diese beiden, sich mit der Geschichte der Hochschulen
beschiftigenden Vortriige folgt im zweiten Abschnitte eine Reihe



— 933 -—

von , Gedenkworten und Geddchtnisreden®. Nach dem Herkommen
der Miinchener Akademie der Wissenschaften wird von den
drei Klassensekretiren der Regel nach in der offentlichen
Sitzung am 28. Mérz, als am Stiftungsfeste, ein kurzer Nekrolog
auf die wiahrend des vergangenen Jahres verstorbenen Mitglieder
der Klasse vorgetragen. Wir finden zunéchst eine Auswahl
von Nekrologen zusammengestellt, welche D. in der Zeit, da
er das Amt eines Sekretiirs der historischen Klasse verwaltete
— vom Ende des Jahres 1860 bis zum Mai 1873 — gehalten
hat. Jeweils kennzeichnet er nicht bloss die wissenschaftlichen
Leistungen, sondern geht auch als feiner Psychologe in liebe-
voller Weise auf die personlichen Verhiiltnisse der Betreffenden
ein. Wir beschridnken uns auf ganz kurze Angaben.

1861 werden durch Nachrufe geehrt: Friedrich Karl von
Savigny, T 27. Oktober 1861 im 83. Lebensjahr, Haupt der
historischen Schule in der Jurisprudenz. — August Friedrich
Gfrorer, geb. 5. Méarz 1803, Konvertit und Professor der Geschichte
zu Freiburg i. Br., + 10. Juli 1861. — Jakob Philipp Fallmerayer,
geb. 1790, erst Offizier, dann Gymnasiallehrer und Lyzeal-
professor, 1847 Professor der Geschichte an der Universitéit
Miinchen, von 1850 ab privatisierend daselbst, 1 1861.

1863 : Studienlehrer Heinrich Wilhelm Bensen, geb. 12. Sep-
tember 1798 zu Erlangen. — Karl Wilhelm Bottiger, Hofrat
und Professor in Erlangen, geb. 15. August 1790, v 26. November
1862. — Johannes Voigt, geb. 1786, Professor der Geschichte
in Konigsberg. — Johann Friedrich Béhmer, geb. 1795 zu
Frankfurt a. M., Stadtbibliothekar daselbst, erst Jurist, dann
Historiker.

1865: Johannvon Geissel, Erzbischof von K6ln und Kardinal,
geb. 5. Februar 1796, 8. September 1864.

1866: Peter Franz De Ram, geb.zu Lowen 1804, § Mitte
Mai 1865, stiindiger Rektor der katholischen Universitiat Lowen.
— Johann Martin Lappenberg, geb. 30. Juli 1794 zu Hamburg,
+ daselbst am 28. November 1865. — Friedrich von Hurter,
geb. 19. Marz 1787 in Schaffhausen, T 27. August 1865, bekannter
Konvertit.

1867: J. E. Kopp, geb. 1793 zu Beromiinster im Kanton
Luzern, § 25. Oktober 1866, 47 Jahre lang bis zu seinem Tode
Professor der klassischen Philologie an dem Gymnasium und
Lyzeum in Luzern.



y — 534 —

1868: Ludwig Hiusser, geb. 1818, + 19. Marz 1867 als
Professor in Heidelberg, auch als Politiker bekannt. — Friedrich
Kunstmann, geb. 4. Januar 1811, 7 15. August 1867, Priester
und Professor des Kirchenrechts. — Joachim Sighart, geb. im
Januar 1824, 1+ 20. Dezember 1867, Domkapitular.

1870: Karl Maria Freiherr von Aretin, geb. am 4. Juli 1796,
T 29, April 1868. — Heinrich Schifer, geb. 25. April 1794 zu
Schlitz in Oberhessen, § 2. Juli 1869 in Giessen als Professor
und Universitéitsbibliothekar.

1872: Gottfried Gervinus, geb. 20. Mai 1805 in Darmstadt,
1 18. Mérz 1871 zu Heidelberg. — George Grote, T am 16. Juni
1871 zu London im Alter von 76 Jahren, der bekannte Geschichts-
schreiber Griechenlands, der zeitlebens Bankier war. — Karl
Johann Bertram Stiive, Ministerialdirektor und Biirgermeister
a. D., 7 im Februar 1872 zu Osnabriick im Alter von 74 Jahren.
— Jean Louis Huillard-Bréholles, + am 23. Miirz 1871 in seiner
Vaterstadt Paris, 54 Jahre alt.

1873: Georg Ludwig von Maurer, geb. 1790, 1 8. Mai 1872,
— Georg Phillips, 1803 —1872, der bekannte Konvertit und
ultramontane Jurist, der nicht wenig dazu beigetragen hat,
den vatikanischen Dekreten von 1870 in Deutschland die Wege
zu bahnen. Dollinger sagt von ihm: ,Mir ist im héufigen
Verkehr mit den beiden enge verbundenen Konvertiten, Jarcke
und Phillips, erst klar geworden, wie gerade die juristische
Bildung und Denkweise, die doch selbst bei Germanisten, wie
Phillips, nicht von altdeutschen, sondern von romischen Rechts-
ideen beherrscht ist, eine Auffassung der christlichen Religion
im ultramontan-papistischen Sinne nahelegt und beglinstigt.
Ein echt ultramontaner Theologe ist mir in meinem Leben nie
begegnet, wohl aber habe ich mehr als einen Juristen von
ultramontanen Ansichten getroffen. — Freiherr Hans von
Aufsess, 1801—1872, setzte die Grindung des Germanischen
Museums in Ntirnberg durch. — Michael Fertig, Studienrektor
in Landshut, {+ daselbst am 23. Januar 1873, 72 Jahre alt. —
Joseph Ritter von Bergmann, geb. 1796 zu Hiltisau in Vorarlberg,
+ 29, Juli 1872, Direktor des Kaiserlichen Miinz- und Antiken-
Kabinets in Wien. — Johann Baptist Schwab, 1811—1872,
Professor der Kirchengeschichte und des Kirchenrechts in Wiirz-
burg, auf Betreiben des Bischofs Stahl 1851 abgesetzt. — Franz
Wilhelm Kampfschulte, geb. 1831, Professor der Geschichte in



Bonn, Kenner des Reformationszeitalters, dessen Werk iiber-
Calvin von Katholiken und Protestanten als gerecht und un-
parteiisch anerkannt wurde.

An diese Nekrologe schliesst sich eine im Auftrage der
Gesamtakademie am 30. Marz 1864 gesprochene Gedenkrede
zum Geddchtnis des am 10. Mdrz verstorbenen Koénigs: ., Konig
Maximilian 11. und die Wissenschaft.* ILr schildert ihn darin
als einen einzigartigen Flrsten, der in selbstloser Weise und
mit personlichen Opfern Bayern, Deutsehland, der Menschheit,
der Mit- und Nachwelt durch Pflege der Wissenschaft eine
reiche geistige Krnte bereitet hat. Dabei war es dem Konige
nicht bloss um das Zustandekommen einer Anzahl gelehrter
Bicher, sondern vor allem darum zu tun, dass in seinem Volke
der wissenschaftliche Geist geweckt, erhalten, verbreitet und
ausgebildetwiirde. Inseiner mehrerwihnten Déllinger-Biographie
hat Professor Johann Friedrich mit Recht darauf hingewiesen
(II1, 359 ff.), dass der Redner wiederholt seine eigenen Gedanken
dem Konige unterlegt. So zunidchst die Beantwortung der
Frage: Was ist der wissenschaftliche Geist? Er ist ,der fein
ausgebildete, zugleich auf Reinheit des Willens und auf Schéirfe
der Intelligenz beruhende Wahrheitssinn; er ist die technische,
durch lange und sorgtiltige Ubung erworbene Fertigkeit, die
rechten Werkzeuge, die rechten Forschungsmittel und Methoden
anzuwenden, um in der Natur oder in der Geschichte die ver-
borgene Wahrheit zu entdecken, sie ans Licht zu ziehen, sie
mit anderen schon bekannten Wahrheiten in Zusammenhang
zu bringen, sie von jedem anklebenden Irrtum abzultsen; er
ist die schwere Kunst, mit volliger Unbefangenheit, ja mit
Selbstverleugnung, mit Fernehaltung vorgefasster Meinungen,
Systeme oder Wiinsche, die Phéanomene und Tatsachen moglichst
addquat zu erkennen und darzustellen. Er ist also etwas
Gottliches, das wir nie ganz erreichen, worin wir uns und
anderen nie volles Geniige tun, dem wir uns nur allméhlich,
aus weiter Ferne, anzunidhern vermoigen“. Wer diesen Geist
hat, ,der ... wird mit seinem Urteil da einhalten, wo ... hin-
reichende Urteilsgrinde noch nicht vorliegen*. ,Er wird da,
wo seine Uberzeugung vollstindig und durch keinen Schatten
eines Zweifels mehr getriibt ist, offen und furchtlos die erkannte
Wahrheit, auch die missliebige Wahrheit, aussprechen, wird
auf jede Abschwichung, jede Verhiillung derselben verzichten;



S Y

.— das ist leicht fur den Mathematiker,  den Physiker, schwer
aber, oft sehr schwer auf allen ethischen Gebieten.“ (Die
Folgezeit hat es bewiesen.) Ferner ist es Déllingers Gedanke,
wenn er den Konig erwégen léisst, dass auf dem theologischen
wie dem juristischen Gebiete der historischen Schule die Zukunft
gehore, dass im Grunde die in ihrer umfassendsten Bedeutung
aufgefasste Geschichte beide Wissenszweige in ibrem Schosse
trage, die Theologie als das Produkt des religitsen, die Juris-
prudenz als das des sozial-rechtlichen Volkslebens. An dieser
Stelle interessiert besonders, was D. iber die Wiedervereinigung
der Konfessionen aus einer Unterredung mit dem Konige als
dessen Auffassung mitteilt, die aber jedenfalls durch D. beein-
flusst und zustande gekommen ist: Als glaubiger Christ war
Maximilian von der bleibenden Zukunft des Christentums tiber-
zeugt. Demgemiiss glaubte er, dass die Trennung unter goéttlicher
Zulassung ihre Zeit gehabt und zu hoheren Zwecken habe
dienen miissen. Nun sei diese Zeit, wo nicht abgelaufen, doch
ihrem Ablauf nahe, und trotz aller polemischen Bitterkeit
werde ein Tag der Vereinigung fir die christlichen Nationen
kommen, Denn wenn einmal die grossen Kirchenkorper des
Okzidents versohnt seien und nun gemeinsam auf die griechisch-
russische Kirche einwirkten, dann werde diese dem Zuge zur
Einheit nicht mehr linger widersiehen. Oder umgekehrt, nach
einer Vereinigung der katholischen und der anatolischen Kirche
wiirden auch die protestantischen Genossenschaften allméhlich
in die Einheitsstromung hineingezogen werden. Des Konigs
Augenmerk sei vorziiglich auf die kirchliche Versshnung Deutsch-
lands gerichtet gewesen. Diese kiinftige Union habe er sich
weder als mechanischen Zusammenschluss, noch als Absorption
der einen Kirche durch die andere gedacht. Er sei vielmehr
der Meinung gewesen, es miisse auf beiden Seiten ein gewisser
Reinigungsprozess eingeleitet werden und die Erkenntnis sich
Bahn brechen, dass jede der beiden Genossenschaften, wenn
auch in ungleichem Masse, von der anderen Giiter zu empfangen,
jede, mit Hiilfe der anderen, von Gebrechen und Einseitigkeiten
sich zu befreien, Liicken in ihrem religidsen und kirchlichen
L.eben auszufiillen, Wunden zu heilen habe; auch diirfe keiner
das Aufgeben eines wirklichen und erprobten Gutes zugemutet
werden. Zweierlei, habe der Konig geglaubt, solle von seiner
Seite geschehen, damit Deutschland diesem grossen Ziele néher



— 537 —

komme. Zunichst die ohnehin pflichtgeméisse Wahrung voll-
stindiger Rechtsgleichheit, damit auf keiner Seite eine Erbitterung
entstehe. Sodann aber komme der Wissenschaft, namentlich
der geschichtlichen, ein vorbereitender Beruf zu; denn die
griindlich erforschte und richtig erkannte (Geschichte mache
den Menschen gerecht in der Beurteilung der eigenen und der
fremden Vergangenheit, der eigenen wie der fremden Vorziige
und Gebrechen, und erzeuge eben deshalb auch eine zum Frieden
geneigte und versohnliche Stimmung. Beide Teile, aus der
gemeinsamen Quelle geschichtlicher Wahrheit trinkend, wiirden
so nach und nach zu einer hoheren, das ganze (Gebiet geschicht-
licher und also auch religioser Wahrheit umfassenden Einheit
und zu einer Versohnung gelangen, wie der Patriot und Christ
sie wiinsche und erflehe.

Am 28. Miarz 1874 hielt Déllinger die akademische ,Ge-
ddichtnisrede auf Kinig Johann von Sachsen® (1 29. Oktober 1873).
Er schildert uns die Jugendzeit, dann den Herrscher und Familien-
vater, endlich den Konig als ,Philalethes“, als den Ubersetzer
und Erklédrer der ,Gottlichen Komodie“, Um uns seine Eigenart
zu zeigen, fiuhrt er uns die flrstlichen Schriftsteller der ver-
schiedenen Zeiten vor "Augen. Wenn Konig Johann auch
manches mit dieser auserlesenen Gesellschaft gemeinsam hat,
dadurch ragt er hervor, dass er, durch die Geburt auf die
Hohe des Lebens gestellt, begabt genug, um, aus dem eigencn
Reichtum schopfend, bedeutende originelle Werke zu schaffen,
es vorzog, bescheiden und dienend sich einem fremden Geistes-
werke unterzuordnen. Er will nur der Hypophet, der Dolmetscher
des Propheten sein. Dazu gehorte, neben der bewundernden
Liebe zum Gedicht, eine nicht hdufige Willensenergie und eine
noch seltenere Selbstverleugnung. In diesem Zusammenhang
findet der Redner eine erwiinschte Gelegenheit, seine Ansichten
liber das unsterbliche Poem in geistreichen Ausfiihrungen zu
entwickeln. — Eine interessante Mitteilung Doéllingers mag hier
Erwidhnung finden. Er macht auf die vertrauensvolle Anhédnglich-
keit des protestantischen Sachsenvolkes an seinen katholischen
Konig aufmerksam und fithrt diese auf die herrschende Uber-
zeugung zuriick, dass der Monarch, wie sehr er auch seiner
Kirche zugetan sei, doch nie zum Werkzeug hierarchischer
Pliane und Eingriffe sich werde missbrauchen lassen. Dann
fahrt er fort: ,Freilich musste er noch erleben, dass die Schatten



— 538 —

des 18. Juli 1870 verdusternd auch auf Sachsen fielen. Er selbst
hatte, als grindlicher Kenner der Geschichte und mit Dantes
Geist geniahrt, die Tragweite des Ereignisses schon mehrere
Monate vor dessen vorausgesehenem Eintritt ermessen und —
wie aus verlissiger Quelle bekaunt wurde — den Gedanken
gefasst, selber nach Rom zu reisen und an massgebender Stelle,
mit dem Hinweis auf die unausbleiblichen Folgen in Deutsch-
land, zu versuchen, ob das Unheil noch abzuwenden sei. Seine
Kranklichkeit und die allgemeine Gleichgiltigkeit der Hofe
und der eigenen (Glaubensgenossen liessen das nicht zur Aus-
fithrung kommen. Es ist dies nicht eben zu beklagen: denn
auch er wiirde nichts erreicht haben und nur um eine krénkende
Tauschung reicher heimgekehrt sein.”

In der nun folgenden, am 28. Marz 1876 gehaltenen
LGeddchtnisrede auf Gino Capponi“ schildert D. den bertihmten
Florentiner auf Grund personlicher Kenntnis als das Ideal eines
Menschen, Biirgers und Gelehrten. Insbesondere behandelt er
seine politische und religitse Stellung und lisst uns dabei lehr-
reiche Blicke tun in die staatliche und kirchliche Entwicklung
Italiens. An dieser Stelle darf nicht tibergangen werden, was
D. aus seinen in Italien gemachten Wahrnehmungen iiber die
Anschauung des gebildeten Italieners vom Papsttum (der Capponi
nicht zustimmte) mitteilt. In dessen Augen ist dieses Institut
ein grossartiges, politisch-religioses Kunstwerk, das DMeister-
stiick italienischer Geistesliberlegenheit und Staatsklugheit, der
Riesenbau, an welchem der latinische Stamm, dem das regere
imperio populos als Nationalvorzug eigen ist, durch zwanzig
Generationen hindurch rastlos und folgerichtig fortgebaut hat.
Fir ihn ist die Kurie jenes national-niitzliche und eintridgliche
Institut, welches italienische Einfliisse und Machtgebote nach
weit entfernten Landern tragt, welches viele Millionen Menschen
einer italienischen Oligarchie dienstbar und tributpflichtig ge-
macht hat, und durch welches, seit sieben Jahrhunderten, un-
zahlige Familien des Landes zu Besitz, Rang und Reichtum
emporgestiegen sind. Sie finden es ebenso natiirlich als dem
nationalen Rubhm und Interesse entsprechend, dass ein Verein
von klugen Italienern die stirkste und unwiderstehlichste aller
Gewalten, die Herrschaft {iber die Gewissen, diesseits wie jen-
seits des Ozeans ausiibe und verwerte.



— 339 —

Nach Portugal fithrt uns die 1878 vorgetragene , Geddchtnis-
rede auf Alexander Herculano de Carvalho® (1810—1877). Auf
der Grundlage einer in den Hauptziigen mitgeteilten portugie-
sischen Geschichte des 13. Jahrhunderts entwirft er ein Bild
Herculanos als eifrigen Patrioten und bedeutendsten Historikers
seines Volkes. Uber seine Stellung zu den Dekreten des vati-
kanischen Konzils heisst es u. a.: ,Ihm, dem gliubigen Christen
und griindlichen Historiker, erschienen sie als ein furchtbarer
Frevel, ein Bruch mit der tiberlieferten Lehre, eine Veréinderung
der Glaubenslehre, wihrend frither stets die Unwandelbarkeit
des Dogmas als die wesentlichste Eigenschaft der Katholizitéit
gegolten habe.“ Er zog auch die Konsequenz und forderte die
Regierung auf, den neuen Lehren jede staatliche Anerkennung
zu versagen, denn sie zerstorten die Kontinuitit der Kirche,
welche doch gerade durch den Wortlaut des die katholische
Religion als Staatsreligion erklirenden Artikels gefordert werde.
D. berichtet als Tatsache, dass die Regierung in diesem Sinne
gehandelt, die vatikanischen Dekrete bis zur damaligen Gegen-
wart vollsiindig ignoriert und ihnen jede Geltung in den Ge-
bieten, wohin der Arm des Staates reicht, verweigert habe.

Nahm Déllinger in den zuletzt besprochenen Reden Ver-
anlassung, jeweils auf die Geschichte der Heimatlinder der
GGeteierten einzugehen und dadurch seinen Worten eine weit
liber einen Nekrolog hinausgehende Bedeutung zu verleihen,
so gab ihm der am 28. Marz 1879 iiber ,Garcin de Tassy und
Indien* gehaltene Vortrag Gelegenheit, gerade auf Grund der
wissenschaftlichen Arbeiten dieses franzosischen Orientalisten,
der die englische Herrschaft in Indien mit grosster Unparteilich-
keit beurteilte, sich iiber die Geschichte Indiens, die Erfolge,
sowie die noch zu losenden Aufgaben der Englidnder und die
Zukunft dieses merkwiirdigen Landes, sowie Asiens Uberhaupt
eingehend zu verbreiten. Mit verhdltnismiassig wenig Worten
wird alles Wissenswerte, namentlich die Stellung des Brahma-
nismus und des Mohammedanismus zum Christentum, erschopfend
dargestellt. Es sei erwihnt, dass er den Deutschen als Anteil
an dem grossen Werke der Europiisierung Asiens die ernste
und griindliche Pflege der orientalischen Studien zuweist: so
werde deutsche Wissenschaft und deutsche Literatur, von indi-
schen Brahmanen aufgenommen und gewdiirdigt, den ihr ge-
bithrenden Anteil an der geistigen und sittlichen Regeneration



— 540 —

des grossen indischen Volkes erlangen. —- Auch dieser Gelehrte
verhielt sich gegentiber dem Vatikanum &hnlich, wie die frither
genannten: ,Garcin war ein ernstgliubiger Christ, der es mit
der Religion auch in seinem Privatleben sehr gewissenhaft nahm.
Die vatikanischen Beschliisse fand auch er, gleich jedem wissen-
schaftlich gebildeten, nicht durch Standeszwang gebundenen
Katholiken, unannehmbar, und das gab ihm Veranlassung, sich
mir mit Zusendung seiner Schriften und mit der Erkléirung,
dass er meinem Protest zustimme, zu nihern.®

An letzter Stelle finden wir in diesem Abschnitt unter den
Elogien die 1885 gehaltene ,Denkrede auf Franz August Mignet®,
den Verfasser einer Geschichte der franzosischen Revolution.
Er schildert ihn im Vergleich mit seinem beriihmten Freunde
Thiers und entrollt zugleich ein Bild der wichtigsten geschicht-
lichen Vorgiinge in Frankreich wihrend des 19. Jahrhunderts,
an deren Gestaltung der eine hervorragend beteiligt war, wihrend
Mignet, nur kurze Zeit parlamentarisch tétig, alsbald der Politik
entsagte und auf schriftstellerische und akademische Wirksam-
keit sich beschriankte. Bei der literarischen Wiirdigung hebt
D. als fiir die franzosische Geschichtschreibung charakteristisch
den patriotisch-apologetischen Standpunkt hervor, durch den
sich unvermeidlich das Urteil der Deutschen und Englinder
von dem der Franzosen scheidet. Als Sekretir der Pariser
Akademie hatte Mignet, dhnlich wie Dollinger, die Gedéichtnis-
reden zu halten. Die Worte, mit denen Déllinger sie charakteri-
siert, konnen wir mit Fug und Recht auf seinen eigenen Nach-
ruf an Mignet, wie seine iibrigen Nekrologe iiberhaupt, an-
wenden: Sie gehoren zu den schonsten Zierden der Literatur,
mehrere unter ihnen sind wahre Perlen ihrer Gattung. In den
Hénden Dollingers sind sie zu anziehenden Kunstwerken ge-
worden, reich an treffenden, aus der Tiefe seines historischen
Wissens geschopften Bemerkungen. Zugleich aber dienten sie
ihm als Mittel, Stellung zu nehmen zu den Begebenheiten des
Tages, Ereignisse und Personen, die noch immer nachwirkten,
zu beurteilen, mitunter zu verurteilen (man vergleiche z. B.
unseres (elehrten Urteil tiber die Einfiihrung des allgemeinen
Stimmrechts nach dem Sturze des Julikénigtums), und durch
den Mund eines verehrten Toten die eigene Haltung zu erkliren
und zu rechtfertigen. Das geschah denn immer in vorsichtig
abgewogener, oft nur erraten lassender Weise.



e Bl e

Im dritten Teile des zweiten Bandes finden wir ,akademische
Reden verschiedenen Inhalts*, beginnend mit einem Uberblick iiber
die geschichtliche Entwicklung und die gegenwdrtige Aufgabe unserer
Akademie®, womit D. am 25. Juli 1873 die Reihe seiner Vortriige
als Prisident erdffnete. An den Nachruf auf seinen Vorgidnger,
den genialen Chemiker Justus von Liebig, schliesst sich natur-
gemdss eine Wirdigung der fritheren Prisidenten. Das Jahr 1870
mit seinen deutschen Siegen legt den Vertretern der Wissenschaft
erhohte Pflichten auf. ,Denn der Rang, welchen eine Nation
unter den Volkern einnimmt, entscheidet sehr hiaufig auch tiber
die Beachtung ihrer Geistesfriichte von seiten der Welt. Aus-
gehend von der der Akademie 1823 zugewiesenen Bestimmung:
.die Wissenschaft mit dem Leben zu verbinden“, wird der
(Gedanke entwickelt, dass ihre Mitglieder sich in gleicher Weise
ternehalten werden von dem Kultus des Alten, bloss weil es
alt, als auch des Neuen, bloss weil es neu ist. Dazu kommt
die Verpflichtung fir den einzelnen, sich nicht mit seinem
Spezialfach abzuschliessen, sondern in steter Wechselbeziehung
mit allen tibrigen Wissenszweigenund deren Vertretern zu bleiben.
Nicht zuletzt muss eine solche Korperschaft mit dem . vitam
impendere vero“ vollen Ernst machen. ,Ich mochte sagen,
es sel einer Akademie wirdig und unerlésslich, den Wahrheits-
sinn bis zur Kunst, den Kultus dieser Gottin bis zur zartesten
Gewissenhaftigkeit auszubilden.®

Am 25. Juli 1874 sprach unser Gelehrter , Uber die Leistun-
gen der Akademie im Gebiete der orientalischen Studien“. Das
Thema wird erst ain Schlusse behandelt. Den Hauptinhalt der
Rede bildet ein Uberblick tiber die Beziehungen zwischen Asien
und Europa in Vergangenheit und Gegenwart, namentlich tber
die Aufgabe, welche unsere Kulturvolker an Asien erfiillt haben
und mehr noch in Zukunft zu erfilllen haben werden.

nDie historische Klasse der bayerischen Akademie der Wissen-
schaften” behandelte D. in der Festsitzung vom 30. Marz 1879,
indem er die Schwierigkeiten darlegte, welche sich anfidnglich
der Losung ihrer Aufgabe, die bayerische Geschichte anzubauen,
entgegenstellten. Darauf folgt eine vergleichende Schilderung
des Verhaltens einzelner Fiirsten und Nationen zur allgemeinen
sowohl als zur eigenen Geschichte. Uber die Bedeutung der
Greschichte aber heisst es: ,Die Geschichte, vor allen anderen
Wissenschaften, ist berufen, die Lehrmeisterin der Fiirsten wie



— 542 —

der Volker zu sein. Ob sie von jenen und diesen vernachlissigt,
zuriickgestossen, ob sie missbraucht, oder entstellt und gefilscht
ihnen dargeboten werde, das libt auf die Schicksale der Staaten
einen immer bedeutenden, mitunter entscheidenden Einfluss.
Und hinwiederum héingt die Behandlung der (eschichte, ihre
Pflege oder Hintansetzung, von den wechselnden Zustinden
und Stimmungen, vor allem aber von den angestammten Fehlern
oder Vorziigen der Volker ab.*

An vierter Stelle finden wir die am 25. Juli 1875 gehaltene
Festrede iiber ,die bisherigen Leistungen der historischen Kommis-
sion bei der Kgl. Akademie der Wissenschaften®. Die Vereinigung
war vor damals 17 Jahren von Konig Max II. gegriindet und
ausgestattet worden. Die Absicht dabei war: alle Gebiete des
nationalen Lebens, der Staat sowohl als die Kirche mit ihren
mannigfachen Institutionen, das Fiirstentum in seinen Abstufun-
gen, der Adel, das Stidtewesen, der Bauernstand, die Hoch-
schulen und die Rechtsinstitute — alles dies sollte in seiner
Vergangenheit nach und nach durchforscht und dargestellt
werden. Auf 15 Jahre, also bis 1880, hatte Ludwig II. beim
Regierungsantritt die Mittel fliir die Ziele und Aufgaben der
Kommission sichergestellt. Da lag es nahe, durch eine genaue
Darstellung des bisher Geleisteten und einen Hinweis auf die
Zukunftsaufgaben, namentlich die ,Allgemeine deutsche Biogra-
phie“, zugunsten des gesicherten Fortbestandes der historischen
Kommission auf den Konig einzuwirken, und die Entscheidung
fiel in der Tat giinstiz aus. Der Redner erwéihnt zuerst kurz
die ,Jahrbiicher der deutschen Geschichte“, die Sammlung
~deutscher Stidtechroniken®“, die ,Forschungen zur deutschen
Geschichte“, zwei Biinde von ,Reichstagsakten“, eine Sammlung
der ,Weistlimer“ und von ,deutschen Rechtssprichwortern®,
endlich die Sammlung der ,historischen Lieder“, die Ausgabe
des ,Bayerischen Worterbuchs® und 6 Bénde ,Wittelsbacher
Korrespondenzen®.

Naher eingehend verweilt der Redner bei der ,Geschichte
der Wissenschaften in Deutschland“. ,Wenn das Unternehmen
vollendet sein wird, dann werden wir ein Gemilde des geistigen
Lebens der Nation, vorziglich im letzten Jahrhundert, als der
Periode der universalsten Geistesarbeit, besitzen, und dann
dirfen wir es getrost dem Urteil aller anderen Nationen tiiber-
lassen, welche Stellung in der Geschichte des menschlichen



— 543 —

Geistes den Deutschen anzuweisen sei.“ D. gibt eine feinsinnige
Charakteristik der einzelnen, damals vertffentlichten Béinde:
Dorner, Gesch. der protest. Theologie; Werner, Gesch. d. kath.
Theologie ; Zeller, Gesch. d. Philosophie; ILotze, Gesch. d.
Asthetik; Roscher, Gesch. d. Nationalokonomik ; Bluntschli, Gesch.
d. allgem. Staatsrechts und der Politik ; Raumer, Gesch. d. german.
Philologie; Benfey, Gesch. der Sprachwissenschaft und orient.
Philologie; Carus, Gesch. d. Zoologie; Kobell, Gesch. d. Minera-
logie; Sachs, (zesch. d. Botanik.

Fir die Leser der ,Revue“ wird Dollingers Urteil iber die
Geschichte der katholischen Theologie von Werner von beson-
derem Interesse sein. Es lautet: ,Ganz verschieden [von dem
der protestantischen] ist der Gang der katholischen Theologie
in Deutschland gewesen, wie ihn Werners Buch vorfihrt —
ein Buch, das fir den Kundigen ebenso beredt ist in dem,
was es verschweigt, als in dem, was es sagt. Hier entrollt
sich uns ein fast tragisch zu nennendes Geschick. Wir sehen
die Theologie nach der Reformation dritthalb Jahrhunderte
lang in absoluter, knechtischer Abhingigkeit von den Firsten,
diese aber werden geleitet von ihren Gewissensriten, den Jesui-
ten, welche ihrerseits die meisten Lehrstiihle innehaben und
durch die Biicherzensur iiber Sein oder Nichtsein theologischer
Schriften, mitunter auch ihrer Verfasser, verfiigen. Vergeblich
wiirde man in dieser Theologie das Geprige oder auch nur
einen Hauch deutschen Geistes suchen; sie nihrt sich kiimmer-
lich von der reicher besetzten Tafel der franzosischen und
italienischen Literatur; erst nach der Aufhebung des Jesuiten-
ordens (im Jahre 1773) versucht sie es, ihre durch die lange
Einschniirung starr und steif gewordenen Glieder zu regen und
zu recken. IEndlich, seit dem Jahre 1827 etwa, wagt sie es,
gestiitzt auf die viel friiher und mit freierer Bewegung ausge-
bildete protestantische Schwester, belehrt und gewarnt durch
deren Wege und Irrwege, ernstlich gemeinter Forschung sich
hinzugeben; ein vielversprechender Aufschwung tritt ein, aber
nur ein kurzer Flug, nur eine Frist von vier Dezennien etwa,
ist ihr vergénnt. In dem Verhingnisjahre 1870 haben dieselben
Héande, welche jede Moglichkeit einer Concordia sacerdotii et
imperii zerstort, welche den permanenten Kriegszustand zwischen
Staat und Kirche zur Notwendigkeit gemacht haben, eben diese
Héinde haben auch der Theologie innerhalb der katholischen



— Bl —

Konfession ihr Schicksal bereitet; sie gleicht einem Vogel, der,
vom feindlichen Geschoss getroffen, herabgestiirzt am Boden
liegt und nur mit mattem Fligelschlage noch einen Rest des
entfliehenden Lebens bekundet. Der alte Todfeind der germa-
nischen Volker und der Wissenschaft, der Jesuitismus, hat sie
besiegt, und wenn die Herrschaft, die er jetzt errungen, sich
befestigen sollte, dann wird Werners Geschichte der katholischen
Theologie die Bedeutung eines Grabsteins bewahren.”

nZur Erinnerung an Kurfirst Maximilian II1., den Stifter
der Akademie*, den vor damals hundert Jahren der Tod aus
seiner Regierungstitigkeit im besten Mannesalter herausgerissen
hatte, hielt unser Gelehrter am 28. Mirz 1877 die nun folgende
Rede. Er schildert in anschaulicher und ergreifender Weise
das ganze Elend der damaligen Zeit, die Zerrissenheit Deutsch-
lands und seine Abhingigkeit vom Auslande, Umstinde, die
die guten Absichten des wohlmeinenden Fiursten vielfach durch-
kreuzten und zunichte machten. Schoéne Worte finden wir hier
tber das Verhéltnis von Furst und Volk: ,Es ist ein altger-
manischer Zug, den aber die Bayern in ganz vorziiglicher Weise
entwickelt und betitigt haben: in seinen Vorstellungen hat dieses
Volk immer, selbst im Widerspruch mit der Wirklichkeit, die
Person des Fiirsten von den Fehlern und Missgriffen seiner
Regierung ferne zu halten gestrebt und die Schuld den Rat-
gebern, den Vollzugsorganen zugeschoben. In der Tat liegt
ja gerade darin ein grosser Vorzug der Monarchie vor der
Republik, dass in ihr die Person des Fiivsten das Zentrum, der
Brennpunkt wird, in welchem alle Strahlen patriotischer im
Volke lebender Gesinnung sich sammeln und zur Glut person-
licher Liebe und Hingebung sich erwirmen. Alle jene Giter,
die wirklichen wie die ersehnten und gehoftten, welche jeder
in dem Begriff ,Vaterland* zusammenfasst, werden betrachtet
als in der Hand des Monarchen liegend und von ihm gespendet.
Der Monarch ist die Inkarnation der Vaterlandsliebe seiner
Untertanen und durfte allerdings, und zwar mit ganz anderem
Rechte als Ludwig XIV., sagen: ,I'Etat c'est moi*, — das heisst:
jeder einzelne sicht und liebt in mir den Staat, das organisch
geordnete und in gemeinschaftlicher Titigkeit nach dem Ziele
stets wachsender, allgemeiner Wohlfahrt und Veredlung strebende
Vaterland.”

Den Schluss der dritten Abteilung des zweiten Bandes bildet



— 545 —

eine Betrachtung ,iber das Studium der deutschen Geschichte®
(25. Juli 1878). Ausgehend von den Arbeiten der historischen
Kommission, deren Fortbestand durch die Freigebigkeit des
Monarchen sichergestellt war, namentlich bezugnehmend auf
die ,Jahrbicher der deutschen Geschichte“ und die ,Forschungen
zur deutschen Geschichte®, schildert D. zunéchst die Schwierig-
keiten, die sich dem Studium der deutschen, im Gegensatze
zu dem der franzosischen und englischen, Geschichte entgegen-
stellen. Sie beruhen nicht nur in der Vielgestaltigkeit der
politischen Verhailtnisse, sondern auch in dem schwankenden
Urteil der Historiker. Als Beispiel daftir behandelt er die Frage:
,Haben die alten Kaiser wirklich nach einer unerreichbaren
Weltherrschaft getrachtet, an dieses Phantom die besten Krifte
Deutschlands vergeudet und ihre Pflichten gegen die Nation
versiumt? ... Oder waren . .. Kaisertum, Rémerziige, Herrschaft
in Ttalien geschichtlich notwendig, normal, wohltitig . . .?
D. selbst vertritt eine mittlere Ansicht dahin, ,dass die Idee
des von Deutschland getragenen heiligen romischen Reiches
ein allzu kithner Gedanke, ein schwer gebisster Traum gewesen®,
In einem grosszigigen Uberblick gelangt er zu dem Ergebnis:
,Das war eben der unlosliche, den Todeskeim dieses Staats-
gebildes in sich tragende Widerspruch, dass das Kaisertum
Karls des Grossen eine religiose Bedeutung, einen kirchlichen
Beruf hatte, dass die Papste selber bis zuletzt, in den Kronungs-
gebeten, den Kaiser versicherten, er sei berufen und geweciht
zur Teilnahme am Priestertum, zur Regierung der Kirche Gottes,
und dass doch dieser Schutzherr der Kirche, sowie er — selbst
gegeniiber der schlimmsten Korruption und dem frevelhaftesten
Missbrauch des Heiligen — mehr sein wollte, als ein geduldiger
Zuschauer und demdiitiger Vollstrecker pépstlicher Machtgebote,
alsbald mit allen geistlichen Waften bekdmpft, verwiinscht, als
ein Feind der Kirche gebrandmarkt ward!*

Jede der beiden Nationen, so ungefidhr schliesst die Expo-
sition, ist jetzt zur Einheit gelangt, die frither durch dieselbe
Macht, die péapstliche, verhindert worden, beide sind vonein-
ander unabhiingig, beide sind durch die Verhéiltnisse zu ein-
triachtigem Zusammengehen berufen und befihigt.

2. In dem auf den Tod Déllingers folgenden Jahre erschien
der dritte und letzte Band der Akademischen Vortriage, der zwolf

Revue intern. de Théologie. Heft 71, 1910. 35



e BIG ==

Stiicke umfasst und von Max Lossen besorgt ist: Akademische
Vortrdge von 1. von Dollinger. Dritter Band. Miinchen 1891.
Nur ein Bestandteil, die Abhandlung tiber das Kaisertum Karls
des Grossen, war schon veroffentlicht (ndmlich im Miinchener
historischen Jahrbuch fir 1865). Die elf anderen, bisher un-
gedruckten Reden und Vortrige sind dem handschriftlichen
Nachlass entnommen und, wo unahweisbar noétig, vom Heraus-
geber leicht tberarbeitet und erginzt.

An erster Stelle finden wir eine kurze Rektoratsrede vom
26.Juni 1867: ,, Rede zum 395. Stiftungstag der Universitit Miinchen.“
Er schildert darin, wie an ihren beiden fritheren Wohnsitzen,
Ingolstadt und Landshut, die Universitit zwei Perioden des
menschlichen Lebens, das Kindes- und das Junglingsalter, durch-
lebt und nunmehr an ihrem dritten Sitze, in Miinchen, in das reife
Mannesalter eingetreten sei. Darauf folgen Nachrufe auf kiirzlich
verstorbene Professoren. Den Schluss bildet ein lehrreicher
Hinweis auf den Wert, den die Bearbeitung der Preisaufgaben
fur die wissenschaftliche Ausbildung hat.

Unter dem lebhaften Eindrucke der grossen Ereignisse
des Jahres 1870 behandelte D. in einer Rektoratsrede am
23. Dezember 1871 ,die Bedeutung der grossen Zeitereignisse
fiir die deutschen Hochschulen®. Das erste grosse Zeitereignis,
das er meinte, war der deutsch-franzosische Krieg, der die
Deutschen zu einem einigen Volk, zu einem grossen und starken
Reiche gemacht hat. Fiur Frankreich findet er verschnliche
Worte. ,Der Strom der Lebenskrédfte in dieser Nation ist
noch lange nicht versiegt; eine Fiille von Geist und Energie
ist in ihr noch vorhanden, die materiellen Hiilfsquellen scheinen
fast unerschopflich. Und warum sollten wir an einer Erhebung
und Besserung der franzoésischen Nation verzweifeln, warum
nicht hoffen diirfen, dass gerade das einig und méchtig gewordene
Deutschland berufen sei, dem versohnten Nachbarvolke als
Vorbild und Stiitze zu dienen!* So sind und bleiben beide
Staaten aufeinander angewiesen.

Das zweite grosse Zeitereignis, das er besprach, war das
vatikanische Konzil: ,An demselben Tage, an welchem von
dem Riesenbaum der franzosisch-nationalen Liige und eiteln
Selbstvergotterung die Kriegserklarung an Deutschland als reife
Frucht geschiittelt wurde, an eben diesem verhidngnisvollen
Tage des 18. Juli 1870, ward eine zweite Kriegserklirung,



— BAT —

gleichfalls gegen Deutschland gerichtet, aus der anderen Metro-
pole des Romanentums erlassen. Galt jene Botschaft aus Paris
dem deutschen Boden, dem zu erobernden Rheinlande, so galt
diese zweite, aus Rom, dem deutschen Geiste, der deutschen
Wissenschaft. Es war eine Versammlung von 547 Romanen . . .,
welche diesen Schlag fiihrte, und es ist uns von kompetenter
Seite gesagt worden, dass wir Deutschen, zunichst die deutschen
Theologen, es seien, um derentwillen die vatikanischen Dekrete
gemacht worden seien, weil die Verirrungen der deutschen theo-
logischen Wissenschaft und die Gefahren der deutschen Forschung
tiberhaupt nur durch das Gegengift eines unfehlbaren und all-
miéichtigen Papstes geheilt und abgewendet werden konnten.“
Die Vorbereitung aber auf beide Ereignisse vollzog sich
in wberraschend gleicher Weise: ,Dabel ist nun merkwiirdig,
dass die Kuatastrophe mit den namlichen Mitteln vorbereitet
wurde, deren Wirksamkeit in Frankreich, aufpolitisch-nationalem
Gebiet, ich soeben geschildert habe. WWie hier durch eine
ganz und gar ungesunde, gefilschte und ligenhafte Geschichts-
behandlung und Literatur das Bewusstsein eines Volkes ver-
wirrt und verdorben worden ist, so hat die romische Hierarchie
seit etwa zwanzig Jahren in den meisten Landern die &lteren
Lehrbiicher zu verdringen und neue, fiir ihre Zwecke bergchnete,
mit Féalschungen und Liigen angefiillte Biicher in den Seminarien
und Studienanstalten einzufiihren gewusst, und so den jiingeren
Klerus fiir die beabsichtigte kirchliche Revolution und Auf-
richtung des pépstlichen Absolutismus gewonnen. Und wie
man in Frankreich die nationale Geschichte umgeéndert hat,
so hat man auch dort die &ltere, solide kirchengeschichtliche
Literatur verddchtigt und verdriangt, und dafir eine neue,
zur Empfehlung der romischen Bestrebungen verfasste, ver-
breiten lassen. Dazu kommt das durch den Jesuitenorden
eingefiihrte neue Prinzip des Erkennens, das Prinzip némlich
des unbedingten Gehorsams gegen eine Personlichkeit. Die
notwendige Folge dieser Gehorsamsregel ware der vollstindige
Bankbruch historischer Wissenschaft, der absolute Skeptizismus
und die Verzweiflung an der Moglichkeit geschichtlicher Ge-
wissheit. ,So ist denn der Prozess instruiert und der Kampf
auf Leben und Tod gegen die Wissenschaft, gegen Universitidten
und Akademien, nahezu gegen die gesamte deutsche Geschichts-
literatur, eroffnet. Es wird sich zeigen, ob diesmal das Gegenteil



— S8 -

von dem Ereignis des 17. Jahrhunderts sich vollziehen, ob die
historische Wissenschaft den Prozess verlieren wird, welchen
die Naturwissenschaft damals gewonnen hat.“

D. proklamiert als oberstes Gesetz des wissenschaftlichen
Geistes ,die Liebe zur Wahrheit, das gewissenhafte Streben
nach ihrer Erkenntnis, das beharrlich sich fortsetzende Denken,
Prifen und Forschen — auch dann noch, wenn es ermiidet,
wenn es unbequem wird, wenn es vielleicht wertgewordene
Meinungen zu zerstoren droht*. Ein Uberblick iiber Deutschlands
Geschichte gibt die Grundlage zur Darstellung seiner Aufgabe
in der Gegenwart, an deren Verwirklichung die akademisch
Gebildeten nicht zuletzt mitarbeiten sollen. Hieran schliesst
sich die Darlegung der neuen Ziele, die den einzelnen Wissen-
schaften durch die Zeitumstinde gesteckt sind, und an deren
Verfolgung sie seitdem auch tatsidchlich gearbeitet haben. Vor
allem aber wollen wir die Schlussworte nicht vergessen:
», Wahrhaft frei ist nur der, welcher sich selber sittlich gebunden
bat; Ehre und Lebensgliick werden nur dem zuteil, der frithe
schon gelernt hat, mit der Energie der Selbstverleugnung Lockun-
gen zu widerstehen, Genlissen zu entsagen, haushélterisch um-
zugehen mit der kostbaren Gabe der Zeit, Reinheit des Korpers
und des Geistes sich zu bewahren.“

Die in der Akademie am 25. Juli 1883 zur Vorfeier des
Geburtsfestes des Konigs gehaltene Rede ,iiber Religionsstifter®
hitte eigentlich schon im ersten Bande der Akademischen Vor-
trige ihren Platz finden sollen. D. zog sie aber damals zuriick,
wie der Herausgeber vermutet, aus dem Grunde, weil der wieder-
holt geiiusserte Tadel ihn abschreckte, dass eine Rede f{iber
Religionsstifter, welche den Stifter der christlichen Religion
ganz ausser Betracht lasse, schon in der Anlage verfehlt sei.
Mit Recht hat Lossen sie aufgenommen, denn sie enthilt im
einzelnen eine Fille schoner und treffender Bemerkungen.
Namentlich werden der Reihe nach betrachtet Zoroaster, Buddha,
Gonfucius, Mohammed. Dann werden christliche Religionsstifter
abgehandelt, von denen Heinrich VIII., Cromwell, der zuerst
unter den Maéchtigen das Prinzip der Gewissensfreiheit, die
Verwerfung alles religiosen Zwanges aufstellte, dann Luther
und Calvin besonders hervorgehoben seien. Den Schluss bildet
die Erwidhnung der beiden in Frankreich gemachten Versuche,
neue, das Christentum verdringende oder ersetzende Religionen



— 549 —

zustande zu bringen: des Saint-Simonismus und des Positivis-
mus von Auguste Comte.

Auf verschiedene Einzelheiten moge hingewiesen werdeun.
Das Verhiltnis von Kirche und Sekte bestimmt D. dahin: ,dass
da eine eigene Religion und Kirche sei, wo ein von andern in
wesentlichen Ziigen sich unterscheidendes Bekenntnis mit ent-
sprechenden Kultformen sich findet; wogegen die Sekte dann
entsteht, wenn ein in grossen Kirchen nicht erreichbares Ideal
engster Religionsgemeinschaft von Auserwéhlten verwirklicht
werden soll, oder auch, wenn bloss Unzufriedenheit mit unter-
geordneten Punkten der Lehre oder des Lebens zur Absonderung
von der grossen Gemeinschaft treibt¥.

Mit allen Menschenfreunden beklagte unser Gelehrter die
Spaltungen in der Christenheit, und er hat das Seinige getan,
um eine Besserung in die Wege zu leiten. Aber doch macht
er auf einige Lichtseiten dieser an und fir sich nicht genug
zu bedauernden Erscheinung aufmerksam: ,Zu allen Zeiten
hat es als ein schwerer, das Christentum treffender Vorwurf
gegolten, dass es seine Einheit und Eintracht zu bewahren nicht
vermocht habe, dass es in so viele Kirchen, Konfessionen und
Sekten auseinandergegangen sei. Wir sollten indess iiber der
Schattenseite, die allerdings in Vergangenheit und Gegenwart
grell genug hervortritt, und die diistersten Nachtgeméalde vor
uns aufrollt, die Lichtseite nicht vergessen. Es liegt darin
doch auch ein Zeugnis fir den unerschopflichen Ideenreichtum,
der in dem Schosse dieser Religion, wie in keiner andern, ruht.
Wer die mannigfachen christlichen Kirchen und Denominationen
mit ungetritbtem Auge und da betrachtet, wo sie, ohne durch
den téglichen Notkampf ums Dasein gehemmt und verkiimmert
zu sein, frisch und frei gedeihen, der wird nicht umhin kénnen,
die Fille von Gaben, von Charismen — um mit dem Apostel
Paulus zu reden — zu bewundern, welche sich unter ihnen
verteilt, entwickelt haben. DMiissen sie doch alle voneinander
entlehnen; auch die grosste, die am meisten von dem Bewusst-
sein ihrer eigenen Vortrefflichkeit und Selbstgeniigsamkeit durch-
drungene Kirche muss doch, den geistigen Bediirfnissen ihrer
Angechoérigen Rechnung tragend, Liicken, Mingel des eigenen
Haushalts aus dem Erwerb der anderen ersetzen. So fiihrt
in den Vereinigten Staaten von Nordamerika das Nebeneinander-
bestehen so vieler Denominationen zu einem wohltitigen Wett-



eifer, zu steten Vergleichen und Bemithungen, die guten Ein-
richtungen anderer nachzuahmen; das Bewusstsein der Einig-
keit in den Hauptartikeln der Lehre, bei allen Differenzen in
untergeordneten Dingen, wird stets wach erhalten und bildet
ein gemeinsames, konservativ wirkendes Band.® — Freilich
konnten diese guten Dinge sich auch dann zeigen und bewihren,
wenn die vom Heiland gewollte Einheit seiner Kirche vorhanden
ware.

Uber die Zukunft lesen wir folgende Bemerkung: .Dass
fiir die grossen, heute bestehenden Kirchen tiefgreifende Ver-
dnderungen zu erwarten sind, dafir sprechen Anzeichen in
Menge. Wahrend auf der einen Seite der Trieb der Abstossung
mit den mannigfachsten Mitteln gesteigert, die trennende Kluft
vertieft und erweitert wird, wihrend man hier allen denen,
die draussen sind, die Waffen neu geschaffener Dogmen wie
Lanzen und Speere entgegenhilt, geht auf der anderen Seite
eine immer michtiger anschwellende Sehnsucht nach Frieden
und Verstidndigung durch die religiose Welt, und streben die
bisher getrennten Korperschaften, wenn nicht ineinander auf-
zugehen, so doch in briiderlicher Eintracht nebeneinander zu
wandeln. Man pflegt in Wort und Bild die Kirche darzustellen
als ein auf sturmbewegten Wellen hin und her geschleudertes
Schiff. Um in dem Bilde zu bleiben, méchte ich sagen: das-
jenige Schiff wird ruhig und sicher tber die Meereswogen hin-
gleiten, welches nicht allzu schwer mit der Last seiner Ver-
gangenheit, mit den abwirts ziehenden Erinnerungen grosser
Schuld beladen ist. Zu den Riffen und Klippen, an denen auch
ein Dreimaster Schiffbruch leiden konnte, gehoért der Felsen
der Geschichte.“

Es folgen zwei langere Abhandlungen tuber ,das Kaisertum
Karls des Grossen und seiner Nachfolger®. Weit ausholend schil-
dert der Autor zunichst den Ausgang des alten Kaisertums
im Okzident und gibt dann eine Geschichte Roms und Italiens
in der Longobardenzeit, sowie eine Darstellung der Anfénge
der frankischen Herrschaft. DMittelpunkt und Kern der Studie
bildet das Kapitel: ,Karls Kaiserkronung®, worin der Vorgang
am Weihnachtsfeste des Jahres 800 in seinen Triebfedern, Ab-
sichten und Wirkungen klargelegt werden soll. Was die per-
sonliche Angelegenheit des Papstes Leo betrifft, so entscheidet
sich D. fir die frankischen Quellen und weist die Darstellung



der romischen ab. Demnach habe Karl tber Leo zu Gericht
gesessen, ihn freigesprochen und es ihm iiberlassen, ob er
freiwillig den Reinigungseid schwoéren wolle. Leo schwor
diesen Kid.

Darauf wird zweitens die Stellung betrachtet, die der Kaiser
zum Papste einnahm. Dass der Papst der Nachfolger des Petrus,
der Trager der hochsten kirchlichen Autoritdt sei, dass ihm
vor allen Bischofen der Welt der Vorrang gebiihre, daran
zweifelte Karl nieht; so war er von Jugend auf gelehrt worden.
Aber diese Gewalt war doch in seinen Augen in enge Grenzen
eingeschlossen, und nicht bloss in biirgerlichen Dingen, auch
in kirchlichen stellte der Konig sich nicht selten hoher und
liess er es den Papst fithlen, dass dieser von ihm abhingig sei
und gelegentlich auch Befehle von ihm anzunehmen habe. Karl
selbst nannte den Papst gerne seinen geistlichen Vater, aber
in der Leitung der Kirche wies er ihm doch nur eine unter-
geordnete Aufgabe im Verhiltnis zu der eigenen an. Er ist
es, dem es aufgegeben ist, die Kirche im Innern zu bauen, in-
dem er den katholischen Glauben zur Anerkennung bringt; des
Papstes Beruf ist es, fiir die Christenheit und fiir ihn zu beten.

Die Stellung Karls zum ostromischen Kaiserreiche und zum
byzantinischen Hofe war bestimmt durch seine Eroberungen
in Italien und sein Trachten nach der Kaiserwiirde; sie konnte
daher, besonders auf griechischer Seite, nur eine feindliche sein.
Seine Aspirationen bestimmten sein Verhalten in den adoptia-
nischen und ikonoklastischen Streitigkeiten. Indessen fiihlte
Karl selbst das Bedenkliche seines Planes. Er war darum, wie
D. mindestens sehr wahrscheinlich gemacht zu haben glaubt,
in Unterhandlungen mit der Kaiserin Irene eingetreten, als das
Ereignis am Weihnachtstage stérend eingriff.

Auf diese Weise liesse sich auch die Angabe erkliren,
Karl habe nach der Krénung zu versichern gepflegt, er wiirde
an jenem Tage nicht in die Kirche gegangen sein, wenn er die
Absicht des Papstes vorher gewusst hétte, Zwar waren seine
Gedanken seit Jahren auf die Erlangung der Kaiserwiirde ge-
richtet, aber dennoch wurde er am Weihnachtsfeste 800 iiber-
rascht und sah in dem Schritte des Papstes und der tumul-
tuarischen Willensdusserung des Volkes eine Ubereilung.

Bei der Erhebung Karls war der Gedanke der Romer und
der Franken nicht der, dass man zwei Kaisertiimer an die Stelle



— 352 —

eines einzigen setzen wolle. Man hielt an der Einheit des Im-
periums fest, Karl sollte Nachfolger des letzten Kaisers, Kon-
stantins VI., sein, dessen Thron seit seinem Tode erledigt war,
da ein Weib (Irene) nicht Kaiser sein konnte.

Karl selbst aber begehrte nur, in Konstantinopel als gleich-
berechtigter Kaiser neben dem griechischen anerkannt zu
werden; seine Vorstellung war: ein einziges romisches Reich
mit zweil Kaisern, wie es bereits zwei Kaiserstddte, Altrom und
Neurom, gab. Zu einer Einigung kam es nicht.

So gross und wesentlich auch der Anteil der fridnkischen
Bischofe und Grafen an der Errichtung des Kaisertums gewesen
war, so war es doch die Gesamtheit des romischen Volkes ge-
wesen, welche Karl zum Kaiser der Romer eingesetzt hatte.
Was der Papst hierbei tat, war die Erteilung der religitsen
Weihe durch Krénung und Salbung. 7

Uber das formelle Recht sagt D. mit den Worten eines
Chronisten: ,Unter den Rémern hiess es: Nachdem die Griechen
das Kaisertum erst zur Soldatenbeute haben herabwiirdigen
und dann in den blutbefleckten Hénden eines Weibes haben
verkommen lassen, so ist das Volk von Rom, nach dem Rechte
der Devolution, wieder in seine uralte Befugnis, sich seinen
Kaiser zu wéihlen, eingetreten. Durch die Wahl des rémischen
Volkes in einer grossen Versammlung von Bischéfen und andern
Dienern Gottes wurde das Kaisertum auf den Gebieter der
Franken iibertragen, weil er sowohl die Stadt, welche das Haupt
des Reiches gewesen, als auch viele andere Linder besass,
weshalb er des Kaisertitels wiirdig war.“

Uber die Stellung des Kaisertums bemerkt D. schliesslich:
»wDas Kaisertum ragte hoch hinaus tiber alle irdischen Gewalten,
nirgends zeigte sich ein Nebenbuhler, nirgends noch ein zu
flirchtender Feind. Aber Ludwig war seinem grossen Vater
gar zu unidhnlich; nicht einmal seinen Séhnen gegeniiber ver-
mochte er die Wiirde und das Ansehen des Imperiums zu be-
haupten. Die Ereignisse seiner Regierung versetzten der Kaiser-
wiirde Schlige und Wunden, von denen sie sich, solange sie
im karolingischen Hause blieb, nicht wieder zu erholen imstande
war.“

Der zweite Teil, der wieder ein Zeugnis von Déllingers um-
fassender Quellenkenntnis ablegt, behandelt Karls Kaiserkronung
in der Historiographie und Publizistik des Mittelalters. Es wird



— 553 —

gezeigt, wie man sich den Vorgang zurechtlegte, und insbesondere
nachgewiesen, zu wie weitgehenden Folgerungen die sogenannte
Translationstheorie herhalten musste. Aus der Mitte des 16.
Jahrhunderts fiihrt der Autor das Zeugnis eines italienischen
Rechtsgelehrten an: ,Es ist eine wahre und katholische Be-
hauptung, dass durch die Autoritit des Papstes eine Translation
aller Konigreiche und des Kaisertums an die Romer, von diesen
an die Griechen, von den Griechen an die Deutschen geschehen.*

Wenn der Herausgeber die Abhandlung tiiber .die Schen-
kungsurkunden der Kaiser Ludwig des Frommen, der Ottonen und
Heinrichs I1. fiir den Riomischen Stuhl® zum Abdruck brachte,
so bestimmte ihn vor allem der Umstand, dass die Erorterung
einer der am hé&ufigsten behandelten Streitfragen der mittel-
alterlichen Geschichte durch einen so scharfsinnigen und kenntnis-
reichen Mann wie Dollinger an und fiir sich schon ein gewisses
historisches Interesse beanspruche.

Das Ergebnis der Untersuchung liesse sich dahin zusammen-
fassen: Die Schenkung Ludwigs des Frommen ist von Anfang
bis zu Ende erdichtet, und zwar zu drei ganz bestimmten
Zwecken: ndmlich erstens, um Anspruch auf Sardinien zu machen,
zweitens, um die Pépste zu bleibender Residenz in Rom zu
bewegen, und drittens, um das ausschliessende Recht der Romer
auf Teilnahme an der Papstwahl einzuschiarfen. Dagegen sind
die beiden Schenkungsurkunden Ottos I. und Heinrichs II. echt,
mit Ausnahme mehrerer Stellen, der Erwahnung Kaiser Ludwigs
in der zweiten und, wvielleicht, einiger Namen kampanischer Stéadte
in beiden.

Seitdem D. am 28. Februar 1863 seine Abhandlung in einer
Sitzung der historischen Klasse vorgelegt, sind jene Schenkungen
Gegenstand der sorgféltigsten Untersuchungen gewesen, deren
Resultate seine Auffassung in wesentlichen Punkten modifizieren.
So hat sich ergeben, dass das von ihm noch als vollstindige
Falschung angesehene Pactum Ludovici vom Jahre 817, mit
Ausnahme eines, allerdings bedeutenden Einschiebsels und einer
zweifelhaften Stelle, echten Inhaltes sei. Anderseits ist glaub-
haft gemacht worden, dass die im vatikanischen Archiv befind-
liche Ottonianische Urkunde vom Jahre 962 eine gleichzeitige,
kalligraphische Ausfertigung der verloren gegangenen Original-
urkunde sei. Hitte also unser Gelehrter selbst seine Arbeit
verdffentlicht, so wiirde er seine 1863 geidusserte Ansicht ent-



weder vollig aufgegeben oder doch in wichtigen Punkten ge-
andert haben. Aus dem ,Janus“ ersieht man, dass er bereits
im Jahre 1869 seine Ansichten iiber das Ludovicianum so weit
modifiziert hatte, dass er dessen echte Bestandteile ungefdhr
denen des Ottonianum gleichstellte (Janus, S. 150). S. 152 heisst
es im Janus iiber die Privilegien Ottos I. und Heinrichs II. von
962 und 1020: _Die Dokumente sind grossenteils echt (oder
von echten kopiert); als spitere in sehr plumper Weise voll-
brachte Einschiebung aber erweist sich in beiden die Angabe
des Papstbuches iiber Karls Schenkung.“

Eines der dramatischsten Ereignisse der bayerischen, viel-
leicht selbst der deutschen Geschichte des Mittelalters behandelt
der an 6. Stelle stehende, am 19. November 1864 gehaltene Vor-
tray uber ,die Ermordung des Herzogs Ludwiy von Bayern im
Jahre 1231%. Es handelt sich in dieser auf Grund umfassender
Kenntnis der Quellen und der neuern Literatur angestellten
und sorgfiltig ausgearbeiteten Untersuchung um folgendes Er-
eignis: Am 16. (oder 15.) September 1231 wurde der Herzog,
in Gegenwart seines Gefolges, zu Kelheim von einem Unbe-
kannten mit einem Messerstich ermordet. Der Mérder wurde
ergriffen ; man wandte alle Mittel der Folter an, um ihn zur
Nennung desjenigen, der ihn gedungen habe, zu zwingen: er
starb aber, am ganzen Korper zerfleischt, ohne einen Namen
genannt zu haben,

D. behandelt insbesondere die vielumstrittene Frage: War
der Morder das Werkzeug, dessen sich der Kaiser zur Voll-
streckung seiner Achtung bedient hatte? Kriedrich II. hatte
Ludwig zum Reichsverweser und Vormund seines Sohnes, des
jungen Konigs Heinrich, bestellt. Am 29. September 1227 tat
Papst Gregor IX. den Kaiser in den Bann, weil es schien, als
ob durch seine Schuld ein Kreuzheer vor dem Abgange nach
Paléstina sich aufgelost habe. Mit den Lombarden und mit
Herzog Ludwig, der die Kaiserkrone fiir sich selber begehrte,
schloss er ein Bindnis. D. priift nun die Quellen und setzt sich
mit den verschiedenen neuern Historikern auseinander, die nur
zum Teil an eine Schuld des Kaisers glauben, und auch in
diesem Falle sie nur flir wahrscheinlich, nicht fiir gewiss,
halten. Bemerkenswert ist die grosse Entschiedenheit, mit
welcher er sein Urteil dahin abgibt, dass Herzog Ludwig in
der Tat auf Anstiften des Kaisers Friedrich II. ermordet worden



— 535 —

ist, und zwar durch einen Sarazenen oder Assassinen, was er
gleichfalls aus den Quellen als sicher, im Gegensatze zu an-
deren, ableitet.

Besonderes Interesse beansprucht noch eine Anmerkung
des Herausgebers, worin er folgendes mitteilt: Auf einem dem
Manuskript dieses Vortrags beigelegten Blatt hat Déllinger u. a.
bemerkt: ,Ichbinsehrgeneigt, den29.September desJahres 1227
als den verhéingnisvollsten Tag in der Geschichte Deutschlands,
als einen entscheidenden Wendepunkt in der Weltgeschichte,
zu bezeichnen. — An diesem Tage bannte Gregor IX., der
seit 6 Monaten Papst war, den Kaiser Friedrich II., und seit-
dem kam es nie mehr zu einem aufrichtigen Frieden zwischen
dem Kaisertum und dem Papsttum. In bald langsamer, bald
beschleunigter Bewegung sank und zerfiel seitdem das deutsch-
italienische Kaiserreich.”

Die kurze, aus dem Ende der finfziger Jahre stammende
Abhandlung: ,Der Ubergang des Papsttums an die Franzosen“
besteht in Déllingers Handschrift meist nur aus kurz abge-
rissenen, dazu mit starken Abkiirzungen geschriebenen Sitzen,
welche der Herausgeber zum Teil erst erginzen musste, um
sie dem Leser verstindlich zu machen. Sie wurde haupt-
séichlich aus dem Grunde aufgenommen, weil sie eine passende
Einleitung bietet zu der folgenden, unter Nr. VIII mitgeteilten
Untersuchung.

Wir erhalten eine Schilderung des Ringens der italienischen
und der franzosischen Kardinalspartei seit dem am 25. Mai
1261 erfolgten Tode des sanften ‘und demiitigen Papstes
Alexanders IV., bis die am 5. Juli 1294 geschehene ungliick-
liche Wahl Colestins V., der auf einmal wieder sieben Fran-
zosen neben finf Italienern zu Kardinilen ernannte, das fran-
zosische Ubergewicht besiegelte. — Noch einmal zwar rafften
sich das schon sehr gelahmte Papsttum und der alte italienische
Unabhingigkeitssinn in Bonifaz VIII. zusammen; im Kampfe
mit Frankreich unterlag er vollstindig. Sein Nachfolger, der
milde und vorsichtige Benedikt XI., der letzte italienische
Papst, wusste nur nachzugeben und ging spurlos voriiber. Ein
neuer langer Kampf der Italiener und der Franzosen im Kon-
klave endete nach einem Jahre mit dem Siege der Franzosen:
Bertrand de Got tibertrug als Papst Clemens V. die pépstliche
Kurie nach Frankreich. Es folgte die 70jihrige Periode der



— 5% —

Avignoner Pépste und der Kampf mit Kaiser Ludwig dem Bayer,
welcher durch die franzosische Politik unverséhnlich gemacht
wurde. Daran schloss sich das Schisma und die grosse anti-
péipstliche Bewegung des 15. Jahrhunderts und zuletzt die
deutsche Reformation.

An achter Stelle steht ein am 5. Januar 1878 gehaltener
Vortrag mit der Uberschrift: ,Anagni“. Es wird darin Ge-
fangennahme und Tod des Papstes Bonifaz VIII. geschildert.
Nachdem er uns mit der dreifachen Quelle bekannt gemacht,
aus der die Kenntnis jener Vorgdnge im September 1303 zu
schopfen ist, entwirft D. ein lebensvolles Bild der Bemiihungen
Philipps des Schonen zum Sturze des Papstes. Wir sehen das
kleine franzosische Heer vor Anagni ankommen und offene
Tore finden. So verhasst war Bonifaz und so machtig fran-
zosisches (Geld. Die beiden Paliste des Papstes und seiner
Nepoten werden gestiirmt. Einen kurzen Waffenstillstand be-
niitzt Bonifaz zu Verhandlungen, die fehlschlagen. Der Angriff
wird mit Erfolg wieder aufgenommen. Der Papst und seine
Nepoten werden gefangen genommen und bleiben bis an den
dritten Tag in Haft. Da schligt die Stimmung der Bewohner
Anagnis um; die Franzosen miissen weichen; Bonifaz ist ge-
rettet und frei. Noch 32 Tage (9. September bis 11. Oktober)
lebt er teils in Anagni, teils in Rom, wo er im 86. Lebens-
jahre stirbt.

In einem zweiten Teile gibt D., dhnlich wie in der zweiten
Abhandlung tiber das Kaisertumm Karls des Grossen, einen
Uberblick iiber die Beurteilung, die das Ereignis von Anagni
bei den Zeitgenossen und den nachfolgenden mittelalterlichen
Chronisten gefunden hat. Dabei findet er Gelegenheit, eine
Reihe von Einzelheiten eingehend zu besprechen.

In seiner letzten akademischen Rede, die am 15. Novem-
ber 1889 gehalten ist, behandelte D. einen Gegenstand, der
ihn sein ganzes Leben hindurch beschiftigt und tiber den er
bereits in der historischen Klasse der Akademie im Jahre 1864
(18. Méarz) vorgetragen hatte. Sein Thema war ,Der Unter-
gang des Tempelordens*. Am Nachmittag desselben Tages
schrieb er an Reusch: ,Die Templerfrage hat etwas so gewaltig
Anziehendes und Fesselndes, weil man dabei in manche von
der grossen Heerstrasse der Geschichte abseits liegende Winkel



— 2357 —

und Seitenwege zu blicken Gelegenheit bekommt“!). Wie sehr
D. an dieser letzten Arbeit mit seinem ganzen Herzen Anteil
nahm, entnehmen wir ferner aus seiner Ausserung zu einer
ihm nahestehenden Dame: ,Wenn Sie schon von dem Vortrag
so sehr ergriffen sind, was werden Sie erst fithlen, wenn Sie
die Prozessakten, welche ich getreulich wiedergebe, ohne ein
Wort daran zu #&ndern, hinzuzusetzen oder wegzunehmen,
kennen lernen. Sie werden dariiber Trinen vergiessen, denn
auch ich war beim Lesen derselben in meinem tiefsten Innern
erschiittert“ 2).

Die Rede ist gedruckt in der Fassung, die ihr Lossen teils
nach des Redners unvollstindigem Manuskripte, teils nach dem
auf stenographischen Aufzeichnungen beruhenden Bericht der
»Augsburger Abendzeitung® gegeben hat.

D. will die Frage untersuchen: Waren die Templer wirk-
lich todeswiirdige Verbrecher? Verdiente diese grosse, iiber
ganz Mittel- und Siideuropa verbreitete Gesellschaft wirklich
das Los der Ausrottung, welches sie getroffen hat, und den
geschichtlichen Schandpfahl, an welchen die Darstellung, zwar
nicht der Zeitgenossen, wohl aber der spiteren Geschlechter,
sie festgebunden hat?

Um dies gleich vorwegzunehmen: unser Gelehrter spricht
sich mit bemerkenswerter Entschiedenheit fir die Unschuld
des Ordens aus.

Im einzelnen ist der Gedankengang seiner Abhandlung
ungefahr folgender. Nach einem Hinweis darauf, dass alles,
was damals in Staat und Kirche Ansehen und Macht besass,
fiir die Schuld der Gesellschaft zeugte, wird ein  Uberblick iiber
die Literatur in Deutschland, Frankreich, England und Italien
gegeben. Dabei stellt sich heraus, dass in der unmittelbar
vorausgegangenen und in der gleichzeitigen Literatur, noch bis
in die ersten Jahre des 14. Jahrhunderts, sich kein Zeugnis
zu ungunsten des Ordens findet. In Deutschland lautet in
neuerer Zeit unter Fithrung Rankes das Urteil mehrfach un-
gunstig, wahrend in den andern genannten Landern, von ver-
einzelten Ausnahmen abgesehen, dies nicht der Fall ist. Darauf

1y Friedrich, Déllinger III, 681.

?) J. v. Déllinger, Erinnerungen von Luise von Kobell. Miinchen
1891, S. 79.



— 358 —

fasst er zunidchst den Urheber des furchtbaren Dramas ins
Auge: Philipp IV. oder den Schonen, legt dessen gewalttitigen
Charakter dar und weist auf den Widerspruch der Handlungen
des Ko6nigs mit seinen Worten hin. Als Motiv seiner Hand-
lungsweise ergibt sich seine finanzielle Notlage und Raubgier.
Daran schliesst sich eine Schilderung des Prozessverfahrens
der Inquisition, das einen Hohn auf jedes Recht bedeutet.
Darauf wendet er sich zum Mitschuldigen an diesem Trauer-
spiel, Clemens V., gegen den der Konig insbesondere als
Pressionsmittel die Forderung anwandte, Bonifaz VIII. als
Ungliaubigen und Ketzer zu erkliren.

Es wird dann das Verfahren gegen die Templer geschil-
dert, die insgesamt an einem Tage, am 13. Oktober 1307, auf
geheimen Befehl des Konigs in ganz Frankreich gefangen
genommen und eingekerkert wurden. Nie und nirgends in der
ganzen Christenheit hat ein Templer ein Gestindnis abgelegt,
wenn er nicht durch die Tortur oder durch die Furcht vor ihr
gezwungen wurde. Insbesondere wird das Gestindnis des
Grossmeisters Jakob von Molay eingehend gepriift. Nachdem
er die einzelnen Anklagen gegen den Orden (Verleugnung
Christi, Anspucken des Kreuzes, Teufelsdienst, widernatiirliche
Unzucht) durchgegangen, weist D. auf drei Folgen hin, die die
Vernichtung des Tempelordens nach sich gezogen hat: a) Vor-
dringen der tirkischen Herrschaft. b) Begriindung und Be-
festigung der widersinnigen Grausamkeit der franzosischen
Kriminaljustiz bis zur Revolution. ¢) Kirchliche und staatliche
Bestiitigung des Hexenwahns.

Sein Endurteil fasst D. in die Worte zusammen: ,Wenn
ich in dem ganzen Umfang der Weltgeschichte einen Tag
nennen sollte, der mir recht eigentlich als dies nefastus vor-
schwebt, so wiisste ich keinen andern zu nennen, als den
13. Oktober 1307.¢

Im Anhange werden Stiicke aus der erweiterten Bear-
beitung des eben besprochenen Vortrages mitgeteilt. Sofort
néamlich, nachdem dieser gehalten, setzte er die Templerstudien
fort, bis Krankheit und Tod ihm die Feder aus der Hand
nahmen. Diese Stiicke betreffen die Verfassung des Ordens
und insbesondere seine angeblichen Reichtiimer; ferner ent-
halten sie Bemerkungen zum Prozesse gegen‘die Templer. Alle
diese Notizen sind geeignet, die Unschuld der Gesellschaft ans
Licht zu stellen.



— 559 —

Eine schwierige und verwickelte Frage, ,die Geschichte
der religiosen Freiheit, behandelte D, in einem akademischen
Festvortrag am 28. Médrz 1888. Einleitend weist er auf den
Unterschied hin, der in den Beweggriinden der heidnischen
Christenverfolgungen und spiter der Gewalttaten von Christen
gegen Christen besteht. Nach heidnischer Anschauung war
die Wohlfahrt des Staates an die gewissenhafte Beobachtung
des Gotterkultus gekniipft. Somit war es eine Art Notwehr,
was den Staat gegen die Christen bewaffnete.

Als die Machthaber erkannt hatten, dass es unméglich sei,
das Christentum vollig auszurotten, trat der Umschwung ein;
von blossen Duldungsedikten schritt man rasch fort zur Be-
glunstigung, von da zur Herrschaft des Christentums. Theo-
dosius I. fihrte eine entscheidende Wendung herbei, indem er
die katholische Religion zur ausschliesslichen Staatsreligion
erhob und jede Abweichung von der herrschenden Lehre mit
biirgerlichen Strafen belegte. Die nachfolgenden Kaiser ver-
fuhren im gleichen Sinne mit sich steigernder Strenge bis zur
Todesstrafe.

Die é&ltere christliche Kirche hatte jeden Zwang in reli-
giosen Dingen als eine dem Gewissen angetane Gewalttat
verworfen. Nachdem noch am Schlusse des 4. Jahrhunderts
Chrysostomus sich in diesem Sinne geéussert, trat durch Au-
gustinus der Umschwung ein; seine Lehre wurde in Gratians
Dekret aufgenommen und im 12. und 13. Jabhrhundert bis zur
Todesstrafe ausgedehnt.

Den Germanen war zunédchst der Religionszwang fremd.
Spater fand Karls des Grossen Verfahren gegen die Sachsen
nur allzu fleissige Nachahmung. Aus Belehrungen und Mis-
sionen wurden Kriege und Kreuzziige. Einzelne kithne Stim-
men gegen die Ungerechtigkeit des kirchlichen Zwanges ver-
hallten ungehort.

Selbst die Reformation mit ihren nichsten Folgeerscheinungen
brachte keine Anderung (Serveto. Cuius est regio, illius et
religio). Nachdem er die unheilvolle Entwicklung namentlich
in Bohmen und Polen dargelegt, weist er auf die Werkstétten
hin, in denen endlich im 17. Jahrhundert die religiése Freiheit
zustande gebracht wurde: England, die Niederlande und Nord-
amerika. Heute besteht in den romanischen und germanischen
Landern Europas und Amerikas allgemeine Bekenntnisfreiheit.



— 560 —

Indessen steht die zur ausschlaggebenden Bedeutung gelangte
jesuitische Theorie mit dieser Praxis in Widerspruch, so dass,
wenigstens fiir Europa, eine riicklaufige Bewegung denkbar ist,
wenn auch der endliche Ausgang nicht zweifelhaft sein kann.

Wie dem vorigen, so hat der Herausgeber auch diesem
Vortrage einen Anhang beigegeben, der Bruchstiicke aus der
geplanten erweiterten Bearbeitung der Rede lber die religiose
Freiheit enthilt. Es werden darin besonders die Inquisition,
Christentum und Islam, die Kirchen der Reformation und das
Edikt von Nantes behandelt.

Nur Bruchstiicke, kein zusammenhingendes Manuskript,
lag vor von der am 28. Mérz 1884 in der Miinchener Aka-
demie gehaltenen Festrede ,iber Darstellung und Beurteillung
der franzisischen Revolution“.

In der Einleitung, die in doppelter Fassung vorliegt, be-
spricht D. die in Frankreich im allgemeinen tibliche Vergstterung
jenes Ereignisses in der Literatur.

Sodann kommen folgendé Punkte zur Besprechung. Zu-
nichst die Frage, ob es im Jahre 1789 oder 15 Jahre vorher,
beim Regierungsantritt Ludwigs XVI., moglich gewesen sei,
den Umsturz durch zeitgemiisse Reformen abzuwenden. Die
Frage wurde und wird teils bejaht, teils (z. B. auch von Geethe)
verneint. D. selbst sagt, und es soll dies als charakteristisch
fir seine Geschichtsauffassung hervorgehoben werden, dariiber:
,Wer die wirkliche Geschichte dieses Volkes . .. kennt, ... der
erkennt, dass es sich allerdings auch hier um einen nach sitt-
lichen Gesetzen, also mit Freiheit, sich vollziehenden Prozess
gehandelt hat. — Mit Freiheit! Denn auch ein ganzes Volk,
eine Klasse, ein Stand ist und bleibt frei und verantwortlich.“

Viel zum Verderben trug bei die falsche Auffassung der
Geschichte des Altertums, wodurch jede Schandtat zur Tugend
gestempelt wurde.

Hochst bemerkenswert, gerade auch heutzutage, ist Dol-
lingers Nachweis, dass eine noch zu wenig beachtete Ursache
der Revolution in dem Zustand der gelehrten Schulen und der
ubergrossen Menge der Studierenden lag. Dasselbe gilt von
seiner Auslassung Uber den weitverbreiteten Hass gegen die
Kirche.

Die schlimmste unter den mannigfachen Krankheiten, an
denen der franzgsische Staatsorganismus litt, waren die Zu-



— 561 —

stinde am Hofe zu Versailles und in Paris, dessen Bevbélkerung
infolge der straff durchgefiihrten Zentralisation ausschlaggebend
war, so dass binnen wenigen Monaten Frankreich aus einer
absoluten Monarchie eine Ochlokratie wurde.

Dass unser Gelehrter iiber seinem eindringenden Studium
der Vergangenheit Auge und Herz nicht verschloss fiir die
Tagesfragen der Gegenwart, ,der werdenden Geschichte®,
zeigt die aus seinem Manuskript erweitert an letzter Stelle ab-
gedruckte Festrede vom 27. Dezember 1888, worin ,der Anteil
Nordamerikas an der Literatur® dargestellt wird.

Er entwirft in grossen Ziigen zunéchst ein lebhaftes Bild
der politischen Entwicklung des Volkes, das damals 61 Mil-
lionen zihlte, aus kleinen, unscheinbaren Anfingen entstanden
und in seinem stillen Wachstum geraume Zeit von der tlibrigen
Welt kaum beachtet worden war. Meisterhaft ist die Schil-
derung des amerikanischen Volkscharakters und der dort
herrschenden Zustinde.

Was nun die Literatur betrifft, so befand sich Amerika
bis gegen 1845 in der Lage eines jungen Mannes, der von
seinem Vater (von England) ein ansehnliches Vermogen geerbt
hat und vorerst nur daran denkt, dieses zu geniessen, nicht
aber durch eigene Titigkeit es zu mehren. Nur Physik, Che-
mie, Technik und Mechanik waren lingst schon mit unermiid-
lichem Eifer und gliicklichem Erfolge betrieben worden.
Dagegen arbeitete man sich in den humanistischen und histo-
rischen Wissenschaften nur langsam und zogernd zu schaffender
Titigkeit empor, was in bezug auf die einzelnen Studiengebiete
eingehend dargelegt wird.

Zum Schlusse weist D. hin auf die Bedeutung der eng-
lischen Sprache. Der sie sprechenden angelsidchsischen Rasse
sei in kommenden Zeiten jener Geistesprimat beschieden, den
im Altertum die Griechen, dann die Romer besassen. Die
Deutschen, deren Sprache allzu schwieric zu erlernen sei,
wirden sicher ihren nicht geringen Anteil an diesem Primate
haben, aber nur mittelbar, durch das Medium der englischen
Sprache. MENN.

(Schluss folgt.)

Revue intern. de Théologie, Heft 71, 1910. 36



	Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890

