
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 71

Artikel: Randglossen zu Schultes Lebenserinnerungen

Autor: Nippold, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


505

RANDGLOSSEN
zu

SCHULTES LEBENSERINNERUNGEN.

n. Bischöfe und Papst im Jahre 1854.

Der in dem Münstersehen Freundeskreise entstandene Plan
hat den jungen Privatdozenten schon unterwegs zu den
hervorragendsten deutschen Bischöfen und dann nach Born selbst
geführt, wo er mit Pius IX., Antonelli und Hohenlohe vertraulich
verhandelt hat. Die Einführungsbriefe des Bischofs von Münster
(italienisch) und des Erzbischofs von Köln (lateinisch und
französisch) sind im Wortlaute mitgeteilt. Die Kosten für diese Reise
hat die bekannte Konvertitin Frau Schlosser auf Stift Neuburg
bei Heidelberg1) getragen, deren Mann 1834/7 den jungen Leop.
Schmid auf drei Jahre als Hauskaplan angestellt hatte, um ihm
die Ausbildung zum akademischen Berufe zu ermöglichen. Zu
denjenigen, welche den 1854 noch ebenso jungen Schulte bei den
ihm noch unbekannten Kirchenfürsten einführten, hat neben
dem Bischof von Münster und dem Erzbischof von Köln auch
Professor Dieringer in Bonn gehört.

Schulte erzählt nichts Näheres von ihm. Aber es lohnt
sich nach mehr als einer Seite hin, das Andenken an ihn zu

') Sie ist in den «Wegen nach Kom», S. 233—237, in ihren mancherlei
Interessen charakterisiert. Über das Verhältnis ihres Mannes zu Leopold
Schmid muss die Biographie des letzteren (Zweite Auflage, Bonn, Georgi,
1909) verglichen werden. Weitere Veröffentlichen über das Ehepaar Schlosser
aus dem Nachlass von L. Schmid folgen demnächst. Für die Anschauungen
beider Eheleute gibt es kaum etwas Lehrreicheres, als dass sie zuerst
Schmid, dann Schulte — für die beiden prognostizierte Zukunft — so reich
unterstützten. Schmid und Schulte sind gleich begeisterte Katholiken
geblieben. Aber beide haben mit der päpstlichen Kurie gebrochen. Will man
sie und mit ihnen Schlossers vielleicht auch als «Modernisten» bezeichnen?



— 506 —

erneuern. Nur dass hier nicht der Ort dafür ist. Denn Schulte
hat uns selbst zu viel bis dahin Unbekanntes zu berichten.

Für die von Krähe und Janssen in Verbindung mit ihm
geplante Bruderschaft waren die Statuten gleich ausgearbeitet
und vorsorglich ins Italienische übersetzt worden. Die Mitglieder
zerfielen in aktive (als Soldaten im Kirchenstaate zur Stütze
der päpstlichen Macht) und beitragende (zur Beschallung der
Mittel). Von Münster aus scheint dieser Gedanke auch in das

benachbarte Holland übertragen worden zu sein. Dort haben
bis in die jüngste Zeit hinein die früheren päpstlichen Zouaven
bei allen klerikalen Schaustellungen eine Rolle gespielt.

Es ist eine überaus spannende Lektüre, wenn man es im
einzelnen verfolgt, wie die von Schulte persönlich aufgesuchten
Bischöfe sich zu seinem Plane gestellt haben. Ein einziger hat
sich ablehnend verhalten. Es war Ketteier von Mainz.

Wenn man den Bericht über ihre Unterredungen kritisch
prüft, kann man kaum anders urteilen, als dass damals Ketteier
der Klügere gewesen ist.

Gerade deshalb aber, weil in diesem Punkte mein Urteil
von dem seinigen abweicht, muss ich Schulte hier in seinem
eigenen Wortlaut erzählen lassen. Herr von Ketteier hatte ihn
schon vor seiner Ernennung zum Bischof von Mainz bei seinem
Oheim v. Linde in Frankfurt gesehen. Schulte hatte ihm dann
auch in Mainz selbst, wenn er dort bei seinem Grossonkel, dem

Domkapitular Strutmann, zu Besuch war, seine Aufwartung
gemacht. Dass beides dem Bischof jedoch noch nicht genügend
erschien, um sich daraufhin in eine so weittragende Sache
einzulassen, ist ihm nicht zu verübeln. Doch lassen wir Schulte
nun selber berichten

„Am 23. März vormittags — ich gebe von nun an wörtlich
die Aufzeichnungen meines Tagebuches — ging ich zum Bischof
Freiherrn v. Ketteier und setzte ihm die Sache kurz auseinander.

Er äusserte sich enthusiastisch, erklärte : er finde die
Sache ausgezeichnet, herrlich, von Gott eingegeben, nur so

könne ein Militär sich auf die Datier halten, auf die Person
komme es nicht an, er werde alles tun und sei bereit, die
Erklärung des Episkopats, wie ich sie vorschlug, zu unterzeichnen
und sich so darüber auszusprechen ; er bestellte mich auf den

Nachmittag 4}/«, Uhr zur Abholung der Unterschrift und der
ihm übergebenen Papiere. Pünktlich 4x/ä Uhr trat ich zu ihm



— 507 —

in sein Zimmer. Er gab mir die Papiere zurück mit der Erklärung,

er könne seinen Beitritt nicht geben, es sei ihm wegen
Zeitmangels nicht möglich. Er stehe in einer Zeit, wo wir der
furchtbarsten Krisis entgegen gingen, die je dagewesen; ehe er
mit dem Bischof von Münster konferiert und diesem seine
Bedenken mitgeteilt, könne er nicht darauf eingehen, er könne
höchstens sagen, weil jene beiden es gebilligt, tue er es auch.
Ich erklärte, damit sei der Sache nicht gedient. Er fuhr fort:
Ich kenne Sie weiter nicht, weiss nur, dass Sie wissenschaftlich

Tüchtiges geleistet haben. Auf meine Einrede: „Ich bin bei
der Sache unbeteiligt, handle nur aus Interesse für die Sache
selbst, riskiere meine Existenz u. s. w.", erklärte er, auch Herrn
Krähe nicht zu kennen. Ich gab ihm nochmals das italienische
Zeugnis des Bischofs von Münster, welches er durchsah, dass
ich annehmen musste, er verstehe Italienisch oder gebe sich
den Anschein davon. Er gab es zurück und sagte: Das arme
Deutschland, namentlich, was mir näher liegt, meine Kirchenprovinz

kann so etwas nicht leisten, es ist kein katholisches
Leben darin, erst seit 1847 begann ein solches; dies aber kann
nur Erfolg haben, wenn das ganze Land einen grossartigen
Aufschwung nimmt, was ich jetzt für unglaublich halte,
deshalb bin ich überzeugt, die Sache wird zusammenfallen; man
muss bedenken, wie sehr es der katholischen Sache schaden
wird, wenn sie ridiküle wird; der jetzige Zeitpunkt im Angesichte

so grosser Ereignisse ist der ungeeignetste. Ich habe
nicht entfernt daran gedacht, dass man mir selbst damit komme,
kämpfe ich doch um meine Existenz für Einführung von ein

paar Schttlbrüdern und armen Kapuzinern, da kann ich gewiss
an einen so grossartigen Plan nicht denken. Was ich
befürworten würde, ist ein Nationalkonzilium, damit sich der deutsche
Episkopat klar werde, was er wolle, das ist nötiger, als an die
Bewerkstelligung solcher Dinge in Italien zu denken. — Bei
der ganzen durch l1/* Stunden geführten Unterhaltung erhob
er sich nicht ein einziges Mal zu dem Gesichtspunkte,
einzusehen, class ja alles nur für den Papst geschehe, das Haupt der
Kirche, also einer partikulären Sache vorgehe. Er sagte noch,
er habe nicht einmal mit einigen vernünftigen Leuten seines
Kapitels reden können. Auf meine Frage, ob er sich denn nicht
über die Idee als solche äussern wolle, es werde ja nichts
gefordert und nicht einmal ein Ausspruch darüber verlangt, ob



— 508 —

in bezug auf seine Diözese die Sache realisierbar sei, erklärte
er: das könne er nicht, weil er die Sache noch für zu unreif
halte, keine Garantie habe, ob sie von Gott sei, oder Krähe ein
Phantast sei, und weil er überzeugt wäre, dass sie resultatlos
zusammenfalle ; wenn sie Rom bestätige, werde er alles dafür tun."

Der „rasche Umschwung" zwischen den beiden
Unterredungen ist dem Besucher sofort aufgefallen, und auch später
hat er sich noch mit der Frage nach der Ursache desselben
beschäftigt. Eine besondere Anmerkung zum Tagebuche weist
darauf hin, dass er sogar die damaligen Vertrauensmänner
Kettelers, Moufang und Heinrich, über diese Ursache befragt
habe, aber ohne Ergebnis. Dagegen schien ihm die Biographie
Geisseis von Pfülf dafür zu sprechen, dass „Geissei nicht sein
Mann war". Ausserdem könne auch ein Vetter Schuhes, der
seine Ungunst auf sich gezogen, ihn voreingenommen haben.
Alle diese Mutmassungen erscheinen jedoch unnötig. Der ganze
Plan war, wie der Ausgang zeigte, so „phantastisch", dass etwas
ganz anderes dabei herauskam. Seine Urheber waren junge
Männer, von denen noch keiner (auch der damalige Janssen
noch nicht) eine gefestigte Position hatte. Dass ein Mann von
der Begabung und dem Herrschergeist Kettelers sich bei näherer
Überlegung nicht zum Sekundanten für sie hergeben wollte,
passt zu seinem ganzen Charakter. Nicht minder aber steht es

mit dem letzteren in vollem Einklang, wenn auch Schulte im
weiteren Zusammenhang die Leidenschaftlichkeit und Heftigkeit
des Bischofs in der Unterhaltung notiert. Schon in den wenigen
(4) Jahren seit seinem Amtsantritt war in der Mainzer Diözese
die Redensart von dem Kosakenregiment aufgekommen, und
in einem grossen Teil des Klerus der Grund zu der Stimmung
gelegt, welche in des Mainzer Hospitalpfarrers Biron „Enthüllungen

aus der geistlichen Welt" einen so drastischen Ausdruck
bekam. Da der letzteren bereits in der Sammlung „Aus dem
letzten Jahrzehnt vor dem Vatikankonzil" (Bd. I der „Kiemen
Schriften zur inneren Geschichte d. Katholizismus"') näher gedacht
ist, während der zweite Band, „Abseits vom Kulturkampf", die
Biographie des Bischofs selbst bringt, mag hier die Bemerkung
genügen, dass die dem seibstbewussten Hierarchen zur zweiten
Natur gewordene Methode, in der Unterhaltung durch seine
autoritative Redeweise zu imponieren, gewöhnlich von Erfolg
begleitet gewesen ist. Es hat ihn dies dann aber verleitet, sie



— 509 —

auch am unrechten Ort in Anwendung zu bringen, wie dem
Grossherzog von Baden gegenüber und bei einem offiziellen
Festmahle in Mainz nach dem französischen Kriege. Auch die
einschlägigen Stellen der Bismarckschen Memoiren treten dabei
in Erinnerung. Da die Erzählung Schultes über die Art von
Kettelers Unterhaltung einer der frühesten Belege für diese
Methode des Bischofs ist, darf sie als Ergänzung der oben
wiedergegebenen Erzählung nicht fehlen : „Während der ganzen
Unterhaltung war er sehr leidenschaftlich, ging auf die ruhigsten
Vorstellungen nicht ein. Ich erklärte ihm, persönlich nur nach
reifer Überlegung mich entschlossen zu haben. Er ergoss sich
ohne alle Veranlassung in leidenschaftlicher Weise gegen die
Regierungen der oberrheinischen Kirchenprovinz, ohne der
Sache auch nur eine andere als gewöhnliche Bedeutung
beizulegen. Der Erzbischof von Freiburg, sagte er, werde beitreten,
aber mehr aus Enthusiasmus denn aus kalter Überlegung. Das
einzige Erfreuliche der Unterhaltung war der Ausdruck der
Freude darüber, dass auch Laien einmal solche katholische
Ideen hätten. Ich entfernte mich nach der auf meine Bitte
erfolgten Erteilung seines Segens mit den Worten : Ew. bischöfliche

Gnaden werden mir hoffentlich nicht verübeln, Sie mit
der Sache behelligt zu haben."

Von den weiteren Besuchen Schultes wird der bei dem
Speyerer Bischof Weiss, der „begeistert beitrat", und dessen
schriftliche Empfehlung mit derjenigen seiner Kollegen von
Köln, Münster und München wörtlich übereinstimmte, nur kurz
gestreift. Es wird dabei nur noch des gemeinsamen Mittagessens
bei dem literarisch bekannten Domkapitular Molitor gedacht.
Auch von dem nachfolgenden Besuch des Oheims v. Linde in
Frankfurt wird nichts Besonderes erwähnt. Um so eingehender
wird dagegen der Aufenthalt in Freiburg (28. und 29. März)
geschildert. Die Charakteristik des greisenhaften Erzbischofs
von Vicari, der den Draussenstehenden nur noch als das Werkzeug

anderer, namentlich Kettelers, erschien, lässt diesen
offiziellen Führer im oberrheinischen Kirchenstreit in seiner
persönlichen Eigenart doch etwas markanter heraustreten. Und
auch die übrige Beschreibung des Freiburger Aufenthalts ist
von hervorragendem kirchengeschichtlichem Interesse.

Mit Bezug auf die Zeitlage, in welche Schultes Besuch in
Freiburg fiel, kann der zweite Band meines Handbuches (§ 27,



— 510 —

speziell S. 701/6 über den oberrheinischen Kirchenstreit)
verglichen werden. Der Regierungsverordnung vom 7. November
1853 ist dort S. 703 gedacht, ihrer Zurücknahme S. 704. Schultes
Erzählung ist die denkbar lebensvollste Illustration dieses
Moments.

Der Erzbischof war dem jugendlichen Besucher, nachdem
er die Empfehlungskarte des Kardinals Geissei erhalten, schon
vor der Türe des Zimmers entgegengekommen und hatte ihn
eingeladen, bei ihm Quartier zu nehmen, was jedoch dankend
abgelehnt wurde. Ebenso berichtet Schulte über den Abschied :

„Als ich vom Erzbischof Abschied nahm, fiel er mir um den
Hals, liess mich seine Wangen küssen und erteilte mir seinen
Segen. Man begreift, dass ich den alten Herrn lieb gewann."
Dazu tritt noch die Personalbeschreibung: „Er ist klein, heiter,
naiv wie ein Kind, liebenswürdig im höchsten Grade, ohne
kindisch zu sein. Tränen netzten seine Augen, als ich ihm die
Teilnahme des Kardinals von Geissei und der Bischöfe von
Münster, Mainz und Speyer ausdrückte." Um dieser Äusser-
lichkeiten willen wäre nun aber Schultes Erzählung noch
keine Geschichtsquelle. Dagegen ist der Bericht über die
Unterhaltung selbst ein gewichtiges Dokument gerade aus
derjenigen Periode des oberrheinischen Kirchenstreits, in welcher
die badische Regierung mit der Aufhebung ihrer eigenen
Verordnung vom 7. November 1853 den für sie so verhängnisvollen

Weg der Konzessionen betreten hatte. Denn von da
an war sie in die Zwickmühle gekommen, das eine Mal
in Freiburg, das andere Mal in Rom auf Ablehnung ihrer
Vorschläge zu stossen, während doch an beiden Orten nach dem
gleichen strategischen Plane verfahren wurde. Gerade am
gleichen Tage hatte die Regierung dem Erzbischof mitgeteilt,
dass sie die Verordnung, die allein den Staat vor der
revolutionären Demagogie sicherte, aufgehoben habe. Der Erzbischof
bemerkte aber darüber: „Das ist nur Pliktrik, weil man in
Rom nicht unterhandeln will, bevor dieselbe aufgehoben ist, und
man jetzt eine Gesandtschaft hinschickt. Sagen Sie dem heiligen
Vater, er möge sich durch solche Kniffe nicht bestechen
lassen." Aus welcher Sprache das Wort „Pliktrik" entnommen
ist, ist mir unbekannt. Es ist mir in dieser Äusserung des
Freiburger Erzbischofs zuerst entgegengetreten." Aber die
Verdeutschung mit „Kniffe" sagt genug für die Stimmung, in



— 511 —

welcher der alte Herr das Entgegenkommen des Staates
aufnahm.

Noch stand ein grosser Teil der Geistlichen (so häufig sie
auch gerade in Baden, jedesmal, wenn sie eine vaterländische
Haltung betätigt hatten, von den wechselnden Regierungen im
Stich gelassen worden waren) auf der Seite des Staates. Der
Erzbischof persönlich hat ein gutes Drittel als in seinem Sinne

„nichts taugend" bezeichnet. Schulte sagt wörtlich: „Übrigens
sagte er, dass er sich leider auf seine Geistlichen nicht
verlassen könne, ein gutes Drittel derselben sei nicht fest und
tauge nichts." Es stimmt dies in denkwürdiger Weise mit
Kettelers Urteil überein, der den Beginn eines „katholischen"
Umschwungs erst seit 1847 datierte. Der Umfang der antivatikanischen
Bewegung im J. 1870 hat dann deutlich gezeigt, dass dieWessen-
bergsche Unterströmung auch damals noch nicht aufgehört hatte.
Noch lehrreicher erscheint jedoch eine andere, von Schulte ebenfalls

erwähnte Tatsache. Bekanntlich waren eine Anzahl der sich

gegen die Staatsgesetze auflehnenden Pfarrer gerichtlich zu Geldoder

Gefängnisstrafen verurteilt. Durch Vermittlung des
Erzbischofs erhielten sie diese Bussen reichlich ersetzt. Woher aber
flössen ihm dafür die Mittel zu '? Schulte hat es aus seinem eigenen
Munde : aus Frankreich. Die beschönigende Formel dafür
lautet, „dass er durch reiche Geldsendungen aus Frankreich
die Mittel besitze, vom Staate unabhängig zu wirken, namentlich

die verurteilten treuen Geistlichen schadlos zuhalten, damit
sie durch die fürchterlichen Strafen nicht misstrauisch würden".
Auch mit Bezug auf die damalige österreichische Politik werden
die bekannten Frankfurter Berichte Bismarcks durch Schulte
nur neu bestätigt. „Von Österreich seien schon zwei sehr
missbilligende Depeschen nach Karlsruhe abgegangen. Der Bundes-
tags-Präsidialgesandte vonProkesch-Ostenvermittelte ihm alle
Sachen an den kaiserlichen Hof, dem er noch in der letzten Zeit
geschrieben, wenn er die hiesige Universität noch retten wolle,
sei es Zeit, da sie sonst ganz verloren gehe (er verstand
darunter: den katholischen Charakter verliere)." Besonders übel
weg kam der Bischof von Rottenburg wegen seiner Konvention
mit der württembergischen Regierung. Um so begeisterter ging
der Erzbischof auf den Gegenstand der Schulteschen Mission
ein. „Er werde freudig und bedingungslos der Erklärung des

Kardinals beitreten" ; dann wörtlich : „Ich bin ja in grosser



— 512 —

Bedrängnis, verlange und erbitte vom heiligen Vater Schutz,
aber mit Recht muss der heilige Vater selbst zuerst und am
besten beschützt werden."

Neben der Audienz bei dem Erzbischof persönlich ist
obenan die Besprechung Schultes mit seinem Hofkaplan und
Sekretär Strehle, den auch er als „Vicaris rechte Hand"
bezeichnet, von bleibendem Interesse. Infolge dieser Unterredung
hat Strehle die von Freiburg aus in Rom zu betreibenden
Wünsche in neun Punkte zusammengefasst, die er zu diesem
Behufe eigenhändig niederschrieb. Dieselben gewähren einen
tiefen Einblick in das mit der klerikalen Kriegserklärung im
Herbst 1848 begonnene Intrigenspiel zur Untergrabung der
staatlichen Autorität. Der Wortlaut dieser neun Punkte darf
daher auch an dieser Stelle nicht fehlen.
1. Erklärung des Apostolischen Stuhles, dass die in der

„Denkschrift" (des Erzbischofs) enthaltenen Forderungen im
kanonischen Rechte und namentlich im Art. VI der Bulle Provida
sollersque begründet seien.

2. Der Regierung die Streichung der personse minus gratse bei
Pfarrbesetzungen nicht zuzugestehen, weil namentlich jetzt
alsdann eine ordentliche Besetzung unmöglich sei.

3. Erzbischof Hermanns Ernennung zum Kardinal.
4. Die Rechte auf die Universität zu reklamieren, um deren

katholischen Charakter zu erhalten.
5. Die Bestellung v. Kettelers zum coadjutor cum jure succedendo

6. Die Forderung der Rückgabe der Kirchengüter und der freien
erzbischöflichen Verwaltung.

7. Das Recht der Aufnahme von Orden und der Gründung von
Ordenshäusern, weil es ohnedies bei dem Priestermangel
nicht möglich sei, die Seelsorge zu bewirken.

8. Verleihung einer kirchlichen Würde oder eines Ordens an
den Domherrn und Professor Dr. Hirscher zur Anerkennung
für seine gute Haltung im gegenwärtigen Kirchenstreit.

9. Die Konvention des Bischofs von Rottenburg mit der
württembergischen Regierung nicht zu ratifizieren, weil sie ohne die
vereinbarte Mitwirkung der übrigen Bischöfe geschlossen sei,
keine allgemeinen Prinzipien enthalte und das Dekret vom
Jahr 1830 anerkenne.



— 513 —

Unter den übrigen von Schulte besuchten Personen wird
noch der damals auf der Höhe seines in übelster Erinnerung
stehenden Einflusses befindliche Hofrat Buss hervorgehoben.
Dann folgt nach einem kurzen Reisebericht die Erzählung von
einem längeren Aufenthalt in München. Von dem Erzbischof
Graf Reisach wird freilich nur kurz erzählt, dass er ursprünglich

abwesend war, dann aber „freudig der Sache zustimmte".
Um so lehrreicher sind die Mitteilungen über die anderen
Besuche sowohl bei dem päpstlichen Geschäftsträger Kanonikus
Fares, wie bei Phillips und Arndts einer-, Döllinger anderseits.
Man blickt schon in dieser Zeit in den sich von da an immer
mehr zuspitzenden Gegensatz zwischen dem fanatischesten aller
aus Hallers Schule hervorgegangenen Konvertiten und dem
Historiker hinein. Die im Jahre 1869 gegebene Charakteristik
sowohl Hallers wie seiner Schüler (Wege nach Rom, S. 215
bis 231) trifft für die Mitte der Fünfzigerjahre ganz besonders zu.

Dass der päpstliche Geschäftsträger das von echt deutscher
Schwärmerei für das Papsttum ausgegangene Projekt „sehr gut
fand", kann nicht überraschen. Es wird eine längere französische

Bemerkung mitgeteilt, die sich in feiner Schmeichelei
für den deutschen Charakter gefiel und speziell von Bayern
hervorhob, dass der „élan", den die Religion hier genommen
habe, sehr stark sei. Von praktischer Wichtigkeit war, dass der
Geschäftsträger die Ankunft Schultes in Rom dem Kardinal
Antonelli zu melden versprach, damit dieser sofort die Audienz
bei dem heiligen Vater vermittele. Zugleich riet er aber, die
Sache selbst erst Antonelli mitzuteilen, weil dieser die
entscheidende Person sei und der Papst keine Überraschungen
liebe. Von noch grösserem allgemeinem Interesse waren jedoch
seine Äusserungen über die Lage des Kirchenstreits in Baden,
über die Stellung der Bischöfe von Limburg und Rottenburg,
sowie über die „sehr ungehaltenen" Äusserungen des Papstes
gegen den bayerischen Gesandten über den König von Bayern,
„weil dieser höchstwahrscheinlich mit Preussen gegen die
Bischöfe bei der badischen Regierung operiert habe".

Phillips und Arndts waren, wie leicht begreiflich, ..mit Leib
und Seele von der Sache eingenommen" ; desgleichen Windischmann,

wenn er auch politische Schwierigkeiten voraussah.
„Dagegen nahm Döllinger, wie Phillips mir vorher richtig
gesagt, die Sache sehr kalt auf."

Revue intern, de Tliiologie. Heft 71, 1910. 33



— 514 —

Die kritischen Einwände Döllingers lässt das Schultesche
Tagebuch selbstverständlich nicht gelten. Ja es wird der in
diesem Tagebuche notierten Döllingerschen Bemerkung, „in
Deutschland werde überhaupt nichts praktisch", noch die
nachträgliche bittere Anmerkung beigefügt, dass Döllinger dies auf
dem Münchener Altkatholikenkongress 1871 durch seine Opposition

gegen die Gemeindebildung wahrzumachen versucht habe.
Die damit kurz gestreifte Differenz der Gesamtanschauung
zwischen Schulte und Döllinger ist von einer zu grossen
Tragweite, um hier beiläufig behandelt zu werden. Aber es dürfte
sich schwerlich leugnen lassen, dass die Döllingersche Kritik
über die jährlichen Generalversammlungen der katholischen
Vereine („man käme zusammen, hielte Reden, ginge auseinander,

und alles bliebe beim alten") nicht nur bei katholischen
Versammlungen zutrifft.

Von Phillips wird noch eine in dem Munde dieses zelotischen

Konvertiten doppelt auffällige Äusserung über die Zustände
in Rom notiert, die den Verfasser des Tagebuchs an das
bekannte Wort des Juden in Boccaccios Dekamerone über die
Ursache seines Übertritts gerade in Rom erinnerte. Anderseits
verhehlte derselbe schon damals seine Unzufriedenheit mit
Döllinger nicht, vor allem wegen dessen Sympathie für den
Güntherianismus. „Döllinger sei für denselben, weil er angehaucht
sei vom protestantischen Geiste, das zeige sein Hippolytus ; er
habe mit Döllinger die heftigsten Kämpfe wegen des Primats
gehabt, Döllinger habe nichts übrig für den heiligen Vater und
trage vieles vor, was mit den positiven Lehren der Kirche nicht
stimme. Sonderbarerweise fand aber selbst Ketteier damals
keine volle Gnade bei Phillips."

Von noch grösserem Interesse ist es jedoch, Döllingers
eigene Äusserung über den Güntherianismus daneben zu stellen.
„Wenn Rom gleich das System reprobiere, verdamme es die
Katholiken zur Sterilität des Geistes, man müsse eine gewisse
freie Bewegung lassen, denn das Denken könne man einmal
doch nicht verbannen. Nur am Rhein sei dieser Zank, sonst

nirgends; überall in Süddeutschland eigne man sich das Gute
aus dem Güntherianismus an und verfeinde sich nicht. Er
schäme sich vor den protestantischen Gelehrten, wenn er denke,
mit welcher erbärmlichen Oberflächlichkeit eine so wichtige
Sache verhandelt sei. Clemens habe sich so viele Blossen ge-



— 515 —

geben, dass, hätte er einen anderen Gegner als Knoodt gehabt,
er vernichtet sein würde. In Rom werde man hoffentlich die
Sache besser prüfen und nicht wie schon einmal einen Einwurf
für eigene Ansicht halten. Wolle man bloss einzelne Sätze
reprobieren, so habe Günther dafür hinlänglich gesorgt."

Für den von Schulte im Jahre 1854 verfolgten Zweck war
der Münchener Aufenthalt ebenso erfolgreich gewesen wie
derjenige in Freiburg. Von der bleibendsten Nachwirkung war
jedoch zweifellos derjenige in Prag. Wir glauben uns nicht
zu täuschen, wenn wir die gleich nach Schultes Rückkehr aus
Rom erfolgte Berufung nach Prag auf die Eindrücke zurückführen,

welche der Fürst-Erzbischof, Kardinal Schwarzenberg,
damals von ihm persönlich empfing. Die Aufnahme des jungen
Gelehrten durch den Kardinal konnte in der Tat nicht freundlicher

sein. Dem Kraheschen Projekt erwies er sich sehr
gewogen, stellte auch die Unterstützung des Kaisers in Aussicht
und gab noch wichtige Empfehlungen an hohe Verwandte in
Rom und andere Personen mit auf den Weg. Eine nicht
unzutreffende Kritik übte er dagegen an den Maltesern und Deutschherren.

Am inhaltreichsten werden die Tagebuchaufzeichnungen
jedoch erst in Wien, und zwar obenan hinsichtlich der
Äusserungen des päpstlichen Nuntius Viale Prelà. Während Schulte
seine kritische Stellungnahme zu dem phantastischen Projekt
bedauert, habe ich umgekehrt den Eindruck gewonnen, dass
diese Einwände von dem gleichen klareren Verständnis der
allgemeinen kirchenpolitischen Lage getragen waren, wie
diejenigen Kettelers (auf den der Nuntius übrigens auch persönlich
„grosse Stücke hielt"). Was an eigenen Bemerkungen Viale
Prelàs berichtet wird, erinnert geradezu an die scharfsichtigen
Nuntiaturberichte aus der Zeit des (sofort nach der päpstlichen
Sanktionierung des Jesuitenordens aufgenommenen) Weltkampfes
gegen die deutsche Reformation. Man erkennt durchweg, dass
hier ein besonders eingeweihter Vertreter dieser päpstlichen
Weltpolitik, welcher die Religion nur als Mittel für die
Weltherrschaft in Betracht kommt, sich vertraulich ausspricht.

Es ist besonders seine Stellungnahme zu den in Freiburg
formulierten neun Punkten, die überaus lehrreich ist für diese —
Zug um Zug auf ihrem Schachbrett (in welchem die katholische
Fraktion schon damals die Rolle eines Turmes spielte) voraus



— 516 —

berechnende — Politik. Dass dem Nuntius der Vorgänger Kettelers,

Leopold Kaiser, als „ein sehr schwacher Mann" galt, ist
von diesem Gesichtspunkte aus sehr verständlich, steht aber in
auffälligem Widerspruch mit der Stellung Kaisers zu dem vom
Domkapitel zu seinem Nachfolger gewählten Giessener Professor
Leopold Schmid und der von ihm auch sonst zeitlebens bewiesenen

Charakterfestigkeit.

Auch mit dem seit dem Revolutionsjahre für die päpstliche
Politik so überaus brauchbaren Freiburger Erzbischof war man in
Rom früher ebenfalls gar nicht so zufrieden gewesen. Dem Wiener
Nuntius zufolge war „der Erzbischof vor 1848 nicht so energisch
und noch nicht so fest gewesen". Sogar die für seine jetzige
gute Führung erbetene Belohnung wird durchaus noch nicht
in nahe Aussicht gestellt. „Zum Kardinal, glaube er, werde
und könne derselbe pendente lite nicht kreiert werden : was
später geschehen könne, lasse sich noch nicht sagen. Ich solle
in Rom nicht sagen, dass man in Freiburg wünsche, der
Erzbischof werde zum Kardinal gemacht, sondern dass dies in
Deutschland überhaupt gewünscht werde. Die Sache habe ihre
Schwierigkeiten, indem man ja riskiere, class die Kardinalswürde
nicht mit der nötigen Achtung behandelt werde."

Noch unsicherer steht es mit dem für die „Bekehrung"
Hirschers erbetenen „Douceur". „Hirscher, erklärte er, werde
man schwerlich dekorieren, einmal wegen seiner Antecedenzieii,
sodann, weil er entweder aus Überzeugung gehandelt und also
seine Pflicht getan habe, oder nicht; in beiden Fällen bedürfe es

einer Auszeichnung nicht." Man fühlt sich eigentlich versucht, eiue
solche „Auszeichnung-'nicht mit dem französischen ..Douceur ",
sondern mit dem deutschen „Trinkgeld" auf gleiche Linie zu stellen.
Aber berührt es nicht überaus wehmütig, wenn man die frühere
— beinahe mit derjenigen Möhlers vergleichbare — Stellung
Hirschers im deutschen Katholizismus sich ebenso vergegenwärtigt,
wie seine Haltung im oberrheinischen Kirchenstreit, und wenn
man dann einen solchen Einblick gewinnt in das Feilschen um
die für seine Apostasie in Rom erbetene „Auszeichnung"? Kaum
in einem anderen Punkte ist Graf Paul von Hoensbroech so

vollauf im Recht, als in dem Hinweis darauf, was dem Papsttum

in seiner niemals stillstehenden Untergrabung des modernen
Staatsgedankens von den Vertretern des letzteren an Waffen in



— 517 —

die Hand gegeben wird, solange es in der Ordens- und
Titelverleihung jede Dynastie übertrumpfen kann.

Ähnlich, wie in der kühlen Berechnung bezüglich der
persönlichen Wünsche der Freiburger Kurie, verhält sich der
Nuntius hinsichtlich der weiteren Freiburger Forderung der
formellen Zustimmung des Papstes zu den Forderungen der
oberrheinischen Bischöfe an ihre Regierungen. Es ist freilich
auch das sehr begreiflich. Denn sonst hätte die Kurie nicht
mehr simulieren können, den Vermittler höherer Instanz zwischen
den Bischöfen und Regierungen zu spielen. Darum sind aber
die geschickten Vorwände, hinter denen der Nuntius sich
versteckt, nicht minder lehrreich : „Die Erklärung, dass die
Forderungen der oberrheinischen Bischöfe im kanonischen Rechte
und Artikel VI der Bulle begründet seien, könne zu nichts
führen, der Papst habe ja die Sache unumwunden gutgeheissen.
Er (Viale Prelà redet hier ersichtlich von sich selber) habe
damals, als ihn die Regierung von Baden um Vermittlung
angegangen, ohne Instruktion erklärt, es sei zu spät ; ehe das Dekret
vom 7. November zurückgenommen und dessen Konsequenzen
aufgehoben, könne an keine Unterhandlung gedacht werden.
Das habe denn auch der Apostolische Stuhl nachher gebilligt."
Ähnlich reserviert lauten die Äusserungen mit Beziehung auf
die in Freiburg weiter zu beobachtende Taktik : „Er könne
sich über das taktische fernere Vorgehen des Erzbischofs nicht
aussprechen, da dieses dessen Klugheit überlassen bleibe, und
so sei es vielleicht im jetzigen Momente geraten, abzuwarten
und nicht weiter zu gehen."

Waren schon alle diese Äusserungen reserviert genug, —
noch reservierter war sein Schweigen in Beziehung auf die
Differenzen zwischen Freiburg und Rottenburg. „Als ich die
Rottenburger Konvention und das in Freiburg betreffs derselben
Gewünschte berührte, schwieg er." Wie deutlich erkennt man,
dass die Kurie nicht etwa bloss zwei, sondern eine ganze Reihe
von Eisen nebeneinander im Feuer zu haben wünschte

Auch die Bemerkungen des Nuntius über den ihm von
Schulte unterbreiteten Plan sind vom Sehwinkel der internationalen

Politik der Kurie aus nicht minder „korrekt". Der gute
Wille der Antragsteller sollte natürlich gerne verwertet werden.
In welcher Weise dies aber am besten geschehe, darüber müsse

man sich in Rom völlig freien Entscheid vorbehalten. Nach-



— 518 —

dem aber bereits so viele Urteile über den Kraheschen Plan
mitgeteilt sind, glauben wir uns hier mit dem Hinweis auf den
Wortlaut des Schulteschen Tagebuchs S. 23—25 begnügen zu
sollen. Die naiven Leute, die auf einen bleibenden Erfolg von
Los von Rom-Bewegungen rechnen, ohne die Mittel und Wege
Roms auch nur im geringsten zu kennen, seien jedoch noch
ausdrücklich gebeten, auf den genauen Wortlaut der Erklärungen

Viale Prelàs zu achten.
Die Verhandlungen Schultes mit Viale Prelà erscheinen dem

rückblickenden Historiker als der eigentliche Höhepunkt seiner
Mission. Unter den im ganzen Verlaufe des 19. Jahrhunderts
einen ungeahnten Einfluss ausübenden Nuntien möchte (etwa
neben Testa Ferrata in Luzern) gerade dieser Wiener Nuntius,
dem der Abschluss des österreichischen Konkordats gelang, in
die vorderste Reihe zu stellen sein. Schon in München hatte
Schulte durch Phillips erfahren, dass es dem Einfluss Viale
Prelàs gelungen war, die Ernennung Hohenlohes zum
Erzbischof zu hintertreiben. Aber wie wenig hat sich die bisherige
Untersuchung diesen wichtigsten Personalfragen zugewandt.
Und mit Bezug auf das Institut der Nuntiatur hat bis dahin
nur der Hallenser Kirchenhistoriker J. L. Jacobi es der
Untersuchung für wert erachtet, was die Einführung einer Nuntiatur
in Berlin für Folgen haben würde. Für die Geschichte der
Nuntiaturen als solcher aber sind wir noch heute auf F. K. Mosers
Geschichte der päpstlichen Nuntien in Deutschland und auf das

Snellsche Sammelwerk für die Schweiz angewiesen.
Ausser dem Nuntius hat Schulte schon während dieses ersten

Verbleibes in Wien die einflussreichsten Konkordatspolitiker
kennen gelernt. Die Kardinäle Rauscher und Simar und der
spätere Erzbischof Kutzschker werden unter den damals von
ihm gewonnenen Bekanntschaften ebenso genannt, wie die
Konvertiten Phillips, Biegeleben und Hurter. Allerdings konnte
es ihm damals noch so wenig wie Döllinger zum Bewusstsein
kommen, was speziell die Wiener Konvertiten für die
nachmalige Gesamtentwicklung anbahnten. Erst allmählich hat sich
der Schleier gelüftet, der den Einblick in ihr enges Zusammenwirken

verhüllte. Die skizzenhafte Darstellung, welche die
§§ 36 und 54 meiner Geschichte des Katholizismus („Der Staat
Josephs IL unter der Herrschaft der Konvertiten und des Konkordats"

und „Die Erstlinge der neupapalen Theologie in Deutsch-



— 519 —

land und die Konvertiten") zu bieten versuchten, ist vor allem
durch Friedjung aufs bedeutsamste ergänzt worden. Sein
epochemachendes Werk ist inzwischen durch eine Reihe von Memoiren
(wie diejenigen von Graf Rechberg und Baron Kübeck) über die
hinter dem Rücken der Minister von den konvertierten
Staatssekretären ausgearbeiteten Denkschriften immer aufs neue
bestätigt. Es ist eine recht bedeutende Anzahl ausländischer
Rompilger, welchen im Unterschied von den Landeskindern die
einflussreichsten Stellen im Staate verliehen wurden. Und es ist
eine fest in sich geschlossene Kette, welche sich von den
Vorläufern auf dem Wiener Kongress (F. Schlegel, A. Müller,
Z. Werner, v. Klinkowström) durch die Rechtsschule der Phillips
und Jarcke hindurch weiter verfolgen lässt bis zu den in
amtlicher Stellung tätigen Diplomaten wie Blome, Biegeleben,
Gagern, Meysenbug. Es sind diese fast ausnahmslos
nichtösterreichischen Fanatiker (neben ihnen noch besonders der von
Schulte wiederholt genannte Schweizer Sonderbundsmann Bernhard

Meyer, der Verfasser der kaiserlichen Erlasse vor und
nach dem Kriege von 1859), welche den Staat in die schweren
Heimsuchungen von 1859 und 1866 hineingezerrt haben. Aber
in den Tagen des bevorstehenden Konkordatsabschlusses hing
ihnen ihr Himmel noch voller Geigen. Nimmt man die von
der Herzogin von Anhalt-Köthen, dem Beichtkind von Pater
Beckx (dem späteren Jesuitengeneral), gerade in den höchsten
Kreisen systematisch betriebene Propaganda, die nach
Württemberg zu der zukünftigen römisch-katholischen Dynastie
hinüber spielenden Fäden und die Vorarbeiten des Jesuiten-
Provinzials von Bülow für eine katholische Thronfolge in
Mecklenburg dazu, so ist leicht zu ersehen, wie umfassend die
Zukunftspläne gerade des Wiener Konvertitenkreises gewesen sind.
Unter solchen Einflüssen war die österreichische Politik überdies

schon damals in den engsten Zusammenhang gebracht mit
der päpstlichen Orientpolitik, welche die unterworfenen unierten
Kirchen nur als Sprungbrett für weitere Eroberungen ansah.
Es ist überaus lehrreich, die dem österreichischen Staate für
die Oberherrschaft des Papsttums im Orient zugewiesenen
Aufgaben in den Wiener Vorträgen des gleichen Ehrhard zu
studieren, der nachmals wegen seiner bescheidenen Opposition
gegen einzelne päpstliche Institute als Held der Überzeugungstreue

gepriesen wurde. Die Keime zu dieser recht eigentlichen



— 520 —

Weltpolitik sind nun aber gerade zu derselben Zeit gelegt
worden, in welcher das Konkordat abgeschlossen wurde. Der
jugendliche Schulte konnte somit gerade in dieser Zeit in eine
mächtig aufstrebende Geistesbewegung hineinblicken. Dass
dabei speziell der Feuereifer der Konvertiten, den er schon
in Kehler bewundert hatte, ihm auch hier imponierte, ist gewiss
nicht zu verwundern. Ausser dem schon in München von ihm
aufgesuchten Phillips ist er in Wien auch in enge Beziehungen
zu Maassen getreten, die im Laufe der Zeit allerdings durch
manchen Wechsel hindurchgegangen sind.

Das bei dem Rückblick auf den Wiener Aufenthalt angefügte

Verzeichnis der angesehenen Persönlichkeiten, mit welchen
Schulte schon 1854 in Wien zusammengeführt wurde, nennt
ferner noch den Bischof Fessier (den Sekretär des vatikanischen
Konzils), den Reichsrat Salwotti, den Minister Bach, den Staatsrat
Buhl. Es ist von besonderem Interesse, diese Namen mit denen
eines anderen Verzeichnisses zu vergleichen, welches in einen
späteren Zusammenhang hineingestellt ist. Wir finden dort
gutenteils die gleichen Namen, aber nun nicht mehr als
Vertrauensmänner, sondern als versteckte Gegner, die das, was
Schulte angebahnt hatte, zu einem völlig andern Endzweck
verwerteten und dabei die Methode des heiligen Crispinus
verfolgten. Wir kommen auf diese Umkehrung des früheren
Verhältnisses, in welcher bereits die Gegensätze des Konzilsjahres
im voraus ihre Schatten werfen, noch zurück. Mit Bezug auf
den ersten Wiener Aufenthalt aber konnte das Schultesche
Tagebuch sich einfach mit der Bemerkung begnügen, dass er
alles, was Wien an katholischen Grössen besass, kennen
gelernt habe. Und man kann es ihm heute noch nachfühlen,
wenn er (S. 27) die Aufzeichnungen über das damalige Wien
mit den Worten beschliesst: „Eine Reihe von Mitteilungen
wurde mir gemacht, die aber zu den hier näher zu
besprechenden Dingen keine Beziehung haben. Ganz besonders
interessant war für mich der Einblick, den ich in den Zusammenhang

der klerikalen Bestrebungen in Deutschland, Österreich usw.

gewann, sowie die bis dahin ungeahnten Tendenzen der ganzen
Richtung."

Um den mächtigen Eindruck vollauf zu würdigen, welchen
die in Wien von ihm gewonnenen Einblicke in die gewaltigen
Zukunftspläne der päpstlichen Politik bei ihm hinterliessen,



— 521 —

muss man sich zugleich vergegenwärtigen, dass die Führer der
katholischen Fraktion in Preussen (also des „Turmes" sowohl auf
dem päpstlichen wie dem Bismarckschen Schachbrett) ihm nicht
mindervonnahebeibekannt geworden waren. Es sind überaus wichtige

Daten, welche S. 68 ff. über sie gegeben werden. Wenn man
diese österreichischen und preussischen „Alliierten" zusammen
überschaut, kann man nur nochmals den Wunsch wiederholen,
dass den hier von Schulte gebotenen Andeutungen recht bald
eingehende Lebensbilder folgen mögen. Denn Schulte weiss
den Leser von einer Überraschung zur anderen zu führen.
Greifen wir wenigstens ein Beispiel näher heraus, mit Bezug
auf den vor 1870 vielgenannten, aber schon Anfang 1871
verstorbenen Abgeordneten Roh den

Wer unter den liberalen oder konservativen Abgeordneten,
welche in den parlamentarischen Verhandlungen der Sechzigerjahre

den eckigen, aber feurigen Redner kennen gelernt hatten,
hätte damals geahnt, dass dieser strenge Katholik zugleich ein
so unabhängiger Vaterlandsfreund war, um es im Konzilsjahre
besonders zu beklagen, dass die deutschen Bischöfe in Zukunft
nur noch „Präfekten der römischen Bischöfe" sein würden?
Aber Rohdens Brief vom 6. März 1871 an Schulte und das
durch seinen Tod abgebrochene, aber nachher veröffentlichte
Schreiben vom 22. Februar 1871 sind in der Tat überaus wertvolle

Zeugnisse der gleichen Anschauung, welche so viele die
päpstliche Phraseologie nachbetende Protestanten zurzeit als
Modernismus bezeichnen.

Trotz des Dunkels, in welches die späteren Führer des
Zentrums nachmals ihre innere Stellung den vatikanischen
Dogmen gegenüber gehüllt haben, weiss uns Schulte auch über
sie manche hochbedeutsame Enthüllung zu geben. Bei Mallinck-
rodt sind es die zu ihm selber gemachten Äusserungen vom
30. September 1869 und 1. und 2. Januar 1872, welche die
Aufrichtigkeit seiner Unterwerfung unter jedes päpstliche Dekret
ausser Zweifel stellen. Bei Peter Reichensperger dagegen
werden die mannigfachen Erfahrungen seines Vetters Knoodt
über den in der Schule eingesogenen und nie völlig aufgegebenen

Voltairianismus durch neue Daten bestätigt. Ähnlich
wird bei August Reichensperger der Ursprung seiner bekannten
Taktik beleuchtet, die unbequemen päpstlichen Machtansprüche
als Kurialstil abzutun. Windthorst und Trimborn werden in



— 522 —

diesem Zusammenhang nicht erwähnt, aber der Kontrast
zwischen ihrer früheren und späteren Haltung ist ebenso bekannt,
wie die weiblichen Einwirkungen auf Bauerband und Lorsch.

Auch hinsichtlich der Räte der katholischen Abteilung des
Kultusministeriums erhalten wir von Schulte lebensvolle Daten
über Stieve, Brüggemann, Linhoff, Ulrich. Die zwei Seelen im
deutschen Katholizismus sind in den Söhnen Stieves in den
denkbar schärfsten Gegensatz zueinander getreten. Der eine
Sohn hat als Münchener Professor zu den ursprünglichen Führern

des Altkatholizismus gehört. Der andere ist einer der
schroffsten klerikalen Eiferer im Elsass geworden. Der Vater
hat sich nach dem Konzil möglichst auf seine amtliche Tätigkeit

beschränkt.
Der Anschauung und Stellungnahme Stieves ist wohl auch

diejenige Brüggemanns verwandt gewesen. Der protestantischen
Empfindung konnte er nur als ein selbstbewusster Vertreter
der „ecclesia militans et triumphans" erscheinen. So wenigstens
der persönliche Eindruck, welchen er bei der ihm obliegenden
Inspektion der katholischen Gymnasien hinterliess, wie ich
ihn als Primaner in Emmerich persönlich empfangen habe.
Überdies hat gerade er in besonders enger Beziehung zum
Fürsten Boguslaw Radziwill gestanden, der u. a. im Jahre 1864
den damaligen Prager Professor Schulte davon benachrichtigte,
dass Brüggemann, um einem Jubiläum zu entgehen, im stillen
nach Prag abgereist sei. Dessenungeachtet sind seine vertrautesten

Freunde Stumpf und Holzer zugleich Döllingers Freunde
auch nach dessen Exkommunikation geblieben. Wieweit die
Zornesergüsse seines Schwagers, des grossen Meisters Peter
Cornelius, über das Unkatholische im römischen Wesen auf ihn
eingewirkt haben, muss jedoch ebenso dahingestellt bleiben,
wie die andere Frage, ob seiner reservierten Stellung nach dem
Konzil die Kehlersche Unterscheidung zwischen Überzeugung
und Manifestation zugrunde lag oder amtliche Rücksichten.

Linhoff und Ulrich sind beide „übergangen", als durch den
Radziwillschen Einfluss Krätzig als Vorsitzender eingeschoben
wurde. Gerade über den letzteren aber erhalten wir eine Fülle
von neuen Mitteilungen, welche ebenso wie diejenigen über
Aulike einem langjährigen Briefwechsel entnommen sind.

Von den Auszügen aus Krätzigs Briefen (S. 75/81) gilt das

Gleiche, was in früherem Zusammenhang von denjenigen Aulikes



— 523 —

an Linde bemerkt wurde: jede Zeile wirkt auf nicht altkatholische

Leser wie eine wahre Enthüllung. Sie erstrecken sich
über die Jahre 1868 bis 1870. Schulte hat ihnen eine Charakteristik

des Schreibers vorhergeschickt, die mit dem Inhalt der
Briefe in völliger Übereinstimmung ist: „Er war, von Geburt
Schlesier, als Staatsanwalt bezw. Oberstaatsanwalt in Königsberg

scharf gegen die Presse vorgegangen und dadurch der
Regierung genehm geworden, welche ihn dann auf Empfehlung
des Fürsten Boguslaw Radziwill als Nachfolger Aulikes dem

König vorschlug mit Umgehung der langjährigen Räte dieser
Abteilung, Ulrich und Linhoff. Der neue Direktor hatte keine
Kenntnis vom Kirchenrechte, dafür aber einen solchen Respekt
vor der Klerisei, dass er, wie mir Rohden 1866 erzählte, jedem
ihm besuchenden Kaplan selbst die Avichtigsten Interna
anvertraute. Das war der richtige Mann, um die Abteilung in den
Dienst des Episkopats zu stellen. Ich lernte ihn im März 1866
in Berlin kennen, erfreute mich sofort seiner unendlich
liebenswürdigen Freundlichkeit und durfte stundenlang in meinem
Gasthofe das Vergnügen geniessen, von ihm über alle möglichen
kirchenrechtlichen Fragen konsultiert zu werden. Ich fand
einen zurzeit für sein Ressort noch ziemlich unwissenden, aber
mit grossem Eifer und Fleiss begabten Mann, der eine lächerliche

Ehrerbietung vor allen Geistlichen und Adeligen hatte,
auch in einer selbst für seine schlesische Herkunft, welche
Plöflichkeit als selbstverständlich erscheinen lässt, übertriebenen,
ja kriecherischen Höflichkeit sich gab, dabei aber in Erwartung
seiner Verdienste um die Kirche von sich recht eingenommen
war und im Benehmen zeigte, dass er von Haus aus keine
Lebensart gelernt hatte."

Als die katholische Abteilung aufgehoben wurde, ist,
während die anderen Räte im Ministerium verblieben, Krätzig
zur Disposition gestellt worden. Es war ihm aber bereits,
ähnlich wie andern Schicksalsgenossen, ein reicher Ersatz
verschafft: als Generaldirektor der gräflich Schaffgotsch'sehen
Güter. Die Mitteilungen über ihn hat Schulte mit den Worten
beschlossen : „Es ist bei den Ansichten jenes Mannes begreiflich,
dass die Interna des Ministeriums zur Verfügung der Bischöfe
standen, auch Aktenstücke verschwunden sind, welche der
,Kirche' nicht günstig waren" (S. 78).

Wir haben diese Seitenblicke hier für unumgänglich ge-



— 524 —

halten, weil ohne Kenntnis der Personalien die glänzende
Aufnahme des jungen Kanonisten in Rom geradezu rätselhaft
erscheinen würde. Wir kehren aber nun zu den Tagebuchnotizen

Schultes zurück, um daraus noch das dem Wiener
Erfolg sowohl positiv wie negativ parallel laufende Endergebnis
seiner Mission in Rom selber zu entnehmen. An die Beschreibung
des Wiener Aufenthalts reiht sich in den „Lebenserinnerungen"
zunächst der längere Reisebericht, der schon in der „Deutschen
Revue" veröffentlicht war. Ihm folgen die an Ort und Stelle
in Rom gewonnenen Eindrücke. Sie sind von besonderem
Interesse mit Bezug auf die damalige Stimmung der römischen
Bevölkerung gegenüber den Jesuiten (S. 37/40), müssen aber
hier ausser Betracht bleiben.

Erst nach dieser allgemeinen Orientierung geht das Tagebuch

S. 40 zu dem Resultat über, das Schulte in Rom persönlich
erreichte. Es handelt sich hier wieder einmal um Dinge, bei
welchen wir den Wortlaut seiner eigenen Erzählung nicht
entbehren können. Dieselbe beginnt obenan mit der Aufnahme
des von Schulte vorgelegten Projekts durch den Kardinal
Hohenlohe :

„Den ersten Besuch machte ich bei Hohenlohe, mit dem
Krähe schon 1852 in Berlin über die Sache gesprochen hatte,
dem ebenso von Münster geschrieben war, um mir Audienzen
beim Papst und Antonelli zu sichern und sonstige mir dienliche
Auskünfte und Empfehlungen zu erhalten ; ich war bei ihm am
22., 23. und 30. zum Mittagessen, dann später noch zweimal,
hatte bei Antonelli Audienzen am 27. April abends von ï1!*
bis 83/2, am 6. Mai vormittags 10 bis 103/*, am 12. Mai
vormittags 10 bis IDA, beim Papste am 8. Mai eine über xj% Stunde

dauernde, am 15. Mai eine nur 8 Minuten währende Abschiedsaudienz.

„Hohenlohe teilte mir (in der ersten Audienz) mit, dass

Antonelli und der hl. Vater von dem Projekte unterrichtet
seien, es sehr gut sei, dass ich gekommen, alle Hoffnung auf
guten Erfolg vorliege ; es seien schon einige derartige Pojekte,
eines von Lord Fielding, dem hl. Vater unterbreitet, aber stets

abgewiesen, weil man niemals etwas Geordnetes vorgebracht,
sondern nur Ideen produziert habe. Die Hauptschwierigkeit
liege darin, was der Orden in Friedenszeiten ausser der
militärischen, welche die ganze Zeit nicht ausfüllen könne, für



OZO —

eine Beschäftigung haben solle. Ich wandte ein, dass die
militärische Beschäftigung in der heutigen Zeit für Offiziere
und Mannschaften bei den Armeen die ganze Zeit fordere,
dass man aber die Krankenpflege hinzufügen könne. Bei der
zweiten Audienz übergab ich ihm die Dokumente, denen ich
ein von mir ausgearbeitetes lateinisches, an den Papst gerichtetes
Promemoria beifügte, welches alle politischen und staatsrechtlichen

Bedenken erledigte. Er versprach die Übergabe an den
hl. Vater bezw. Antonelli, versicherte, dass Antonelli nicht
gegen die Sache sei, aber aus dem Grunde vorsichtig, weil
eben von französischer und englischer Seite ähnliche Projekte
vorgelegt seien, freilich phantastischer Natur. Er werde alles
tun, was er könne."

An die Audienzen bei Kardinal Hohenlohe haben diejenigen
bei Kardinal Antonelli sich angereiht:

„Antonelli erklärte (in der ersten Audienz), er werde die
Sache eingehend dem hl. Vater vortragen, mir dann etwaige
Schwierigkeiten mitteilen, deshalb könne er mir jetzt seine
Meinung nicht kundgeben. Er meinte aber, ein derartiges
Werben sei in deutschen Ländern strafbar ; ich wies ihm nach,
dass dies hier nicht zutreffe. Die Aufnahme selbst war eine
überaus liebenswürdige. In der zw-eiten Audienz, die auf
Samstag fiel, besprach er noch mit mir einzelne Punkte, teilte
mit, dass er die Angelegenheit einer kleinen Kommission
übergeben habe und mir am nächsten Freitag das bestimmte
Resultat kundgeben werde."

Auch der Papst persönlich hat sich merkwürdig genau mit
dem (freilich seine persönlichsten Interessen berührenden) Projekt
der ehrlichen deutschen Papstschwärmer beschäftigt:

„Der Papst ging in der Audienz am 8. auf die Sache selbst
nicht näher ein, sondern sagte nur wörtlich: ,Mon cher fils,
quant à ce projet-là, c'est une belle chose, et nous devons
remercier le bon dieu qu'il nous a montré sa volonté de cette
manière-là. Mais la chose est très difficile, et je ne sais pas
comment elle pourrait se réaliser.' Er werde aber darüber mit
Antonelli eingehend reden. Auf meine Bitte, zu genehmigen,
dass die zum Eintritte bereiten Jünglinge sich im Kirchenstaate

niederlassen dürften, um Sr. Heiligkeit die Möglichkeit zu
geben, zu prüfen, ob die Sache von Gott, realisierbar und also der
apostolischen Approbation würdig sei oder nicht, erwiderte er in



— 526 —

der freundlichsten Weise : ,Je ne m'y oppose pas, au contraire,
il me sera très agréable, si les hommes intéressés s'installent
à Rome, on pourra alors traiter la chose.' Die Aufnahme Avar
äusserst herzlich, noch herzlicher beim Abschiede, ohne dass
auf die Sache näher eingegangen wurde."

Der huldvollen persönlichen Aufnahme standen freilich
schwere politische Bedenken zur Seite. Dieselben waren
jedoch in der ganzen damaligen Situation, infolge der
französischen Okkupation Roms, begründet. Und der kritisch
prüfende Leser kann es schwerlich verkennen, dass speziell die
Bemerkungen von Antonelli sofort den den Aveltlichen
Unterhändlern weit überlegenen geistlichen Diplomaten verraten.
Wir lassen daher auch mit Bezug auf diesen Punkt einfach
den Bericht des Tagebuchs folgen:

„Antonelli empfing mich in der letzten Audienz sehr herzlich,
litt nicht, dass ich seine Hand küsste, und sprach über die
Sache mit einer Offenheit und Zutraulichkeit, welche ich nie
erwartet hätte. Der wesentliche Inhalt war : Zuerst die Rücksicht

auf die auswärtigen Mächte, es fragte sich, ob dieselben
sich mit der Errichtung des Instituts zufriedengeben werden.
Er gab zu, dass dieselben aus den Aron mir deduzierten Gründen,
namentlich weil das Recht der AusAvanderung freistehe, vom
rechtlichen Standpunkte aus nichts entgegensetzen können.
Die zweite äussere Sclrwierigkeit bietet die politische Lage des

Kirchenstaates. Wir haben mit den ausAvärtigen Mächten die
Arertragsmässige Verbindlichkeit eingegangen, reguläres Militär
zu halten, und haben deshalb ein SchAveizerregiment a~oii 800
Mann gebildet, im ganzen zirka 1600 Mann Soldaten. Mit den
Schweizern besteht eine Kapitulation, diese werden also fordern
können, ihre Dienste dem Staate zu leisten. Ich zeigte, dass

man das Militär des Instituts durchaus für reguläres halten
müsse, wenn es allen Anforderungen an ein solches entspreche,
was ja der Fall sein solle; ob die Soldaten daneben noch zu
besonderen religiösen Pflichten sich ATerbänden, habe damit
nichts zu tun. — Ein anderes Hindernis ist die Anwesenheit
der Franzosen. Wenn diese einmal fortgehen, könnte die
Sache sich leicht arrangieren lassen, bis jetzt aber ist mit
denselben eine bestimmte Kapitulation ATorhanden, gegen die sich
nicht handeln lässt. Übrigens ist dies kein Hindernis, die Sache
deshalb allein abzuAveisen. — Ferner, die andern Nationen



— 527 —

werden die Sache mit der grössten Eifersucht aufnehmen. Als
im Jahre 1850 die Franzosen eine päpstliche Armee bilden
wollten, hat die ganze Welt dagegen opponiert. Er räumte
aber ein, dass auch die anderen Nationen hinreichend bedacht
seien. — Zu diesen äusseren Sclrwierigkeiten kommt eine innere.
Man kann nicht, wie beim regulären Militär, in Friedenszeiten
einen Teil entlassen. Ich entgegnete, dass beim regulären
Militär, wenn es stets kriegsbereit sein solle, überhaupt eine
bestimmte Anzahl von Mannschaften und Cadres erforderlich
sei; als Orden habe dies Militär keine Gefahren; es liesse sich
der Modus finden, die Leute auch anderweitig zu beschäftigen,
z. B. durch Krankenpflege, Verwendung für die Obsorge in den

Gefängnissen und dergleichen. Er fragte, Avelche Anzahl sich
nach meiner Schätzung wohl finden würde, Avorauf ich die
feste Überzeugung aussprach, dass, da bereits über hundert
vorhanden seien, sich im Laufe der Zeit von drei Jahren
10,000 finden Avurden. Hierauf teilte er mir mit, dass er die
Sache dem hl. Vater ausführlich vorgetragen und dieser die
Dokumente eingesehen habe, der hl. Vater habe ihn beauftragt,
die Sache aufs reiflichste zu prüfen, er Averde jetzt zu dem
Zwecke eine geeignete Kommission einsetzen, welche sich dieser
Prüfung unterziehen solle, er hoffe, in ZAvei bis drei Monaten
deren Resultate mitteilen zu können. Ich bat ihn, diese
Mitteilung nicht, wie er andeutete, durch den Prinzen Hohenlohe,
sondern direkt durch den Herrn Bischof von Münster zu machen,
was er versprach. — Im Laufe des Gesprächs gab er zu
verstehen, dass die jungen Männer vielleicht die Möglichkeit fänden,
sich faktisch zu organisieren."

Von noch grösserer zeitgeschichtlicher Bedeutung als die
Stellung Antonellis zu dem totgebornen Projekt sind jedoch
seme Ausführungen über die Freiburger Wünsche :

„Antonelli hatte ich bereits früher kurz die Freiburger
Wünsche vorgetragen, sprach darüber am 12. Mai, wo ich a~oii

10 bis IIY4 Uhr ununterbrochen bei ihm Avar, und erhielt von
ihm diese genau nach dem Tagebuche gegebenen Erklärungen :

„In betreff der Rottenbttrger Koirvention habe er dem

württembergischen Gesandten sofort erklärt : Es werde dieselbe
nicht genehmigt, der hl. Stuhl könne nie zugeben, dass in
Beziehung auf Gegenstände, welche die Kirche im allgemeinen
angehen, namentlich das Verhältnis von Staat und Kirche
berühren, ein einzelner Bischof ohne den hl. Stuhl selbständig



— 52S —

mit seiner Regierung unterhandle und abschliesse. Er wolle
die Konvention entgegennehmen, werde sie aber keinesfalls
approbieren ; der König A*on Württemberg möge, wenn er
unterhandeln wolle, dies hier durch seinen Gesandten tun.

„In bezug auf die Streichung der personse gratse bei
Pfarreien glaube er nicht, dass die Regierung davon abgehen
werde, da leider der Apostolische Stuhl sich zu sehr und zu
oft dafür erklärt habe und man seitens der Regierung darauf
fusse. Indessen werde er suchen, die Sache in einer Weise zu
machen, dass der Erzbischof nicht in Verlegenheit kommen solle.

„Die Verleihung eines Titels an den Kanonikus Hirscher
wolle er dem hl. Vater vortragen und befürworten."

Über die übrigen Anträge gab er keine speziellen Zusagen
ab, sagte aber wörtlich : ,Versichern Sie den Erzbischof meiner
Hochachtung und Ehrfurcht und davon, dass ich bedacht sein
werde, alles aufs beste und prinzipiell zu ordnen.' Er fügte
hinzu, ,der Gesandte A'on Baden habe sich erboten, solche
Konzessionen zu machen, dass sich Unterhandlungen anknüpfen
Hessen'. Aus den Mitteilungen ging hervor, dass einige der
Avichtigsten der im späteren Konkordate enthaltenen Punkte
sich darunter befanden."

Auch für das Kapitel der niemals stillstehenden Bekämpfung
der deutschen Wissenschaft durch die Index-Kongregation
Averden uns durch Schulte neue Einblicke gegeben. Es sind
speziell die Mitteilungen über das damalige Stadium der
Güntherschen Kontroverse A'on Wert. Da diese Frage jedoch mit
unserer heutigen Aufgabe nicht in Zusammenhang steht, muss
es hier bei dem blossen Hinweis auf die Tagebuchnotizen
(8. 44/5) sein Bewenden haben. Das Gleiche gilt A'on den an
sich hochinteressanten Erzählungen über den Verkehr mit den
geistig besonders heiworragenden Jesuiten Schrader und
Passaglia und von dem Charakterbild, Avelches Schulte auf
Grund seiner persönlichen Erlebnisse mit Kardinal Hohenlohe
A'on dem letzteren gezeichnet hat. Auch die übrigen in Rom in
Verkehr mit ihm getretenen Persönlichkeiten haben sämtlich
eine geschichtliche Rolle gespielt. An dieser Stelle aber stellen
AAÜr nunmehr nur noch einfach zusammen, Avas über das damalige
Ergebnis des Kraheschen Projekts berichtet wird, um dann
unmittelbar daran das anzuknüpfen, Avas später aus demselben
gemacht wurde. F. Nippold.


	Randglossen zu Schultes Lebenserinnerungen

