
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 69

Artikel: La sotériologie de St. Jean Chrysostome

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403747

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 35

LA SOTÉRIOLOGIE
DE ST. JEAN CHRYSOSTOME.

Après avoir exposé la doctrine christologique de St. Jean
Chrysostome, c'est-à-dire comment, d'après ce saint, J.-C. est
vrai homme et vrai Dieu '), voyons quelle a été sa doctrine
sotériologique, c'est-à-dire comment, selon lui, J.-C. a été le
Sauveur et le Rédempteur de l'humanité par ses souffrances
et par sa mort.

Ctmysostome a remarqué que le nom de Jésus signifie en

grec 2o)ir)Q, sauveur (quod salvum faciat populum suum). J.-C.
nous a rachetés de nos péchés par sa croix. Chrysostome a
attaché au mot péché l'idée de pénitence, de repentir, de jeûne,
etc., et au mot croix l'idée de rédemption, de joie et de salut.
«Pascha non jejunii, neque luctus, sed gaudii et exsultationis
est occasio. Crux enim peccatum sustulit, expiatio fuit orbis
terrarum, inveterati odii reconciliatio, januas caeli aperuit, eos
qui odiosi erant amicos reddidit, in caelum reduxit, naturam
nostram in throni dextera collocavit, alia nobis innumera bona
largita est. Non igitur lugere ac maerore contraili oportet, sed
horum omnium causa gaudere ac lsetari Non ob illam
lugemus, absit, sed ob nostra peccata ; idcirco jejunamus » 2).

Chrysostome a distingué l'agneau judaïque et l'agneau de
Dieu. Jésus a été Vagneau de Dieu. C'est ainsi que Jean-Baptiste

(conformément à la parole d'Esaïe : sicut ovis ad occi-
sionem ductus est) l'a appelé : Ecce agnus Dei, qui tollit
peccatum mundi. Sur quoi Chrysostome remarque : « Vide, non

*) Voir la «Revue» d'avril 1909, p. 275-291.
*) In eos qui Pascha jejunant. Contra Jud. III, n. 4.



— 36 —

simpliciter dictum est, Agnus, sed additum est, Dei. Nam
quoniam et alter erat agnus Judaicus, ut hunc esse Dei ostenderet,
sic locutus est. Ille pro sola gente offerebatur, hic pro toto
terrarum orbe fuit oblatus : atque illius quidem sanguis corpo-
ralem plagam prohibuit a Judasis, hujus vero sanguis purga-
tionem orbi attulit universo»1).

Chrysostome a aussi pris quelquefois le mot Pascha dans
le sens de liturgie et de sacrifice (ce que nous appelons aujourd'hui

la messe). Par exemple : « Quadragesima semel in anno
fit, Pascha vero ter in hebdomada, non nunquam etiam quater,
vel potius quotiescumque volumus. Est enim Pascha non jeju-
nium, sed oblatio et sacrificium, quod in singulis fit collectis »2).

Selon Chrysostome, il faut distinguer la mort de l'âme,
qui est le péché, et la mort du corps, qu'il appelle la mort
«simple». C'est pourquoi il y a une double résurrection: celle
de l'âme, par la mort du péché, et celle du corps. Le Christ
a subi la mort corporelle, mais non celle de l'âme, car il n'a
pas péché. Il nous a donné, par le baptême, la résurrection
de l'âme, et nous devons attendre la résurrection du corps,
qui est «la moindre». Ces pensées sont clairement exposées
dans l'homélie sur la résurrection du Christ (n° 4).

Selon Chrysostome, le Christ est mort pour tous, mais il a
aimé chaque homme en particulier, à ce point que, même pour
un seul homme, il aurait souffert comme il a souffert. «Neque
enim recusaturus erat vel ob unum tantam exhibere dispensa-
tionem adeo unumquemque hominem pari caritatis modo diligit,
quo diligit orbem universum»3;.

Selon Chrysostome, le Christ pouvait, s'il l'eût voulu, ne

pas se laisser conduire à la mort; mais il s'est laissé conduire
volontairement, parce qu'il a accepté volontairement ce

précepte de son Père: mourir pour le monde. Combien donc se

sont trompés ceux qui lui criaient : Si tu es le Fils de Dieu,
descends de la croix. Il n'est pas descendu, parce qu'il était le
Fils de Dieu : « Potestatem habeo, inquit Christus, ponendi
animam meam... Ita potestatem habeo ponendi eam ut nemo
possit me nolente id facere Ego solus possum ponere illam,

1) De consubstantiali, contra Anomccos VII, n. 5.
2

i In eos qui l'ascha jejunant. Contra Jzt-d. Ill, u. 4
3) In Cap. II. Epist. ad Gai. Comment., n. 8.



— 37 —

quod vobis non competit... Nemo tollit eam a me. Si hoc
verum est, hinc sequitur eum libenter ad hoc venisse Hoc
praeceptum accepi a Patre. Quodnam Ut moriar pro mundo...
Exprobrarunt : Si Filius Dei es, descende de cruce. Atqui ideo
non descendit, quia Filius Dei est » l).

Le Christ aurait même pu, s'il l'eût voulu, descendre de
la croix et faire éclater sa puissance. S'il ne l'a pas fait, c'est
qu'il était plus admirable d'y rester et de ne montrer sa puissance
que trois jours après. « Quando ergo nobis dixerint : Cur non
opem sibi tulit in cruce? hoc dicamus : Quoniam hoc erat admi-
rabilius... Quod enim tune sua sponte ibi manserit, ostendit ex
iis quae sunt postea consecuta. Qui enim mortem, quae alios
invaserat, expulit, multo magis a seipso, priusquam invaderet,
propulsare poterat; et qui aliis vitam praebet, multo magis
sibi ipsi praebere poterat; quod etiam triduo post fecit, ex
magna potentia suscitatus » 2). Chrysostome a répété cette
explication dans sa IVe homélie sur la Irc Ep. aux Corinthiens (n° 1).

Le Christ est mort pour payer la dette d'Adam. « Adamus
erat debitor et morti obnoxius, et detinebatur a diabolo:
Christus nec debebat, nec detinebatur : venit tamen et debitum
mortis explevit pro eo qui detinebatur, ut illum a mortis vinculis
liberaret » 3).

Quand Chrysostome enseigne que J.-C. a soldé notre dette,
on pourrait croire tout d'abord qu'il s'agit d'une dette payée
au démon, car il dit: «Debebat Adamus, a diabolo detinebatur,
sed unde solveret non habebat : non debebat Christus, nec a
diabolo detinebatur, sed debitum poterat numerare: venit, mortem
persolvit pro eo qui a diabolo detinebatur ut illum exsol-veret*).
Mais, dans maints autres passages, on voit clairement que la
dette a été contractée par le pécheur envers la justice divine;
que c'est la justice absolue de Dieu qui doit être satisfaite;
et que c'est pour la satisfaire que la Sagesse divine s'est unie
à l'humanité pour mettre celle-ci à même de réparer ses fautes,
de se délivrer du joug du mal, et de remonter vers Dieu par
et avec le Christ médiateur, rédempteur et sauveur.

') In Joann. homil. 60, al. 59, n. 2.
2) Expos, in Ps. 46, n. 3.
3) Homil. in sanctum Pascha, n. 4.
4) De resurrectione D. N. J. Christi, n. 3.



— 38 -
Chrysostome enseigne que le Christ a marché à la

souffrance volontiers, et non par force ou par nécessité (non vi
et necessitate, sed libens ad passionem venit1); qu'il a réellement

souffert, et non en apparence seulement; que la cause
de sa passion a été la rémission des péchés (causam vero
passionis dicit, peccatorum nempe remissionem 2). La rémission des
péchés de tout l'univers, totius orbis. C'est de bonne volonté
qu'il s'est livré : lubens traditus est 3j. S'il s'est dit roi, c'est
d'une royauté spirituelle qu'il voulait parler ; car il déclara que
son royaume n'était pas de ce monde; loin de violer les lois,
il paya le tribut, et loin de vouloir être roi, il s'enfuit
lorsqu'on voulut le faire roi *). Ce n'était donc pas la domination
qu'il cherchait, mais le salut du genre humain, car tel a été
le seul but de son incarnation et de ses souffrances: et enim
ipse cum Deus sit, propter nihil aliud nostram induit carnem,
et propter humani generis salutem factus est homo. Sed quid
ego nostram ilium induisse carnem dico, caeteraque omnia sus-
tinuisse humana, quando etiam crucem suscepit, ut nos peccato
obnoxios a maledicto liberaret?6). La malédiction ayant été
prononcée contre les violateurs de la loi, le Christ a satisfait
à la loi, et sur la croix il a changé ainsi la malédiction par
la malédiction (implevit legem, maledictionem maledictione
commutavit, suspensus in ligno), en ce sens que, par la
malédiction dont il a été l'objet sur la croix, il a expié notre propre
malédiction6).

Les disciples se sont proposé de manger avec Jésus la
pâque judaïque; mais Jésus a voulu préparer ainsi notre pâque,
il s'est lui-même fait notre pâque par sa passion, afin de nous
racheter de la malédiction de la loi. Chrysostome répète avec
St. Paul que le Christ, ayant été fait pour nous malédiction,
nous a rachetés de la malédiction de la loi (Gal. Ill, 13). Il
n'explique pas ce point dogmatiquement ; il se borne à en tirer une
leçon morale, à savoir, que, nous aussi, nous devons nous sacrifier
pour nos frères et montrer la beauté de la vertu divine 7j.

') In Joann. homil. 83, al. 82, n. I.
^ In Matth. homil. 82, al. 83, n. 1.

3) De proditione Judœ, homil. 2, n. 3.

4) In Matth. homil. 86, al. 87, n. I.
5) In cap. I. Genes, homil. 3, n. 4.
6) Synopsis script, sacres (Deuteronomii), T. VI, col. 395-
') In cap. I. Genes, homil. 3, n. 4.



— 39 —

Il fallait que le Christ fût compté parmi les pécheurs,
suivant la prophétie d'Esaïe (cum iniquis reputatus est) ; il fallait
qu'il fût victime et pontife; il fallait que la croix fût un autel.
Et il en a été ainsi. « Viden' quomodo et sacrificium et sacerdos

factus sit, et crux altare fuerit?... Cur in sublimi patibulo
jugulatur, non sub tecto? Ut aeris naturam purgaret; ideo in
sublimi, non imminente tecto, sed imminente caelo. Aer quippe
purgabatur, cum ovis in sublimi immolaretur ; purgabatur item
et terra, fluebat enim e latere sanguis in ipsam... Extra urbem
et maenia, ut discas universale sacrificium esse, quia pro
universa terra erat oblatio. Christus totum orbem purgavit > ').
Le Christ est mort pour tous les hommes, et il a versé son

sang même pour ceux qui ont versé le sien : Christus et
sanguinem quem Judaei effuderunt, in salutem effundentium
¦dedit2).

Sur la mort du Christ, Chrysostome s'exprime ainsi : « Ne

putes, quia semel mortuus est, ipsum esse mortalem: ideo

namque immortalis permanet; mors quippe ejus, mors mortis
facta est ; et quia mortuus est, ideo non moritur, etenim illa
morte. Peccalo mortuus est... Si priorem mortem, obnoxius cum
non esset, sed propter aliorum peccatum, subiit; multo magis
nunc non morietur, cum peccatum solvent »3). Le Christ a
visité tous les lieux des enfers (omnia inferorum loca circuit),
et il en a brisé les portes d'airain (confregit portas aereas) :

« Demonstrare volens mortem jam ad finem metamque pervenisse,

aereas portas ejus confregit ; aereas vero nominavit, non
quod portae illse ex aere sint fabrefactae, sed ut declararet
immitem illam et inexorabilem mortis necessitatem »4). Les
enfers étaient enténébrés, donee descendit sol jusitiae, eosque
illustravit, et ex inferno ccelum fecit; nam ubi Christus, ibi et
ccelum. Chrysostome revient ici à sa doctrine de la victoire
définitive du bien sur le mal, du Christ sur le démon. Il faut
lire attentivement toute cette homélie: le parallélisme entre le
Christ et Adam, entre Marie et Eve, entre la croix et l'arbre du

serpent, y est clairement exposé, ainsi que la défaite de l'enfer
et le triomphe du Christ. Chrysostome établit ses explications,

') De cruce et latrane, homil. i, n. i.
2) De proditione Juda, homil. 2, n. 6.

3) In Epist. ad Pom. homil. 2, n. 2.

4) De cœmeterio et de cruce, n. 2.



— 40 —

ses rapprochements ingénieux sur des textes de St. Paul et
destextes des prophètes de l'A. T., textes qu'il concilie avec autant
de perspicacité que de piété. «Quemadmodum igitur rex, com-
prehenso duce latronum et praedonum, qui civitates percurrit
et undique rapit, et antra subit, ut ibi reponat divitias raptas,
latronum ducem ligat, supplicioque méritas paenas persoluturum
tradit, thesaurum vero ejus in regium aerarium convertit : sic
et Christus fecit, principem illum praedonum et carceris custo-
dem, diabolum, simul et mortem, cum per mortem suam vinxisset,
omnes divitias, humanum genus transtulit in seraria regia
Dicam tibi quiddam adhuc mirabilius. Disce modum victoriae,
et tunc magis obstupesces. Perquae enim diabolus vicerat, per
eadem Christus eumdem devicit, et acceptis quibus usus fuerat
armis, eum debellavit : et quomodo, audi. Virgo, lignum et
mors, cladis nostrae fuerunt symbola. Virgo erat Eva, necdum
enim virum cognoverat ; lignum erat arbor, mors muleta Adami.
Attende vero, rursus virgo, et lignum, et mors symbola exsti-
terunt, cladis et victoria; quidem symbola. Nam loco Evae est
Maria ; loco ligni scientiae boni et mali, lignum crucis ; loco
mortis Adami, mors Christi. Vides eum per quae vicit, per
eadem et victum esse? Circa arborem prostrava diabolus Adamum,
circa arborem debellavit Christus diabolum. » Etc., etc.

Chrysostome se complaît manifestement à délayer ces
détails; et l'on voit, par ces « développements», comment le
christianisme s'est «développé», ou plutôt quels progrès les chrétiens

ont réalisés dans l'intelligence des dogmes chrétiens,
lesquels avaient été peu compris par les chrétiens de la
première génération et exposés par conséquent avec des explications

embarrassées et obscures. Finalement le Christ est victorieux

du péché, de la malédiction du péché, de la mort et des
mauvais démons : « Christus, finito bello, quod cum diabolo
gesserat, arma ejus universa, mortem et maledietionem ab excelsa
cruce suspendit, tanquam de tropaeo quodam ipsique mali
daemones vieti sunt. » Il importe de remarquer que, malgré
quelques détails de ce parallélisme, c'est le Christ, et le Christ
seul, et non Marie, qui triomphe et sauve : « Non amplius a

latere tuo mulier, sed omnes unum sumus a latere Christi
(ovxsTi ano tr-ç n/.svQÙç aov yvri], d'kkù n-icirtç i'v sa/.tsv uno %r,ç

nlevQàq tov Xqiotov » l). C'est du côté ouvert du Christ qu'est

') In epist. ad Coloss. c. 2, homil. 6, n. 4.



— 41 —

née l'Eglise, et non de Marie: Sicut Eva ex latere Adami
prodiit, ita et nos e Christi latere Postquam Christus in
crucem sublatus et affixus exspiravit, accedens unus militum
pupugit latus illius et exiit inde sanguis et aqua : et ex illa
aqua et sanguine tota constat Ecclesia. Testis est ipse dicens:
Nisi quis renatus fuerit ex aqua et spiritu, non potest introire
in regnum ccelorum : sanguinem autem appellat spiritum!).
Remarquons, en passant, la hardiesse de l'exégèse et de

l'interprétation de Chrysostome, lorsqu'il traduit le mot « sang »

par le mot «esprit», et lorsqu'il ajoute que le sang par lequel
nous sommes nourris (évidemment le sang eucharistique) est
l'esprit: Et nascimur quidem per aquam baptismatis, alimur
autem per sanguinem.

Dans une autre homélie, Chrysostome enseigne que la mort
du Christ a été une translation: significat enim se non peri-
turum, sed mortem ejus esse translation em (covro yàg ôïjXovvtoç

ijV, òri ovx ccTToXshca, ciXXù fisrdozaoiç tic sOiiv avrov ij rsksvzrj
Ailleurs, il s'explique : « Significans mortem suam esse trans-
lationem. Nam lux solis non exstinguitur, sed parvo tempore
secedens, rursum apparet »3). Il ne faudrait pas en conclure
que, selon Chrysostome, le Christ ne serait pas mort réellement.

Il enseigne à maintes reprises sa mort réelle.
Chrysostome enseigne que la souffrance du Christ est le

salut commun de tous les hommes: <Quia passio quidem mea,
salus vero omnium hominum communis est »4). Le serpent
d'airain que Moyse a fabriqué pour guérir ceux que les
serpents avaient piqués, était une figure du Christ sauveur, qui
guérit les morsures du mal. «Pro serpentibus qui mordebant,
serpens innoxius crucifigitur ; pro nobis, qui morti subjicimur,
is qui morti non subjectus fuit, crucifigitur. Quod praeclare cum
aliis Isaias praedixit in hunc modum : Pro peccatis populi venit
in mortem, et Dominus tradidit seipsum pro peccatis nostris
Quemadmodum illic alii serpentes erant qui mordebant, alius
qui suffigebatur ; ita et hic omnes peccaverant, et unus pro
omnibus crucifigitur » 5). Et Chrysostome développe ce symbo-

l) duales ducendœ sint uxores. Ill, n. 3.
--) In Joann. homil. 79, al- 7^, 11. I.
') In Joann. homil. 68, al. 67, n. 1.

") De Serpente homilia. n. 1.

•') Ibid., v. 3.



— 42 —

lisme très longuement et très ingénieusement, à un point de
vue mystique, dont la conséquence dogmatique et morale est
que J.-C. a souffert et a été crucifié pour la guérison et le salut
de tous les hommes, et aussi pour que les opérations des démons
cessassent (ut daemonum operationes cessarent).

Dans sa 10e homélie sur l'épître aux Romains, Chrysostome
s'élève à de très hautes considérations. Pour bien comprendre
le Christ, son crucifiement et sa rédemption, il faut comprendre,
d'une part, ce qu'est le péché, et, d'autre part, ce que doit être
l'écrasement du péché ou le triomphe complet du bien. — « Là
où le péché a abondé, la grâce a surabondé. » Cette parole
de St. Paul jette une grande lumière sur toute cette question.
Donc le Christ a eu pour mission de délivrer l'humanité du
supplice qu'elle avait mérité, de lui donner le pardon et la vie,
de la rendre forte et victorieuse. Si le péché a procuré des

armes à la mort, la justice doit non seulement désarmer la
mort, mais la détruire, elle et son empire, et assurer à
l'humanité la vie éternelle. Telle est la divine mission du Christ
rédempteur. «Non modo a supplicio liberavit, sed etiam peccatorum

remissionem et vitam dedit... ac si quis febricitantem
non solum a morbo liberaret, sed etiam formosum, fortem,
honoratum redderet.. Gratia vero doni redundantia Ergo
si peccatum mortem armavit, palam est justitiam quae peccatum

tollit, quaeque per gratiam inducitur, mortem non modo
armis spoliare, sed etiam de medio tollere, et illius regnum
totum auferre... et ad meliorem finem vitam nostram adducit
et infinitum bonum: neque enim amplius finem habebit» (nn. 3

et 4). On voit, par ce passage, comment la doctrine sotério-
logique de Chrysostome appelle la doctrine eschatologique de

l'apocatastase, doctrine qu'il a aussi enseignée, comme je le
démontrerai dans une étude spéciale.

De même qu'il a enseigné la mort réelle du Christ,
Chrysostome a enseigné sa résurrection réelle. Il n'a pas dissimulé
que la réalité de la résurrection du Sauveur a été, d'abord,
repoussée par quelques-uns, même par ses disciples. Le bruit
d'une fraude, dit-il, a couru : « Valuit apud nonnullos, post
sigilla, post tantam veritatis perspicuitatem. Neque enim pro-
miscuum vulgus resurrectionis doctrinam norat. Nec mirum, cum
ne ipsi quidem discipuli eam nossent: neque enim, inquit ille



— 43 —

discipuli ejus sciebant quod oporteret eum a mortuis resur-
gere » J).

Chrysostome a réfuté les juifs qui soutenaient que le Christ
n'était pas ressuscité. Sa réfutation se borne aux assertions
suivantes : 1° nous savons par les Ecritures que le Christ a
été crucifié : crucifixum fuisse Christum ex sacris litteris
constat2); 2e si le Christ était mort et s'il n'était pas ressuscité,
ses disciples, qui l'avaient abandonné de son vivant, ne
l'auraient pas, après sa mort, glorifié avec une telle ardeur et au

péril de leur vie, et, de plus, ils n'auraient pas opéré en son
nom les miracles qu'ils ont opérés: si mortem obiisset Christus
et non resurrexisset, signa etiam inferire oportuisset ac deleri;
jam vero non modo deleta non sunt, sed et illustriora deinde
atque celebriora sunt facta 3). Chrysostome a insisté ailleurs sur
l'impossibilité où étaient les disciples de feindre une résurrection.

Quod vero non potuissent, nisi vera resurrectio fuisset,
illam simulare, id certe admodum probabile est4). Il examine
un à un tous les motifs qui auraient pu les porter à imaginer
cette supercherie, et il n'en trouve aucun plausible. C'est triompher

facilement. Mais il est d'autres hypothèses que Chrysostome

n'examine pas, et il faut avouer que son argumentation
en général manque de précision et de vigueur. Il en est de

même lorsqu'il explique pourquoi le Christ ne s'est pas montré
aux Juifs après sa résurrection : c'est, dit-il, parce que, loin
de les rendre croyants, il les aurait rendus furieux; Chrysostome

le pense, parce que, si la résurrection que Jésus a faite
de Lazare, les a laissés incrédules, sa propre résurrection
n'aurait pu qu'exciter leur fureur: «ut igitur eos superfluo
furore liberaret, seipsum occultavit; majori enim illos suppli-
cio obnoxios reddidisset, si post crucem apparuisset » 5).

Chrysostome pense que les masses n'auraient pas été affectées
en le voyant ressuscité, tandis qu'elles devaient l'être par les
miracles opérés en son nom : « si enim ipsi discipuli non
credebant initio et turbabantur. quomodo vulgus affectum
fuisset? Quapropter ex miraculis indubitatam reddit resurrec-

') /. Epist. ad Olympiadem diaconissam, n. 4.
*) In princip. Actorum IV, n. 7, T. HI, p. m (édit. Gaume).
3) Il répète cette assertion au n° 8.
4) In Matth. homil. 89, al. 90, nn. 1 et 2.

5) Ibid., n. 6.



_ 44 —

tionem » '). Il pense aussi que, s'il s'est montré le soir à ses
disciples, c'est que le soir ils devaient être plus frappés: et
cur in vespera apparuit? quia verisimile erat ipsos tunc maxime
formidare2). Puis il ajoute assez naïvement : « Sed quod mira-
bile est, quomodo non ipsum phantasma esse putaverint? nam
januis clausis, et statim ingressus est». Nous avons besoin
aujourd'hui d'arguments plus péremptoires ; Chrysostome voulait

évidemment expliquer à des croyants plutôt que convaincre
des incroyants ; et encore n'a-t-il pas cherché à expliquer
comment le corps du Christ, qui portait les cicatrices du crucifiement

et qui pouvait manger et boire, pouvait en même temps
être « tam tenue, tam leve ut januis clausis ingrederetur, cras-
sitie omni carebat »3). Chrysostome a pensé d'ailleurs que la
résurrection du Christ n'était pas comme les autres: «indicat
quod sic resurrexerit quasi non ultra moriturus; vel cum dicit,
eo quod impossibile erat teneri illum ab ea, significat resurrectionem

ejus non esse communem cum aliis (ov xoin] toîç alloiç
ysyovsv rt àvdoiaoïç) » 4Y

Nous voulons le croire, mais nous n'en trouvons pas moins
faible sa théologie sur ce point spécial, lorsqu'il raisonne ainsi:
« Si Christus peccator non fuit, cur crucifixus est Pro aliis.
Si pro aliis, omnino resurrexit »5). En parlant de la sorte,
Chrysostome n'est manifestement pas sur le terrain historique,
mais seulement sur le terrain interprétatif. Ailleurs Chrysostome

répète simplement quelques textes de St. Paul : « Si le
Christ n'est pas ressuscité, toute notre foi et toute notre
prédication sont vaines ; or cela est impossible a). A quoi les adversaires

répliquent que cette illusion n'est que trop possible, et

que la question est précisément de montrer quelle n'est pas
fondée. Or Chrysostome ne fait pas cette démonstration; car
on ne saurait prendre ses mouvements oratoires et ses redites
pour une véritable démonstration. En revanche, il s'oublie
quelquefois dans des subtilités, par exemple, lorsqu'il remarque
qu'après sa résurrection le Christ a bu du vin, et non de l'eau,

') In Acta apost. homil. I, n. 4.
2) In Joann. homil. 86, al, 85, n. 2.

3) In Joann. homil. 87, ai. 86, n. 1.

*) In Ada apost. homil. 6, n. I.
5) In epist. ad Rom. homil. 9, n. I.
°) In epist. I ad Cor. hom. 39, nn. 2 et 3.



— 45 —

pour réfuter « la mauvaise hérésie de ceux qui se servent de

l'eau dans les mystères » : < Cur post resurrectionem non aquam,
sed vinum bibit? Ut aliam malam haeresim radicitus evelleret.
Quia enim quidam in mysteriis aqua utuntur, ut ostendat se

et cum mysteria tradidit vino usum fuisse, et post resurrectionem

sine mysteriis in vulgari mensa vinum adhibuisse, ex
genimine vitis inquitJ).

Chrysostome a pris dans le sens littéral et matériel les

passages relatifs à la transfiguration, à la résurrection et à

l'ascension de J.-C. Selon lui, J.-C. a voulu nous montrer par
ces trois actes ce que notre corps sera un jour (quale corpus
nostrum futurum esset, ostendit quadraginta diebus cum ipsis
versatus est, ut certiores illos redderet, et qualia corpora nostra
post resurrectionem futura sint, ostenderet. Haec tu quoque
in resurrectione expecta'A.

Quant à Y ascension de J.-C, Chrysostome a remarqué que
cette expression est bien celle qu'il faut employer: car, dit-il,
le Christ n'a été ni assumptits, ni deductus par une force autre
que la sienne ; il s'est élevé lui-même : « in jubilo, hoc est ascendit
in victoria, cum mortem vicisset »3). 11 meurt victorieusement,
et sa victoire est son ascension, et son ascension est sa
victoire. Chrysostome a distingué la résurrection du Christ, son
assumption et son ascension. Qu'a-t-il entendu par cette assumption,

qui n'était ni sa résurrection, ni son ascension Il n'est
pas facile de le comprendre. Voici ses propres expressions :

« Visus est supra quingentis fratribus. Quosnam hic dicit
duodecim apostolos? nam post assumptionem (dvcilr^nj in
eorum numerum relatus fuit Matthias, non statim post
resurrectionem (ävdoxccoiv). Aliqui illud supra, dicunt esse supra
e caelis ; non enim supra terram gradiens, sed superne et supra
caput eis visus est. Non solum enim volebat facere fidem resur-
rectioni, sed etiam assumption!» 4).

Ailleurs, Chrysostome a représenté la fête de l'ascension
de J.-C. comme la fête où nous célébrons la réconciliation du

genre humain avec Dieu: Quae praesens est ista celebritas?...
Hodie humanuni genus reconciliatum est Deo: hodie longum

') In Matth. homil. 82, al. S3. 11. 2.
2) De pu tura: vita: deliciis, n. 6.

3) Expos, in Ps. 46, n. 4.
i) In Epist. I ad Cor, homil. 38, n. 4.



— 46 —

bellum deletum est atque sublatutn, hodie pax quaedam nobis
admirabilis rediit1). Il a expliqué ainsi sa pensée: le Verbe
s'était fait homme et s'était interposé entre Dieu et l'humanité
pour les réconcilier; il a réussi, et par son ascension ou son
retour dans le ciel, il a rendu à Dieu les prémices de notre
nature, et c'est ainsi que son oeuvre de médiation et de
pacification a été terminée. Telle est la portée de la fête de l'ascension.

Chrysostome entend par prémices de notre nature l'homme
sans tache et parfait : « Non sunt primitiae censendae, si primum
fructum obtulerimus exilem et evanescentem, sed si probum
atque perfectum offeramus. Quoniam igitur fructus ille peccato
obnoxius erat, ideo non est oblatus, etiam si primus esset; at
hic a peccato liber erat, ideoque oblatus est, licet posterius
exstiterit: hae enim sunt primitiae. » Le Christ a été cet homme
sans tache et parfait; aussi les anges se sont-ils réjouis en le
voyant arriver au plus haut des cieux, non plus comme Elie,
qui était un serviteur, mais comme le Maître et le Fils2). Nous
devons tous mériter par nos vertus d'être associés un jour à

cette joie et à ce triomphe.
Quoi qu'il en soit de ces mystères et des explications

souvent insuffisantes dont ils ont été l'objet, le dogme même reste
précis dans sa simplicité, et Chrysostome l'a enseigné clairement,

à savoir : « que le Christ est le Sauveur de tous les
hommes et surtout des fidèles (6ç iati 2iot)]o nâvrcor dvirQiÓTrwv,

fid/Aura TTiOvwi 5) ; qu'il est le médiateur, le pontife, l'époux de

l'Eglise, l'époux de l'âme, le chef, la tête, la racine, le
breuvage, la nourriture, la vie, le sacrificateur et la victime, le

rédempteur et la plénitude de la loi, le premier né d'entre les

morts, etc. Chacun de ces titres exige des explications;
Chrysostome en donne de nombreuses, dont plusieurs sont de l'ordre
moral et tendent plus à la sanctification qu'à la spéculation ;

ce sont les plus touchantes et les meilleures. On les trouvera
indiquées dans les différents traités de la théologie.

Conclusions.
1° Chrysostome, orateur et moraliste avant tout, a employé

tel quel le langage des Ecritures, qui était aussi un langage

*) In ascensionem D. N. J. C, n. 2.

2) Ibid., n. 5.
3) In Epist. I ad Tim. C. IV, homil. 12, n. 2.



_ 47 —

destiné à moraliser, à sanctifier, à faire pénétrer dans les âmes
la vérité religieuse et les sentiments religieux; il n'a pas essayé
de le traduire en propositions équivalentes d'une portée strictement

dogmatique, car ce n'était nullement son but. Par exemple,
voulant exhorter les fidèles à ne pas se laisser troubler dans
leur foi en J.-C." Sauveur et Rédempteur, lorsqu'ils le voient
humilié, frappé, mort, enseveli, etc., il leur montre que, même
dans ces circonstances, le Christ est toujours le Très-Haut ; et

pour le prouver, il cite textuellement des passages où il est
dit que le soleil s'est voilé, que des tombeaux se sont fendus,
que le voile du temple a été déchiré, etc. Chrysostome a-t-il
pris à la lettre, dans sa pensée intime, tous ces textes, ou ne
les a-t-il cités que comme des textes oratoires, symboliques,
exprimant des idées justes et saintes, que chacun saurait bien
dégager de leurs formes figurées sans qu'il le fît lui-même?
Il est difficile de le dire. Il faut constater le fait, qu'il cite ces
textes tels qu'ils sont dans les Ecritures, et qu'il cherche à en

tirer toutes les ressources édifiantes qui y sont contenues.
« Quando ergo audieris crucifixum esse Dominum, fuisse sepul-
tum, ad inferiores terrae partes descendisse, ne labaris, nec
angaris : est enim altissimus, et natura altissimus... Vide ergo
ipsum, dum esset apud inferos, vel alta quaevis concutientem.
Sol enim tunc avertebat radios, petrae findebantur, et velum
templi abrumpebatur, terra movebatur, Judas strangulabatur,
Pilatus et ejus uxor terrebantur, ipse judex se defendebat
Quando ergo videris eum mortuum, fac animo cogites sublatum
lapidem, angelos qui eum metu ad sepulcrum manent, inferos
qui refringuntur, mortem quae consumitur, captivos liberantem:
et tune cernes quam sit terribilis •> '). En maintes circonstances,
il prend les Ecritures à la lettre, en d'autres il les interprète
avec une très grande liberté.

2° Chrysostome ne veut pas qu'on cherche à tout expliquer,

surtout par des arguments mesquins. La puissance de
Dieu, dit-il, est plus grande que notre sagesse; mieux vaut se
taire: «Dei potentiae et immensae sapientiae cedentes, taceamus.
Ita ergo, si ea quae Dei sunt, per externam sapientiam expli-
care velimus, multus sequetur risus, non propter rerum imbe-
cillitatem, sed propter hominum amentiam. Res enim magnas

') Expos, in Ps. 46, n. 2.



— 48 —

nullus sermo potest explicare. Animum autem adhibe » '). Tel
est l'esprit de Chrysostome, notamment dans ces sortes de

questions.
3° Il a enseigné très clairement que J.-C. est notre

Sauveur, notre Rédempteur, c'est-à-dire qu'il s'est fait péché et
malédiction pour expier nos propres péchés et pour nous délivrer

de la malédiction que nous avons méritée; qu'ainsi il a
consenti, dans son amour incommensurable pour l'humanité, à

souffrir et à mourir comme un criminel; qu'en agissant de la
sorte, non seulement il a satisfait à la justice absolue et infinie,

mais il a encore appris aux hommes ce qu'est le péché
et comment il faut l'éviter, ce qu'est la vertu et comment il
faut la pratiquer, ce qu'est la sainteté et comment il faut la
conquérir, ce qu'est l'esprit de sacrifice et comment nous
devons nous en pénétrer, pour être vraiment unis au Médiateur,

au Rédempteur, au Sauveur. Tel est le fond de sa
doctrine sotériologique. Elle n'a rien de systématique ni de
scolastique.

4° C'est pour le salut de tous les hommes que J.-C. a été
crucifié, qu'il a souffert et qu'il est mort. C'est pour leur
résurrection qu'il est ressuscité. Sa résurrection prouve sa mission
divine; mais ce n'est point à cause d'elle qu'il doit être
considéré comme Dieu. Il est considéré comme Dieu pour des
motifs tout autres que ceux qui concernent son humanité : car
sa divinité n'est point son humanité, encore moins sa corpo-
réité. Le corps est corps et reste corps. J.-C. est Dieu parce
que la Sagesse divine s'est unie en lui à la nature humaine,
et non parce que son corps a été sanctifié dès sa conception
et qu'après avoir été crucifié et enseveli, il a été glorifié dans
le ciel. Confondre la divinité de J.-C. et sa corporéité serait
tomber dans le monophysisme et dans un grossier matérialisme.

5° Sur la question du fait de la résurrection de J.-C.
Chrysostome a été simplement affirmatif, en ce sens que les
arguments par lesquels il semble avoir voulu le prouver ne sont
pas des preuves strictes. Il a voulu édifier des croyants et non
convaincre des incroyants. Aussi est-il permis de trouver ses

explications et sa théologie faibles sur ce point, et même insuffisantes

pour les chrétiens de nos jours et pour nos exigences

') In Ep. I ad Cor. homil. 4, n. 1.



— 49 —

apologétiques. On en a une preuve éclatante dans son homélie
De resurrectione Christi, qui est divisée en cinq paragraphes:
dans les deux premiers, il s'élève contre l'ivresse (défaut des

chrétiens de son Eglise après les privations du carême); dans
le troisième, il dit que la table paschale est ouverte aux pauvres
comme aux riches : dans le quatrième, il parle de la résurrection

de l'âme, résurrection qui nous a été accordée au
baptême; dans le cinquième, il nous exhorte à fuir le péché, cause
de la mort, et à nous élever par nos vertus, comme St. Paul,
dans le paradis, jusqu'au troisième ciel; bref, ce n'est qu'en
passant et en quelques mots qu'il dit que le Christ est mort
et ressuscité. Le point de vue de l'orateur est exclusivement
moral.

E. Michaud.

Revue intern, de Théologie. Heft 69, 1910.


	La sotériologie de St. Jean Chrysostome

