
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 71

Artikel: Esquisse d'un traité de la tradition

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403762

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


458

ESQUISSE
D'UN TRAITÉ DE LA TRADITION.

Dans mon « Cours de théologie dogmatique » tel que je l'ai
résumé le traité de la tradition est le dixième.

En voici le plan :

Observations préliminaires sur la place de ce traité dans
un cours de théologie dogmatique.

Ch. Ier. Du témoignage et de la tradition au point de vue
philosophique, social et religieux.

Ch. II. Comment la tradition a toujours été, de fait, un
principe fondamental dans l'Eglise chrétienne.

Ch. III. Explication du principe de la tradition : comment
la tradition constante et universelle est un principe, et
comment la tradition particulière (locale ou temporaire) n'en est

pas un.
Ch. IV. Les Pères, soit d'Orient, soit d'Occident. Leurs

œuvres et les études récentes dont ils ont été l'objet.
Ch. V. Ce qu'il faut penser des Pères comme docteurs

privés et des Pères comme témoins de la foi de l'Eglise
universelle.

Ch. VI. Thèses et conséquences.
Ch. VIT Objections des ultra-traditionnistes.
Ch. VIII. Objections des anti-traditionnistes : — 1° les

sceptiques; — 2° les libres-penseurs; — 3° les protestants.
Ch. IX. Etat de la question chez les théologiens

ultramontains : — Remarques générales; — 1° Rome déprécie et

dédaigne les Pères; — 2° Rome ne comprend plus l'argument
de tradition ni la notion du dépôt; — 3° L'école ultramon-

Voir la « Revue internationale de théologie », juillet 1902, p. 476-495.



— 459 —

taine française du 19° siècle a commencé par remplacer les

notions d'attestation et de dépôt par un traditionnalisme de

fantaisie ; — 4° Le traditionnalisme mennaisien étant condamné,
a surgi, à la place des notions traditionnelles de l'ancienne
Eglise, le système de l'évolution; — 5° Position de la question;
— 6° Contradiction parmi les évolutionnistes ultramontains ; —

7° Le passage de la foi implicite à la foi explicite; — 8°
L'évolution du grain de blé, du grain de sénevé, la croissance du

corps de l'enfant qui devient homme, sont mal interprétées par
Rome ; — 9° Les proxima fidei et les théologoumènes, ainsi
que les formules dogmatiques; — 10° Comment la tradition est

remplacée à Rome par le magistère du pape; — 11° A quoi
se réduit le sophisme romain; — 12° Conclusions; — 13° Le
comble, c'est que Rome ose donner le nom de progrès à toutes
ces altérations antichrétiennes.

Ch. X. Comment le Newmanisme est opposé à la vraie
tradition catholique: 1° Notice biographique de Newman; —

2° Ses ouvrages ; — 3° Ouvrages sur sa personne et sur ses

œuvres ; — 4° Comment ses propres disciples ne sont pas d'accord

entre eux pour le juger, les uns l'admirant, d'autres
signalant ses torts, beaucoup faisant l'un et l'autre; — 5° Ses

contradicteurs; — 6° Le pape Pie X l'a-t-il condamné? —

7° Que faut-il penser de lui? a) Il n'a pas été d'accord avec
lui-même; b) son caractère; c) son système théologique; ses
idées principales et autres ; ses erreurs. — Appendice.

Ch. XI. Etat de la question chez les protestants.
Ch. XII. Etat de la question chez les anciens-catholiques :

1° leur explication de la tradition; — 2° leur manière de
concilier la tradition et le libre examen; — 3° leur manière de

concilier la tradition avec le vrai « développement » ; — 4° leur
manière de concilier la tradition et le progrès.

Les lecteurs qui ont été attentifs aux publications de la
«Revue», sont déjà renseignés sur l'évolutionnisme ultramontain,

notamment sur le newmanisme, et sur les incroyables
contradictions qui régnent parmi les théologiens ultramontains
en matière de dogme et de tradition. J'ai pensé que le
chapitre VI de ce Traité pourrait être particulièrement utile, vu
la confusion d'un grand nombre d'esprits dans cette question.
Le voici :



— 460 —

Ch. VI. Thèses et conséquences.
I. Etant donné que les Pères aient eu des qualités et des

défauts, il est logique de n'avoir pour eux qu'une admiration
prudente, de n'accepter que leurs qualités et de rejeter leurs
défauts. Donc il faut les aimer, non comme les nègres du centre
africain aiment leurs idoles, mais comme des hommes exacts
aiment ce qui est bien et repoussent ce qui est mal.

Donc à ceux qui veulent rejeter les Pères absolument, à

cause de leurs défauts et de leurs erreurs, répondons en faisant
ressortir les qualités des Pères. Et à ceux qui veulent, les
admirer absolument et sans restriction, répondons en faisant
ressortir leurs défauts et leurs erreurs. Soyons avec eux quand
ils disent vrai, et contre eux quand ils disent faux.

Si nous les louons, que ce ne soit qu'à cause de leurs
qualités et des vérités qu'ils ont enseignées, et non à cause de
leurs défauts ou de leurs erreurs. Bossuet lui même a dit que
« croire une doctrine plutôt qu'une autre, par la seule autorité
des hommes, c'est s'exposer à l'erreur. L'autorité humaine peut
induire à une doctrine, mais non pas convaincre l'esprit » *).

Donc soyons à l'égard des Pères ce que nous devons être
à l'égard de tous les autres docteurs. Ni dénigrement, ni
adulation. Pas de préjugés. Il y a des préjugés d'admiration quand
même, qui font tort à une saine appréciation autant que les

préjugés de scepticisme ou d'hostilité; écartons les uns et les

autres. M. Tixeront a très justement observé qu'on peut
respecter les Pères et ne pas les suivre toujours2). C'est qu'en
effet ils ne sont pas nos maîtres, mais seulement nos guides :

« Qui ante nos ista noverunt, non domini nostri sed duces

sunt5)»; or les conseils des guides peuvent toujours être
contrôlés.

On a dit que les Pères sont pour nous des médecins
moraux. Ils peuvent l'être en effet, lorsqu'ils connaissent exactement

le mal et le remède; et alors il faut les suivre. Mais ils
peuvent aussi se tromper, et de fait ils se sont trompés souvent.
Donc, ici encore, ils doivent être contrôlés; et si, en les
contrôlant, nous constatons qu'ils parlent sagement, véridiquement,
utilement, nous devons accepter avec gratitude tout ce qu'ils

') Bossuet, Logique, III, XXII.
') Histoire des dogmes, T. II, p. IV.
3) Sénèque à Lucilius.



— 461 —

disent de vrai et de bon. De fait, ceux qui lisent les Pères
attentivement découvrent dans cette étude beaucoup d'actualités
dont on peut profiter encore J).

En un mot, le véritable esprit est de voir dans les Pères
des hommes qui ont voulu rendre leurs semblables plus moraux
et plus religieux. Donc il faut les juger et les traiter comme
tels. Cette bonne volonté était-elle suffisante pour leur communiquer

la connaissance de l'histoire, des sciences, des langues,
de la philosophie, voire même de la tradition? Non. Donc ils
ont pu se tromper, comme tout homme de bonne volonté peut
se tromper. Donc il faut les suivre quand ils sont dans le vrai, et
ne pas les suivre quand ils sont dans l'erreur. Rien de plus simple.

IL II est évident que le témoignage des Pères, lorsqu'il est
unanime, constant et universel, est une garantie historique
digne de tout respect. Se ranger à leur témoignage en pareil
cas, c'est rendre hommage non à l'usage en tant qu'usage,
mais à la raison même, à la vérité même, à l'évidence même.
Au fond, les usages ne prouvent pas grand'chose; car il y en
a de mauvais et d'erronés, comme il y en a de bons. Ce qui
prouve quelque chose, ce qui a quelque valeur dans la tradition,

ou dans la transmission d'un enseignement ou d'un fait,
c'est l'exactitude de ce fait, c'est la vérité de cet enseignement.
La tradition universelle, dont nous parlons dans ce Traité, nous
fait connaître, historiquement, l'enseignement du Christ, rien de

plus : elle ne démontre pas la vérité intrinsèque ou dogmatique
de cet enseignement, elle ne fait que constater le fait que tel
a été l'enseignement du Christ ; ce qui démontre la A'érité

intrinsèque de cet enseignement, c'est la raison, c'est la science,
c'est la philosophie, c'est la saine théologie, c'est la vertu qui
en est le produit, etc.

Telle est la vraie valeur de la tradition. Elle n'est pas autre.
Lorsque Descartes a expliqué qu'un principe de conservation
domine tous les échanges de mouvement dans l'univers, qu'aucune

énergie n'est détruite, que toute véritable force reste, il
n'a pas fait autre chose que démontrer la persistance de la
force, c'est-à-dire, dans l'ordre de la pensée, la persistance de
la vérité. C'est la vérité qui est la force, en religion surtout.
C'est la vérité enseignée par le Christ qui est la force du

') Leclercq, AJrique chrétienne, T. I, p. 331.



— 462 —

monde religieux; aucune des vérités enseignées par le Christ
n'est détruite ; tous les changements ou échanges de mouvement

dans les esprits et dans les points de vue, sont dominés

par cette force conservatrice persévérante. Telle est la vraie
tradition, tel est le « ecce ego vobiscum sum ». Les adversaires
de la tradition ont tort de se borner trop exclusivement aux
changements, et de ne pas assez voir la force qui dure et
persiste à travers et au-dessus de tous les changements, la
force universelle de la vérité transmise à travers les siècles.

On comprend que le témoignage d'un seul homme ou de

quelques hommes ne suffit pas pour transmettre cette force
universelle ; qu'elle doit être non seulement ici, mais là et
partout; non seulement aujourd'hui, mais hier et demain; non
seulement avec tel ou tel, mais avec tous les hommes qui
suivent la droite raison, car elle n'est pas la propriété de

quelques-uns, mais le bien et la force de tous. C'est cette unanimité,
cette constance, cette universalité qui forment la certitude de

la tradition*).
Il en est de la tradition vraie comme de la science ; ni

celle-là ni celle-ci ne consiste dans l'entassement des textes et
des connaissances, « mais dans le jugement et l'usage qu'on en

fait; c'est toujours, en fin de compte, l'esprit qui est le maître 2) ».

Amicus Plato, magis amica veritas. La vérité, voilà ce que
l'on doit chercher dans la tradition. Ce n'est pas nous qui
dirions : « Aristote a toujours raison devant Dacier, non pas
parce qu'en effet il a raison, mais parce que c'est Aristote ».

Non, Aristote, pas plus que Platon, n'est au-dessus de la
raison; c'est la raison qui est au-dessus de l'un et de l'autre; et
c'est elle aussi qui fait la force du témoignage universel,
constant et unanime. Il y a quelqu'un qui a plus d'esprit que
chacun, c'est tout le monde. Le magister dixit d'autrefois n'a
plus de force aujourd'hui, à moins qu'on entende le Christ, le
seul et vrai Maître; mais ce qu'il n'a pas enseigné reste libre.
La tradition ne fait que transmettre ce qu'il a enseigné, elle
n'est pas chargée de donner de cet enseignement une explication

selon tels ou tels Pères, et encore moins de transformer
cette explication essentiellement humaine en dogme divin.
Toujours et partout, le divin reste divin, et l'humain humain.

') V. Dubois, i Revue du clergé français», 15 février 1904, p. 649.
2) Lejay, «Revue d'histoire et de littérature religieuses», juillet I906, p. 377.



— 463 —

III. Donc la tradition locale, temporaire, particulière, limitée,

ne saurait avoir la force de constatation historique que
possède la tradition universelle. Elle ne peut donc être admise

qu'autant qu'elle peut se justifier aux yeux de la raison. La
raison doit l'examiner en elle-même, d'après les règles de la
critique historique, philosophique, scientifique, théologique, etc.

Telle a été la doctrine de St. Cyprien lorsqu'il a dit : « La
coutume sans la vérité n'est qu'une vieille erreur Non est
de consuetudine prœscribendum, sed ratione vincendum ; ce
n'est pas la coutume qui doit faire loi, c'est par la raison qu'il
faut triompher». De même, Anselme de Cantorbéry, terminant
son De conceptu virginali, c. 29, dit :

« Haec breviter de originali peccato, pro capacitate
intellectus mei, non tam affîrmando quam conjectando dixi; donee
mihi Deus melius aliquo modo revelet. Si cui vero aliter visum
fuerit, nullius respuo sententiam, si vera probari poterit-«.

Donc, d'après ces Pères, la raison prime la tradition, et
celle-ci n'a de force que grâce à la raison qui est en elle et
avec elle. Donc s'écarter des interprétations des Pères pour
suivre la raison et la science, c'est être dans l'esprit des Pères.
On peut placer la foi au dessus de tout, l'exalter, sans pour
cela amoindrir les droits de la raison : la foi objective, vérité
divine, est au-dessus de la raison, mais non contre; elle
implique la raison, elle est éminemment rationnelle; il n'y a pas
lutte entre elles. Tel est l'esprit des Pères.

On n'étonnera personne en disant que des hommes comme
Tertullien, Cyprien, Cyrille, Athanase, Basile, Grégoire, Jean
Chrysostome, Jérôme, Augustin, etc., ont été personnels ; qu'ils
ont eu leur propre manière de voir et de sentir dans leurs
relations ecclésiastiques, dans leurs points de vue, dans leurs
passions, dans leurs ressentiments, dans leurs versatilités (car
ils ont changé souvent et se sont rétractés eux-mêmes), aussi
dans leurs explications* théologiques. Ils étaient hommes. Ce

personnalisme est très intéressant. Loin de le rejeter, il faut
l'examiner, l'analyser, le contrôler, comme on le fait de toute
chose humaine. Ce que nous y trouvons de bon, nous le
retenons, quod bonum est tenete. Mais ce qui nous paraît
défectueux, erroné, à plus forte raison mauvais, rejetons-le. Tel a
abusé de la rhétorique en certaines circonstances, tel de la
scolastique ou de la fausse science de son temps, tel autre a



— 464 —

été victime de mots mal compris, etc. Pourquoi les suivrions-
nous sur ce terrain de l'erreur? Ils seraient les premiers à nous
condamner. Aussi M. Leclercq n'hésite-t-il pas à signaler les
faiblesses de Tertullien1), M. Boulenger celles de Grégoire de

Nazianze et de Grégoire de Nysse2), M. Bainvel à dire que
le consentement même unanime des Pères ne jouit pas du
privilège de l'infaillibilité, même in rebus fidei et morum, quand
les Pères parlent non comme témoins de la foi, mais comme
docteurs privés; qu'à plus forte raison en est-il de même dans
les choses étrangères à la foi et aux mœurs3).

Je ne saurais me répéter. Prière au lecteur de vouloir bien
se reporter à mon étude sur Quelques sophismes théologiques :

I. A propos de la doctrine des Pères4) ; IL Les « Proxima
fidei »6). Toute cette importante question y est mise au clair.
Pour ceux qui n'auraient pas le temps de revenir sur ces
détails, je me borne à la simple remarque suivante :

Il importe de noter que les traditions locales consignées
par les docteurs particuliers et dans les écoles théologiques de

telle ou telle époque, ont été souvent erronées, n'ayant été que
des opinions très humaines de théologiens plus ou moins
nombreux se copiant les uns les autres. Plusieurs de ces traditions,
dont Rome fait tant de cas aujourd'hui et sur lesquelles elle
s'appuie pour proclamer ses nouveaux dogmes, ont triomphé
grâce au silence et à la prévarication des docteurs et des

évêques qui en connaissaient la fausseté et les vices, mais qui
n'osaient ni les combattre, ni même les signaler. Ces timides
se bornaient à gémir dans le secret, et couvraient leur coupable
silence du nom de discrétion; ils voulaient, disaient-ils, éviter
un scandale inutile, les papes étant incurables, aimant leurs
maux et ne voulant point guérir, et les conciles œcuméniques
ne réformant rien. C'est ce que St. François de Sales, par
exemple, a avoué à la mère Angélique Arnauld, lorsqu'il lui a

dit : «Je sais cela comme les docteurs,, qui en parlent, mais la
discrétion m'empêche d'en parler, parce que je ne vois pas de

fruit à en espérer » 6).

») Afrique, T. I, p. XXVIII; cf. XXXIII.
2) Grégoire de Nazianze, p. XXXVIII, XL, 87, 109, etc.
3) «Revue du clergé français», 15 février 1906, p. 633.
4) «Revue internationale de théologie», avril 1899, p. 310-315.
5) P- 315-318.
6) Cité dans les Etudes du 20 février 1910. p. 440.



— 465 —

C'est ainsi que l'erreur et le vice ont pénétré dans l'Eglise,
et que de fausses traditions l'ont emporté sur la vérité et sur la
discipline. Et cela se comprend aisément. Les papes ont réussi
à terroriser le clergé pour des motifs évidents : crainte des

uns, cupidité et ambition des autres, etc. ; et la vérité captive
a été muette et trahie, et un faux catholicisme a supplanté peu
à peu la véritable orthodoxie.

On voit ainsi comment la tradition particulière qui n'a pas
pour elle la constance de l'enseignement universel et de la
pratique générale peut induire en erreur, et comment il faut la
combattre dès qu'on le peut en s'appuyant sur les doctrines
et sur les faits proclamés par la tradition « universelle,
constante et unanime », si peu nombreuses que soient ces doctrines.
La qualité doit l'emporter sur la quantité; le tronc de l'arbre
doit être débarrassé des branches parasites ou malsaines qui
l'ont envahi et qui le rongeraient, si le Christ, qui est avec
l'ensemble de son Eglise, ne suscitait de temps en temps des

serviteurs courageux qui se souviennent de la parole de
St. Paul : Prœdica verbum, insta opportune, importune ; argue,
obsecra, increpa in omni patientia et doctrinal).

La tradition romaine est fondée sur les prévarications des

uns et le mutisme des autres. Heureusement elle est dévoilée

par ceux des fidèles qui continuent, malgré elle et contre elle,
la tradition primitive, laquelle a trouvé toujours, dans tous les

siècles, des échos qui la répercutent à ceux qui savent entendre
et qui veulent écouter.

IV. Donc, dans les assertions des Pères, il faut bien
distinguer la vérité qu'ils ont voulu dire, et les accessoires dont
ils ont pu l'entourer ; ne pas placer ceux-ci au-dessus de celle-

là; ne pas s'arrêter dans les accessoires qui peuvent être de

mauvais aloi, mais aller jusqu'à la vérité, jusqu'au noyau et

s'y tenir. C'est ainsi que le Père Lagrange remarque avec
raison que la doctrine spirituelle de François de Sales est
indépendante des comparaisons qu'il emploie pour la faire valoir;
les comparaisons ne sont que le moyen. De même, dans
St. Paul, il y a des comparaisons, des raisonnements qui ne
sont que des moyens, et non le but; il faut voir le but, la
doctrine même, la vérité même que Paul a voulu mettre en

x) II Tim. IV, 2.

Revne intern, de Théologie. Heft 71, 1910. 30



— 466 —

relief et faire accepter. De même pour le Christ : il a parlé
en paraboles, il faut voir la vérité mise dans les paraboles, et
ne pas prendre les figures dans le sens propre des mots.

Cette règle de grammaire doit être appliquée aux Pères ;

si l'on ne prend pas cette précaution, il pourra se faire qu'une
déviation se produise, que la vérité soit oubliée, que la ligure
accessoire prenne sa place, et qu'ainsi une vérité, d'abord reçue
par tous, soit ensuite prise dans un sens nouveau et erroné1).
Cela est arrivé au sujet de l'eucharistie ; au lieu de s'en tenir
à la doctrine première, on a dévié dans des accessoires et des

figures qu'on a prises strictement, et c'est ainsi qu'est née la
transsubstantiation matérielle, grave déviation et grosse erreur.

Cela est arrivé aussi au sujet de l'Epiphanie. Ce curieux
exemple montre comment une chose peut changer de caractère
et de signification d'une époque à une autre. En effet, cette
fête a encore un reste de sa signification première dans les
œuvres de St. Jean Chrysostome2), tandis que, dans les écrits
de Léon Ier, il n'en est plus question. Un siècle et demi a suffi

pour opérer ce changement. Dans Léon, l'Epiphanie n'est plus
que la fête des mages et non celle du baptême de Jésus-Christ.
On sent que ce pape ne veut plus parler que des mages et
des bergers, dans le but cle faire admettre l'explication de la
divinité de Jésus-Christ non plus par l'union hypostatique telle
qu'elle a été révélée au baptême de Jésus-Christ, mais par la
conception dite miraculeuse telle qu'elle se trouve clans les
évangiles de l'enfance. C'est aussi ce pape qui a modifié
gravement la discipline de l'Eglise dans l'administration du sacrement

de pénitence. Etc.
Rien de plus facile que de fausser la pensée d'un auteur.

Celles des Pères l'ont été souvent, par le procédé que je
signale.

V. Il importe donc de remarquer que tout tend à se
transformer suivant les milieux.

Les milieux changent, les points de vue changent; il se

forme ainsi dans la société des conditions nouvelles, des besoins

nouveaux, des aspirations nouvelles. Le stoïcisme s'est
transformé, le platonisme aussi3).

') Voir la «Revue du clergé français», i" déc. 1902, p. 84.
2) Christologie de St. Jean Chrysostome; «Revue internationale de théologie»,

avril 1909, p. 283-2S4.
3) Voir Lévy-Briihl, Morale, p. 49.



— 467 —

Que devient la tradition clans ce cas? Faut-il, au nom de

la tradition, condamner à priori tout changement? Non. Il faut
distinguer le fond et la forme : car il y a, dans les idées comme
clans les choses, un fond et une forme. Le fond, qui est la
vérité, doit être maintenu et transmis ; cette transmission
constitue la saine tradition. La forme, qui n'est qu'un vêtement de

la vérité, une de ses nombreuses manières d'être, doit changer;
la tradition ne peut pas légitimement l'en empêcher. La vérité
a le droit de se présenter diversement aux esprits, tout en
restant la même; elle a le droit de porter des habits divers, cle

se rendre ainsi plus belle, plus acceptable, plus utile. Non nova,
sed novè; c'est l'antique qui devient nouveau. On voit clans

quelle mesure. Si l'on découvre des vérités nouvelles, des fonds
nouveaux, tant mieux; la tradition ne saurait les repousser,
car la légitimité de la tradition c'est sa vérité; or la velitene
saurait être contraire à la vérité. La sœur aînée ne saurait
empêcher la sœur cadette de se produire. Bien plus, la sœur
aînée doit se vêtir à la mode nouvelle, quand celle-ci est
convenable ; et cela, au nom de la loi de l'évolution, qui est dans
la nature des choses contingentes.

A ce point de vue, M. W. Monod a dit avec raison («

Revue chrétienne», avril 1901, p. 245) : «Réciter docilement la
formule des prémisses qu'ils ont posées, sans jamais tirer la
conclusion qui aspire à s'en dégager, ce n'est pas continuer
nos pères, c'est les piétiner. Empêcher le bourgeon d'éclore,
ce n'est pas conserver la plante, c'est la tuer. Des conservateurs

conséquents seraient les fossoyeurs de l'Eglise et de
la société. »

VI. La loi de l'évolution bien comprise nous conduit à la
loi du progrès, qui doit aussi être bien comprise. Progrès dit
plus qu'évolution ; car il dit perfectionnement, tandis que
évolution dit seulement mouvement et changement.

Si le mouvement et le changement sont permis et nécessaires

comme tels, dans le monde contingent, à fortiori le
progrès l'est-il aussi. Les vrais traditionnistes doivent donc être
aussi des progressistes : progressistes, non pour altérer et nier
la vérité ancienne, mais pour accueillir les découvertes et les
vérités nouvelles, pour corriger les anciennes imperfections,
pour remplacer les formes périmées, vieillies, usées (car il y a



' — 468 —

des choses qui s'usent, comme il y a des fleurs qui se fanent
et des personnes qui meurent).

Joachim du Bellay voulait qu'on « renouvelle toute vieille
pensée». Bien avant lui, les Pères ont parlé dans le même
sens. Léon le Grand a remarqué qu'il y a eu, chez les Pères
qui l'ont précédé, des obscurités, des ignorances, des doutes;
que c'est un devoir pour les nouveaux-venus d'en profiter et
de s'améliorer1).

C'est en ce sens que Pascal a très justement remarqué que
l'esprit humain se développe ; qu'il augmente le capital et le
trésor de ses connaissances ; que vouloir forcer la raison à

revenir en arrière et à ne pas dépasser le simple instinct des

animaux, c'est la rabaisser ; qu'il faut, au contraire, mieux faire
que les anciens, si l'on veut rester clans leur esprit.

C'est une thèse de bon sens et d'histoire, qui doit avoir
aussi sa place en théologie. Le moine Bacon a préconisé le
progrès 2) ; Descartes aussi, dans son Discours sur la méthode3) ;

de même, Fontenelle, Turgot4), etc. Donc il faut respecter les
anciens5) ; mais tout en maintenant tout ce qu'ils ont dit de

vrai, tout ce qu'ils ont fait de bon, il faut aussi progresser
dans le vrai et dans le bien. Vouloir en rester à l'antiquité,
c'est méconnaître l'esprit de l'antiquité ; c'est la faute des
conservateurs-bornes de vouloir arrêter la marche de l'esprit; ce
faux conservatisme a existé et existe encore dans nombre de

fidèles, surtout dans beaucoup de membres des hiérarchies. On
le comprend, en ce sens que l'admiration et l'amour qu'on
ressent pour les ancêtres pousse à les exalter, à ne pas voir
leurs défauts et leurs erreurs, et à les imiter tels quels. Mais
ce sentiment respectable devient erroné et nuisible quand il
arrête le progrès. Le XVIIe siècle a mal connu l'antiquité, et
il est tombé dans plusieurs défauts par suite de cette connaissance

insuffisante; Port-Royal a professé ainsi un culte souvent
excessif envers St. Augustin6).

Il faut donc éviter ce travers, qui peut devenir une grave erreur.

VIL La loi d'évolution et la loi de progrès appellent la loi
de critique ou de discernement : car sans discernement pas de

') De ascensione Domini sermo I : « Gratias agamus divinae dispensation! et
sanctorum Patrum necessaria; tarditati. Dubitatum est ab illis, ne dubitaretur a nobis».

*) Voir Caro, Mélanges, II, I20.
Ibid. — *) P. 121. — 5) P. 126. — 6) P. lai.



— 469 —

progrès véritable. Il faut discerner la vérité, et dans ce but
discerner la tradition, voir ce que celle-ci contient de vrai pour
l'augmenter et le faire progresser.

Donc, lorsqu'un Père contient une expression forcée ou
inexacte, il faut voir si dans le contexte se trouve un correctif
qui rétablisse l'équilibre de la pensée et du mot; il ne faut pas
se contenter d'une phrase détachée, mais remettre les textes
détachés dans leur contexte, dans leur cadre, dans leur vrai
jour. Si, après ce travail, l'exagération ou l'inexactitude
s'obstinent, il faut ne pas hésiter à les condamner. C'est ainsi que
St. Jérôme ne craignait pas de critiquer les théologiens, ceux
mêmes que nous appelons Pères; il dit d'un écrit de St.
Ambroise : « Nihil ibi dialecticum, nihil virile atque districtum, sed

totum flaccidum, molle ».

St. Augustin a jugé ainsi St. Cyprien : là où Cyprien est
d'accord avec les épîtres canoniques, je l'accepte; là où il ne
l'est pas, je le rejetteJ). Augustin condamnait l'apôtre Pierre
quand Pierre lui paraissait condamnable2), à fortiori les Pères.
A propos de la vision béatifique, dans "l'Epître 148 à l'évêqne
Fortunatianus, il dit, après s'être appuyé sur l'autorité
d'Ambroise, de Jérôme, d'Athanase, de Grégoire : « Nous ne devons

pas accorder aux écrits de ces hommes, si catholiques et
honorables qu'ils soient, la même autorité qu'aux Ecritures
canoniques, au point qu'il ne nous fût pas permis, tout en gardant
le respect qui leur est dû, d'improuver et de rejeter .ce que
nous pourrions trouver en eux de contraire à la vérité »

(C. IV, 15).

Les Grecs, à Florence, dans la discussion sur le purgatoire,

voyant que Grégoire de Nysse était contre leur opinion,
déclarèrent qu'il n'était qu'un homme et qu'il ne faut pas se
laisser entraîner par ce que chacun des Pères en particulier
peut avoir écrit3).

Malebranche a reproché à Tertullien ses mouvements
impétueux et emportés. Raillant son de Pallio, il a dit de lui :

qu'«il avait plus de mémoire que de jugement, et plus de
pénétration et d'étendue d'imagination que de pénétration et
d'étendue d'esprit».

') Voir Turmel, Histoire de la théologie, p. 246.
*) P. 246-7.
*) Voir Priléjaeff, dans l'«Union chrétienne», 29 mars 1863, p. 173.



— 470 —

Nous devons donc faire comme les Pères ont fait, c'est-à-
dire faire, sur eux et même contre eux, acte de discernement
et de critique. Oui, il est utile de constater et de connaître ce
qu'ils ont pensé, mais il faut aussi penser soi-même, comme
ils ont fait pour eux-mêmes. Se borner à constater ce qu'ils
ont écrit n'est qu'une besogne de rapporteur; ne pas faire le
second travail, c'est manquer à son devoir et n'être pas dans
l'esprit de la saine tradition.

Les Pères sont allés aux sources, à l'Ecriture, aux
documents qu'ils ont pu recueillir; mais ils ont jugé par eux-mêmes,
et avec une très grande liberté, faisant appel à la psychologie,
à la grammaire, à l'étymologie, etc. Donc faisons comme eux;
et en les étudiant, pénétrons-nous de l'esprit de liberté qui
remplit leurs écrits, comme ce papillon des Indes qui prend la
couleur de la plante sur laquelle il vit. Bien compris, les écrits
des Pères nous rendront plus libres, plus personnels; ils ont
été eux-mêmes ; ils n'avaient pas de modèles tout d'abord, ils
ont tiré leurs explications de leurs connaissances ; faisons de même,

Et sans suivre leurs pas, imitons leur exemple.
Faire, en s'éloignant d'eux avec un soin jaloux,
Ce qu'eux-mêmes ils feraient s'ils vivaient parmi nous.

Incroyables sont les fantaisies et les enfantillages que
certains théologiens, voire même des Saints, voire même des
docteurs réputés depuis, se sont permis, en matière eschalologique ;

par exemple, St. Anselme de Cantorbéry1). Si de telles choses
ont été dites et permises, certes nous devons avoir le droit,
nous chrétiens et théologiens du XXe siècle, de parler librement

d'après les données de nos sciences, de notre philosophie
et de notre civilisation. Nous ne ferons pas de nos opinions
des dogmes, non certes ; mais du moins aurons-nous le droit
de les émettre.

Les Pères n'ont pas échappé au sort commun de tous les
écrivains. Lorsqu'on traite une question, d'ordinaire on n'en
éclaircit guère qu'un côté, et souvent de l'autre côté on rend
ainsi l'ombre plus grande. C'est pourquoi il faut exercer sans
cesse une judicieuse critique,

Les Pères ont été forcément de leur temps et ils ont parlé
inévitablement le langage de leur époque et de leur pays. Fai-

') Voir son Elueidariutn, L. III. de vita futura.



- 471 —

sons comme eux. Usons des sciences de notre temps et non
des sciences du leur, qui ne sont plus de mise. Rappelions-
nous St. Jérôme disant qu'«on raconte beaucoup de choses
dans les Ecritures sacrées selon l'opinion du temps auquel se

rapportent les faits, et non selon ce qui était en réalité». Donc

l'opinion du temps n'était pas et n'est pas toujours conforme
à la vérité. Donc c'est être plus fidèle à la pensée de St.

Jérôme, en adaptant les idées en question à l'état actuel de nos
connaissances qu'en s'attachant à la lettre de ses opinions. Sur
quoi M. Venard ajoute ; « Pourquoi n'appliquerait-on pas aux
Pères de l'Eglise en général ce que le P. Lagrange a dit de

Bossuet et de Pascal : Ne leur faisons pas l'injure d'estimer
qu'ils auraient maintenu obstinément leurs positions s'ils avaient
appris ce que nous savons1)».

Et l'esprit de St. Jérôme était l'esprit de St. Augustin. Ce

dernier admettait non seulement la liberté de corriger des Pères

qui s'étaient trompés, mais même celle de corriger des conciles

pléniers, si quid in eis forte a veritate deviatum est. Il ne
voyait ni orgueil, ni arrogance, ni sacrilège, ni violation de la
foi catholique dans cette correction de conciles pléniers
antérieurs par des conciles pléniers postérieurs : « ipsaque plenaria
saepe priora posterioribus emendari, cum aliquo experimento
rerum aperitur quod clausum erat, et cognoscitur quod late-
bat2)». On voit, pour le remarquer en passant, qu'Augustin
avait conservé l'ancienne notion de l'Eglise; qu'il ne la
confondait pas avec le concile, même avec le concile plénier,
lequel en effet ne représente jamais qu'une faible partie de

l'Eglise, et lequel par conséquent doit toujours être confirmé dans
ses décisions par l'approbation de l'Eglise universelle. Aucun concile

n'est donc l'Eglise, pas plus qu'aucun Père n'est la tradition.
On entend quelquefois l'argument suivant : Jean Damascène

a dit ceci, donc disons-le aussi. Ou si ce n'est pas Jean Damas-
cène, c'est un autre docteur ou un autre Père. Cet argument
est erroné. Le Père en question peut s'être trompé de la
meilleure foi du monde. Répéter ce qu'il a dit, n'est donc pas
toujours l'honorer ; cela peut, au contraire, abaisser sa science et
violer son esprit. Donc nécessité de discerner exactement et
impartialement ce qui est vrai et ce qui est erroné.

') «Revue du clergé français», i" février 1905, p. 523-
3) De baptismo contra Donatistas, lib. II., n. 4; cf. n. 14.



— 472 —

Certains théologiens romanistes, lorsqu'ils sont acculés par
des objections tirées des erreurs des Pères, n'hésitent pas à

décliner toute solidarité avec ces erreurs. Par exemple, M. Guignebert

s'étant appuyé sur certaines doctrines erronées des Pères

pour incriminer les dogmes romains identifiés avec elles, M. le
professeur Cavallera s'est récrié, tout en faisant les concessions
suivantes :

«En dehors de ce cas (l'unanimité des Pères), leur autorité,
si grande soit-elle, reste purement humaine et donc faillible. Par
suite, le théologien aura toute liberté pour l'apprécier à sa
valeur. D'autant que nul n'a jamais songé à leur accorder ce

privilège de dons spéciaux du ciel que M. Guignebert leur
départit libéralement. Les Pères, en dehors des quelques vérités
que leur transmettait l'enseignement autorisé de l'Eglise, ont
dû comme nous réfléchir et chercher. Nous pouvons, pour
plusieurs, saisir sur le vif leur méthode de travail. Leurs instruments

étant imparfaits, il en résulte que leur œuvre a été

nécessairement aussi imparfaite. Toute théologie est pensée en
fonctions (sic) d'une philosophie ; ils ont subi les inconvénients
qu'entraînait une pensée philosophique insuffisamment sûre d'elle-
même. En exégèse, ils ont dû recourir aux ouvrages juifs qui
existaient déjà sur la question, ou utiliser les méthodes reçues et

en honneur. Delà bien des déchets. Il y a beaucoup à garder
des commentaires d'un saint Chrysostome ou d'un Théodoret...
Il y a en revanche beaucoup à laisser dans les interprétations
mj-stiques d'un Origene ou d'un saint Augustin En tout
cela, l'Eglise l) laisse aux théologiens la plus grande liberté »2).

VIII. Un devoir s'impose comme conséquence de ce qui
précède, à savoir : réformer tout ce qui est défectueux dans

l'apologétique des Pères, dans leurs explications du dogme, de
la morale, de la discipline. En effet, tout ce qui est défectueux
doit être réformé, question de principe indiscutable; d'autre
part, il y a du défectueux dans les Pères, question de fait
indiscutable : donc.

') Lire le pafe et non IEglise; et la vérité est que le pape ne laisse pas
d'autre liberté que celle de répéter ce qui plaît au pape. Le pape, parmi les textes
des Pères, choisit ceux qui lui sont avantageux, les déclare unanimes, et condamne
les autres. Telle est la liberté romaine, malgré l'aveu de M. Cavallera.

2) »Bulletin de Toulouse», février I9I0, p. 71.



— 473 —

Par exemple, les apologétiques de Justin, d'Athénagore,
etc., contre les Juifs et contre les Payens : que de points de
vue aujourd'hui périmés! Que d'autres arguments à faire valoir!

Chrysostome a écrit un livre contre les Gentils, Liber
unus contra Gentiles. Voici comment il traite la question : Les
gentils nous opposent qu'eux aussi ils ont des miracles, des
morts qui ont ressuscité. Chrysostome dit que non, que ce sont
des mensonges, que personne n'a vu ces ressuscites. Il affirme
que, si les démons ont pu autrefois induire les hommes en
erreur par des fantômes (la source et la nature de la lumière
n'étant pas encore connue), ils ont pu aussi commettre d'autres
fraudes, mais que rien de tout cela n'était admirable; tandis
que les miracles du Christ montrent qu'il est adorable. Les
démons ont forcé quelquefois leurs adorateurs à immoler leurs
propres enfants ; le Christ jamais ; il a été la clémence même.
Les adversaires du christianisme usent contre les chrétiens de

violence, comme les empereurs payens, ou de faux raisonnements,

comme les philosophes et les rhéteurs payens ; les
chrétiens n'ont pas la force, et ils n'en usent pas, ils en
appellent à la raison, aux vertus du Christ, à sa supériorité. La
prédication de Paul faiseur de tentes, celle de Pierre pêcheur,
sont admirables ; ils n'ont eu recours ni à l'argent, ni à la
force, ni à l'éloquence humaine.

Chrysostome parle ensuite longuement d'un empereur
payen qui prohibait l'entrée dans le temple et était terrible,
injuste, etc. De tels hommes font ressortir la sagesse et la
vertu du christianisme.

Le christianisme apprend aux hommes à résister au mal;
Diogene a montré un désintéressement fondé sur la vanité; la
liberté chrétienne est plus élevée, elle cherche l'utilité publique.
Chrysostome montre combien est recommandable la dignité
sacerdotale, que le péché est comme un feu qui consume
rapidement. Il parle du martyr Babylas, et dit que les tombeaux
des Saints nous excitent à une sainte émulation pour imiter
leurs vertus ; que les reliques du martyr Babylas ont été
transportées à Antioche. Puis il parle de l'empereur Julien, qui a

rétabli le culte des idoles; du châtiment infligé à l'empereur
Maximin, persécuteur des chrétiens; du rhéteur Libanius et de

quelques écrits payens ; de Julien qui veut qu'on appelle les
chrétiens galiléens, et qui est défait dans sa guerre de Perse.
Enfin, il glorifie de nouveau les martyrs.



— 474 —

Tel est le fond de ce livre. On voit combien cette réfutation

du paganisme et cette démonstration de la vérité du

christianisme sont imparfaites. Combien nos apologies sont
supérieures

IX. Un point important à relever dans la question de la
tradition, est celui-ci : « Des croyances que tout le monde
affecterait de professer, sans que personne y adhérât sincèrement,
constitueraient-elles encore une tradition » La question a été

posée par M. G. Séailles. Dans son exagération elle est chimérique.

Mais on peut la ramener à des proportions réelles en

parlant de croj-ances officielles que tous les membres officiels
d'une Eglise seraient censés professer, et auxquelles un très
petit nombre seulement adhérerait sincèrement. De telles croyances
sont nombreuses, par exemple, dans l'Eglise romaine.

Or, à cette question, on peut répondre négativement.
Effectivement, la foi comme croyance est un acte d'adhésion

de l'intelligence; mais comme cette adhésion n'est pas
motivée par une évidence directe et complète, elle n'est pas
un acte de la seule intelligence, elle est aussi un acte de

volonté, de conscience et de sentiment. Donc la vraie foi est un
acte sincère. Donc une adhésion qui ne serait que simulée, qui
manquerait de sincérité, ne pourrait pas compter comme témoignage
valide et comme prescription.

De plus, une telle adhésion doit être consciente ; non
seulement elle doit être consciencieuse, mais encore consciente;
dès lors, une adhésion qui ne serait que latente, implicite, sans
savoir précisément de quoi il s'agit, ne peut pas constituer une
vraie tradition. On voit par là comment la tradition latente et

la foi implicite des Romanistes sont erronées.

X. Certains théologiens romanistes sont allés jusqu'à
raisonner ainsi :

Il est vrai que Pierre Lombard, au XIIe siècle, a cité des

textes de Pères non contrôlés, apocryphes même ; qu'il y a eu
ainsi exagération et erreur dans les appréciations ; qu'au siècle
suivant, Thomas d'Aquin a fait de même ; qu'ainsi peu à peu
se sont répandues des doctrines que l'on croyait être les
doctrines des Pères cités, et qui, de fait, ne l'étaient pas ; qu'ainsi
le vrai sens patristique a disparu et a été remplacé par un
sens nouveau.



— 475 —

Les théologiens en question appellent ce sens nouveau un
sens chrétien traditionnel. Ils prétendent que l'Eglise (leur
Eglise romaine), en adoptant ce sens prétendu chrétien et
prétendu traditionnel, le rend effectivement chrétien et traditionnel,
parce qu'elle est une gardienne infaillible de la vérité et de la
tradition En sorte que la décision du pape peut suppléer à de

faux textes patristiques, valider ce qui est invalide, rendre
vrai ce qui est faux, authentique ce qui est inauthentique, etc.

Telle est la mentalité romaine. On en constate, à

l'évidence, la fausseté. Car qu'est-ce qu'une tradition patristique
sans de vrais textes patristiques? Comment une Eglise peut-
elle se dire gardienne de la tradition, quand elle fausse la
tradition ancienne, la seule vraie, et qu'elle en fabrique une
nouvelle d'après des textes tronqués et dénaturés Comment peut-on
couvrir ces erreurs, ces tromperies, en disant que c'est une
Eglise infaillible, un magistère infaillible, qui les enseigne et
les sanctionne? L'infaillibilité consiste-t-elle à rendre blanc ce
qui est noir, vrai ce qui est faux?

XL Terminons cette étude par une simple remarque sur le
devoir du théologien dans l'explication des Pères et de la
tradition. Si nous avons condamné les falsificateurs de textes, nous
devons condamner aussi les faux interprétateurs. Il est,
effectivement, des interprétateurs qui, au lieu de se conformer au
sens naturel et obvie des textes, les plient à l'idée systématique

et personnelle qu'ils ont eux-mêmes conçue a priori. Ce

n'est pas la pensée des Pères qu'ils voient dans les œuvres de

ces derniers, c'est leur propre pensée, à eux commentateurs,
qu'ils introduisent violemment dans les textes mêmes en les
dénaturant. Contresens inconscients peut-être, mais contresens
positifs.

Un cas entre mille. On lit dans les « Etudes » (5 mars 1907,

p. 682) le compte-rendu suivant d'un ouvrage sur Cyrille
d'Alexandrie. A en croire le critique (qui signe J. M.), l'auteur
de cet ouvrage aurait transformé, ou à peu près, St. Cyrille en
théologien scolastique. Lisons :

« L'auteur pouvait faire une œuvre excellente. Il lui suffisait

de traiter ses riches matériaux par une méthode sérieusement

scientifique. Il lui fallait, pour un moment du moins, oublier
la scolastique et ses systèmes, et entrer aussi intimement que



— 476 —

possible dans la pensée de Cyrille Le docteur W.,
malheureusement, n'a pas su ou n'a pas voulu faire cela. C'est
toujours et partout la scolastique qui le dirige ; c'est aux systèmes
scolastiques qu'il veut toujours ramener la pensée de l'évêque
d'Alexandrie ; c'est par la terminologie scolastique que souvent
il la traduit. Le lecteur, en maints endroits, est tenté de se
récrier : « Mais c'est une thèse scolastique qu'on me prouve
avec des textes empruntés à St. Cyrille; est-ce bien sa pensée
à lui? » Il n'a qu'une confiance modérée en face de certaines
discussions de textes Et ces textes eux-mêmes, ils abondent
dans le livre; mais découpés en si menus morceaux ou venant
de traités si divers, qu'on a quelque droit de se demander si,
dans leurs contextes, ils ne prendraient pas un sens un peu
différent ».

Cette critique est typique. Hélas le docteur incriminé est
légion. Le procédé ordinaire dans l'enseignement de la théologie

romaine, est celui-ci : Argument de tradition : deux ou
trois textes de Pères, isolés, détachés du contexte, quelquefois
même un seul, dont le sens est souvent forcé et inexact. Et
voilà ce qu'on appelle démonstration d'une thèse par la tradition

ou le consentement unanime des saints Pères Je le répète,
tel est le procédé habituel des Manuels de théologie
ultramontaine.

Les théologiens ultramontains raisonnent ainsi : Le magistère

romain est infaillible ; donc, quand il enseigne que l'Eglise
romaine est la seule vraie, la seule fondée sur Jésus-Christ,
c'est la vérité même; donc l'Eglise romaine actuelle est bien
effectivement l'Eglise primitive et apostolique ; ce qu'elle est
maintenant, elle l'était déjà dans ses origines, et la tradition
dans le cours des siècles confirme ce point de vue. — Et ces

théologiens savent découvrir des textes isolés, quelconques,
auxquels ils prêtent le sens voulu. Tel est le procédé pratiqué
dans le livre de M. Batiffol, intitulé : « L'Eglise naissante et le

catholicisme » (1909).
C'est donc la complète dénaturation de la tradition, de la

doctrine des Pères, et l'oubli absolu du critère catholique.
Nous reviendrons sur tous ces stratagèmes dans les chapitres
IX et X de ce Traité. E. Michaud.


	Esquisse d'un traité de la tradition

