Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 71

Artikel: Esquisse d'un traité de la tradition
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403762

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 438 —

ESQUISSE
D’UN TRAITE DE LA TRADITION.

Dans mon «Cours de théologie dogmatique » tel que je l'ai
résumé ), le traité de la tradition est le dixieme.

En voici le plan :

Observations préliminaires sur la place de ce traité dans
un cours de théologie dogmatique.

Ch. 1. Du témoignage et de la tradition au point de vue
philosophique, social et religieux.

Ch. II. Comment la tradition a toujours ¢été, de fait, un
principe fondamental dans I'Eglise chrétienne.

Ch. [II. Explication du principe de la tradition : comment
la tradition constante et universelle est un principe, et com-
ment la tradition particuliere (locale ou temporaire) n'en est
pas un.

Ch. IV. Les Peres, soit d'Orient, soit d'Occident. Leurs
ceuvres et les ¢tudes récentes dont ils ont ¢été l'objet.

Ch. V. Ce qu'il faut penser des Péres comme docteurs
privés et des Péres comme témoins de la foi de 1'Eglise
universelle.

Ch. VI. Theses et conséquences.

Ch. VII. Objections des ultra-traditionnistes.

Ch. VIII. Objections des anti-traditionnistes: — 1° les
sceptiques; — 2° les libres-penseurs; — 3° les protestants.

Ch. IX. Etat de la question chez les théologiens ultra-
montains : — Remarques générales; — 1° Rome déprécie et
dédaigne les Péres; — 2° Rome ne comprend plus 'argument
de tradition ni la notion du dépot; — 3° L’école ultramon-

*) Voir la « Revue internationale de théologie », juillet 1902, p. 476-495.



s ABP

taine francaise du 19¢ siecle a commencé par remplacer les
notions d’attestation et de dépot par un traditionnalisme de
fantaisie; — 4° Le traditionnalisme mennaisien étant condamné,
a surgi, & la place des notions traditionnelles de l'ancienne
Eglise, le systéme de 1'évolution; — 3° Position de la question;
— 6° Contradiction parmi les évolutionnistes ultramontains; —
7° Le passage de la foi implicite a la foi explicite; — 8° L’é-
volution du grain de blé, du grain de sénevé, la croissance du
corps de l'enfant qui devient homme, sont mal interprétées par
Rome; — 9° Les proxima fider et les théologoumenes, ainsi
que les formules dogmatiques; — 10° Comment la tradition est
remplacée & Rome par le magistere du pape; — 11° A quoi
se réduit le sophisme romain; — 12° Conclusions; — 13° Le
comble, c'est que Rome ose donner le nom de progres a toutes
ces altérations antichrétiennes.

Ch. X, Comment le Newmanisme est oppos¢ a la vraie
tradition catholique : 1° Notice biographique de Newman; —
2° Ses ouvrages; — 3° Ouvrages sur sa personne et sur ses
ccuvres; — 4° Comment ses propres disciples ne sont pas d’ac-
cord entre eux pour le juger, les uns l'admirant, d'autres
signalant ses torts, beaucoup faisant l'un et l'autre; — 5° Ses
contradicteurs; — 6° Le pape Pie X l'a-til condamné? —
7° Que faut-il penser de lui? @) Il n'a pas été d’accord avec
lui-méme; &) son caracteére; ¢) son systéme théologique,; ses
idées principales et autres; ses erreurs. — Appendice.

Ch. XI. Etat de la question chez les protestants.

Ch. XII. Etat de la question chez les anciens-catholiques :
1° leur explication de la tradition; — 2° leur maniére de con-
cilier la tradition et le libre examen; — 3° leur maniére de
concilier la tradition avec le vrai «développement»; — 4° leur
maniére de concilier la tradition et le progres.

Les lecteurs qui ont été attentifs aux publications de la
« Revue », sont déja renseignés sur 1'évolutionnisme ultramon-
tain, notamment sur le newmanisme, et sur les incroyables
contradictions qui regnent parmi les théologiens ultramontains
en matiere de dogme et de tradition. J'ai pensé que le cha-
pitre VI de ce Traité pourrait étre particulierement utile, vu
la confusion d'un grand nombre d'esprits dans cette question.
Le voici :



— 460 —

Ch. VI. Theses et conséquences.

I. Etant donné que les Peres aient eu des qualités et des
défauts, il est logique de n’avoir pour eux qu'une admiration
prudente, de n'accepter que leurs qualités et de rejeter leurs
défauts. Donc il faut les aimer, non comme les n2gres du centre
africain aiment leurs idoles, mais comme des hommes exacts
ailment ce qui est bien et repoussent ce qui est mal.

Donc a ceux qui veulent rejeter les Peéres absolument, a
cause de leurs défauts et de leurs erreurs, répondons en faisant
ressortir les qualités des Peéres. Et a4 ceux qui veulent les ad-
mirer absolument et sans restriction, répondons en faisant
ressortir leurs défauts et leurs erreurs. Soyons avec eux quand
ils disent vrai, et contre eux quand ils disent faux.

Si nous les louons, que ce ne soit qu’a cause de leurs
qualités et des vérités qu'ils ont enseignées, et non a cause de
leurs défauts ou de leurs erreurs. Bossuet lui méme a dit que
« croire une doctrine plutdt qu'une autre, par la seule autorité
des hommes, c'est s’exposer a l'erreur. L'autorité humaine peut
induire & une doctrine, mais non pas convaincre l'esprit»1).

Donc soyons a 1'égard des Péres ce que nous devons étre
a l'égard de tous les autres docteurs. Ni dénigrement, ni adu-
lation. Pas de préjugés. Il y a des préjugés d’admiration quand
méme, qui font tort a une saine appréciation autant que les
préjugés de scepticisme ou d’hostilité; écartons les uns et les
autres. M. Tixeront a trés justement observé qu'on peut res-
pecter les Peéres et ne pas les suivre toujours?). Cest qu'en
effet ils ne sont pas nos maitres, mais seulement nos guides :
«Qui ante nos ista noverunt, non domini nostri sed duces
sunt®»; or les conseils des guides peuvent toujours étre con-
trolés.

On a dit que les Péres sont pour nous des médecins mo-
raux. Ils peuvent l'étre en effet, lorsqu'ils connaissent exacte-
ment le mal et le remede; et alors il faut les suivre. Mais ils
peuvent aussi se tromper, et de fait ils se sont trompés souvent.
Donc, ici encore, ils doivent étre contrdlés; et si, en les con-
trolant, nous constatons qu’ils parlent sagement, véridiquement,
utilement, nous devons accepter avec gratitude tout ce qu’ils

) Bossuet, Logigue, I11, XXII.

N Histoire des dogmes, 'L, 11, p. IV.
8) Sénéque a Lucilius.



T

disent de vrai et de bon. De fait, ceux qui lisent les Peéres
attentivement découvrent dans cette étude beaucoup d’actualités
dont on peut profiter encore’).

En un mot, le véritable esprit est de voir dans les Peres
des hommes qui ont voulu rendre leurs semblables plus moraux
et plus religieux. Donc il faut les juger et les traiter comme
tels. Cette bonne volonté était-elle suffisante pour leur commu-
niquer la connaissance de l'histoire, des sciences, des langues,
de la philosophie, voire méme de la tradition? Non. Donc ils
ont pu se tromper, comme tout homme de bonne volonté peut
se tromper. Donc il faut les suivre quand ils sont dans le vrai, et
ne pas les suivre quand ils sont dans l'erreur. Rien de plus simple.

II. I1 est évident que le témoignage des Péres, lorsqu’il est
unanime, constant et universel, est une garantie historique
digne de tout respect. Se ranger & leur témoignage en pareil
cas, c'est rendre hommage non a l'usage en tant qu'usage,
mais a la raison méme, a la vérité méme, a I'évidence méme.
Au fond, les usages ne prouvent pas grand’chose; car il y en
a de mauvais et d'erronés, comme il y en a de bons. Ce qui
prouve quelque chose, ce qui a quelque valeur dans la tradi-
tion, ou dans la transmission d'un enseignement ou d'un fait,
c'est I'exactitude de ce fait, c'est la vérité de cet enseignement.
La tradition universelle, dont nous parlons dans ce Traité, nous
fait connaitre, Azstoriquement, 'enseignement du Christ, rien de
plus; elle ne démontre pas la vérité intrinséque ou dogmatique
de cet enseignement, elle ne fait que constater le fait que tel
a été l'enseignement du Christ; ce qui démontre la vérité
intrinseéque de cet enseignement, c'est la raison, c’est la science,
c’est la philosophie, c’est la saine théologie, c'est la vertu qui
en est le produit, etc.

Telle est la vraie valeur de la tradition. Elle n'est pas autre.
Lorsque Descartes a expliqué qu'un principe de conservation
domine tous les échanges de mouvement dans l'univers, qu'au-
cune ¢nergie n'est détruite, que toute véritable force reste, il
n'a pas fait autre chose que démontrer la persistance de la
force, c'est-a-dire, dans l'ordre de la pensée, la persistance de
la vérité. Cest la vérité qui est la force, en religion surtout.
Cest la vérité enseignée par le Christ qui est la force du

1) Leclercq, Afrigue ¢iritienne, T. 1, p. 331.



monde religieux; aucune des vdérités enseignées par le Christ
n'est détruite; tous les changements ou échanges de mouve-
ment dans les esprits et dans les points de vue, sont dominés
par cette force conservatrice persévérante. Telle est la vraie
tradition, tel est le «ecce ego vobiscum sum ». Les adversaires
de la tradition ont tort de se borner trop exclusivement aux
changements, et de ne pas assez voir la force qui dure et
persiste a travers et au-dessus de tous les changements, la
force universelle de la vérité transmise a travers les siécles.

On comprend que le témoignage d'un seul homme ou de
quelques hommes ne suffit pas pour transmettre cette force
universelle; qu'elle doit étre non seulement ici, mais 1a et par-
tout; non seulement aujourd’hui, mais hier et demain; non
seulement avec tel ou tel, mais avec tous les hommes qui
sulvent la droite raison, car elle n'est pas la propriété de quel-
ques-uns, mais le bien et la force de tous. Clest cette unanimité,
cette constance, cette universalit¢ qui forment la certitude de
la tradition?).

Il en est de la tradition vraie comme de la science; ni
celle-1a ni celle-ci ne consiste dans l'entassement des textes et
des connaissances, « mais dans le jugement et I'usage qu'on en
fait; c’est toujours, en fin de compte, 'esprit qui est le maitre %) ».
Amicus Plate, magis amica verttas. La vérité, voila ce que
l'on doit chercher dans la tradition. Ce n'est pas nous qui
dirions : « Aristote a toujours raison devant Dacier, non pas
parce qu'en effet il a raison, mais parce que c'est Aristote ».
Non, Aristote, pas plus que Platon, n’est au-dessus de la rai-
son; c'est la raison qui est au-dessus de l'un et de l'autre; et
c’est elle aussi qui fait la force du témoignage universel,
constant et unanime. Il y a quelqu'un qui a plus d’esprit que
chacun, c’est tout le monde. Le magister dixit d’autrefois n'a
plus de force aujourd’hui, & moins qu'on entende le Christ, le
seul et vrai Maitre; mais ce qu'il n'a pas enseigné reste libre.
La tradition ne fait que transmettre ce qu'il a enseigné, elle
n'est pas chargée de donner de cet enseignement une explica-
tion selon tels ou tels Péres, et encore moins de transformer
cette explication essentiellement humaine en dogme divin. Tou-
jours et partout, le divin reste divin, et 'humain humain.

) V. Dubois, « Revue du clergé frangais», 15 février 1904, p. 649.
%) Lejay, «Revue d’histoire et de litiérature religieuses», juillet 1906, p. 377.



III. Donc la tradition locale, temporaire, particuliére, limi-
tée, ne saurait avoir la force de constatation historique que
possede la tradition universelle. Elle ne peut donc étre admise
qu'autant qu'elle peut se justifier aux yeux de la raison. La
raison doit 'examiner en elle-méme, d’aprés les reégles de la
critique historique, philosophique, scientifique, théologique, etc.

Telle a été la doctrine de St. Cyprien lorsqu’il a dit: «La
coutume sans la vérité n’est qu'une vieille erreur ... Non est
de consuetudine prescribendum, sed vatione vincemdum , ce
n'est pas la coutume qui doit faire loi, c’'est par la raison qu’il
Sfaut triompher ». De méme, Anselme de Cantorbéry, terminant
son De conceptu virginali, c. 29, dit:

« Haec breviter de originali peccato, pro capacitate intel-
lectus mei, non tam affirmando quam conjectando dixi; donec
mihi Deus melius aliquo modo revelet. Si cui vero aliter visum
tuerit, nullius respuo semtentiam, st vera probari poterit».

Donc, d’apres ces Peéres, la raison prime la tradition, et
celle-ci n’a de force que grace a la raison qui est en elle et
avec elle. Donc s'écarter des interprétations des Peres pour
suivre la raison et la science, c'est étre dans 1'esprit des Peres.
On peut placer la foi au dessus de tout, I'exalter, sans pour
cela amoindrir les droits de la raison : la foi objective, vérité
divine, est au-dessus de la raison, mais non contre; elle im-
plique la raison, elle est éminemment rationnelle; il n'y a pas
lutte entre elles. Tel est l'esprit des Peéres.

On n'étonnera personne en disant que des hommes comme
Tertullien, Cyprien, Cyrille, Athanase, Basile, Grégoire, Jean
Chrysostome, Jérome, Augustin, etc., ont été personnels,; qu'ils
ont eu leur propre mani¢re de voir et de sentir dans leurs
relations ecclésiastiques, dans leurs points de vue, dans leurs
passions, dans leurs ressentiments, dans leurs versatilités (car
ils ont changé souvent et se sont rétractés eux-mémes), aussi
dans leurs explicationss théologiques. Ils étaient hommes. Ce
personnalisme est trés intéressant. Loin de le rejeter, il faut
l'examiner, 'analyser, le contrdler, comme on le fait de toute
chose humaine. Ce que nous y trouvons de bon, nous le rete-
nons, quod bonum est fenete. Mais ce qui nous parait défec-
tueux, erroné, a plus forte raison mauvais, rejetons-le. Tel a
abus¢ de la rhétorique en certaines circonstances, tel de la
scolastique ou de la fausse science de son temps, tel autre a



— 464 —

été victime de mots mal compris, etc. Pourquoi les suivrions-
nous sur ce terrain de l'erreur? Ils seraient les premiers & nous
condamner. Aussi M. Leclercq n’hésite-t-il pas a signaler les
faiblesses de Tertullien?), M. Boulenger celles de Grégoire de
Nazianze et de Grégoire de Nysse?), M. Bainvel a dire que
le consentement méme unanime des Péres ne jouit pas du pri-
vilege de linfaillibilité, méme in rebus fidei el morum, quand
les Peres parlent non comme témoins de la foi, mais comme
docteurs privés; qu'a plus forte raison en est-il de méme dans
les choses étrangeres a la foi et aux mceurs 3).

Je ne saurais me répéter. Priére au lecteur de vouloir bien
se reporter 4 mon étude sur Quelques sophismes théologiques :
I. A propos de la doctrine des Peres*); II. Les «Proxima
fidei» ®). Toute cette importante question y est mise au clair.
Pour ceux qui n’auraient pas le temps de revenir sur ces dé-
tails, je me borne a la simple remarque suivante :

Il importe de noter que les traditions locales consignées
par les docteurs particuliers et dans les écoles théologiques de
telle ou telle époque, ont été souvent erronées, n'ayant été que
des opinions trés humaines de théologiens plus ou moins nom-
breux se copiant les uns les autres. Plusieurs de ces traditions,
dont Rome fait tant de cas aujourd’hui et sur lesquelles elle
s'appuie pour proclamer ses nouveaux dogmes, ont triomphé
grace au silence et a la prévarication des docteurs et des
évéques qui en connaissaient la fausseté et les vices, mais qui
n'osaient ni les combattre, ni méme les signaler. Ces timides
se bornaient a gémir dans le secret, et couvraient leur coupable
silence du nom de discrétion, ils voulaient, disaient-ils, éviter
un scandale inutile, les papes ¢&tant incurables, aimant leurs
maux et ne voulant point guérir, et les conciles cecuméniques
ne réformant rien. Clest ce que St. Francois de Sales, par
exemple, a avoué a la mere Angélique Arnauld, lorsqu’il lui a
dit : « Je sais cela comme les docteurs, qui en parlent, mais /a
discrétion w'empéche d’'en parler, parce que je me vois pas de
Jruit a en espérer » ).

1 Afrigue, T, 1, p. XXVIII; cf, XXXIIIL

%) Gréigoire de Nazianze, p. XXXVIII, XL, 87, 109, etc.

%) « Revue du clergé frangais», 15 février 1906, p. 633.

%) «Revue internationale de théologie», avril 18g9, p. 310-315.

5 P. 315-318.
6) Cité dans les Erudes du 20 février 1910, p. 440.



— 465 —

C'est ainsi que l'erreur et le vice ont pénétré dans I'Eglise,
et que de fausses traditions 'ont emporté sur la vérité et sur la
discipline. Et cela se comprend aisément. Les papes ont réussi
a terroriser le clergé pour des motifs évidents : crainte des
uns, cupidité et ambition des autres, etc.; et la vérité captive
a été muette et trahie, et un faux catholicisme a supplanté peu
a peu la véritable orthodoxie.

On voit ainsi comment la tradition particuliére qui n'a pas
pour elle la constance de l'enseignement universel et de la
pratique générale peut induire en erreur, et comment il faut la
combattre dés qu'on le peut en s’appuyant sur les doctrines
et sur les faits proclamés par la tradition «universelle, con-
stante et unanime », si peu nombreuses que soient ces doctrines,
La qualité doit 'emporter sur la quantité; le tronc de Parbre
doit étre débarrassé des branches parasites ou malsaines qui
l'ont envahi et qui le rongeraient, si le Christ, qui est avec
I'ensemble de son Eglise, ne suscitait de temps en temps des
serviteurs courageux qui se souviennent de la parole de
St. Paul : Predica verbum, insta opporiune, importune, avgue,
obsecra, incvepa tn omni patientia et doctrinal).

La tradition romaine est fondée sur les prévarications des
uns et le mutisme des autres. Heureusement elle est dévoilée
par ceux des fideles qui continuent, malgré elle et contre elle,
la tradition primitive, laquelle a trouvé toujours, dans tous les
siecles, des échos qui la répercutent & ceux qui savent entendre
et qui veulent écouter.

IV. Donc, dans les assertions des Peres, il faut bien dis-
tinguer la vérité qu’ils ont voulu dire, et les accessoires dont
ils ont pu P'entourer; ne pas placer ceux-ci au-dessus de celle-
la; ne pas s’arréter dans les accessoires qui peuvent étre de
mauvais aloi, mais aller jusqu’a la vérité, jusqu'au noyau et
s'y tenir. Clest ainsi que le Pere Lagrange remarque avec rai-
son que la doctrine spirituelle de Francois de Sales est indé-
pendante des comparaisons qu'il emploie pour la faire valoir,
les comparaisons ne sont que le moyen. De méme, dans
St. Paul, il y a des comparaisons, des raisonnements qui ne
sont que des moyens, et non le but; il faut voir le but, la
doctrine méme, la vérité méme que Paul a voulu mettre en

Y II Tim, IV, 2.

Revne intern.de Théologie. Heft 71, 1910, 30



— 166 —

relief et faire accepter. De méme pour le Christ : il a parlé
en paraboles, il faut voir la vérité mise dans les paraboles, et
ne pas prendre les figures dans le sens propre des mots.

Cette regle de grammaire doit étre appliquée aux Peres;
si 'on ne prend pas cette précaution, il pourra se faire qu'une
déviation se produise, que la vérit¢ soit oubliée, que la figure
accessoire prenne sa place, et qu’ainsi une vérité, d’abord recue
par tous, soit ensuite prise dans un sens nouveau et erronél),
Cela est arrivé au sujet de l'eucharistie; au lieu de s’en tenir
a la doctrine premiére, on a dévié dans des accessoires et des
figures qu'on a prises strictement, et c'est ainsi qu'est née la
transsubstantiation matérielle, grave déviation et grosse erreur.

Cela est arrivé aussi au sujet de I'Epiphanie. Ce curieux
exemple montre comment une chose peut changer de caractere
et de signification d’'une époque a une autre. En effet, cette
féte a encore un reste de sa signification premicre dans les
ceuvres de St. Jean Chrysostome 2), tandis que, dans les ¢crits
de Léon I°f) il n’en est plus question. Un siecle et demi a suffi
pour opérer ce changement. Dans Léon, 'Epiphanie n'est plus
que la féte des mages et non celle du baptéme de Jésus-Christ.
On sent que ce pape ne veut plus parler que des mages et
des bergers, dans le but de faire admettre U'explication de la
divinité de Jésus-Christ non plus par l'union hypostatique telle
qu'elle a été révélée au baptéme de Jésus-Christ, mais par la
conception dite miraculeuse telle qu'elle se trouve dans les
évangiles de l'enfance. C'est aussi ce pape qui a modifi¢ gra-
vement la discipline de 1'Eglise dans l'administration du sacre-
ment de pénitence, Etc.

Rien de plus facile que de fausser la pensée d'un auteur.
Celles des Peres lont été souvent, par le procédé que je
signale,

V. Il importe donc de remarquer que tout tend & se trans-
former suivant les milieux.

Les milieux changent, les points de vue changent; il se
forme ainsi dans la société des conditions nouvelles, des besoins
nouveaux, des aspirations nouvelles. Le stoicisme s’est trans-
formé, le platonisme aussi?).

) Voir la «Revue du clergé francais», 1°* déc. 1902, p. 84.

) Christologiz de St. Fean Chrysostome; «Revue internationale de théologie»,

avril 1909, p. 283-284.
%) Voir Lévy-Briihl, Morale, p. 49.



— 167 —

Que devient la tradition dans ce cas? Faut-il, au nom de
la tradition, condamner & priori tout changement? Non. 11 faut
distinguer le fond et la forme : car il y a, dans les idées comme
dans les choses, un fond et une forme. Le fond, qui est la
vérité, doit étre maintenu et transmis; cette transmission con-
stitue la saine tradition. La forme, qui n’est qu'un vétement de
la vérité, une de ses nombreuses manieres d'étre, doit changer;
la tradition ne peut pas légitimement I'en empécher. La vérité
a le droit de se présenter diversement aux esprits, tout en res-
tant la méme; elle a le droit de porter des habits divers, de
se rendre ainsi plus belle, plus acceptable, plus utile. Non nova,
sed mnove,; c'est l'antique qui devient nouveau. On voit dans
quelle mesure. Si 'on découvre des vérités nouvelles, des fonds
nouveaux, tant mieux; la tradition ne saurait les repousser,
car la légitimité de la tradition c’est sa vérité; or la vérité ne
gsaurait &étre contraire a la vérité. La sccur ainée ne saurait
empécher la sceur cadette de se produire. Bien plus, la soeur
ainée doit se vétir a la mode nouvelle, quand celle-ci est con-
venable; et cela, au nom de la loi de U'évolution, qui est dans
la nature des choses contingentes.

A ce point de vue, M. W. Monod a dit avec raison (« Re-
vue chrétienne », avril 1901, p. 243) : « Réciter docilement la for-
mule des prémisses qu'ils ont posées, sans jamais tiverv la
conclusion qui aspive a s'cn dégager, ce n'est pas continuer
nos péres, c'est les pic¢tiner. Empécher le bourgeon d'éclore,
ce n'est pas conserver la plante, c’est la tuer. Des conserva-
teurs conséquents (?) seraient les fossoyeurs de I'Eglise et de
la société. »

VI. La loi de 'évolution bien comprise nous conduit & la
loi du progreés, qui doit aussi étre bien comprise. Progres dit
plus qu'évolution; car il dit perfectionnement, tandis que évo-
lution dit seulement mouvement et changement. '

Si le mouvement et le changement sont permis et néces-
saires comme tels, dans le monde contingent, & fortiori le
progres l'est-il aussi. Les vrais traditionnistes doivent donc étre
aussi des progressistes : progressistes, non pour altérer et nier
la vérité ancienne, mais pour accueillir les découvertes et les
vérités nouvelles, pour corriger les anciennes imperfections,
pour remplacer les formes périmées, vieillies, usées (caril y a



s ABH —

des choses qui s'usent, comme il y a des fleurs qui se fanent
et des personnes qui meurent).

Joachim du Bellay voulait qu'on «renouvelle toute vieille
pensée». Bien avant lui, les Peéres ont parlé dans le méme
sens. Léon le Grand a remarqué qu'il y a eu, chez les Peres
qui l'ont précédé, des obscurités, des ignorances, des doutes;
que c’est un devoir pour les nouveaux-venus d'en profiter et
de s’améliorer?).

C'est en ce sens que Pascal a trés justement remarqué que
I'esprit humain se développe; qu’il augmente le capital et le
trésor de ses connaissances; que vouloir forcer la raison a
revenir en arriere et & ne pas dépasser le simple instinct des
animaux, c'est la rabaisser; qu'’il faut, au contraire, mieux faire
que les anciens, si 'on veut rester dans leur esprit.

C’est une theése de bon sens et d’histoire, qui doit avoir
aussi sa place en théologie. LLe moine Bacon a préconisé le
progres %); Descartes aussi, dans son Discours sur la méthode?®)
de méme, Fontenelle, Turgot?), etc. Donc il faut respecter les
anciens ®); mais tout en maintenant fozf ce qu'ils ont dit de
vrai, tout ce qu'ils ont fait de bon, il faut aussi progresser
dans le vrai et dans le bien. Vouloir en rester & l'antiquité,
c'est méconnaitre l'esprit de l'antiquité; c'est la faute des con-
servateurs-bornes de vouloir arréter la marche de i'esprit; ce
faux conservatisme a existé et existe encore dans nombre de
fideles, surtout dans beaucoup de membres des hiérarchies. On
le comprend, en ce sens que l'admiration et l'amour qu'on
ressent pour les ancétres pousse a les exalter, & ne pas voir
leurs défauts et leurs erreurs, et a les imiter tels quels. Mais
ce sentiment respectable devient erroné¢ et nuisible quand il
arréte le progres. Le XVII® siecle a mal connu l'antiquité, et
il est tombé dans plusieurs défauts par suite de cette connais-
sance insuffisante; Port-Royal a professé ainsi un culte souvent
excessif envers St. Augustin ).

Il faut donc éviter ce travers, qui peut devenir une grave erreur.

VII. La loi d’évolution et la loi de progres appellent la loi
de critique ou de discernement : car sans discernement pas de

Yy De ascensione Domini sermo [ « Gratias agamus divine dispensationi et
sanclorum Patrum necessariz tarditati. Dubitatum est ab illis, ne dubitaretur 2 nobis».

*) Voir Caro, Milanges, 1I. 120.

%) Ibid. — %) P. 121. — %) P. 126. — ©) P, 121.



— 469 —

progrés véritable. 11 faut discerner la vérité, et dans ce but
discerner la tradition, voir ce que celle-ci contient de vrai pour
l'augmenter et le faire progresser.

Donc, lorsqu’'un Pére contient une expression forcée ou
inexacte, il faut voir si dans le contexte se trouve un correctif
qui rétablisse 1'équilibre de la pensée et du mot; il ne faut pas
se contenter d'une phrase détachée, mais remettre les textes
détachés dans leur contexte, dans leur cadre, dans leur vrai
jour. Si, aprés ce travail, 'exagération ou l'inexactitude s’ob-
stinent, il faut ne pas hésiter a les condamner. Cest ainsi que
St. Jérome ne craignait pas de critiquer les théologiens, ceux
mémes que nous appelons Péres; il dit d'un écrit de St. Am-
broise : « Nihil ibi dialecticum, nihil virile atque districtum, sed
totum flaccidum, molle ».

St. Augustin a jugé ainsi St. Cyprien: la ou Cyprien est
d’accord avec les épitres canoniques, je l'accepte; 1la ou il ne
l'est pas, je le rejette?). Augustin condamnait 'apotre Pierre
quand Pierre lui paraissait condamnable?), & fortiori les Peéres.
A propos de la vision béatifique, dans 1'Epitre 143 a I'évéqne
Fortunatianus, il dit, aprés s’étre appuyé sur l'autorité d’Am-
broise, de Jérome, d'Athanase, de Grégoire : « Nous ne devons
pas accorder aux écrits de ces hommes, si catholiques et hono-
rables qu'ils soient, la méme autorité qu'aux Ecritures cano-
niques, au point qu'il ne nous fit pas permis, tout en gardant
le respect qui leur est dfi, d'improuver et de rejeter ce que
nous pourrions trouver en eux de contraire a4 la vérité »
(C. 1V, 15).

Les Grecs, & Florence, dans la discussion sur le purga-
toire, voyant que Grégoire de Nysse était contre leur opinion,
déclarérent qu’il n’était quun homme et qu'il ne faut pas se
laisser entrainer par ce que chacun des Peéres en particulier
peut avoir écrit ®).

Malebranche a reproché a Tertullien ses mouvements im-
pétueux et emportés. Raillant son de PFallio, il a dit de lui:
qu'«il avait plus de mémoire que de jugement, et plus de pé-
nétration et d’étendue d'imagination que de pénétration et
d’étendue d’esprit ».

1) Voir Turmel, Histoire de la théologie, p. 246.
) P. 246-7.
%) Voir Priléjaeff, dans '« Union chrétienne», 29 mars 1863, p. 173.



470 —

Nous devons donc faire comme les Peres ont fait, c'est-a-
dire faire, sur eux et méme contre eux, acte de discernement
et de critique. Oui, il est utile de constater et de connaitre ce
qu'ils ont pensé, mais il faut aussi penser soi-méme, comme
ils ont fait pour eux-mémes. Se borner a constater ce qu'ils
ont écrit n'est qu'une besogne de rapporteur; ne pas faire le
second travail, c’est manquer & son devoir et n'étre pas dans
T'esprit de la saine tradition.

Les Péres sont allés aux sources, & l'Ecriture, aux docu-
ments qu'ils ont pu recueillir; mais ils ont jugé par eux-mémes,
et avec une trés grande liberté, faisant appel a la psychologie,
a la grammaire, a I'étymologie, etc. Donc faisons comme eux;
et en les <¢tudiant, pénétrons-nous de lesprit de liberté qui
remplit leurs écrits, comme ce papillon des Indes qui prend la
couleur de la plante sur laquelle il vit. Bien compris, les ¢crits
des Peres nous rendront plus libres, plus personnels; ils ont
été eux-mémes; ils n'avaient pas de modeles tout d'abord, ils
onttiré leurs explications de leurs connaissances; faisons de méme,

Et sans suivre leurs pas, imitons leur exemple.

Faire, en s'éloignant d'eux avec un soin jaloux,

Ce qu'eux-mémes ils feraient s'ils vivaient parmi nous.

Incroyables sont les fantaisies et les enfantillages que cer-
tains théologiens, voire méme des Saints, voire méme des doc-
teurs réputés depuis, se sont permis, en mati¢ére eschalologique;
par exemple, St. Anselme de Cantorbéry?). Si de telles choses
ont ¢té dites et permises, certes nous devons avoir le droii,
nous chrétiens et théologiens du XX°® siecle, de parler libre-
ment d'apres les données de nos sciences, de notre philosophie
et de notre civilisation. Nous ne ferons pas de nos opinions
des dogmes, non certes; mais du moins aurons-nous le droit
de les émettre,

Les Péres n'ont pas échappé au sort commun de tous les
¢crivains. Lorsqu'on traite une question, d’ordinaire on n'en
éclaircit guére qu'un coOté, et souvent de l'autre cdté on rend
ainsi 'ombre plus grande. C'est pourquoi il faut exercer sans
cesse une judicieuse critique.

Les Peres ont été forcément de leur temps et ils ont parlé
inévitablement le langage de leur époque et de leur pays. Fai-

1Y Voir son Elucidarium, L. 1Il, de vita furura.



— 471 —

sons comme euXx. Usons des sciences de notre temps et non
des sciences du leur, qui ne sont plus de mise. Rappellons-
nous St. Jérome disant qu'«on raconte beaucoup de choses
dans les Ecritures sacrvées selon 'opinion du temps auquel se
rapportent les faits, et non selon ce qui €était en réalité ». Donc
l'opinion du temps n’était pas et n'est pas toujours conforme
a la vérité. Donc c'est étre plus fidele a la pensée de St. Jé-
rome, en adaptant les idées en question & 1'état actuel de nos
connaissances qu'en s’attachant a la lettre de ses opinions. Sur
quoi M. Venard ajoute ; «Pourquoi n’appliquerait-on pas aux
Peres de U'Eglise en général ce que le P. Lagrange a dit de
Bossuet et de Pascal: Ne leur faisons pas linjure d’estimer
qu’ils auraient maintenu obstinément leurs positions s’ils avaient
appris ce que nous savons!)».

Et Vesprit de St. Jérome était l'esprit de St. Augustin. Ce
dernier admettait non seulement la liberté de corriger des Peres
qui s'étaient trompés, mais méme celle de corriger des conciles
pléniers, si quid in eis forte a veritate deviatum est. Il ne
voyait ni orgueil, ni arrogance, ni sacrilége, ni violation de la
foi catholique dans cette correction de conciles pléniers anté-
rieurs par des conciles pléniers postérieurs : «ipsaque plenaria
sepe priora posterioribus emendari, cum aliquo experimento
rerum aperitur quod clausum erat, et cognoscitur quod late-
bat?». On voit, pour le remarquer en passant, qu Augustin
avait conservé l'ancienne notion de I'Eglise; qu'il ne la con-
fondait pas avec le concile, méme avec le concile plénier,
lequel en effet ne représente jamais qu'une faible partie de
I'Eglise, et lequel par conséquent doit toujours étre confirmé dans
ses décisions par 'approbation de I'Eglise universelle. Aucun con-
cile n’est donc 'Eglise, pas plus qu'aucun Pére n’est la tradition.

On entend quelquefois I'argument suivant : Jean Damascene
a dit ceci, donc disons-le aussi. Ou si ce n’est pas Jean Damas-
céne, c’'est un autre docteur ou un autre Pére. Cet argument
est erroné. Le Pére en question peut s’étre trompé de la meil-
leure foi du monde. Répéter ce qu'il a dit, n’est donc pas tou-
jours l'honorer; cela peut, gu contraire, abaisser sa science et
violer son esprit. Donc nécessité de discerner exactement et
impartialement ce qui est vrai et ce qui est erroné.

1) «Revue du clergé frangais», 1°r février 1905, p. 523.
D De baptismo contra Donatistas, lib. 11, n. 4; cf. n. 14.



— 472 —

Certains théologiens romanistes, lorsqu’ils sont acculés par
des objections tirées des erreurs des Peres, n’hésitent pas a
décliner toute solidarité avec ces erreurs. Par exemple, M. Guigne-
bert s'étant appuyé sur certaines doctrines erronées des Peres
pour incriminer les dogmes romains identifiés avec elles, M. le
professeur Cavallera s'est récrié, tout en faisant les concessions
suivantes :

«En dehors de ce cas (T'unanimité des Péres), leur autorité,
si grande soit-elle, reste purement humaine et donc faillible. Par
suite, le théologien aura tfowufe liberté pour lapprécier a sa
valeur. D’autant que nul n'a jamais songé a leur accorder ce
privilege de dons spéciaux du ciel que M. Guignebert leur dé-
partit libéralement. Les Peéres, en dehors des gquelques vérités
que leur transmettait I’enseignement autorisé de 1'Eglise, ont
dit comme nous véfléchir et chercher. Nous pouvons, pour plu-
sieurs, saisir sur le vif leur méthode de travail. Lewurs instru-
ments étant imparfaits, il en résulte que leur auvre a été
nécessaivement ausst imparfaite. Toute théologie est pensée en
fonctions (sic) d’'une philosophie; ils ont subi les inconvénients
qu’entrainait une pensée philosophique insujffisamment sitrve d’elle-
méme. En exégese, ils ont di recourir aux ouvrages juifs qui exis-
taient déja sur la question, ou utiliser les méthodes regues et
en honneur. Dela bien des déchets. 11 y a beaucoup a garder
des commentaires d’un saint Chrysostome ou d'un Théodoret...
Il v a en revanche beaucoup a laisser dans les interprétations
mystiques d’un Origéne ou d'un saint Augustin... En tout
cela, 'Eglise ') laisse aux théologiens la plus grande liberté » 2).

VIII. Un devoir s’'impose comme conséquence de ce qui
précede, a savoir : réformer tout ce qui est défectueux dans
I'apologétique des Peres, dans leurs explications du dogme, de
la morale, de la discipline. En effet, tout ce qui est défectueux
doit étre réformé, question de principe indiscutable; d'autre
part, il y a du défectueux dans les Peres, question de fait
indiscutable: donc.

") Lire /¢ pape et non PEglise; et la vérité est que le pape ne laisse pas
d’autre liberté que celle de répéter ce qui plait au pape. Le pape, parmi les textes
des Péres, choisit ceux qui lui sont avantageux, les déclare wunanimes, et condamne
les autres. ‘Telle est la liberté romaine, malgré l’aveu de M. Cavallera.

%) «Bulletin de Toulouse», février 1910, p. 71.



ey 478 =

Par exemple, les apologétiques de Justin, d’Athénagore,
etc., contre les Juifs et contre les Payens : que de points de
vue aujourd’hui périmés! Que d’autres arguments a faire valoir!

Chrysostome a écrit un livre contre les Gentils, Liber
unus conira Gentiles. Voici comment il traite la question : Les
gentils nous opposent qu'eux aussi ils ont des miracles, des
morts qui ont ressuscité. Chrysostome dit que non, que ce sont
des mensonges, que personne n'a vu ces ressuscités. Il affirme
que, si les démons ont pu autrefois induire les hommes en
erreur par des fantdmes (la source et la nature de la lumiere
n'étant pas encore connue), ils ont pu aussi commettre d’autres
fraudes, mais que rien de tout cela n’était admirable; tandis
que les miracles du Christ montrent qu'il est adorable. Les
démons ont forcé quelquefois leurs adorateurs a immoler leurs
propres enfants; le Christ jamais; il a été la clémence méme.
Les adversaires du christianisme usent contre les chrétiens de
violence, comme les empereurs payens, ou de faux raisonne-
ments, comme les philosophes et les rhéteurs payens; les
chrétiens n’ont pas la force, et ils n’en usent pas, ils en ap-
pellent a la raison, aux vertus du Christ, & sa supériorité. La
prédication de Paul faiseur de tentes, celle de Pierre pécheur,
sont admirables; ils n'ont eu recours ni a l'argent, ni a la
force, ni a 1'éloquence humaine.

Chrysostome parle ensuite longuement d'un empereur
payen qui prohibait l'entrée dans le temple et était terrible,
injuste, etc. De tels hommes font ressortir la sagesse et la
vertu du christianisme.

Le christianisme apprend aux hommes 2a résister au mal;
Diogeéne a montré un désintéressement fondé sur la vanité; la
liberté chrétienne est plus élevée, elle cherche l'utilité publique.
Chrysostome montre combien est recommandable la dignité
sacerdotale, que le péché est comme un feu qui consume rapi-
dement. I1 parle du martyr Babylas, et dit que les tombeaux
des Saints nous excitent a une sainte émulation pour imiter
leurs vertus; que les reliques du martyr Babylas ont été trans-
portées a Antioche. Puis il parle de l'empereur Julien, qui a
rétabli le culte des idoles; du chatiment infligé a I'empereur
Maximin, persécuteur des chrétiens; du rhéteur Libanius et de
quelques écrits payens; de Julien qui veut qu’on appelle les
chrétiens galiléens, et qui est défait dans sa guerre de Perse.
Enfin, il glorifie de nouveau les martyrs.



474 —

Tel est le fond de ce livre. On voit combien cette réfuta-
tion du paganisme et cette démonstration de la vérité du
christianisme sont imparfaites. Combien nos apologies sont
supérieures!

IX. Un point important a relever dans la question de la
tradition, est celui-ci: « Des croyances que fout le monde affec-
terait de professer, sans que personne y adhérit sinctrement,
constitueraient-elles encore une tradition?» lL.a question a été
posée par M. G. Scailles. Dans son exagération clle est chimé-
rique. Mais on peut la ramener & des proportions réelles en
parlant de croyances ofticielles que tous les membres officiels
d'une Eglise seraient censés professer, et auxquelles un trés
petitnombre seulement adhérerait sincerement. De telles croyances
sont nombreuses, par exemple, dans 1'Eglise romaine.

Or, & cette question, on peut répondre négativement.

Effectivement, la foi comme croyance est un acte d'adheé-
sion de lintelligence; mais comme cette adhésion n'est pas
motivée par une évidence directe et compléte, elle n'est pas
un acte de la seule intelligence, elle est aussi un acte de vo-
lonté, de conscience et de sentiment. Donc la vraie foi est un
acte sincére. Donc une adhésion qui ne serait que simulée, qui
mangquerait de sincérité, ne pourrait pas compter comme témoignage
ralide et comme prescription.

De plus, une telle adhésion doit étre consciente; non seu-
lement elle doit &étre consciencieuse, mais encore consciente;
deés lors, une adhésion qui ne serait que latente, implicite, sans
savoir précisément de quoi il s’agit, ne peut pas constituer une
vraie tradition. On voit par la comment la tradition latente et
la foi implicite des Romanistes sont erronées.

X. Certains théologiens romanistes sont allés jusqu'a rai-
sonner ainsi :

Il est vrai que Pierre Lombard, au XII® siecle, a cité¢ des
textes de Peéres non contrdélés, apocryphes méme; qu'il y a eu
ainsi exagération et erreur dans les appréciations; qu'au siécle
suivant, Thomas d’Aquin a fait de méme,; qu'ainsi peu a peu
se sont répandues des doctrines que 1'on crovait étre les doc-
trines des Peres cités, et qui, de fait, ne 'étaient pas; qu'ainsi
le vrai sens patristique a disparu et a été remplacé par un
sens nouveau.



= f7F ==

Les théologiens en question appellent ce sens nouveau un
sens chrétien traditionnel. Ils prétendent que I'Eglise (leur
Eglise romaine), en adoptant ce sens prétendu chrétien et pré-
tendu traditionnel, le rend effectivement chrétien et traditionnel,
parce qu'elle est une gardienne infaillible de la vérité et de la
tradition! En sorte que la décision du pape peut suppléer & de
faux textes patristiques, valider ce qui est invalide, rendre
vrai ce qui est faux, authentique ce qui est inauthentique, etc.

Telle est la mentalité romaine. On en constate, a 1'évi-
dence, la fausseté. Car qu'est-ce qu'une tradition patristique
sans de vrais textes patristiques? Comment une Eglise peut-
elle se¢ dire gardienne de la tradition, quand elle fausse la tra-
dition ancienne, la seule vraie, et qu'elle en fabrique une nou-
velle d’apres des textes troﬁqués et dénaturés? Comment peut-on
couvrir ces erreurs, ces tromperies, en disant que c'est une
Eglise infaillible, un magistére infaillible, qui les enseigne et
les sanctionne? L'infaillibilité consiste-t-elle 4 rendre blanc ce
qui est noir, vrai ce qui est faux?

XI. Terminons cette étude par une simple remarque sur le
devoir du théologien dans lUexplication des Peres et de la tra-
dition. Si nous avons condamn¢ les falsificateurs de textes, nous
devons condamner aussi les faux interprétateurs. Il est, effec-
tivement, des interprétateurs qui, au lieu de se conformer au
sens naturel et obvie des textes, les plient a l'idée systéma-
tique et personnelle qu'ils ont eux-mémes congue a priori. Ce
n'est pas la pensée des Peres qu'ils voient dans les ccuvres de
ces derniers, c'est leur propre pensée, a eux commentateurs,
qu’ils introduisent violemment dans les textes mémes en les
dénaturant. Contresens inconscients peut-&étre, mais contresens
positifs.

Un cas entre mille. On lit dans les « Etudes » (5 mars 1907,
p. 682) le compterendu suivant d'un ouvrage sur Cyrille
d’Alexandrie. A en croire le critique (qui signe J. M.), l'auteur
de cet ouvrage aurait transformé, ou a peu pres, St. Cyrille en
théologien scolastique. Lisons :

« L'auteur pouvait faire une ceuvre excellente. 11 lui suffi-
sait de traiter ses riches matériaux par une méthode sérieuse-
ment scientifique. Il lui fallait, pour un moment du moins, oublier
la scolastique et ses systémes, et entrer aussi intimement que



— 476 —

possible dans la pensée de Cyrille ... Le docteur W., malheu-
reusement, n’a pas su ou n'a pas voulu faire cela. C'est tou-
jours et partout la scolastique qui le dirvige, c'est aux systémies
scolastiques qu’il veut tomjonrs rvamener la pensée de U'évéque
d'Alexandrie ; c'est par la terminologie scolastique que souvent
il la traduit. Le lecteur, en maints endroits, est tenté de se
récrier : «Mais c’est une these scolastique qu'on me prouve
avec des textes empruntés a St. Cyrille; est-ce bien sa pensée
@ luz? » 11 n’a qu'une confiance modérée en face de certaines
discussions de textes ... Et ces textes eux-mémes, ils abondent
dans le livre; mais découpés en si menus morceaux ou venant
de traités si divers, qu'on a quelque droit de se demander si,
dans leurs contextes, ils ne prendraient pas #un Sens un peu
diffévent ».

Cette critique est typique. Hé¢las! le docteur incriminé est
légion. Le procédé ordinaire dans l'enseignement de la théo-
logie romaine, est celui-ci : Argument de tradition : deux ou
trois textes de Peéres, 1solés, détachés du contexte, quelquefois
méme un seul, dont le sens est souvent forcé et inexact. Et
voila ce qu'on appelle démonstration d'une these par la tradi-
tion ou le consentement unanime des saints Peres! Je le répéte,
tel est le procédé habituel des Manuels de théologie ultra-
montaine.

Les théologiens ultramontains raisonnent ainsi : Le magis-
tere romain est infaillible; donc, quand il enseigne que 1'Eglise
romaine est la seule vraie, la seule fondée sur Jésus-Christ,
c'est la vérité méme; donc I'Eglise romaine actuelle est bien
effectivement 1'Eglise primitive et apostolique; ce qu’elle est
maintenant, elle I'était déja dans ses origines, et la tradition
dans le cours des siecles confirme ce point de vue. — Et ces
théologiens savent découvrir des textes isolés, quelconques,
auxquels ils prétent le sens voulu. Tel est le procédé pratiqué
dans le livre de M. Batiffol, intitulé: « L'Eglise naissante et le
catholicisme » (1909),

C'est donc la complete dénaturation de la tradition, de la
doctrine des Peres, et Toubli absolu du critere catholique.
Nous reviendrons sur tous ces stratagemes dans les chapitres
IX et X de ce Traité. E. MicHAUD.




	Esquisse d'un traité de la tradition

