
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 71

Artikel: Ursprung der sakramentalen Beichte

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 433

URSPRUNG DER SAKRAMENTALEN BEICHTE. ^—

„Les origines de la confession sacramentelle" ist der Titel
einer umfangreichen Abhandlung, die E. Vacandard, aumônier
du Lycée de Rouen, in seinem Buche „Etudes de critique et
d'histoire religieuse" (Paris, Viktor Lecoffre, IL Auflage, 1910)
veröffentlicht hat. Vacandard gehört unstreitig zu den
kenntnisreichsten französischen Theologen der Gegenwart und darf
das Zeugnis für sich in Anspruch nehmen, dass er zu
„kritischen Studien" befähigt sei. Allein die vorliegende Abhandlung
ist kein Beweis dafür, dass er von seiner Befähigung unbefangen
Gebrauch macht.

Wer den Titel liest, muss erwarten, eine Geschichte des

Beichtwesens zu finden. Allein statt den Nachweis zu versuchen,
dass die „sakramentale Beichte" nach der Lehre der hl. Schrift
von Christus eingesetzt und in allen christlichen Jahrhunderten
— wenn auch vielleicht in etwas verschiedener Form — geübt
worden sei, zerreisst Vacandard seinen Gegenstand in viele
Stücke und zeigt dem unkritischen Leser die verschiedenen
Stücke im Lichte der Zeugnisse, die sich für seinen Zweck
am besten eignen. Sein Zweck aber besteht darin, den Schein
zu erwecken, der Kanon 21 des Laterankonzils vom Jahr 1215

entspreche der kirchlichen Tradition. So redet er denn in
besondern Kapiteln vom Alter der Beichte, vom Verwalter
dieses Sakramentes, vom Gegenstand des Bekenntnisses in der
Beichte, von der Art des Bekenntnisses, vom Zeitpunkt der
Absolution beim Bussakt, von der mehr als einmal gestatteten
Beichte, um schliesslich mit einigen dürftigen Bemerkungen
über die Veränderungen in der Bussdisziplin und den Konzils-
beschluss vom Jahr 1215 das, was die Hauptsache sein sollte,
abzutun. Diese Methode verschafft aber dem Verfasser einen
für ihn äusserst wertvollen Vorteil : er ist nicht genötigt, die

Revue intern, de Theologie, Heft 71, 1910. 28



— 434 —

törichte Meinung zu verteidigen, man habe schon in den ersten
Jahrhunderten ungefähr so gebeichtet wie heute noch, sondern
er kann seinen Lesern diese Meinung einfach lassen und sie
darin bestärken, indem er bald frühere, bald spätere Zeugnisse
in Anspruch nimmt, ohne lange von den besonderen Umständen
zu reden, aus denen sie hervorgegangen sind.

Ein Theologe, der die „Origines de la confession sacramentelle"
darstellen will, sollte, wie mir scheint, vor allen Dingen die
„göttliche Einsetzung" dieses Sakramentes nachzuweisen
versuchen. Das aber macht sich Vacandard erstaunlich leicht.
Er sagt (S. 51), die „Kirche" stütze sich auf „Matth. 16, 29"
(gemeint ist Matth. 16, 19) und auf Joh. 20, 23, fügt aber bei,
es gebe viele „Kritiker", die diese Stellen auf die Taufe
bezögen, und in den Evangelien seien die Bedingungen, unter denen
die Apostel und ihre Nachfolger die Absolution erteilen durften,
nicht näher angegeben ; immerhin könne man aus den Worten
des Herrn schüessen, dass die Apostel die Sünden der Büsser
kennen, also ein Bekenntnis fordern mussten. Das ist eine sehr
naive Exegese! Auch entspricht sie nicht ganz dem Trienter
Konzil, das keinen Zweifel darüber lässt, mit welchen Worten
Jesus die sakramentale Beichte eingesetzt haben soll.

Aber auch mit den patristischen Zeugnissen verfährt
Vacandard so, wie jeder Theologe verfahren muss, der das römische
Dogma rechtfertigen will. Selten wird ein Ausspruch angeführt,
ohne dass er wenigstens in falsches Licht gerückt würde, so

dass er für den unkundigen Leser etwas ganz anderes sagt,
als was der Zeuge selbst zu sagen beabsichtigt hat. Ich will
das nur mit einigen Beispielen belegen. In dem Abschnitt über
den Gegenstand des sakramentalen Bekenntnisses zitiert
Vacandard eine Stelle aus der Enarr. in Ps. 37 des hl.
Ambrosius: „Non solum confitetur peccata sua, sed etiam enumerat
et accusât. Non vult enim latere sua delieta."- Diese Stelle soll
beweisen, dass der „Lehrer des hl. Augustin" allerdings nur
die schweren Sünden der Beichte unterwerfe, aber verlange,
dass der Beichtende sie einzeln aufzähle (énumérer en détail).
Wäre die Äusserung so zu verstehen, wie sie der Verfasser
für den unkundigen Leser in seine Erörterungen einfügt, so

musste man annehmen, schon zu Ambrosius Zeiten seien die

Gläubigen verpflichtet gewesen, ihre Sünden nach Art und
Zahl und erschwerenden Umständen zu beichten. Ambrosius



— 435 —

redet aber (1. c. n. 57) von dem demütigen Sündenbekenntnis
vor Gott, nicht von einem Bekenntnis vor dem Priester. Vgl.
1. c. n. 46: „Et tu ergo qui proposuisti satisfacere pro delictis
Domino tuo, illi soli interiore corde te purga, illum contuere,
qui potest peccata diluere." — Die unterschobene Predigt (Serm.
392), in welcher ein Fälscher den hl. Augustin sagen lässt:
„Ein Plebejer oder Krämer schämt sich (öffentlich Busse zu
tun), wessen ein Kaiser (Theodosius) sich nicht schämte Was
ist das für ein Hochmut! Würde er nicht schon für die Hölle
genügen, auch wenn kein Ehebruch verübt worden wäre?" —
hält Vacandard für echt und zitiert daraus — wieder im
Kapitel über den Gegenstand des Bekenntnisses — die bekannte
Stelle: „Nemo sibi dicat: Occulte ago, apud Deum ago etc.
(S. 82). So kommt der Leser auf die Meinung, Augustin fordere
mit den ihm unterschobenen Worten ein geheimes Bekenntnis
vor dem Bischof, während doch auch der Fälscher nur von
der „pœnitentia publica in conspectu populi"' spricht! — Für
das geheime Bekenntnis vor dem Priester hat Vacandard im
Kapitel über die Art des Bekenntnisses ein Zeugnis des hl.
Chrysostomus, das ebenso falsch angewendet ist. Er nimmt
an, Chrysostomus habe wirklich gelehrt: „Kommet zu mir;
wäret ihr auch tausendmal gefallen, so würde ich euch tausendmal

absolvieren", und den Beichtenden versprochen, ihre Sünden
nicht bekannt zu machen (S. 86 f.). Daraus würde also folgen,
dass der grösste Kirchenvater der orientalischen Kirche schon

genau die heutige Beichtpraxis empfohlen habe. Wie falsch
das ist, hätte Vacandard von Rauschen, auf den er sich häufig
beruft, lernen können. Ihm stimmte sogar mein Hauptgegner
in der Beichtkontroverse, Dr. P. A. Kirsch („Zur Geschichte
der katholischen Beichte", Würzburg, 1902, S. 76), unumwunden
zu. Und doch schreibt Rauschen: „Es ist ganz verfehlt, wenn
man sich für die Existenz der Privatbeichte in Konstantinopel
oder Antiochien auf Chrysostomus beruft. Denn an keiner
Stelle spricht Chrysostomus in erkennbarer Weise von einer
solchen Privatbeichte." Die seinen Werken entnommenen
Äusserungen, die von römischen Theologen gewöhnlich zitiert
werden, habe ich besprochen in meiner „Erwiderung" an
Bischof Egger (Aarau, 1901, S. 33 ff.). Die Behauptung: „Za
confession auriculaire était donc pratiquée en Italie, en Afrique,
à Constantinople, en Asie Mineure,. autant qu'on le peut con-



— 436 —

stater par des témoignages authentiques, au IVe et même au
IIP siècle*, kann Vacandard auch nicht mit einem einzigen
authentischen Zeugnis belegen.

Richtiger, aber freilich mit dem bisher Gesagten nur
schlecht übereinstimmend sind die Ausführungen Vacandards
im V. Kapitel: „Le moment de l'absolution", die abgeschlossen
werden mit dem Satze : ^Mgr. Batiffol n'avait donc pas tort, quoi
qu'on en ait dit, quand il assurait que l'antiquité chrétienne ne
connaissait d'autre pénitence et d'autre absolution que la pénitence
et l'absolution publiques. Et cela est vrai du quatrième siècle,
voire du cinquième, aussi bien que des trois premiers siècles"
(S. 100 f.). Damit ist alles, was vorher über die private
Ohrenbeichte aus den Schriften der Kirchenväter herausgelesen
wurde, wieder verneint. Der öffentlichen Busse haben sich
verhältnismässig nur Wenige unterzogen. Der hl. Augustin
klagt wiederholt darüber, dass sogar solche, die allen Grund
hätten, die kirchliche Sündenvergebung nachzusuchen, ohne
Bussakt zum Altare hinzuträten. Das geschieht z. B. auch im
Serm. 351, von dem Vacandard — er schreibt irrtümlich
Sermon CCLI — S. 90 meint, dass er apokryph sei. Diese in
allen Punkten mit der sonstigen Lehre des hl. Augustin genau
übereinstimmende Predigt wird sonst für echtgehalten. Ihr Studium
genügt, um zu erfahren, wie die abendländische Kirche am
Anfange des fünften Jahrhunderts über die „sakramentale Beichte"
dachte *). Die Kirche von Konstantinopel aber hat damals den

') Sollte Serm. 351 unterschohen sein, so musste das wohl auch von
Serm. 352 angenommen werden. In beiden Predigten wird auf Grund der
hl. Schrift nachgewiesen, dass man in der christlichen Kirche drei Arten,
Sündenvergebung zu eiiang'en, unterscheiden könne : Très sunt adiones
pœnitentiœ,... iisitatœ in Ecclesia Dei et diligenter atteiulentibiis notœ (Serm. 351, 2);
triplex consideratio agenda:pœnitentiœ in sacra scriptura invenitur (Serm. 352, 2).

Die eine Bussübung' ist diejenige, die der Taufe, durch welche alle
bisherigen Sünden erlassen werden, vorherzug'ehen hat (per baptismum
omnium prseteritonim fit ablutio peccatorum, Serm. 351, 2, in quo omnia
peccata delentur, Serm. 352, 2). Die andere ist die pœnitentia, cujus actio per
totam istam vitam perpetua siipplicationis iinmilitate siibemula est (351, 3),
oder die pœnitentia quotidiana, die im Vaterunser zur Pflicht g-emacht und
durch das im rechten Geist gesprochene Vaterunser g-eiibt wird (352, 7).

Die dritte Art der Bussübung ist diejenige, die zur Sündenvergebung
erforderlich ist, wenn man Sünden begangen hat, die vom Reiche Gottes
ausschliessen, d. h. vom Altare scheiden (351, 7). Es ist eine pœnitentia gra-
vior atque luctuosior; sie ist denen zur Pflicht gemacht, die proprie vocantiir



— 437 —

Busspriester, den einzigen Geistlichen der Kaiserstadt, der
besondere Beichten entgegennahm und nach geleisteter öffentlicher

Busse den Pönitenten die Absolution vermittelte,
abgeschafft. Vacandard hätte also dieses fünfte Kapitel auch ab-
schliessen können mit dem Satze: Donc, au commencement
du Ve siècle la confession auriculaire n'était pas encore connue
dans l'église catholique.

Besondere Anerkennung verdient aber Vacandard dafür,
dass er im 6. Kapitel offen zugesteht und mit den nötigen
Zeugnissen auch beweist, dass man bis zur Zeit des hl. Augustin
von einer Réitération de la confession nichts wusste (S. 101 ff.).
Ein Sünder, der einmal zur Busse zugelassen worden war, konnte,
wenn er sich durch ein neues Vergehen den Ausschluss aus der
Kommunion zugezogen hatte, keine Rekonziliation mehr erlangen.
Diese wichtige und entscheidende Tatsache wird von den
römischen Theologen in der Regel ignoriert. Begreiflich! Wenn
nur Missetäter in den Fall kamen, von der besondern Beichte
und Lossprechung Gebrauch machen zu müssen und auch
diese hierzu nur einmal im Leben Gelegenheit erhielten, so

hat eben die grosse Masse der Gläubigen im Sinne der heutigen
römischen Kirche überhaupt niemals gebeichtet. Unter solchen
Umständen ist es ein vergebliches Bemühen, nun doch aus
einigen missdeuteten Äusserungen das Gegenteil beweisen zu
wollen.

Vacandard ist unterrichtet genug, um diese Konsequenz
zu merken. Im Kapitel, in welchem, er von den „changements

in Ecclesia pœnitentes, remoti etiam a sacramento altaris participandi (352, 8).

Zur Erfüllung dieser Pflicht kann freilich im allgemeinen niemand
angehalten werden ; daher ist es denkbar, dass multi etiam scelerati an der
Kommunion teilnehmen, ohne sich der Busse unterzogen zu haben (351,7). Wer
sich aber eines homieidium oder adulterimi oder sacrileginm schuldig gemacht
hat, gleicht dem schon vier Tage im Grabe liegenden Lazarus, den nur
Gottes Macht erwecken konnte, dessen Binden aber von Menschen zu lösen

waren. Dieser dritten Bussübung soll sich jedoch niemand bedürftig machen
(352, 8). Das ist genau die Lehre Augustins, die insbesondere in den
Ansprachen an die Katechumenen immer wieder vorgetragen wird. Gesetzt
also, die beiden Predigten seien nicht echt, so gewinnt der Verfechter der
heutigen römischen Beichte damit ganz und gar nichts. Vielmehr ist dann
der Verfasser der unechten Predigten eben nur ein Theologe gewesen, der
die Lehre des hl. Augustin studiert hatte und sie richtig darsnstellen suchte.

Einem Schriftsteller werden aber selten Schriften unterschoben zu dem

Zwecke, seine Lehre richtig darzustellen.



— 438 —

dans la discipline de la confession"- spricht, gerät er in
Verlegenheit — oder dann erlaubt er sich, seine Leser ein wenig
zum besten zu halten. So beruft er sich (S. 111) auf die Schrift
De vera et falsa pœnitentia, die man dem hl. Augustin
unterschoben hat, um ihn das Gegenteil von dem sagen zu lassen,
Avas er in seinen echten Schriften wirklich sagt, — ohne mit
einer Silbe anzudeuten, dass dieses Buch eine Fälschung ist.
Auf S. 117 finde ich sogar den erstaunlichen Satz: „A l'origine,
l'absolution avait la forme purement indicative." Liest man weiter,
so merkt der aufmerksame Leser allerdings, dass für „indicative'1

das Wort ^deprecative" stehen soll; aber die Gedankenlosen,

die einfach den an die Spitze gestellten Satz festhalten
und damit das direkte Gegenteil von dem vernehmen, was
richtig ist, sind bekanntlich stets in der Mehrheit. Als ein

Spiel, das Vacandard in übermütiger Laune mit dem einfältigen
Leser treibt, verstehe ich es auch, wenn er S. 118 schreibt:
„Comme on l'a remarqué, le papié Calliste disait déjà: Ego...
delicta dimitto", um damit zu beweisen, wie früh insbesondere
die Päpste die Befugnis, Sünden zu vergeben, als ein dem
Priestertum inhärierendes richterliches Amt aufgefasst hätten.
Dass die fragliche Äusserung nicht dem Papst Kallistus, sondern
seinem Vorgänger Zephyrinus (198—217) zuzuschreiben wäre,
tut wenig zur Sache. (Vgl. Langen, Gesch. der röm. Kirche, I,
S. 220 ff.) Aber erstaunlich ist, dass Vacandard das ego dimitto,
das noch Augustin den Donatisten so oft zum Vorwurf macht,
ohne weiteres als eine vom Papst gebrauchte Formel anerkennt.
Er scheint nicht zu wissen, dass die von ihm zitierten Worte
eine Äusserung blutigen Hohnes sind, mit welchem Tertullian
den Bischof von Rom in den Augen der ganzen Christenheit
lächerlich machen will. Eben darum redet Tertullian an der
betreuenden Stelle (De pudicit. c. 1.) von einem pontifex
maximus, wie wenn schon damals der Bischof von Rom den

Titel, der dem heidnischen Kaiser zukam, für sich in Anspruch
genommen hätte, als er sich erdreistete, auch Ehebrecher nach
geleisteter Busse wieder zur Kommunion zuzulassen. Der Hohn
des Montanisten Tertullian ist nur ein schwaches Zeugnis für
die Richtigkeit der heutigen römischen Lehre, dass die Funktion

des Beichtvaters ein richterlicher Akt sei.
Ich würde aber nicht widersprechen, wenn Vacandard

die Zeit bis Augustin ganz ausser acht gelassen und gesagt



— 439 —

hätte, man finde „Origines de la Confession" erst in einigen
Erlassen des Papstes Leo I. (440—461).

Worin die Neuerungen bestehen, die Leo I. im kirchlichen
Busswesen eingeführt hat, habe ich schon früher einmal in
dieser Zeitschrift (Jahrg. 1901, Nr. 33, S. 89 ff.; vgl. auch

„Die obligat, röm. Ohrenbeichte", Aarau, 1901, IL Aufl., S. 44 ff.)
anzugeben gesucht. Ich bin seither in keinem Punkte zu anderer
Ansicht gekommen. Stellt man Augustin und Leo I. einander
gegenüber, so lässt sich der „Fortschritt", der unter Leo
stattgefunden hat, etwa folgendermassen umschreiben:

1. Auch schon in der Kirche Augustins sind die Vergehen der
Pönitenten keineswegs immer öffentlich bekannt gemacht worden ;

aber die Exkommunikation, die dadurch nötig gewordene
Bussübung und die förmliche Rekonziliation waren immer öffentliche
Akte. Leo I. macht eine Ausnahme zu gunsten geistlicher Sünder.
Er gibt in den letzten Jahren seines Episkopats dem Bischof Rusti-
kus von Narbonne die Weisung, Presbyter und Diakonen, die
irgend ein crimen begangen haben, nur einer „privaten Trennung"
(privata secessio) zu unterwerfen und die geleistete Genugtuung,
falls sie als genügend angesehen werden könne, auch erfolgreich

(fructuosa) werden zu lassen. Die in presbijterali honore
aut in diaconii gradu conseerati hatten sich also nicht unter
die Pönitenten einzureihen, sondern private Bussübungen zu
verrichten, und durften demgemäss nach geleisteter Busse auch
in privater Weise rekonziliiert werden. Wenn das mit Rücksicht

auf die geistliche Würde zulässig war, so lag es nahe,
auch in andern Fällen auf die Stellung der Personen besondere
Rücksicht zu nehmen. Das war ein wichtiger Schritt zur
Privatbeichte vor dem Priester. (Epist. 167, Inquis. II; Mansi, t. 6,

p. 401.) Ganz neu war die Sache freilich nicht. Noch um 390
hatte Papst Siricius verordnet: Pœnitentiam agere cuiquam
non conceditur clericorum (Ep. ad Himer., can. 14; Mansi, t. 3,

p. 660). Damit war natürlich nicht gemeint, dass ein geistlicher
Sünder straflos ausgehen soll ; vielmehr wurde dieser im Falle
schwerer Vergehen abgesetzt. Aber von einer privaten
Bussübung zum Zweck der kirchlichen Rekonziliation weiss man
vor Leo I. nichts.

2. Auch Leo I. weiss noch nichts davon, dass der Bischof
bei der Erteilung der Absolution die Funktion eines Richters
vollzieht, sondern die Rekonziliation als Akt der Sündenvergebung



— 440 —

ist auch ihm nur eine Fürbitte für den reuigen Sünder. Er
sagt vom Bischof, dass er pro delictis pœnitentium precator
eintrete (Ep. 168 ad episcop. Camp.; Mansi, t. 6, p. 411), — dass
für die nach der Taufe begangenen Sünden auf Christi Anordnung

durch die supplicationibus sacerdotum Vergebung zu
erlangen sei (Ep. 108 ad Theodor.; Mansi, t. 6, p. 209), — dass
die Bande der Sünden sacerdotali supplicatane vor dem Tode
zu lösen seien (ibid., p. 210); aber Leo I. betont doch viel
stärker als Augustin, dass die priesterliche Vermittlung des
Bischofs unbedingt nötig sei. Während Augustin es als
„sakrilegischen Wahnsinn11 (sacrilega dementia) bezeichnet zu glauben,
dass der für immer von der Rekonziliation ausgeschlossene
Rückfällige auch nicht mehr auf Gottes Barmherzigkeit hoffen
könne (Ep. 153, n. 7 ad Macedon.), ist Leo I. nahe daran, diesen
„Wahnsinn" für richtig zu halten. Er sagt (Ep. 108, 1. c.

p. 209), nach Christi Anordnung sei anzunehmen, ut indulgentia
Dei nisi supplicationibus sacerdotum nequeat obtineri. Daher soll,
wenn Lebensgefahr vorhanden ist, der Bischof die communionis

gratia auch dann gewähren, wenn der Sterbende die Sprache
verloren habe und nur noch die Umstehenden bezeugen könnten,
dass er die Rekonziliation gewünscht habe (ibid., p. 211).

3. Aus dem Gesagten ergibt sich ein dritter Unterschied
zwischen Augustin und Leo I. Mit Abscheu weist Augustin
die Meinung der Donatisten zurück, der Bischof sei ein Mittler
zwischen Gott und Menschen und dürfe darum die Formel
gebrauchen: Ego dimitto (Vgl. m. Schrift: „Die kirchliche
Sündenvergebung nach der Lehre des hl. Augustin", Bern,
1902, S. 29 ff.) ; er betont immer wieder, dass die Kirche Trägerin
der Schlüsselgewalt sei und dass der Bischof nur als Organ
der Kirche handle; daher ist ihm die Sündenvergebung eine
Fürbitte der Kirche für den reuigen Sünder. (Vgl. m. Schrift:
„Rückblick auf die Verhandlungen über die röm. Ohrenbeichte",
Bern, 1902, S. 41 ff.). Von einer Beteiligung der Kirche, d. i.
der Gemeinde, beim Akt der Rekonziliation redet aber Leo I.
nicht mehr. Nach ihm hat Christus nicht der Kirche, sondern
den Prœpositis Ecclesiœ tradidit potestatem, ut et confitentïbus
actionem pœnitentiœ darent, et eosdem salubri satisfactione pur-
gatos ad communionem sacramentorum per januam reconciliationis
admitterent. (Ep. 108, 1. c. p. 209.)

4. Mit dieser Übertragung der Gewalt der Kirche auf die

o



— 441 —

Organe der Kirche bekamen diese auch die Befugnis, bei der
Gewährung der Rekonziliation nach eigenem Gutfinden zu
handeln. Das Wesentliche war, dass sich der Büsser an den
Bischof wandte und von diesem die Lossprechung erhielt.
Darum tadelt es Leo I. in seinem Schreiben an die Bischöfe
von Campanien, Samnium und Picenum (Ep. 168; Mansi, t. 6,

p. 410 s.) mit grosser Schärfe, dass einige von den Gläubigen ein
schriftliches Sündenbekenntnis verlangten und dieses öffentlich
vorlasen ; es genüge, wenn in geheimem Bekenntnis (confessione
secreta) einzig den Bischöfen (solis sacerdotibus) gebeichtet werde.
Wie löblich es auch sein möge, sich auch vor den Menschen
zu demütigen, so sei doch zu bedenken, dass nicht alle Sünder
sich dazu herbeilassen werden, ihre Vergehen bekannt zu
machen. So würden viele vom Heilmittel der Busse abgehalten.
Die üble Gewohnheit (improbabilis consuetudo) sei daher zu
beseitigen. Es genüge das Bekenntnis, das zuerst vor Gott und
dann auch vor dem Bischof abgelegt werde. (Sufficit illa
confessio, quœ primum Deo offertur tum etiam sacerdoti.) Daher
konnte nun kein Hindernis mehr vorliegen, auch Rückfälligen,
wenn diese sich neuerdings der Busse unterwarfen, die
Rekonziliation zu gewähren. Mir ist, wie ich gestehe, kein Zeugnis
bekannt, mit dem man beweisen könnte, dass irgendwo in der
katholischen Kirche auch noch nach Leo I. an dem Grundsatz
der nur einmal zu gestattenden Rekonziliation festgehalten
worden sei. Vielmehr gilt von jetzt an für die prœpositi ecclesiœ

die Regel: „in dispensandis Dei donis non debemus esse difficiles'1
(Ep. 108). Schon Siricius hatte (385) die alte Strenge insofern
preisgegeben, als er in seinem berühmten Schreiben an Bischof
Himerius von Tarragona (Mansi, t. 3, p. 655 ss.) die Weisung
gab, auch solchen, die nach der Taufe wieder zum Götzendienst

abfielen, in der Todesstunde die Rekonziliation zu
gewähren (n. 3) und Rückfälligen, „die wie Hunde und Schweine
zum Auswurf zurückkehrten", zwar zeitlebens nur die
Teilnahme an den Gebeten der Gemeinde zu gestatten, in der
Todesstunde jedoch das Viaticum zu spenden (n. 5). Damit
war bereits eine zweite Rekonziliation möglich gemacht. Allein
Leo I. scheint weiter gegangen zu sein. Da ihm daran lag,
dass sich recht viele der Busse unterwarfen (plures ad
pœnitentiam provocari), und da er den Bischöfen bei der
Wiederaufnahme der Büsser grosses Entgegenkommen zur Pflicht



— 442 —

machte (Ep. 168), scheint er nicht strenge an der einmaligen
Rekonziliation festgehalten zu haben. Er verlangt nur, dass

mit solchen, die sich durch Abfall vom Glauben versündigt
hatten, nach Massgabe der alten Kanones (servata régula
canonum paternorum) verfahren werde (Ep. 108). Büssern
gegenüber, die sich durch adulterium oder homicidium die
Exkommunikation zugezogen hatten, brauchte die Strenge der
alten Kanones nicht mehr zur Anwendung zu kommen.

So lässt sich nicht leugnen, dass mit Leo I. eine
Bussdisziplin zur Geltung kam, die als Ausgangspunkt für die
dogmatischen Feststellungen der Trienter Synode über das
Beichtwesen angesehen werden kann. Eine „sakramentale
Beichte" (confession sacramentelle) lässt sich aber natürlich aus
den Äusserungen, die ein Papst erst um die Mitte des fünften
Jahrhunderts getan hat, nicht rechtfertigen.

Es lag mir daran, den Nachweis zu leisten, dass die
Kirche eine wirksame Form, Sündenvergebung zu erlangen,
von Anfang an gekannt und auch für solche Christen zur
Anwendung gebracht habe, die sich der Götzendienerei, der
groben Unzucht und des Menschenmords nicht schuldig
gemacht und sich die Exkommunikation nicht zugezogen hatten.
Nur wenn dieser Nachweis möglich ist, gibt es ein „Sakrament
der Busse", das für alle Gläubigen, die sich nach Empfang
der Taufe aus menschlicher Schwachheit mannigfacher
Verfehlungen schuldig machen, von Wert ist. Ich habe mir in
meinen Arbeiten über das Busssakrament grosse Mühe gegeben,
diesen Nachweis aus Schrift und Tradition zu leisten.
Abgesehen von den bereits erwähnten Schriften (vgl. insbes. „Die
kirchl. Sündenvergeb. nach d. Lehre des hl. Augustin", S. 63 ff.;
und „Rückblick auf die Verhandlungen über die röm.
Ohrenbeichte"), erinnere ich an die in dieser Zeitschrift erschienenen
Abhandlungen „Die Sendungsworte des auferstandenen Christus
an seine Jünger", Jahrg. 1900, Nr. 31, „Vom Sakrament der
Busse", Jahrg. 1900, Nr. 32, „Über die Entstehung der
obligatorischen Ohrenbeichte in der abendländischen Kirche", Jahrg.
1901, Nr. 33, „Neue Abhandlungen über die Beichte", Jahrg.
1902, Nr. 38, „Binden und Lösen", Jahrg. 1906, Nr. 55, „Das
Vaterunser in der Liturgie des hl. Augustin", Jahrg. 1906,
Nr. 56. Vacandard hat natürlich von diesen Abhandlungen
keine Kenntnis erhalten. Aber ich wundere mich darüber,



— 443 —è

dass heute ein mit allen kirchlichen Approbationen versehenes
römischkatholisches Buch erscheinen darf, in welchem
behauptet wird, dass bis zum 5. Jahrhundert „l'antiquité chrétienne

ne connaissait d'autre pénitence et d'autre absolution que la pénitence

et l'absolution publiques" (p. 100 s.). Wenn das richtig ist,
so hat es in den fünf ersten Jahrhunderten für die gewöhnlichen,
der öffentlichen Busse nicht unterworfenen Gläubigen kein
Busssakrament gegeben. Diese erstaunliche Häresie möge
Vacandard verantworten.

Eduard Herzog.


	Ursprung der sakramentalen Beichte

