Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 71

Artikel: Ursprung der sakramentalen Beichte
Autor: Herzog, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403759

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— A5 —

URSPRUNG DER SAKRAMENTALEN BEICHTE. b

Artrage

,Les origines de la confession sacramentelle“ ist der Titel
einer umfangreichen Abhandlung, die E. Vacandard, aumoénier
du Lycée de Rouen, in seinem Buche ,Etudes de critique et
d’histoire religieuse“ (Paris, Viktor Lecoffre, II. Auflage, 1910)
veroffentlicht hat. Vacandard gehort unstreitig zu den kenntnis-
reichsten franzosischen Theologen der Gegenwart und darf
das Zeugnis fiir sich in Anspruch nehmen, dass er zu ,kri-
tischen Studien* befdhigt sei. Allein die vorliegende Abhandlung
ist kein Beweis dafiir, dass er von seiner Befihigung unbefangen
Gebrauch macht.

Wer den Titel liest, muss erwarten, eine Geschichte des
Beichtwesens zu finden. Allein statt den Nachweis zu versuchen,
dass die ,sakramentale Beichte“ nach der Lehre der hl. Schrift
von Christus eingesetzt und in allen christlichen Jahrhunderten
— wenn auch vielleicht in etwas verschiedener Form — geiibt
worden sei, zerreisst Vacandard seinen Gegenstand in viele
Stiicke und zeigt dem unkritischen Leser die verschiedenen
Stlicke im Lichte der Zeugnisse, die sich fiir seinen Zweck
am besten eignen. Sein Zweck aber besteht darin, den Schein
zu erwecken, der Kanon 21 des Laterankonzils vom Jahr 1215
entspreche der kirchlichen Tradition. So redet er denn in be-
sondern Kapiteln vom Alter der Beichte, vom Verwalter
dieses Sakramentes, vom Gegenstand des Bekenntnisses in der
Beichte, von der Art des Bekenntnisses, vom Zeitpunkt der
Absolution beim Bussakt, von der mehr als einmal gestatteten
Beichte, um schliesslich mit einigen diirftigen Bemerkungen
tiber die Veridnderungen in der Bussdisziplin und den Konzils-
beschluss vom Jahr 1215 das, was die Hauptsache sein sollte,
abzutun. Diese Methode verschafft aber dem Verfasser einen
fir ihn &usserst wertvollen Vorteil: er ist nicht genétigt, die

Revue intern. de Théologie. Heft 71, 1910, 28



— 434 —

torichte Meinung zu verteidigen, man habe schon in den ersten
Jahrhunderten ungefidhr so gebeichtet wie heute noch, sondern
er kann seinen Lesern diese Meinung einfach lassen und sie
darin bestirken, indem er bald friihere, bald spiitere Zeugnisse
in Anspruch nimmt, ohne lange von den besonderen Umstinden
zu reden, aus denen sie hervorgegangen sind.

Ein Theologe, der die , Origines de la confession sacramentelle“
darstellen will, sollte, wie mir scheint, vor allen Dingen die
,gottliche Einsetzung“ dieses Sakramentes nachzuweisen ver-
suchen. Das aber macht sich Vacandard erstaunlich leicht.
Er sagt (S. 51), die Kirche* stiitze sich auf ,Matth., 16, 29¢
(gemeint ist Matth. 16, 19) und auf Joh. 20, 23, figt aber bei,
es gebe viele ,Kritiker®, die diese Stellen auf die Taufe be-
zogen, und in den Evangelien seien die Bedingungen, unter denen
die Apostel und ihre Nachfolger die Absolution erteilen durften,
nicht nidher angegeben; immerhin kénne man aus den Worten
des Herrn schliessen, dass die Apostel die Siinden der Biisser
kennen, also ein Bekenntnis fordern mussten. Das ist eine sehr
naive Exegese! Auch entspricht sie nicht ganz dem Trienter
Konzil, das keinen Zweifel dartiber lidsst, mit welchen Worten
Jesus die sakramentale Beichte eingesetzt haben soll.

Aber auch mit den patristischen Zeugnissen verfiihrt Va-
candard so, wie jeder Theologe verfahren muss, der das rémische
Dogma rechtfertigen will. Selten wird ein Ausspruch angetiihrt,
ohne dass er wenigstens in falsches Licht gertickt wiirde, so
dass er fiir den unkundigen Leser etwas ganz anderes sagt,
als was der Zeuge selbst zu sagen beabsichtigt hat. Ich wiil
das nur mit einigen Beispielen belegen. In dem Abschnitt iiber
den Gegenstand des sakramentalen Bekenntnisses zitiert Va-
candard eine Stelle aus der Enarr. in Ps. 37 des hl. Am-
brosius: ,Non solum confitetur peccata sua, sed etiam enumerat
et accusat. Non wvult enim latere sua delicta.* Diese Stelle soll
beweisen, dass der ,Lehrer des hl. Augustin“ allerdings nur
die schweren Siinden der Beichte unterwerfe, aber verlange,
dass der Beichtende sie einzeln aufzédhle (énumérer en détail).
Wire die Ausserung so zu verstehen, wie sie der Verfasser
fir den unkundigen Leser in seine Erérterungen einfiigt, so
miisste man annehmen, schon zu Ambrosius Zeiten seien die
Glaubigen verpflichtet gewesen, ihre Siinden nach Art und
Zahl und erschwerenden Umstidnden zu beichten. Ambrosius



redet aber (1. ¢. n. 57) von dem demiitigen Siindenbekenntnis
vor Gott, nicht von einem Bekenntnis vor dem Priester. Vgl.
l. c. n. 46: [Et tu ergo qui proposuisti satisfacere pro delictis
Domino tuo, illi soli interiore corde te purga, illum contuere,
qui potest peccata diluere.“ — Die unterschobene Predigt (Serm.
392), in welcher ein Félscher den hl. Augustin sagen ldsst:
,Ein Plebejer oder Krdmer schidmt sich (6ffentlich Busse zu
tun), wessen ein Kaiser (Theodosius) sich nicht schamte? Was
ist das fiir ein Hochmut! Wiirde er nicht schon fir die Hélle
geniligen, auch wenn kein Ehebruch veriibt worden wire?% —
hilt Vacandard fiir echt und zitiert daraus — wieder im Ka-
pitel tiber den Gegenstand des Bekenntnisses — die bekannte
Stelle: .Nemo sibi dicat: Occulte ago, apud Deum ago etc.
(S. 82), So kommt der Leser auf die Meinung, Augustin fordere
mit den ihm unterschobenen Worten ein geheimes Bekenntnis
vor dem Bischof, wihrend doch auch der Filscher nur von
der ,peenitentia publica in conspectu populi® spricht! — Fir
das geheime Bekenntnis vor dem Priester hat Vacandard im
Kapitel tber die Art des Bekenntnisses ein Zeugnis des hl
Chrysostomus, das ebenso falsch angewendet ist. Er nimmt
an, Chrysostomus habe wirklich gelehrt: ,Kommet zu mir;
wiret ihr auch tausendmal gefallen, so wiirde ich euch tausend-
mal absolvieren®, und den Beichtenden versprochen, ihre Siinden
nicht bekannt zu machen (S. 86 f.). Daraus wiirde also folgen,
dass der grosste Kirchenvater der orientalischen Kirche schon
genau die heutige Beichtpraxis empfohlen habe. Wie falsch
das ist, hatte Vacandard von Rauschen, auf den er sich héufig
beruft, lernen koénnen. Ihm stimmte sogar mein Hauptgegner
in der Beichtkontroverse, Dr. P. 4. Kirsch (,Zur Geschichte
der katholischen Beichte“, Wiirzburg, 1902, S. 76), unumwunden
zu. Und doch schreibt Rauschen: ,Es ist ganz verfehlt, wenn
man sich fiir die Existenz der Privatbeichte in Konstantinopel
oder Antiochien auf Chrysostomus beruft. Denn an keiner
Stelle spricht Chrysostomus in erkennbarer Weise von einer
solchen Privatbeichte. Die seinen Werken entnommenen
Ausserungen, die von romischen Theologen gewdhnlich zitiert
werden, habe ich besprochen in meiner ,Erwiderung“ an
Bischof Egger (Aarau, 1901, S. 33 ff.). Die Behauptung: ,La
confession auriculaire était donc pratiquée en Italie, en Afrigue,
a Constantinople, en Asie Mineure, ... autant qu'on le peut con-



— 436 —

stater par des témoignages authentiques, aw IV® et méme au
1IP siécle*, kann Vacandard auch nicht mit einem einzigen
authentischen Zeugnis belegen.

Richtiger, aber freilich mit dem bisher Gesagten nur
schlecht tibereinstimmend sind die Ausfiihrungen Vacandards
im V. Kapitel: ,Le moment de I’absolution®, die abgeschlossen
werden mit dem Satze: , Mgr. Batiffol »’ avait donc pas tort, quoi
gu'on en ail dit, quand il assurait que Uantiquité chrétienne ne
connaissait d'autre pénitence et d’autre absolution que la pénitence
et Uabsolution publiques. Et cela est vrai du quatriéme siécle,
voire du cinquiéme, aussi bien que des trois premiers siécles®
(S. 100 f.). Damit ist alles, was vorher tiber die private Ohren-
beichte aus den Schriften der Kirchenviter herausgelesen
wurde, wieder verneint. Der offentlichen Busse haben sich
verhéltnisméssig nur Wenige unterzogen. Der hl. Augustin
klagt wiederholt dariiber, dass sogar solche, die allen Grund
hitten, die kirchliche Stindenvergebung nachzusuchen, ohne
Bussakt zum Altare hinzutriten. Das geschieht z. B. auch im
Serm. 351, von dem Vacandard — er schreibt irrtimlich
Sermon CCLI — S. 90 meint, dass er apokryph sei. Diese in
allen Punkten mit der sonstigen Lehre des hl. Augustin genal
libereinstimmende Predigt wird sonst fiir echtgehalten. Ihr Studium
geniigt, um zu erfahren, wie die abendlindische Kirche am An-
fange des fiinften Jahrhunderts tiber die ,sakramentale Beichte“
dachte ). Die Kirche von Konstantinopel aber hat damals den

Iy Sollte Serm. 351 unterschohen sein, so miisste das wohl auch von
Serm. 352 angenommen werden. In beiden Predigten wird auf Grund der
hl. Schrift nachgewiesen, dass man in der christlichen Kirche drei Arten,
Stindenvergebung zu erlangen, unterscheiden koénne: 7res sunt actiones peeni-
tentice, . .. usitate in Ecclesia Dei et diligenier attendentibns notee (Serm. 351, 2);
triplex consideratio agende penitentice in sacra scriptura invenitur (Serm. 352, 2).
Dic eine Bussiibung ist diejenige, die der Taufe, durch welche alle bis-
herigen Siinden erlassen werden, vorherzugehen hat (per baptismum om-
nium preeteritorum fit ablutio pececatorum, Serm. 351, 2, ... in quo omnia
peccata delentur, Serm. 352, 2). Die andere ist die penitentia, cujus actio per
totam istam vitam ... perpetuna supplicationis hnmilitate subenunda est (351, 3),
oder die penitentia quotidiana, die im Vaterunser zur Pflicht gemacht und
durch das im rechten Geist gesprochene Vaterunser geiibt wird (352, 7).
Die dritte Art der Bussiibung ist diejenige, die zur Siindenvergebung er-
forderlich ist, wenn man Siinden begangen hat, die vom Reiche Gottes
ausschliessen, d. h. vom Altare scheiden (351, 7). Es ist eine panitentia gra-
vior atque luctuosior; sie ist denen zur Pflicht gemacht, die proprie vocantur



SN

Busspriester, den einzigen Geistlichen der Kaiserstadt, der be-
sondere Beichten entgegennahm und nach geleisteter offent-
licher Busse den Ponitenten die Absolution vermittelte, ab-
geschafft. Vacandard hitte also dieses fiinfte Kapitel auch ab-
schliessen kénnen mit dem Satze: Donc, au commencement
du Ve siécle la confession auriculaire n’était pas encore connue
dans 1'église catholique.

Besondere Anerkennung verdient aber Vacandard dafiir,
dass er im 6. Kapitel offen zugesteht und mit den nétigen
Zeugnissen auch beweist, dass man bis zur Zeit des hl. Augustin
von einer Reéitération de la confession nichts wusste (S. 101 ff.).
Ein Siinder, der einmal zur Busse zugelassen worden war, konnte,
wenn er sich durch ein neues Vergehen den Ausschluss aus der
Kommunion zugezogen hatte, keine Rekonziliation mehr erlangen.
Diese wichtige und entscheidende Tatsache wird von den
romischen Theologen in der Regel ignoriert. Begreiflich! Wenn
nur Missetidter in den Fall kamen, von der besondern Beichte
und Lossprechung Gebrauch machen zu miissen und auch
diese hierzu nur einmal im Leben Gelegenheit erhielten, so
hat eben die grosse Masse der Gliubigen im Sinne der heutigen
rdmischen Kirche wberhaupt niemals gebeichtet. Unter solchen
Umstinden ist es ein vergebliches Bemiihen, nun doch aus
einigen missdeuteten Ausserungen das Gegenteil beweisen zu
wollen.

Vacandard ist unterrichtet genug, um diese Konsequenz
zu merken. Im Kapitel, in welchem er von den ,changements

in Feelesia poenitentes, remoli etiam a sacramento altaris participandi (352, 8).
Zur Erfiilllung dieser Pflicht kann freilich im allgemeinen niemand ange-
halten werden; daher ist es denkbar, dass multi etiam scelerati an der Kom-
munion teilnehmen, ohne sich der Busse unterzogen zu haben (351,7). Wer
sich aber eines homicidinm oder adulferinm oder sacrileginmm schuldig gemacht
hat, gleicht dem schon vier Tage im Grabe liegenden L.azarus, den nur
Gottes Macht erwecken konnte, dessen Binden aber von Menschen zu losen
waren. Dieser dritten Busslibung soll sich jedoch niemand bediirftig machen
(352, 8). Das ist genau die Lehre Augustins, die insbesondere in den An-
sprachen an die Katechumenen immer wieder vorgetragen wird. Gesetzt
also, die beiden Predigten seien nicht echt, so gewinnt der Verfechter der
heutigen réomischen Beichte damit ganz und gar nichts. Vielmehr ist dann
der Verfasser der unechten Predigten eben nur ein Theologe gewesen, der
die Lehre des hl. Augustin studiert hatte und sie richtiy darzustellen suchte.
Einem Schriftsteller werden aber selten Schriften unterschoben zu dem
Zwecke, seine Lehre richtig darzustellen.



— 438 —

dans la discipline de la confession® spricht, geriat er in Ver-
legenheit — oder dann erlaubt er sich, seine Leser ein wenig
zum besten zu halten. So beruft er sich (S. 111) auf die Schrift
De vera et falsa peenitentia, die man dem hl. Augustin unter-
schoben hat, um ihn das Gegenteil von dem sagen zu lassen,
was er in seinen echten Schriften wirklich sagt, — ohne mit
einer Silbe anzudeuten, dass dieses Buch eine Filschung ist.
Auf S. 117 finde ich sogar den erstaunlichen Satz: ,A4 lorigine,
Uabsolution avait la forme purement indicative. Liest man weiter,
so merkt der aufmerksame Leser allerdings, dass fir ,indica-
tive* das Wort .déprécative® stehen soll; aber die Gedanken-
losen, die einfach den an die Spitze gestellten Satz festhalten
und damit das direkte Gegenteil von dem vernehmen, was
richtig ist, sind bekanntlich stets in der Mehrheit. Als ein
Spiel, das Vacandard in tbermiitiger Laune mit dem einfiltigen
Leser treibt, verstehe ich es auch, wenn er S. 118 schreibt:
,Comme on Ua remarqué, le pape Calliste disait déja: Ego . ..
delicta dimitto“, um damit zu beweisen, wie frih insbesondere
die Pépste die Befugnis, Stiinden zu vergeben, als ein dem
Priestertum inhérierendes richterliches Amt aufgefasst hatten.
Dass die fragliche Ausserung nicht dem Papst Kallistus, sondern
seinem Vorgidnger Zephyrinus (198—217) zuzuschreiben wire,
tut wenig zur Sache. (Vgl. Langen, Gesch. der rom. Kirche, I,
S. 220 ff.) Aber erstaunlich ist, dass Vacandard das ego dimitto,
das noch Augustin den Donatisten so oft zum Vorwurf macht,
ohne weiteres als eine vom Papst gebrauchte Formel anerkennt.
Er scheint nicht zu wissen, dass die von ihm =zitierten Worte
eine Ausserung blutigen Hohnes sind, mit welchem Tertullian
den Bischof von Rom in den Augen der ganzen Christenheit
licherlich machen will. Eben darum redet Tertullian an der
betreffenden Stelle (De pudicit. ¢. 1.) von einem pontifex
maximus, wie wenn schon damals der Bischof von Rom den
Titel, der dem heidnischen Kaiser zukam, fiir sich in Anspruch
genommen hitte, als er sich erdreistete, auch Ehebrecher nach
geleisteter Busse wieder zur Kommunion zuzulassen. Der Hohn
des Montanisten Tertullian ist nur ein schwaches Zeugnis fiir
die Richtigkeit der heutigen romischen Lehre, dass die Funk-
tion des Beichtvaters ein richterlicher Akt sei.

Ich wiirde aber nicht widersprechen, wenn Vacandard
die Zeit bis Augustin ganz ausser acht gelassen und gesagt



—— 439 —

hitte, man finde ,Origines de la Confession erst in einigen
Erlassen des Papstes Leo 1. (440—461).

Worin die Neuerungen bestehen, die Leo I. im kirchlichen
Busswesen eingefiihrt hat, habe ich schon frither einmal in
dieser Zeitschrift (Jahrg. 1901, Nr. 33, S. 89 ff.; vgl. auch
,Die obligat. rom. Ohrenbeichte“, Aarau, 1901, II. Aufl.,, S. 44 ff.)
anzugeben gesucht. Ich bin seither in keinem Punkte zu anderer
Ansicht gekommen. Stellt man Augustin und Leo I. einander
gegeniiber, so lisst sich der ,Fortschritt¥, der unter Leo statt-
gefunden hat, etwa folgendermassen umschreiben:

1. Auch schon in der Kirche Augustins sind die Vergehen der
Ponitenten keineswegs immer 6ffentlich bekannt gemacht worden ;
aber die Exkommunikation, die dadurch notig gewordene Buss-
tibung und die formliche Rekonziliation waren immer offentliche
Akte. Leo I. macht eine Ausnahme zu gunsten geistlicher Siinder.
Er gibt in den letzten Jahren seines Episkopats dem Bischof Rusti-
kus von Narbonne die Weisung, Presbyter und Diakonen, die ir-
gend ein erimen begangen haben, nur einer ,privaten Trennung®
(privata secessio) zu unterwerfen und die geleistete Genugtuung,
falls sie als geniligend angesehen werden konne, auch erfolg-
reich (fructuosa) werden zu lassen. Die in presbyterali honore
aut in diaconii gradu comsecrati hatten sich also nicht unter
die Ponitenten einzureihen, sondern private Bussiibungen zu
verrichten, und durften demgemaiss nach geleisteter Busse auch
in privater Weise rekonziliiert werden. Wenn das mit Riick-
sicht auf die geistliche Wiirde zulédssig war, so lag es nahe,
auch in andern Fillen auf die Stellung der Personen besondere
Riicksicht zu nehmen. Das war ein wichtiger Schritt zur Privat-
beichte vor dem Priester. (Epist. 167, Inquis. II; Mansi, t. 6,
p. 401.) Ganz neu war die Sache freilich nicht. Noch um 390
hatte Papst Siricius verordnet: Pcenitentiam agere cuiquam
non conceditur clericorum (Ep. ad Himer., can. 14; Mansij, t. 3,
p. 660). Damit war natiirlich nicht gemeint, dass ein geistlicher
Stinder straflos ausgehen soll; vielmehr wurde dieser im Falle
schwerer Vergehen abgesetzt. Aber von einer privaten Buss-
iibung zum Zweck der Kirchlichen Rekonziliation weiss man
vor Leo I. nichts.

2. Auch Leo I. weiss noch nichts davon, dass der Bischof
bei der Erteilung der Absolution die Funktion eines Richters
vollzieht, sondern die Rekonziliation als Akt der Sindenvergebung



440 —

ist auch ihm nur eine Firbitte fir den reuigen Siinder. Er
sagt vom Bischof, dass er pro delictis penitentium precator ein-
trete (Ep. 168 ad episcop. Camp.; Mansi, t. 6, p. 411), — dass
fiir die nach der Taufe begangenen Siinden auf Christi Anord-
nung durch die supplicationibus sacerdotum Vergebung zu er-
langen sei (Ep. 108 ad Theodor.; Mansi, t. 6, p. 209), — dass
die Bande der Siinden sacerdotali supplicatione vor dem Tode
zu losen seien (ibid., p. 210); aber Leo I. betont doch viel
starker als Augustin, dass die priesterliche Vermittlung des
Bischofs unbedingt notig sei. Wéahrend Augustin es als ,sakri-
legischen Wahnsinn“ (sacrilega dementia) bezeichnet zu glauben,
dass der fiir immer von der Rekonziliation ausgeschlossene
Ruckfillige auch nicht mehr auf Gottes Barmherzigkeit hoffen
konne (Ep. 153, n. 7 ad Macedon.), ist Leo I. nahe daran, diesen
,Wahnsinn“ fiir richtig zu halten. Er sagt (Ep. 108, 1. ec.
p. 209), nach Christi Anordnung sei anzunehmen, ut indulgentia
Dei nisi supplicationibus sacerdotum nequeat obtineri. Daher soll,
wenn Lebensgefahr vorhanden ist, der Bischot die communionis
gratia auch dann gewidhren, wenn der Sterbende die Sprache
verloren habe und nur noch die Umstehenden bezeugen konnten,
dass er die Rekonziliation gewiinscht habe (ibid., p. 211).

3. Aus dem Gesagten ergibt sich ein dritter Unterschied
zwischen Augustin und Leo I. Mit Abscheu weist Augustin
die Meinung der Donatisten zuriick, der Bischof sei ein Mittler
zwischen Gott und Menschen und dirfe darum die Formel
gebrauchen: Ego dimifte (Vgl. m. Schrift: ,Die kirchliche
Stindenvergebung nach der ILehre des hl. Augustin“, Bern,
1902, S. 29 ff.); er betont immer wieder, dass die Kirche Tréigerin
der Schlisselgewalt sei und dass der Bischof nur als Organ
der Kirche handle; daher ist ihm die Sindenvergebung eine
Firbitte der Kirche fiir den reuigen Stinder. (Vgl. m. Schrift:
,Ruckblick auf die Verhandlungen tiber die rém. Ohrenbeichte®,
Bern, 1902, S. 41 ff.). Von einer Beteiligung der Kirehe, d. i
der Gemeinde, beim Akt der Rekonziliation redet aber Leo L
nicht mehr. Nach ihm hat Christus nicht der Kirche, sondern
den Prepositis Ecclesice tradidit potestatem, ut et confitentibus
actionem peenitentice darent, et eosdem salubri satisfactione pur-
gatos ad communionem sacramentorum per januam reconciliationis
admitterent. (Ep. 108, 1. c. p. 209.)

4. Mit dieser Ubertragung der Gewalt der Kirche auf die



— 44 —

Organe der Kirche bekamen diese auch die Befugnis, bei der
Gewdhrung der Rekonziliation nach eigenem Gutfinden zu
handeln. Das Wesentliche war, dass sich der Biisser an den
Bischof wandte und von diesem die Lossprechung erhieit.
Darum tadelt es Leo I. in seinem Schreiben an die Bischofe
von Campanien, Samnium und Picenum (Ep. 168; Mansi, t. 6,
p. 410 s.) mit grosser Scharfe, dass einige von den Glaubigen ein
schriftliches Siindenbekenntnis verlangten und dieses offentlich
vorlasen; es gentge, wenn in geheimem Bekenntnis (confessione
secreta) einzig den Bischofen (solis sacerdotibus) gebeichtet werde.
Wie loblich es auch sein moge, sich auch vor den Menschen
zu demiitigen, so sei doch zu bedenken, dass nicht alle Siinder
sich dazu herbeilassen werden, ihre Vergehen bekannt zu
machen. So wiirden viele vom Heilmittel der Busse abgehalten.
Die iible Gewohnheit (improbabilis consuetudo) sei daher zu
beseitigen. Es geniige das Bekenntnis, das zuerst vor Gott und
dann auch vor dem Bischof abgelegt werde. (Sufficit illa con-
fessio, que primum Deo offertur tum eliam sacerdoti) Daher
konnte nun kein Hindernis mehr vorliegen, auch Riickfdlligen,
wenn diese sich neuerdings der Busse unterwarfen, die Re-
konziliation zu gewdhren. Mir ist, wie ich gestehe, kein Zeugnis
bekannt, mit dem man beweisen kénnte, dass irgendwo in der
katholischen Kirche auch noch nach Leo I. an dem Grundsatz
der nur einmal zu gestattenden Rekonziliation festgehalten
~worden sei. Vielmehr gilt von jetzt an fur die prepositi ecclesice
die Regel: ,In dispensandis Dei donis non debemus esse difficiles“
(Ep. 108). Schon Siricius hatte (385) die alte Strenge insofern
preisgegeben, als er in seinem beriihmten Schreiben an Bischof
Himerius von Tarragona (Mansi, t. 3, p. 6565 ss.) die Weisung
gab, auch solchen, die nach der Taufe wieder zum Gotzen-
dienst abfielen, in der Todesstunde die Rekonziliation zu ge-
wihren (n. 3) und Riickfédlligen, ,die wie Hunde und Schweine
zum Auswurf zurtickkehrten“, zwar zeitlebens nur die Teil-
nahme an den Gebeten der Gemeinde zu gestatten, in der
Todesstunde jedoch das Viaticum zu spenden (n. 5). Damit
war bereits eine zweite Rekonziliation méglich gemacht. Allein
Leo I. scheint weiter gegangen zu sein. Da ihm daran lag,
dass sich recht viele der Busse unterwarfen (plures ad pceni-
tentiam provocari), und da er den Bischofen bei der Wieder-
aufnahme der Biisser grosses Entgegenkommen zur Pflicht



s i =

machte (Ep. 168), scheint er nicht strenge an der einmaligen
Rekonziliation festgehalten zu haben. Er verlangt nur, dass
mit solchen, die sich durch Abfall vom Glauben versiindigt
hatten, nach Massgabe der alten Kanones (servata regula
canonum paternorum) verfahren werde (Ep. 108). Biissern
gegeniiber, die sich durch adulterium oder homicidium dic
Exkommunikation zugezogen hatten, brauchte die Strenge der
alten Kanones nicht mehr zur Anwendung zu kommen.

So lisst sich nicht leugnen, dass mit Leo I. eine Buss-
disziplin zur Geltung kam, die als Ausgangspunkt fir die
dogmatischen Feststellungen der Trienter Synode iiber das
Beichtwesen angesehen werden kann. Eine ,sakramentale
Beichte“ (confession sacramentelle) lasst sich aber natiirlich aus
den Ausserungen, die ein Papst erst um die Mitte des fiinften
Jahrhunderts getan hat, nicht rechtfertigen.

Es lag mir daran, den Nachweis zu leisten, dass die
Kirche eine wirksame Form, Siindenvergebung zu erlangen,
von Anfang an gekannt und auch fiir solche Christen zur
Anwendung gebracht habe, die sich der Gotzendienerei, der
groben Unzucht und des Menschenmords mnicht schuldig ge-
macht und sich die Exkommunikation nicht zugezogen hatten.
Nur wenn dieser Nachweis moglich ist, gibt es ein ,Sakrament
der Busse“, das fir alle Glaubigen, die sich nach Empfang
der Taufe aus menschlicher Schwachheit mannigfacher Ver-
fehlungen schuldig machen, von Wert ist. Ich habe mir in
meinen Arbeiten iber das Busssakrament grosse Mihe gegcben,
diesen Nachweis aus Schrift und Tradition zu leisten. Ab-
gesehen von den bereits erwihnten Schriften (vgl. insbes. ,Die
kirchl. Siindenvergeb. nach d. Lehre des hl. Augustin, S. 63 ff.;
und ,Rickblick auf die Verhandlungen tiber die rom. Ohren-
beichte“), erinnere ich an die in dieser Zeitschrift erschienenen
Abhandlungen , Die Sendungsworte des auferstandenen Christus
an seine Jiinger“, Jahrg. 1900, Nr. 31, ,Vom Sakrament der
Busse“, Jahrg. 1900, Nr. 32, . Uber die Entstehung der obliga-
torischen Ohrenbeichte in der abendlindischen Kirche“, Jahrg.
1901, Nr. 33, ,Neue Abhandlungen tiiber die Beichte“, Jahrg.
1902, Nr. 38, ,Binden und Losen®, Jahrg. 1906, Nr. 55, ,Das
Vaterunser in der Liturgie des hl. Augustin“, Jahrg. 1906,
Nr. 56. Vacandard hat natiirlich von diesen Abhandlungen
keine Kenntnis erhalten. Aber ich wundere mich dariiber,



— 443 —

dass heute ein mit allen kirchlichen Approbationen versehenes
romischkatholisches Bueh erscheinen darf; in welchem be-
hauptet wird, dass bis zum 5. Jahrhundert ,l’antiquité chrétienne
ne connaissait d’autre pénitence et d’autre absolution que la péni-
tence et Uabsolution publigues® (p. 100 s.). Wenn das richtig ist,
so hat es in den funf ersten Jahrhunderten fiir die gewohnlichen,
der offentlichen Busse nicht unterworfenen Gléaubigen kein
Busssakrament gegeben. Diese erstaunliche Hiresie moge Va-

candard verantworten.
Eduard HERZOG.




	Ursprung der sakramentalen Beichte

