
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 70

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 406 —

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* A lire: — Dans le « Catholique français », janvier 1910:
réfutation des erreurs du Rev. Spencer Jones (Anglican romanisant) sur
l'union des Eglises avec Rome; erreurs «stupéfiantes», dit le
« Cath. fr. », qui ajoute avec raison : « Il n'y a pas d'entente
possible entre les anglicans romanisants et les anciens-catholiques. »

— Dans le «Chrétien» (15 janvier 1910): un article très sage
sur la morale à l'école (A. Bourrier).

— Le «Neue Jahrhundert», dirigé par le I)1' Phil. Funk;
de plus en plus intéressant et assez hardi pour oser trouver que
le concile du Vatican laisse à désirer, c? tempora, ô mores

— Dans la « Revue chrétienne » (février 1910I: un article
anonyme, très éloquent, intitulé: «Nous (protestants) sommes dupes et
victimes », dans lequel on s'élève, avec raison (sauf sur quelques
points), contre le mal que l'administration française actuelle fait à

la France et au christianisme. Est visé le ministère Briand : — autre
article approfondi, signé H.-L. Miéville, sur le relativisme en matière
de connaissance et sur la foi religieuse. (Quoique nos formules
doctrinales religieuses soient relatives, cependant l'absolu que nous
connaissons non absolument, est réel, et, quand nous poursuivons un
idéal, nous agissons comme si nous étions assurés qu'une pensée
souveraine conspire avec nous dans l'immense univers, p. 172.)

— Dans la «Revue des cours» (20 janvier 1910): le substantiel

article de M. Ch. Seignobos sur la transformation ecclésiastique
en France de 1902 à 1909 (p. 468-479).

— Dans la « Revue d'histoire et de littérature religieuses »

(janvier 1910, nouvelle série): la leçon de M. Loisy sur le sacrifice
dans l'antiquité israélite. Cette leçon objective, savante, claire, est

une très bonne préparation à l'intelligence de l'eucharistie; —
l'article érudit (mais confus) de M. Fr. Cumont sur la propagation du
manichéisme dans l'empire romain.



— 407 —

— La « Revue des sciences philosophiques et théologiques »

(Kain, Belgique), 4e année, n. 1, 20 janvier 1910; Revue trimestrielle.

Dans les Bulletins de philosophie et de théologie, dans la
Chronique et dans la Recension des Revues, énorme quantité de
détails, dont malheureusement beaucoup sont sans valeur.

— Dans la «Revue de théologie» (de Lausanne), 1909, n. 6:
un article remarquable (sauf en quelques passages critiquables) de
M. le pasteur Ed. Logoz, intitulé « Augustin et le dogme », mais
en réalité sur la manière dont la formule trinitaire de l'Evangile
(au nom du Père, du Fils et du St. Esprit) est devenue la formule
théologique actuelle.

— La « Rivista cristiana », dans laquelle la chronique religieuse
de M. Yanni mérite attention.

— Dans la « Semaine religieuse » (Genève), du 8 janvier 1910:
un intéressant article de M. Fr. Ch. sur Calvin et son siècle.

— Dans la «Wartburg» (14. Jan. 1910): Die praktische
Bedeutung der römischen Lehre von der Unfehlbarkeit des Papstes —
article reproduit dans le «Katholik» (Bern) du 29 janvier 1910,

p. 41).

* Zwei Hirtenbriefe :

1. Der diesjährige Hirtenbrief des Herrn Bischof Dr. E. Herzog
bandelt über das «vollkommene Gesetz der Freiheit» (Jak. I, 25);
er erörtert die religiöse, moralische und soziale Bedeutung dieses
Gesetzes.

Der Fortschritt der Naturwissenschaften hat viele auf den
Gedanken gebracht, auch der Mensch sei lediglich ein Erzeugnis der
Natur. Aber der Mensch ist ein freies, persönliches Wesen und
hat seinen Ursprung nicht in der unfreien Natur, sondern in Gott,
der Geist ist. Er spricht zur Natur: Wie hast du dein Aussehen
erhalten Ich will deine Geschichte kennen lernen. Wo befinden
sind deine reichen Schätze? Ich will sie mir aneignen. Wie sind
deine geheimnisvollen Kräfte beschaffen Ich will sie mir zunutze
machen. Glaubt der Mensch an Gott, so hat er Religion ; nur
freie Wesen können zu Gott in der Beziehung stehen, die man
Religion nennt. So ist denn Religion im allgemeinen wohl als ein
Gesetz der Freiheit zu bezeichnen, und doch ist sie noch kein
« vollkommenes » Gesetz der Freiheit, sondern geeignet, den Menschen
in einen Zustand knechtischer Furcht zu versetzen. Ein vollkommenes
Gesetz der Freiheit ist aber die christliche Religion oder das
Evangelium Jesu Christi; denn es versetzt den Menschen zu Gott in das
Verhältnis des Kindes zum Vater. Das Kind Gottes steht
unabhängig in der Welt da (Röm. 8, 35—39), tritt unerschrocken allen



— 408 -
bösen Mächten entgegen, geht triumphierend aus allen Anfechtungen
und Kämpfen hervor; es ist wahrhaft frei.

Ein freier Mensch ist nur derjenige, welcher in sich die Kraft
besitzt, das zu sein und das zu tun, was ihm sein besseres Gefühl,
seine Vernunft, sein Gewissen zur moralischen Pflicht machen. Ein
vollkommen Freier in diesem Sinn kann nur Christus genannt werden.
Wir gewöhnliche Menschen müssen uns die Freiheit in sittlicher
Anstrengung fortwährend erringen. Die Macht der Sünde erstickt
die bessern Regungen, vereitelt gute Vorsätze, lähmt die Kraft zum
Guten und versenkt den schwachen Menschen immer tiefer in
moralische Ohnmacht und Hoffnungslosigkeit. Im Gefühl seiner
Unfreiheit sehnt er sich nach einem Beistand, der es ihm ermöglicht,
aus dem sklavischen Zustand herauszukommen. Diesen Beistand
hat uns Christus geleistet durch sein Erlösungswerk ; er hat uns
von der Übermacht der Sünde befreit. Das Evangelium ist das

vollkommene Gesetz der Freiheit im moralischen Sinn. In der
Darstellung dieses Gesetzes sind ja nun freilich die christlichen
Religionslehrer nicht einer Meinung. So gewiss man anerkennen
muss, dass aus der Schule Calvins viele starke und freie Menschen
hervorgegangen sind, so kann man sich doch nicht verhehlen, dass

man in der Prädestinationslehre des Reformators kaum das «

vollkommene Gesetz der Freiheit » findet. Auch die in der römischen
Kirche herrschende Anschauung, die den gewöhnlichen Gläubigen
nur den Gehorsam gegenüber den geistlichen Obern zur Pflicht
macht, sie aber der Verantwortlichkeit vor Gott enthebt, befriedigt
nicht. Der Christ soll das Bewusstsein der eigenen Verantwortlichkeit

haben: anderseits kann er die Gemeinschaft der « Kincier
Gottes », die Kirche Jesu Christi, nicht entbehren. Hier lernt er
das «vollkommene Gesetz der Freiheit» immer besser verstehen,
immer mehr schätzen, immer freudiger erfüllen.

Indessen der Mensch sehnt sich nicht bloss nach religiös-sittlicher

Freiheit : er hegt überdies den natürlichen und völlig berechtigten

Wunsch, auch als Glied der menschlichen Gesellschaft
unabhängig dazustehen. Das <c vollkommene Gesetz der Freiheit » hat
auch in sozialer Hinsicht eine gewisse Bedeutung. Damit in der
menschlichen Gesellschaft Freiheit walte, sind namentlich folgende
Dinge notwendig: i. Alan muss das Recht der Mitmenschen achten.
Aber worin besteht das Recht, das ein jeder für sich in Anspruch
nehmen darf? Die Antwort findet der Christ in dem Evangelium
Jesu Christi, das alle zur Beobachtung derselben göttlichen Gebote
verpflichtet, alle dem Gericht desselben heiligen und gerechten
Gottes unterstellt und gerade die Schwachen und Geringen zu einem
besondern Gegenstand göttlicher und menschlicher Fürsorge macht.
2. Man muss seiner Pflicht bewusst sein. Die Christgläubigen



— 409 —

leiten jede Gabe von Gott her und verwalten sie nach Gottes Willen.
Als « Kinder des Lichtes » üben sie Treue; sie suchen sich, um das

Lob des Herrn zu ernten, bei der Verwaltung der ihnen anvertrauten
Güter die Gesinnung zu eigen zu machen, die ihrem Herrn
eigentümlich ist. Ihr Herr ist der himmlische Vater. Treu sind sie
darum, wenn sie Liebe üben und sich Freunde erwerben mit dem
« ungerechten Mammon ». 3. Man muss wissen, dass man füreinander

verantwortlich ist. Über die Pflicht der Verantwortlichkeit
füreinander sind wir durch die Offenbarung der Vaterliebe Gottes
in Christo Jesu unterrichtet worden. Der eingeborene Sohn, der
Bote und Bürge dieser Liebe, hat es nicht verschmäht, diejenigen,
denen er Macht gegeben, Gottes Kinder zu werden, als seine «Brüder»
anzuerkennen (Matth. 25, 40J und ihre Lage zu der seinigen zu
machen. Wer sich zu ihm bekennt und ihm angehören will, muss
durch sein Verhalten gegen diese «Brüder », ja sogar die Geringsten
unter ihnen, dartun, dass es ihm ernst ist, selbst auch zu den vom
Vater Gesegneten zu gehören (Matth. 25, 34). So liegt es im Wesen
der christlichen Religion, dass man sich für den Nächsten
verantwortlich macht.

Selig ist in seinem Tun, wer an das vollkommene Gesetz
der Freiheit sich hält. Man lasse sich von diesem Gesetz durch
niemand abwendig machen, weder durch solche, die das Evangelium
verneinen, noch durch solche, die es falsch deuten. Das vollkommene
Gesetz der Freiheit kommt da zur Geltung, wo man auf das « Zeichen
des Menschensohnes » achtet, den Lichtglanz seiner Wahrheit und
Gnade. In diesem Lichte wollen wir wandeln, bis sich unsere
Augen zum Schlafe des Todes schliessen.

2. Der Bischof der Mariawiten, Herr Kozvalski, hat an seine
Diözesanen seinen ersten Hirtenbrief erlassen, der die Grundsätze
angibt, nach denen der neue apostolische Hirt seine Tätigkeit zu
richten gedenkt. Wie der «Katholik» (1910, Nr. 4) mitteilt,
beantwortet das Schreiben insbesondere auch die Frage nach dem
Wesen der Kirche. Im weitern bespricht es die Stellung, welche
die Mariawiten zur Bildung und Kultur einnehmen sollen. Hierüber
äussert sich der Bischof wie folgt:

« In jedem mariawitischen Hause soll sich ein Evangelium
befinden, damit alle, fleissig darin lesend und seine Worte erwägend,
sich Christus vorstellen, wie ihn der heilige Geist im Evangelium
gezeichnet hat. Die heiligen Bücher lassen uns den Sohn Gottes
erkennen und durch ihn den Vater — den Gott der Liebe. — Doch
es gibt auch noch ein anderes Buch, welches ebenfalls ein Wort
Gottes ist und ebenfalls zur Erkenntnis des Gottes der Liebe führt,
und das ist die uns umgebende Natur. Daher soll alles, was die



— 410 —

heutige Wissenschaft und Zivilisation erworben und was sie in
Zukunft noch schaffen wird, uns dazu dienen, Christus immer
vollkommener kennen zu lernen und ihn zu lieben. (Kol. i, 16.) Eine
Religion, welche nicht sorgt für Bildung, die Pflege der
Wissenschaften, Hebung der Kultur ihrer Anhänger — ja welche sogar
imstande wäre, der Bildung und dem Fortschritte Hindernisse
entgegenzustellen, könnte nicht vom Geiste Christi stammen. Sie würde
gefährlich werden für den einzelnen Menschen sowohl als auch für
die gesamte menschliche Gesellschaft. —

Wir also, geistliche Brüder, scheuen wir keine Mühe zur Hebung
der Bildung und Kultur unter unserem Volke, gründen wir weiter
Schulen, Fröbelschulen für die kleinen Kinder, Unterrichtssäle und
Lesezirkel für die Erwachsenen, damit unter den Mariawiten niemand
gefunden werde, der nicht lesen kann, so dass die Errungenschaften
der Kultur für ihn verschlossen wären Anderseits wäre es keineswegs

gerechtfertigt, wenn die Diener des Altars ein ausschliessliches
Vorrecht zur Verbreitung der Kultur und Bildung beanspruchen
würden: sie haben auch kein Recht, über die Wissenschaft und ihre
Errungenschaften amtlich zu richten. Fürchten wir uns sogar nicht,
wenn die Lehren des Glaubens von den Verteidigern der Wissenschaft

angegriffen oder missverstanden werden ; denn nicht die
Wissenschaft und die Kritik ruinieren den Glauben in den Herzen
seiner Bekenner, wohl aber die Sünde — und sie allein. Nur die
Heuchelei und der Aberglaube fürchten das Licht der Wissenschaft
und der Kritik. Der wahre Glaube, gestützt auf Christus und die
Gnade des hl. Geistes, welcher ist der Geist der W'ahrheit, scheut
sich nicht vor den Behauptungen der Wissenschaft, auch wenn sie
falsch sind, und noch weniger vor der Kritik, denn er versteht es,
ihren wirklichen Wert im Lichte der Lehre Christi zu erkennen.
(Kol. 2, 3.) Denen, die Gott lieben, müssen alle Dinge zum Besten
dienen. (Röm. 8, 28.) » A. G.

* Lettre de M. le professeur Diomèdes Kyriakos sur
l'ancien-catholicisme (Athènes, 25 décembre 1909): — «... Je lis avec
grand intérêt la «Revue internationale de théologie», parce que je
reste toujours le même, toujours l'ami enthousiaste de l'ancien-
catholicisme, comme vous me connaissez depuis plusieurs années.

Je souhaite au catholicisme ancien toujours de nouveaux progrès,
parce que je regarde les anciens-catholiques comme l'avant-garde
des peuples catholiques d'Occident, par lesquels un jour sera réformée

toute la grande Eglise catholique, et j'espère que dans un
prochain avenir l'union des anciens-catholiques et de l'Eglise orthodoxe,

qui est si naturelle et si légitime, sera un fait accompli. Acceptez
mes salutations cordiales pour l'année nouvelle. Votre ami, A.
Diomèdes Kyriakos. »



— 411 —

* La Thèse IV du congrès ancien-catholique de Vienne. —
On nous prie de la reproduire dans sa rédaction officielle. La
voici : Die Altkatholische Kirche stellt die glückliche Vereinigung
des römischen Prinzips der Autorität und des protestantischen der
persönlichen vernünftigen Freiheit in Sachen des Glaubens und
Gewissens dar. Sie ist daher befähigt und berufen, die zwischen den
einzelnen christlichen Kirchen bestehenden konfessionellen Gegensätze

auszugleichen, die Reibungsflächen zu beseitigen oder doch
zu mildern und auf eine Vereinigung, vor allem auf eine Annäherung
den christlichen Konfessionen hinzuarbeiten.

* L'Eglise catholique-nationale des Philippines. — On lit
dans la «Semaine religieuse» (de Genève), du 15 janvier 1910:
« Nos lecteurs se souviennent peut-être que, lors de la conquête
des îles Philippines par les Etats-Unis, il y a quelques années, un
évêque du pays, du nom d'Aglipay, entreprit de fonder une Eglise
catholique nationale, indépendante de Rome, et prenant la Bible
comme règle de sa foi. Etant très aimé et respecté, l'évêque,
maintenant archevêque Aglipay, a fini par grouper dans son Eglise de
deux à trois millions d'adhérents.

» Il y a quelque temps, un missionnaire baptiste américain,
M. E. Lund, homme très doué, qui avait longtemps travaillé en

Espagne, se rendit aux Philippines pour y prêcher l'Evangile. Dans
une entrevue fraternelle qu'il eut avec M. Aglipay, il aborda des

questions tenant au fond le plus intime de la vie spirituelle et lui
proposa de prier avec lui, proposition qui fut acceptée. Les deux
serviteurs de Dieu sont dès lors devenus de bons amis, et M. Aglipay

a ouvert à M. Lund toutes les églises de son ressort, engageant

ses adeptes à suivre ses prédications. Il a même loué à ses
frais, dans diverses îles de l'archipel, des salles de théâtre pour
permettre à l'évangéliste américain de s'y faire entendre et d'y
annoncer le salut par Jésus-Christ. Il a également commandé 50,000
Evangiles imprimés dans les divers dialectes de l'île, afin de les
distribuer à ses adhérents.

» Dans ces conditions-là, le catholicisme national des Philippins
ne manquera pas de se rapprocher progressivement du christianisme

évangélique. Dans une réunion d'alliance évangélique tenue
en mai 1905 aux Philippines, un prédicateur méthodiste a déjà
prononcé cette parole : c Le mouvement aglipéen a beaucoup de

bon ; les diverses dénominations doivent lui faire bon accueil, et il
est possible de coopérer avec lui en toute sympathie. »

* La Revue moderniste internationale. — Qu'elle soit venue
s'installer avec le titre d'internationale à Genève, dans le voisinage
de la «Revue internationale de théologie., qui est très moderniste



— 412 —

aussi, c'est bien aimable à elle, et nous lui souhaitons de grand
cœur la bienvenue. Nous sommes peut-être plus modernes que ?no-

dernistes, mais nous ne chicanerons pas sur les titres. Il suffit que
la nouvelle Revue propage nos idées, même en nous ignorant: nous
nous empresserons toujours de lui faire écho, toutes les fois qu'elle
nous paraîtra donner la note juste. Elle semble faire grand cas du

regretté Père Tyrrell, qui était ancien-catholique d'idées et qui ne
s'en cachait pas: la seule différence entre lui et nous, c'est qu'il
voulait réformer l'Eglise romaine du dedans, et nous du dehors;
mais nos idées sur la réforme étaient les mêmes. Nous espérons
que la « Revue moderniste » sera animée des mêmes sentiments, et
si son procédé a plus de succès que le nôtre, nous serons les
premiers à l'applaudir.

Son second numéro vient de paraître. On y lira avec plaisir,
entre autres, l'excellente lettre de Saintyves sur l'autonomie des

sciences, et les deux lettres inédites de Tyrrell.

* Encore l'Histoire du concile du Vatican du P. Granderath.
— Nos lecteurs ont pris connaissance du savant et minutieux article
du Prof. Friedrich sur cet ouvrage: Voir la «Revue» d'avril 1909,
p. 209-243. Ils savent ce qu'il faut penser de certaines assertions
du P. G. Or le « Bulletin » de Toulouse (janvier 1910, p. 44-46) en

parle à son tour, mais sans dire un seul mot des rectifications de
Friedrich. Bien plus, pour louer «l'impartialité» du P. G., le rédacteur

du « Bulletin » cite le portrait de Dupanloup, portrait tracé

par le P. G. et dans lequel il n'y a pas trace de l'opposition de

Dupanloup contre l'infaillibilité! C'est ainsi que la sincérité romaine
écrit l'histoire.

Citons, à ce propos, la notice suivante publiée dans la «

Gazette de Francfort », où sont précisément mentionnés Dupanloup
et Darboy :

« In dem soeben erschienenen Buche von Romeo Manzoni:
«Da Lugano a Pompei con Ruggero Bonghi-i (Mailand, Ober-
osler; finden sich einige interessante Erinnerungen an Papst Pius IX.
und das vatikanische Konzil, von denen an dieser Stelle einzelne
wiedergegeben seien. Als Bonghi, der damals in Mailand alte
Geschichte las und der Kammer als konservativer Abgeordneter
angehörte, jene Reise im Auftrage des Ministers Minghetti mit
einigen seiner Schüler im Jahre 1869 antrat, waren in Rom, das

von den Reisenden berührt wurde, die Vorbereitungen zum Konzil
im besten Zuge, zugleich aber auch der Sturz der weltlichen
Herrschaft des Papstes unmittelbar bevorstehend. Bonghi besuchte auf
der Durchreise in Rom den damaligen Kardinalstaatssekretär Antonelli,

in dessen Vorzimmer er ein Bild der für die Garibaldianer



— 413 —

verlustreichen Schlacht von Mentana bemerkte, unter das Pius IX.
einige triumphierende Worte geschrieben hatte. Bonghis leise
Versuche, angesichts der Zeitverhältnisse den Kardinal der Annahme
eines Garantiegesetzes für das Oberhaupt der katholischen Kirche
geneigt zu machen, wie ihm Minghetti aufgetragen hatte, scheiterten
an der schroff ablehnenden Haltung Antonellis, der sich in diesem
Punkte mit seinem Herrn derart in Uebereinstimmung wusste, dass

er ihm die vorsichtig gestellte Frage Bonghis überhaupt nicht
mitteilte. In diesem Zusammenhang erwähnt Manzoni eine masslos
bissige Bemerkung, die der bekannte Bischof Dupanloup von
Orleans, der bis zuletzt zu den heftigsten Gegnern des

Unfehlbarkeitsdogmas gehörte, nach der entscheidenden Abstimmung zu
seinem Nachbar, dem später von den Kommunarden erschossenen
Erzbischof Darboy von Paris machte. Als nämlich der
Konzilsekretär das Ergebnis der Abstimmung mit den Worten verkündete:

« Fere omnes astiterunt » (Fast alle haben zugestimmt), neigte sich
Dupanloup zu Darboy und flüsterte ihm zu: «Haben Sie gehört?
Ferae omnes astiterunt! » So hatte er durch eine leichte Veränderung
des Wortes fere ih fierce aus « fast » « die Tiere » gemacht, und
es ist bei der Gesinnung von Dupanloup wohl kaum anzunehmen,
dass er bei seiner Bemerkung die edelsten Schöpfungen der Zoologie
im Auge hatte. — K. H.»

Nous pouvons ajouter que l'archevêque Darboy ne se gênait
pas pour dire que le concile du Vatican n'avait été qu'un « concile

de sacristains », et que l'ancien évêque de Montpellier l'appelait
même: « Ludibrium Vaticanum, la farce du Vatican».

* L'escamotage de la critique exégétique par les théologiens

ultramontains. — Cet escamotage consiste en deux opérations

: la première fait briller aux yeux des lecteurs d'excellentes
règles scientifiques, pour leur faire croire que tout est science dans
l'Eglise romaine. Par exemple : « L'exégète doit analyser le contenu

des écrits, sans autre intention que de déterminer, de la façon
la plus exacte qui soit possible, ce que l'auteur avait dans l'esprit
au moment où il écrivait. C'est à l'interprète moderne de faire
saisir les raisonnements non pas en les faisant rentrer de force
dans nos modes de pensée, mais plutôt en adaptant notre optique
intellectuelle aux conditions de l'objet à percevoir. Il n'est pas
douteux que l'histoire ne soit en possession d'instruments de travail

plus perfectionnés, partant plus efficaces que ceux d'autrefois.
Les négliger serait vouloir faire de l'astronomie en se passant du
télescope ou de l'équatorial, sous prétexte que l'œil suffit. De même,
aujourd'hui, prétendre un progrès en exégèse sans une culture
philosophique éprouvée, serait aspirer à l'impossible. » Ce parfait bon



— 414 —

sens est exprimé dans un volume de M. le professeur Toussaint
(de la Rochelle) sur les Epîtres de St. Paul.

Mais, tournez la page, ou plutôt écoutez le critique ultramontain

chargé de tordre le cou au canard. Voici la seconde opération

: « Une exégèse scientifique ne prétend pas se soustraire au
contrôle de l'Eglise, qu'il serait inadmissible de vouloir écarter^
dès qu'il s'agit de livres sacrés t1). Donc, sous prétexte que les

livres sont sacrés, ils échappent à la science et ne sont soumis
qu'au contrôle, non pas de l'Eglise (ici l'Eglise n'est qu'un mot),
mais du pape, ou plutôt du théologien peut-être très ignorant dont
le pape, plus ignorant encore, accepte et endosse le jugement. Et
c'est ainsi que les belles tirades ultramontaines en faveur de la
science sont annihilées par les pince-sans-rire du Vatican; c'est
ainsi que la science des Loisy, des Saintyves, des Houtin, des Turmel,

etc., est écartée par un minus habens d'une congrégation
quelconque. Et le tour est joué.

Ce cas n'est pas rare. Voici un autre fait. M. Pierre Allier,
dans sa «Vie de St. Gwennolé » (Paris, Bloud), proclame aussi les
droits de la critique. Mais cette proclamation semble n'être que
pro forma, car il édite, de fait, des légendes dénuées de tout
fondement. Le P. Bollandiste Moretus le lui reproche très nettement
en ces termes : t Les principes de critique proclamés dans cette
brochure sont sujets à d'étranges fluctuations Dans son avant-
propos, M. A. dit: «Dans les siècles de merveilleux, le criticisme
n'a que faire, et l'hagiographe qui passerait au crible philosophique
les solides témoignages de la foi populaire, n'écrirait qu'une œuvre
terne et ennuyeuse. » Une telle déclaration se passe de commentaire.

Puis, après avoir sévèrement censuré l'ouvrage de Dom Lobi-
neau, l'auteur termine son préambule en faisant sienne la virulente
apostrophe d'Albert le Grand contre « ces suffisants qui mesurent
la puissance de Dieu au pied de leurs cerveaux mal timbrés ».

Conformément à ces principes, M. A. rapporte toutes les merveilles
contenues dans la plus ancienne Vie de St. G., en y ajoutant les

légendes postérieures, qu'il n'a pas cru, déclare-t-il, devoir omettre ».

(Analecta Bollandiana, T. 28, fase. 4, 1909, p. 495-496.)

* Le Rev. Groves Campbell contre M. Batiffol, au sujet du
«moment de la consécration dans l'eucharistie». — On lit dans
le «Guardian» du 29 décembre 1909:

SlR—I ventured to open this subject in your hospitable
columns to ascertain if Western scholars, as they progress in their
researches, could suggest some measure of reconcilement in the

') «Bulletin» de Toulouse, janvier 1910, p. 46.



— 415 —

two views of the Eastern and Western Churches. I myself, too, have
felt the practical difficulty, when it has been my privilege to attend
the Latin Mass. While recognising that there is a large body of
Western scholars, both Roman and Anglican, which takes the affirmative

side in the question of the Epiclesis, I cannot but with regret
notice the curiously absolute position adopted by many who denotile

total value of the Invocation.
According, for instance, to Mgr. Batiffol, reconcilement is impossible.

In his opinion, any further investigation of the subject on
the affirmative side is simply waste of time, and so the great
tradition of the Epiclesis, handed down to us by countless Saints
(including even Pope Gelasius) must be set aside. I regret such
conclusions, for, if accepted, they must sever more profoundly
than ever East and West, and the Uniates who have to pray one
thing and believe the contrary are to be pitied. However, I cannot

see that these conclusions are securely based. There are so

many vague assertions, so many contradictory opinions, among
Westerns as to the question of dates of Liturgies, &c, there is so
much undue weight placed on mere negative evidence, so many-
facts ignored and tradition so lightly put aside, that their theories
seem to me one-sided and hypothetical. To accept such methods
of criticism will logically lead to the shattering of Catholic and
Orthodox beliefs. For if the Epiclesis is to be condemned and
excised because it cannot, to some minds, be traced further back
in its present state than the year (circa) A.D. 350, then also the
Invocation of Saints must go because no incontrovertible testimony
for this orthodox and Catholic practice can be found earlier than
St. Gregory of Nazianzus, St. Gregory of Nyssa, St. Basil, and others
of that period. The Consubstantiality of the Holy Trinity must
be renounced as a late development; Apostolical Succession must
be rejected; the Roman doctrines of the Infallibility of the Pope
and the Immaculate Conception (to mention a few) must be
suppressed as unprimitive. Church authority and tradition are thrown
overboard and pure individualism faces us. Such, I contend, is the
logical consequence of Mgr. Batiffol's point of view; and such critical

methods as are adopted by what I may term the negative side
seem to me hazardous and even dangerous.

Personally, I prefer to adopt the more conservative—and the
more common-sense—standpoint, and to rely upon the Holy Spirit
and prayer rather than on a (seemingly) mechanical narration or
representation to produce the Transubstantiation. I prefer to see
the Eucharist within the law of the other great Sacraments, such
as Baptism, Ordination, Holy Chrism, &c, as caused by the
operative agency of God the Holy Spirit; I prefer to rely upon



— 416 —

the symmetrical form of almost innumerable Eastern Liturgies than
to accept the later and apparently patchwork Canon of the Roman
Mass, several prayers in which are not even understood by any
one ; or to accept the negative beliefs built up to support its defects
as they now stand, for formerly it also had an Epiclesis, and was
similar in form to Eastern Liturgies. I would entreat much
caution, much reserve, and a desire to reconcile rather than to deepen
division.

Bournemouth. F. W. Groves Campbell.

* Un bon aveu à propos de Lorette. — Le journal c La Croix »

ayant publié un article où l'on soutenait « la brutale matérialité du
fait de Lorette», en ajoutant que «l'abandonner, c'est faire l'abandon
de tout le surnaturel chrétien à travers l'histoire », — M. L. Saltet,
dans le «Bulletin» (de Toulouse), janvier 1910, p. 41, a répliqué
ainsi: «L'histoire de Lorette n'est pas de foi et ne peut pas être de

foi, parce qu'elle n'appartient pas à la révélation. C'est une question
de foi humaine, infiniment délicate et précieuse, mais de foi humaine.
On ne saurait être trop explicite là-dessus L'auteur écrit: «La
question de Lorette est de foi humaine, quoique connexe à la foi
divine». Dans le cas présent, le mot «connexe» ne saurait avoir
aucune valeur thèologique Nous savons que, pour la démonstration

de la foi, les origines de l'Eglise ont leur valeur propre, avec
des preuves correspondantes providentielles, strictement délimitées
dans une période chronologique: celle-là même qui a vu se produire
et s'achever la révélation-a.

Très bien. Donc, comme l'a déjà dit St. Jude, la révélation a

été faite une fois pour toutes, et cela dans une période chronologique
connue. C'est le Christ qui a parlé. Et tout ce qui n'appartient pas
à cette révélation ne peut pas être de foi.

Hélas que de choses n'appartenant pas à cette révélation,
ont été transformées en dogmes par l'Eglise romaine!

* Autre aveu, du P. de Sinéty, jésuite. — Il s'agit des parties
caduques de la scolastique, de cette bonne scolastique que Léon XIII
a voulu restaurer et remettre à flots. Les néo-scolastiques veulent
« s'acharner à faire entrer dans des cadres trop rigides les données

qui ne souffrent point pareille violence ». Le Père S. dit avec raison:
« Il faut être prêt non seulement à construire du neuf, mais également

— et cela coûte davantage quelquefois — à jeter résolument
à terre les bâtisses édifiées sur des fondements insuffisants. Ce serait
merveille vraiment que l'on eût pu, il y a cinq ou six siècles ou
même davantage, dessiner comme par une intuition prophétique
toutes les grandes lignes de la philosophie biologique, à une époque



— 417 —

où, en biologie, on ignorait à peu près tout! Il doit donc y avoir,
dans la cosmologie scolastique, et très spécialement dans sa partie
biologique, des constructions caduques: il faut le reconnaître sans
ambages Le respect du passé est chose louable, jusqu'à
l'inintelligence exclusivement1). » — Très bien.

* Une curieuse statistique. — On lit, dans le « Catholique
français» (janvier 1910, p. 14): «Le Dr Denner a résumé les
opinions religieuses de 300 savants naturalistes les plus illustres des

quatre derniers siècles: Pour les 16e et 17e siècles, il cite 82 savants,
dont 79 croyants et 3 incroyants; pour le 18e, 45 savants, dont
39 croyants et 5 incroyants, 11 douteux; pour le 190, 163 savants,
dont 124 croyants, 12 incroyants, 27 sans opinion bien connue.
Soit, au total, 242 croyants et 20 irreligieux. Donc la science et la
foi peuvent fort bien s'accorder. »

* Un aveu protestant à propos du dogme. — M. le professeur
Philippe Godet (Neuchâtel) a écrit dernièrement: «... Le remède,
contre cette littérature immorale? Je ne puis l'espérer que d'une
révolution morale profonde. Il faudra pour cela un réveil de
conscience. Mais peut-on l'attendre du christianisme désossé qui est
àia mode aujourd'hui; qui, avide de se «moderniser» pour plaire
à tout le monde n'ose plus parler du mal comme d'une réalité
et du châtiment comme d'une certitude; qui affaiblit le sentiment

de la responsabilité individuelle par de lâches concessions
aux théories courantes d'hérédité et de déterminisme; qui ne
prononce le mot dogme qu'avec horreur, et n'a à la bouche que les mots
de vie, d'action, mais qui, en esquivant toute affirmation nette et
précise de croyance, finit par supprimer l'essence propre de l'évangile

et tarit les sources même de l'action et de la vie. C'est la
conscience morale, encore une fois, qui fléchit et qu'il faudrait
raffermir. La religion accommodée à la mode du jour n'y peut
rien. Que pourrions-nous donc, nous, pauvres littérateurs »

Très bien

* Quelques curieux signes des temps. — On lit dans le « Chrétien »

du 15 janvier 1910: « Pierre Valdo. A Lyon, la municipalité a
remplacé le nom de la rue Saint-Dominique par celui de Pierre Valdo.
Les Vaudois ont été au Moyen Age les représentants authentiques
des chrétiens primitifs. Ils affichaient une grande pureté de mœurs,
vivaient pauvres, ne reconnaissaient pas la hiérarchie et demandaient
la traduction des Livres-Saints en langue vulgaire. Persécutés, pour-

') «Etudes», 20 janvier 1910; «Bulletin de philosophie biologique», p. 24.7
à 248.

EeTue intern, de Théologie. Heft 70, 1910. 27



— 418 —

suivis jusque dans leurs montagnes par le fer et par le feu, ils ont
été exterminés. Au XV8 siècle, un petit peuple, reste de ces chrétiens
héroïques, a réussi à se réfugier dans les montagnes du Piémont
où quelques églises existent encore avec la tolérance des rois d'Italie.
Il est curieux de voir aujourd'hui le nom de leur fondateur
remplacer le nom de celui qui a été un des plus acharnés ennemis
des Albigeois. Et pourtant les Dominicains représentent de nos jours,
dans l'Eglise, le parti de la tolérance et de la liberté. Ils seront
assurément à la tête du mouvement qui reconciliera l'Eglise avec
la société moderne, lorsque la puissance néfaste des Jésuites aura
été enfin abattue.»

— Et ce signe des temps n'est pas le seul. Nous avons mentionné
plus haut, dans cette Chronique, l'apparition de la « Revue moderniste

internationale », qui paraît devoir être d'une allure vaillante
jusqu'à oser dire au pape: Amicus Plato, magis amica veritas.
N'est-ce pas un signe des temps

Nous avons mentionné, dans cette « Revue », le « Nouveau
Siècle » du Dr Funk (IV Variété), qui commence à oser discuter
des questions jusqu'ici interdites par Rome, celles-là mêmes sur
lesquelles les anciens-catholiques ont pris position il y a près de
quarante ans. Et voilà que les Modernistes allemands entrent enfin
dans la voie de la science libre et semblent n'avoir plus peur de
l'Index romain. N'est-ce pas un signe des temps

Autre signe des temps : la Librairie critique de Nourry, où le

système romain est de plus en plus battu en brèche. Et le hvre
de M. Périsse: Sciences et religions à travers les siècles (1909),
publié chez Fischbacher, n'est-il pas aussi un signe des temps,
lorsqu'il dit: «C'est au lendemain du refus par le pape Pie X de

laisser organiser en France les associations cultuelles qu'il faut
s'efforcer de délivrer la France du joug de la cour de Rome
de cette Rome qui a toujours été et qui est toujours le centre de

l'oppression de la science et de la pensée. »

Et les livres de M. Guignebert, où sont mises à jour quelques-
unes des erreurs de Rome, ne sont-ils pas aussi des signes des temps?
Et la manière dont les théologiens romanistes essaient de les réfuter,
n'est-elle pas très caractéristique aussi Oh sans doute la dénégation

hautaine et railleuse a toujours été le procédé cher à Rome

pour tenter d'abattre les adversaires, et c'est bien encore ainsi que
M. Cavallera essaie de ricaner contre M. Guignebert, et M. Dedieu
contre M. Périsse *). Mais quelle faiblesse dans la réplique, et comme
il est aisé de retourner contre Rome les accusations de fausse théologie

qu'elle prodigue à ses adversaires Et cette théologie romaine,

') Voir le «Bulletin» (de Toulouse), février 1910.



— 419 —

toujours de plus en plus fausse, n'est-elle pas aussi un signe des

temps Croquemitaine ne fait plus peur.

* Procès de sorcellerie aux XVIe et XVIIe siècles. — Dans
la «Feuille du nouvel-an 1910», de Bienne (canton de Berne),
l'éditeur, M. Emile Schmid-Lohner, a publié sur quelques-uns de
ces procès des documents tristement intéressants: «Im Jahr 1594
wurden in Biel fünf unglückliche Weiblein gefoltert und verbrannt,
in der Woche nach Pfingsten 1595 fanden zwölf solcher Hinrichtungen
statt. » Der Verfasser zeigt nicht allein, auf Grund welcher nichtigen
Zeugenaussagen diese Prozesse angehoben wurden, sondern er weist
auch in Ziffern nach, wie einerseits diese Prozesse und Hinrichtungen,
bei denen die Behörden in Schmausereien und Weinschwelgerei sich
gütlich taten, grosse Kosten machten und wie anderseits diese Kosten
wohl mehr als gedeckt wurden durch unnachsichtiges Einziehen der
ganzen Hinterlassenschaft der Opfer, so dass auch deren
Hinterbliebene an den Bettelstab gebracht oder doch schwer geschädigt
wurden. Schmid-Lohner kann sich dem Eindruck nicht entziehen,
« als sei es den damaligen Behörden neben ihrer grenzenlosen
Leichtgläubigkeit auch darum zu tun gewesen, auf leichte Weise zu Geld
zu kommen». («Bund», 26janvier 1910.J

* La crise scolaire en France. — J'appelle ainsi la lutte
actuelle engagée par les évêques de Pie X contre les écoles de l'Etat,
et par conséquent contre l'Université entière, sous prétexte que
des ouvrages scolaires approuvés par l'Etat enseignent des faits
et des doctrines que l'Eglise romaine réprouve.

Cette guerre scolaire n'est qu'un épisode nouveau d'une lutte
ancienne, qui n'est pas près de finir. C'est la suite de l'agitation
de 1882 et 1883, dirigée contre le ministère Jules Ferry, ou plutôt
contre la République Française. Il faut lire, sur ce point, l'article
très modéré de M. G. Compayré, de l'Institut, dans la « Revue »

(Jean Finot), du 15 janvîer 1910, p. 145-162. M. Compayré a été
l'une des victimes de 1882-1883 : il parle à bon escient.

J'ai dit que cette guerre n'est pas près de finir. Elle est même
inévitable ; après l'épisode actuel, qui finira, un autre recommencera,
et ainsi de suite. Pourquoi Parce que l'Eglise romaine se croit
investie du droit divin d'enseigner toutes les nations. En 1846,
M. Parisis, évêque de Langres, a écrit dans une lettre pastorale sur
cette matière : « C'est au prêtre catholique qu'il appartient de veiller
à la conduite morale et chrétienne de tous ceux qui sont chargés
des écoles destinées à l'enfance. C'est à lui de faire écarter de la
classe les livres pernicieux : et un livre est pernicieux, si directement
par ce qu'il contient, ou indirectement par ce qu'il omet, il est con-



— 420 —

traire aux doctrines de l'Eglise catholique » (lire romaine). — Est-
ce clair?

Le seul moyen d'en finir, serait de réfuter cette fausse prétention

: car le Christ a ordonné à ses disciples non d'enseigner toutes
choses et de s'emparer du monopole de l'instruction publique, mais
simplement d'enseigner au monde «les ordres qu'il leur a prescrits»,
ordres purement moraux et religieux. On les connaît. Ce ne sont
ni les sciences, ni la philosophie, ni toute la morale, ni les lois, etc.
C'est donc un domaine très restreint. L'Etat devrait non seulement
favoriser la réfutation des prétentions subversives de Rome, mais
encore combattre ces prétentions par une guerre énergique et en
règle, à laquelle tous les hommes sensés, non ultramontains,
applaudiraient. Mais l'Etat n'y songe pas : il fait même le contraire.
De là le mal.

Voici la situation en France :

Il y a, d'abord, les indifférents, qui se disent pacificateurs : ils
rêvent la paix du pays entre ultramontains, protestants, catholiques
non romains, libres-penseurs, etc. Très bien rêvé, mais utopie. Si
cette utopie se réalise un jour, ce sera dans des siècles. Soyons
de notre temps. Aujourd'hui, c'est la guerre, qu'on la veuille ou
non, guerre déclarée par Rome, qui est merveilleusement organisée.

Il y a, ensuite, les anticléricaux, qui n'ont que des idées obscures
et des volontés incertaines. Ils disent qu'ils veulent détruire le cléricalisme

en France; mais, de fait, ils le confondent avec le christianisme,
et ils déchristianisent la France: de là l'irritation de tous les bons
chrétiens. De plus, ces confus, en même temps qu'ils déchristianisent,
font, sans le vouloir, le jeu du parti ultramontain, qu'ils n'affaiblissent
ni ne remplacent. S'ils ne détruisaient que le cléricalisme ultramontain,

s'ils conservaient le christianisme, s'ils remplaçaient le jésuitisme
par les catholiques nationaux, libéraux, patriotes, scientifiques, ce serait
parfait. Mais il ne font rien de cela; ils font même le contraire,
ne comprenant rien à ces distinctions.

Il y a, enfin, M. Briand et ses adhérents. C'est ici la confusion
de la confusion. Cet esprit chimérique est en grande partie la cause
du gâchis actuel. Avec son article IV il a ultramontanisé et il ultra-
montanise encore la France, en ce sens qu'il n'autorise en France

que le catholicisme du pape, les évêques du pape, les prêtres du

pape, et cela, non seulement en principe, mais en fait, et en leur
donnant, à eux seuls, l'usage des églises, des chapelles et des cures
catholiques. Les catholiques antiultramontains et nationaux ne sont
rien à ses yeux. C'est phénoménal

Aussi les évêques, gorgés de faveurs par lui, se retournent-ils
contre la République et contre l'Etat, qui les comble. C'est l'histoire



— 421 —

de la vipère réchauffée qui se lance sur son bienfaiteur. Comment
M. Briand a-t-il pu ignorer l'histoire de Rome et des jésuites à ce

point? et surtout comment a-t-il pu trouver à la Chambre et ailleurs
assez de Français pour admettre de telle bourdes Les évêques
ultramontains en profitent. Jamais ils n'auront une occasion aussi

belle, pour commencer contre le gouvernement une croisade aussi

fructueuse et aussi facile. Jamais ils n'auront une magistrature aussi

favorable à leurs projets. Naïfs instituteurs, qui intentent des procès
aux évêques ils ne voient pas que tous se tiennent entre eux comme
les anneaux d'une même chaîne. Même dans l'Université, les
ultramontains ont des amis et des protecteurs, imbus des principes de

Rome, non moins que dans la magistrature. L'issue de cette triste
campagne est évidente. Favorisés et surexcités, les ultramontains
vaincront, Briand tombera et sera remplacé par un prétendu libéral
socialiste d'un ultramontanisme encore plus pur

Tant que les politiciens ne connaîtront pas l'histoire vraie de

la France, les causes positives de ses faiblesses et de ses malheurs,
tant que les universitaires enseigneront l'attachement de la France
à Rome comme à une alliée, tant qu'on ne dira pas hautement
que le cléricalisme est l'ennemi national, tant que le gouvernement
ne lui fera pas une guerre à merci par tous les moyens dont il
dispose, ce sera à recommencer. Il ne sagit pas, bien entendu, de

guerre civile. Un gouvernement clairvoyant, prudent, sachant toutes
ces choses, peut paralyser aisément tous les rouages ultramontains
qui sont encore dans le mécanisme de l'Etat; il peut, au contraire,
favoriser les autres, sans conduire ni à l'anarchie, ni à l'athéisme, ni
à l'irréligion, ni à l'immoralité, mais en donnant toutes les garanties
nécessaires et suffisantes aux citoyens ordonnés, sensés, qui ne
désirent que la justice, le progrès, la vraie science. Former de
vrais maîtres à tous les degrés, est de première nécessité ; favoriser
la formation de vrais pasteurs (c'est encore possible), soit chez les
catholiques, soient chez les protestants, est aussi un besoin
impérieux ; favoriser la presse disposée à défendre et à répandre ces
idées, est aussi un devoir indispensable. Rien de plus évident et
de plus simple. C'est du bon sens. Donc cela ne se fera pas.
Donc on fera même le contraire. Beaucoup de discours, beaucoup
de pathos, mais pas une réforme utile, pas la moindre mesure
efficace pour la défense effective du pays. C'est de tradition. Des
paroles et pas d'actes.

* Une Pétition, à Paris, pour la liberté de conscience. —
Ce n'est point un paradoxe, encore moins une plaisanterie. Prière
de lire le document suivant :

Adresse au Conseil municipal de Paris en vue d'obtenir la
liberté de conscience. Monsieur le Président, Messieurs les Conseillers,



— 422 -
La liberté de conscience n'existe pas, à Paris, pour les Français.
Cette déclaration semble paradoxale: cependant c'est un fait
incontestable. Les étrangers, Russes, Anglais, Grecs, Américains, y
possèdent des temples dont ils usent à leur gré ; les Protestants,
Français ou Etrangers, y ont aussi les leurs ; mais la totalité des édifices,
dans Paris, servant au culte appelé Catholique, et dont la ville est
propriétaire, est à la disposition du pape de Rome et de ses partisans.

Si d'autres citoyens, également catholiques, mais reconnaissant,
après de sérieuses études, que, non seulement l'évêque de Rome
n'a aucun droit sur la conscience des Français, ni sur les édifices
de la ville, mais qu'il est la cause de la désunion entre concitoyens
et de leur éloignement de toute religion, demandent à célébrer le
culte qui leur convient, un culte national, sans avoir à se soumettre
à ce prétendu chef étranger, toutes les églises, mêmes celles qui
sont inoccupées, leur sont impitoyablement refusées et fermées, et
cela par ordre de l'autorité civile.

C'est ce qui arrive en ce moment à propos d'une des églises
qui sont dédaignées par le clergé romain, celle de VAssomption,
dans la rue Saint-PIonoré. Qu'un prêtre étranger soit autorisé à

célébrer dans cette église, comme cela se pratique, un culte pour
quelques-uns de ses compatriotes, que M. le Curé de la Madeleine

y fasse faire le catéchisme ou tenir des réunions de confréries
quelconques, personne ne songe à contrarier ces usages; mais, s'il arrive
que des citoyens Français désirent y pratiquer ou y suivre un culte
national, le dimanche, à une des heures où l'édifice est inoccupé,
cela leur est sévèrement et irrévocablement interdit: la liberté de
conscience n'existe pas pour eux.

De la part de l'Archevêché cette interdiction ne peut surprendre,
et nous savons que toute sollicitation serait inutile ; mais nous savons
aussi que la municipalité de Paris est moins intolérante, et nous

supposons que, en qualité de propriétaire de l'édifice, elle garde
le droit d'agréer notre demande.

Du reste, nous ne voulons en aucune mesure empêcher l'usage
qui dépend de lArchevêché, mais nous pensons que, en qualité de

citoyens Français, la liberté de conscience est un droit pour nous
comme pour les sujets du pape, et que le Conseil Municipal de
Paris ne se fera pas à perpétuité le serviteur de l'intolérance.

Enfin notre demande est, croyons-nous, aussi modérée que
légitime, et nous la précisons: dans une ou deux réunions, que nous
serons autorisés à annoncer et à tenir dans la journée du Dimanche
dans l'église de VAssomption, nous délibérerons, entre partisans du

projet, s'il y a lieu, ou non, à inaugurer le culte catholique, c'est-
à-dire à célébrer la messe, et à quelle époque devra avoir lieu cette
inauguration.



— 423 —

Aucune difficulté ne pouvant surgir de notre part, nous nous
plaisons à espérer que le Conseil Municipal de Paris ne nous
refusera pas la petite part que nous lui demandons des faveurs, autrement

importantes, qu'il prodigue aux partisans de la Papauté romaine.
Un groupe de Catholiques Français habitant Paris.

* La propagande protestante à l'égard des Evadés. — Nous
n'aimons pas le qualificatif d'« évadés» donné aux ecclésiastiques
français qui sont sortis de l'Eglise de Rome, ces dix dernières
années, et qui en sortent encore journellement. Si nous ne nous trompons,

c'est le « Chrétien français » (journal de M. Bourrier) qui, le
premier, leur a donné et maintenu ce titre. Il nous semble qu'on
eût mieux fait en les appelant simplement « les catholiques sortis
de Rome » ou «les catholiques non romains». Mais laissons les

mots, voyons les choses.
Les protestants français leur ont tendu largement les bras, les

ont accueillis, logés, nourris, placés, etc. Ils ont été aussi généreux
que possible, et il faut les admirer et les remercier. Mais, si l'on
examine les résultats obtenus, il faut avouer qu'ils sont assez médiocres.

D'abord, il y a eu l'œuvre de M. Bourrier, qui, comme on sait,
est fort ébranlée, pour ne rien dire de plus. Le terrain sur lequel
il s'est placé, nous a toujours paru illogique. Nous ne voulons pas
discuter pour le moment, nous ne faisons que constater, et nous
serions heureux de nous tromper.

Ensuite, M. V. Hautefeuille, ancien prêtre de Rouen et directeur

de 1'« Exode», semble en posture plus malheureuse encore.
Voir la «Semaine religieuse de Genève» du 5 mars 1910.

M. Bourdery suit un procédé où les meilleures intentions sont
visibles, mais qui est loin de donner satisfaction à la plupart des

prêtres auxquels il s'adresse.
Reste M. Léon Revoyre, directeur de V Œuvre pour et par les

anciens prêtres. Dans une conférence qu'il a faite à Genève le
Ier mars dernier, il a dit en substance: «La France est désenchantée

et découragée. Ni les progrès de la démocratie, ni ceux de la
science, ni ceux de la réorganisation sociale n'ont réalisé ses rêves
et satisfait ses aspirations. Dans la sphère religieuse, le catholicisme
avoue lui-même que sa popularité est en baisse. Un prêtre rapportait

dernièrement à son évêque que, dans sa paroisse qui est d'un
type moyen, un quart des enfants ne recevaient plus le baptême
et ne faisaient plus leur première communion, onze douzièmes des
adultes ne faisaient plus leur confession et leur communion pascales,
deux tiers des mourants ne réclamaient plus l'extrême-onction; dans
certaines régions, les chiffres seraient plus satisfaisants pour l'Eglise,
mais ailleurs ils le seraient moins encore. Au sein même du clergé,



— 424 -
les vocations sacerdotales se raréfient; depuis dix ans, le chiffre
des élèves de certains séminaires a diminué de 50 % ou même de
75 %. Nombreux sont les prêtres qui abandonnent la soutane:
l'orateur en a connu personnellement plus de 450 depuis qu'il
s'occupe de l'œuvre. Et pourtant, le clergé français n'a jamais été plus
moral qu'il ne l'est aujourd'hui. La raison de cet exode, c'est que
le catholicisme apparaît de plus en plus, à beaucoup d'esprits,
comme une chose inacceptable et irréformable. La hiérarchie s'est
trompée sur bien des points, et elle ne peut confesser ses erreurs
sans ruiner son autorité, telle qu'elle la conçoit et la proclame
depuis longtemps. »

Les tentatives faites pour réformer le catholicisme du dedans
peuvent-elles aboutir — M. Revoyre ne le croit pas. Le libéralisme

de Lacordaire et de ses amis, l'américanisme, le modernisme
ont été successivement condamnés par la curie romaine et en sont
réduits à dissimuler leur survivance.

Quant au protestantisme historique et empirique, tel qu'il est
réalisé dans les Eglises existant en France, le Français lui trouve
un cachet exotique qui le rend impopulaire. Des 80 anciens prêtres
qui, au cours de ces dernières années, ont étudié la théologie réformée,

la plupart ne se sont adaptés que très difficilement à leur
nouveau milieu.

M. Revoyre en est donc arrivé à penser qu'il faut, pour les

catholiques qui rompent avec Rome, verser le vin nouveau dans
des outres nouvelles, transplanter le principe protestant dans des

organisations mieux adaptées à la mentalité française, telle que le
catholicisme l'a forgée. L'essai ne réussira peut-être pas, mais il est
digne d'être tenté. Dans les conférences que l'orateur donne en

France, il rencontre bien des auditeurs qui s'associent entièrement
à sa façon d'envisager et de résoudre la question. Mais ces auditeurs

sympathiques ne sont point encore à même de lui fournir les

ressources nécessaires à son entreprise. Il faut, à l'heure actuelle,
que les protestants se montrent assez désintéressés pour faire à

l'Œuvre des Anciens Prêtres les avances de fonds dont cette œuvre
a besoin pour entretenir ses agents et payer ses loyers. Une fois
le mouvement bien lancé, on peut espérer qu'il fera lui-même ses frais.

Ces détails sont fournis par la « Semaine religieuse de Genève»
(protestante).

Il est regrettable, à notre point de vue, que M. Revoyre n'ait
pas expliqué son plan plus clairement. Qu'entend-il par * verser le
vin nouveau dans des outres nouvelles » et « transplanter le principe
protestant dans des organisations mieux adaptées à la mentalité
française telle que le catholicisme l'a forgée » C'est fort obscur. Ce

sont là des mots mal définis, qu'on peut expliquer de manières fort



— 425 —

opposées. M. Revoyre reproche à l'ancien-catholicisme de « n'être
pas sympathique à la logique française, qui le trouve inconséquent».
Qu'est-ce que la logique française? Cette prétendue logique est-elle
bien autorisée à trouver l'ancien-catholicisme inconséquent, et en quoi?

Parlons plus clairement. Le malheur est, en France: i° que les

protestants n'ont pas compris la situation créée par le concile du
Vatican ; qu'ils se sont enfermés dans les barrières étroites de leur
calvinisme, d'ailleurs trop divisé pour rallier qui que ce soit, encore
moins pour faire un mouvement ecclésiastique ; — 2° les « évadés »

se sont évadés à l'aventure, sans norme, divisés entre eux,
manquant de principes religieux et ecclésiastiques, incapables de
procéder d'après une théologie logique et solide; de là la débandade
et l'impuissance: — 30 à ces difficultés d'intérieur se sont ajoutées
des difficultés du dehors. J'ai décrit, dans cette chronique (p. 420),
les trois partis qui entravent toute réforme sérieuse : les indifférents,
les anticléricaux qui font le jeu de Rome, et les ministériels qui
soutiennent l'impardonnable politique de M. Briand. Je n'insiste pas:
toutefois, encore un mot sur ce dernier. On lit dans le « Catholique
français » que le clergé paroissial du Croisic s'est refusé à donner
l'absolution à tous ceux des enfants des écoles laïques, garçons et
filles, qui se sont présentés au confessionnal la veille de la Toussaint;
parce qu'ils étudient leurs leçons dans le livre de morale de M.
Payot et l'histoire de France de M. Gautier.

C'est là une situation bien bizarre: car supposé qu'un prêtre
catholique indépendant fût appelé au Croisic pour exercer son
ministère à l'égard des partisans de l'école laïque qui sont en même

temps des catholiques pratiquants, et que le clergé ultramontain
fait mine d'excommunier, l'Etat lui dirait: Je ne vous connais pas,
vous n'êtes qu'un schismatique, fauteur de désordre puisque vous
n'obéissez pas à la Curie romaine; le seul clergé qui soit sérieux
et vrai à nos yeux, c'est celui qui obéit aveuglement aux congrégations

romaines. Toutes les faveurs de l'Etat sont pour les ennemis
de ces écoles et pour ceux qui, sur le mot d'ordre de Rome,
prêchent la révolte. — Ainsi parle M. Briand.

N'est-ce pas aussi vrai que grotesque. Est-ce là la «logique
française » dont parle M. Bourdery, et qui trouve l'ancien-catholicisme
« inconséquent »

Quoi qu'il en soit, la propagande protestante telle qu'elle s'est
exercée jusqu'à présent envers les malheureux prêtres délaissés par
les indifférents, par les anticléricaux et par les doublures de M. Briand,
cette propagande a été inefficace; elle semble impuissante. Espérons
que, lorsqu'on aura touché du doigt l'inutilité des procédés suivis,
on consentira enfin à voir plus clair et à mieux agir. M. Bourdery
veut bien apercevoir dans les anciens-catholiques « de belles âmes



— 426 —

et de vigoureux esprits » ; nous l'en remercions, mais nous préférerions

plus de discipline intelligente et moins d'amabilité stérile.

* Décadence de l'Eglise de Rome. — Un ancien prêtre romain
et religieux franciscain, Joseph Me Cabe, a publié à Londres (chez
Methuen) un livre intitulé: The Decay of the Church of Rome.

D'après l'auteur, on ne renie pas la religion où l'on est né, on
reste dans le giron par habitude, mais on s'en désintéresse pour
suivre d'autres doctrines. On déserte quelquefois l'Eglise de Rome.
D'après la statistique publiée par l'auteur, il y aurait environ 80
millions de défaillances sur environ 200 millions de fidèles, et parmi
ceux-ci beaucoup de tièdes en nombre grossissant.

Me Cabe constate que dans tous les Etats le coefficient du
catholicisme n'est plus, en règle générale, fourni que par les moins
intellectuels : en Italie, en Espagne, en Russie, dans les populations

slaves, les catholiques pratiquants ne se rencontrent plus guère
que parmi les paysans et les ouvriers pauvres. Le même fait s'offre
en Allemagne, en Autriche, en Irlande, en France, en Belgique, où
les évêques recrutent surtout leurs contingents dans les régions
rurales et ne trouvent d'ordinaire d'adhésion au prosélytisme que
chez les femmes. « Rome, dit Me Cabe, est en péril et à la veille
d'un désastre. Si le pape et ceux qui le conseillent, la curie, le
Sacré Collège, s'obstinent à avoir des yeux pour ne point voir, des
oreilles pour ne point entendre, nul, même parmi ceux qui sont le

plus loyalement dévoués à la cause catholique, ne pourra empêcher
l'effondrement de l'édifice. »

Tel est le sens de ce manifeste. Qu'adviendra-t-il de ce livre
sensationnel? L'entourage de Pie X en détournera-t-il les regards et
le livrera-t-il à l'Index? Le soustraira-t-on à l'attention du pape
lui-même

L'auteur espère que sa voix ne clamera pas dans le désert.
En Angleterre elle est sérieusement écoutée et discutée.

* Sur l'Espagne. — M. Desdevises du Dezert a écrit («Revue
des cours», 20 janvier 1910): < Sur les 19 millions d'hommes qui
l'habitent, 13 au moins ne possèdent aucune culture, et l'instruction
générale des autres est notoirement inférieure à celle des autres
peuples de l'Europe centrale et occidentale (p. 442). — La royauté
semble n'être plus qu'un décor, un motif historique conservé par
respect pour la tradition. Au vrai, l'Espagne est une dyarchie: elle
appartient à son clergé et à son armée » (p. 443). — Curieux
détails sur le genre de vie du haut et du bas clergé, sur les religieux
et les religieuses (p. 444-445). — « Le clergé comprend son rôle
religieux et social comme le comprenait le clergé du XIIe siècle.
Il considère l'Espagne comme son fief, comme son bien, comme



— 427 —

sa maison (p. 445). — L'Inquisition a tué la pensée espagnole. —
Les écoles primaires, les lycées ou instituts provinciaux, les
universités... tout cela semble exister et n'existe pas» (p. 451). — «Et
l'Espagne est devenue le royaume de la passion et de la folie. Les
corps dominants ne veulent rien céder de leur puissance, rien
abdiquer de leurs prétentions, demeurer à toujours les maîtres
souverains. Les révolutionnaires ont, de leur côté, abandonné tout
espoir de réaliser le moindre progrès avant l'anéantissement complet

de leurs ennemis ; et les deux partis, animés d'une rage égale,
sont comme des fauves prêts à se dévorer» (p. 457).

* Chez les Anglicans:
— Quelques griefs de Sir Oliver Lodge. — Dans la « Revue

chrétienne» (protestante) de février dernier, p. 177-179, M. J.-E.
Cerisier, rendant compte d'un important ouvrage de Sir O. L.,
s'exprime ainsi. Après avoir constaté que l'auteur propose de sérieuses
réformes sur le culte anglican, plus de spontanéité, moins de monotonie,

moins de ressemblance avec la messe romaine, etc., il ajoute:
« Cela lui a paru presque scandaleux. Sir O. L. a mille fois raison :

il serait grand temps qu'une réforme se fasse sur ce point dans

l'Eglise anglicane Sir O. L. voudrait que ie pasteur ait une
connaissance plus étendue des questions et des besoins de son

temps : que les diverses dénominations religieuses se rapprochent
et se pénètrent davantage ; que l'union des Eglises soit une réalité,
non l'union sur chaque point de doctrine secondaire, ou sur des
détails de pratique, mais l'union des efforts, jointe à une claire
perception des nécessités présentes Nous ne le suivrons pas sur ce
terrain, faisant d'ailleurs des réserves sérieuses sur ses explications
dogmatiques. Mais ces réserves faites, nous ne pouvons en terminant

que féliciter ce penseur et le remercier de sa tentative ...»
— Un de nos amis de passage en Angleterre, nous écrit ses

impressions. Nous les publions tout en regrettant leur vivacité ; elles

expriment l'opinion de nombreux catholiques libéraux :

«Je lis les principaux journaux ecclésiastiques, et je n'y trouve
guère que les répétitions accoutumées : l'éternelle Révision du Prayer
Book. Tant mieux, tant mieux que l'on révise, car il y a matière;
mais le malheur est que ceux qui parlent sans cesse de révision
ne révisent jamais. Et puis les éternelles correspondances de Pierre
et de Paul sur le Quicumque; toujours pour redire la même chose.
Il n'y a vraiment que les Anglais qui puissent tolérer de tels
bavardages, même quand on y insère quelques mots grecs et quelques
mots latins pour affecter l'érudition. On parle aussi d'union, mais
plus on en parle plus on est divisé. On a soulevé la question du
Disestablishment, et l'on s'est demandé si ce ne serait pas un bien-



— 428 —

fait pour l'Eglise anglicane de la rendre indépendante de son chef
qui est le chef de l'Etat. Vous pensez si cette pierre lancée dans
la fourmilière a causé de l'agitation parmi les fourmis. Il faudra

pourtant bien qu'on en arrive là: car l'idée est de bon sens, et elle
est dans l'air. Mais allez donc dépouiller les richissimes évêques de
leurs revenus

«Dans le «Guardian» du 28 janvier j'ai trouvé un compte-
rendu sur la «Revue internationale de théologie». Je vous l'envoie:
il vous amusera. Vous y verrez qu'on parcourt des yeux, très
superficiellement, vos articles de fond; je dis «très superficiellement»,
car on ne fait même pas attention à St. Jean Chrysostome, ni au
jansénisme, ni à Newman. Pas un mot de la bibliographie et de la

chronique, qu'on ne lit pas. On se plaint que le numéro ne
contienne pas d'article anglais Le critique a été trop pressé pour lire
les pages 198-204, où il n'est question que des Anglicans. Toute
cette presse est remplie de reportage, et n'a pas une page de sérieuse

théologie. Je vous signale pourtant un ouvrage qui vient de
paraître; je ne l'ai pas encore lu, mais on le dit important. Il est du
Dr Rashdall, intitulé : Philosophie et Religion. Il fera sans doute
jeter les hauts cris à toutes les sacristies. Mais ceux qui n'ont pas
peur des idées et qui ne jurent pas sur les mots, en feront sans
doute leur profit. Je vous en écrirai, s'il y a lieu.

t Les dernières élections ont absorbé même les journaux dits
théologiques : car les évêques eux-mêmes, comme personnages
politiques, élus par la couronne, ont publié leurs manifestes épiscopaux
pour avertir leurs ouailles de leurs devoirs électoraux et budgétaires.

C'est une partie de la mission de l'Etablissement. Les fidèles
anglais montrent leur bon caractère, en considérant ces agissements
politiques comme de la religion.

« Vous m'aviez demandé des nouvelles de la Société de
St. Willibrord. Je n'entends rien dire, et je ne lis rien. Il est
probable que les Russes ne se laisseront pas prendre. Les Anglais
veulent s'associer à tout, pour tout attirer à eux; mais leurs manifestes

sont souvent cousus de fil blanc. L'évêque John, y compris
ses porte-parole, est muet: il se recueille sans doute dans son palais
ou voyage. Lord Halifax est moins discret, il parle, il parle, il parle
encore; mais c'est toujours la même chose. Un de mes amis me
disait l'autre jour, au sujet de sa dernière réclame sur le Quicumque
(je crois) : « Si vous saviez combien nous désirons tous qu'Ali fiasse
silence »

— Lettre de M. l'évêque Grafton, du Fond-du-Lac, sur l'Eglise
de Rome: «Nous différons de l'Eglise romaine en cinq points:
dans notre règle de foi, notre forme de gouvernement ecclésiastique,

en sérieuses matières de doctrine, dans notre discipline et



— 429 —

notre culte. Rome, je le crois, est un corps schismatique, et aussi,

pour avoir ajouté à l'ancienne foi, un corps hérétique. La papauté
monarchique moderne est une forme de l'anté-christ. Par son
absolutisme monarchique et son index inquisitorial, elle tient le clergé
et les laïques sous la tyrannie d'une ignorance renforcée. La
condition posée par elle pour rétablir la communion est simplement
une absolue soumission. Dans de telles conditions, considérer l'union
avec elle est impossible et incompatible avec la loyauté envers J.-C. »

Ajoutons que ce qui est plus grave encore que les cinq
différences susmentionnées, c'est l'opposition radicale entre la mentalité
papiste et la mentalité antipapiste: là l'irrationnel, ici le rationnel.

— Un sermon du chanoine Wilson (de Worcester). — Dans ce
très intéressant sermon publié par le « Guardian » du 4 février, on lit :

«... There are two more movements of thought that cannot
be passed over in silence. The first is the growing recognition
that the prophetic element in the Catholic Church is as indispensable

as the priestly. I recall how Archbishop Benson speaks of
âi>va/.uç and ISovoia: power and authority: and shows how the
dvvajxiQ, which had been lost by those who had the scovai«,
reappeared as enthusiasm in alienated communities. The Church is

waking to the importance of recombining its fragments in which
these elements have been divided, but which are now each gaining
the qualities of the other. The second is the recognition of the
plain facts of the evangelistic activity, the learning, the spiritual
power and holiness, the philanthropic and self-sacrificing labours
of the non-Episcopal Churches. "By their fruits ye shall know
them." This silent argument cannot be gainsaid. Richard Rothe
has said that "Recognition of good in others more than anything
else opens our eyes to the evil in ourselves." This he said of
good in general. But it is pre-eminently true that the recognition
of the true Christian excellencies in the ministers of other branches
of the Church than our own is leading us to humility and to a

spirit that desires unity
« It is very necessary that such an historical and theological

re-examination of facts bearing on the theory of the Church should
be made by men who have read the Fathers, and not only seen
them quoted in manuals. "No one," it has been said, "should be
allowed to quote a Father until he has read the whole of at least
one. " I have myself barely qualified by this test : but I have often
perceived the need of revision of second-hand knowledge; and I am
sure that such revision in the light of recent study would be
welcomed by many. The Universities, moreover, can bring not only
learning to the task ; but what is scarcely less important, they can
bring an atmosphere of mutual respect for diversities of religious



— 430 —

upbringing and sentiment. They have themselves gone through a
similar process of consolidation and reunion, and can testify to its
unlooked-for advantages. Their study of these critical questions
relating to Church origins will be not only learned, but sympathetic.

«The chief questions on which knowledge is sought gather round
the origin and early developments of episcopacy and the nature and
degree of the sanction which it possesses. It is of the greatest
importance that full information as to the fundamental principles of the
Christian ministry should be in the hands of those who are called
on to act. Every one has read Lightfoot's Essay, but we do not
know how far his conclusions may need to be modified by the

discovery of the Didache, and by further development of historical study.
The real point seems to some of us to be to ascertain whether history
shows that the episcopal Churches—Greek, Roman, Anglican, and
other—are so exclusively the branches of the Catholic Church that
we are debarred by fundamental principles from recognising the
non-episcopal bodies as true branches of the one Catholic Church ;

whether men are right in saying—what is sometimes stated—that
we alone have a Divinely-commissioned fellowship, and that others
have their ministry and their Sacraments from below—that is, from
human appointment. Are we just fied in claiming exclusive privileges

?—that Sacramental grace is only given through episcopal orders

Closely connected with this is the history of the prophetic order in
the Church of the first two centuries, a charismatic ministry,
performing ail the offices of the ministry, including the celebration of
the first two centuries: a charismatic ministry, performing all the
offices of the ministry, including the celebration of the Eucharist,
yet apparently without the sanction of Ordination. It may well be

that some fresh light has been thrown on this subject. The time,
too, would seem to have come for a re-examination of the subject
of the Apostolical Succession ; for a statement of the historical
evidence for or against the probability of the fact, and the history of
the development of the dogma connected with it in its bearing on
the grace and powers conferred in Ordination and Consecration.
Some review seems also to be needed as to the early conceptions
of Ordination and Consecration in the Church : to show whether
they did not lay more stress on the pastoral and teaching work of
the ministry, and on the continuity of doctrine, and less on its
Sacramental functions and powers than we now do. Further historical

research is believed to have shown that the investigations
promoted by the great Oxford Movement of last century, with its appeal
to the historic continuity of the Catholic. Church, may now be rightly
carried back to a still earlier age, and to a still more primitive
conception of a Christian priesthood. Such an examination may show



— 431 —

that the approximation now pending between the episcopal and
non-episcopal Churches may be not an innovation, but a reversion
to Catholic and primitive principles. Few of us know on what
grounds and when the separation grew up between the conditions
for what is called a valid Baptism and those for a valid Eucharist,
and the limitations of the latter to men episcopally ordained. Indeed,
the idea of validity seems to require a more conscientious and
thorough analysis than it has yet received ...»

— Richesses anglicanes. — Le « Guardian » du i8 février a

publié les chiffres suivants : « The voluntary offerings of the Church
of England for the year ending Easter, 1909, show an increase of
over 60,000 £—8,060,289 £, against 7,976,746 £—but the Pan-
Anglican Offering (unappropriated) amounts to 223,045 £. This sum,
together with 887,684 £, under the heading of Foreign Mission Societies,

Missionary Colleges, Studentship Associations, &c.—an increase
of 5000 £ over last year—raises the total for foreign work from
882,297£ to i,iio,729£. Homework, 76o,9o6£, shows a decrease
of 7670 £. Educational work, 84,141 £, also shows a decrease—
about u,ooo£. Sums contributed to the educational and charitable
assistance of the clergy have slightly risen—from 292,943 £ to
302,527 £. There is an increase also in the amount given for
philanthropic work-—668,423 £, against 652,116 £. In the second part
of the table, relating to funds raised by church collections or
parochial machinery, and administered for parochial purposes alone,
there is a decrease under each heading— for the parochial clergy,
852,346 £, against 857,170 £; elementary education, 481,446 £,
against 576,012 £: and for general parochial purposes, 3,799,766 £,
against 3,852,608 £. We are glad to note that Easter offerings
show an increase—111,825 £> against 110,921 £ »

Ces chiffres peuvent suggérer deux sentiments: l'un, d'admiration

pour l'intelligence avec laquelle les Anglicans comprennent que,
lorsqu'il s'agit d'intérêts particuliers, nationaux ou ecclésiastiques,
il faut savoir débourser; l'autre, d'étonnement pour le peu de
résultats religieux auxquels ils arrivent avec des ressources cependant
aussi considérables. Nous vivons sur le continent et sommes bien
placés pour constater les lacunes et les défectuosités des établissements

anglicans et de leur propagande. Certes, on pourrait faire
beaucoup mieux.

* Nécrologie. — Le président van Santen. Nous apprenons
avec grand chagrin la mort de M. van Santen, président du séminaire

d'Amersfoort, un des prêtres les plus distingués et les plus
sympathiques du clergé ancien-catholique de Hollande. Le défunt
est mort le 27 décembre 1909, en pleine force de l'âge. M. van



— 432 —

Santen était un habitué des congrès anciens-catholiques. Il avait
même présidé celui de La Haye. C'était un fidèle ami de la Suisse.
Ancien curé de Nordstrand et de Dordrecht, il avait longtemps
rédigé le « Oud Katholick », il avait fondé la société « Cor unum
et anima una » et travaillé à l'union toujours plus étroite des
diverses Eglises anciennes-catholiques. Il était un des membres les

plus écoutés du Chapitre métropolitain d'Utrecht. Il dirigeait depuis
la nomination de son ami, M. le D1' van Thiel, à l'évêché de Haarlem,

le séminaire d'Amersfoort avec beaucoup de zèle et de tact,
et s'était fait de tous ses élèves autant d'amis intimes et dévoués.
Nous offrons à l'Eglise de Hollande, avec nos profonds regrets,
nos sentiments de sincères condoléances et nous prions Dieu de
donner au cher défunt disparu la récompense méritée de ses
travaux dans un bonheur éternel. — R. I. P.

— Prof. Dr. Paul Wollmann. Am 24. Dezember 1909 verstarb
zu Köln am Rhein der Königliche Gymnasialoberlehrer Prof. Dr.
P. Wollmann, dessen Name aus Anlass der Konzilswirren häufig
genannt wurde. Geboren am 29. Juni 1837 zu Marienburg an der
Nogat in Westpreussen, besuchte er zunächst die Lateinschule
seiner Vaterstadt und dann dass Gymnasium zu Braunsberg in
Ostpreussen, das er 1856 mit dem Zeugnis der Reife verliess. Am
Lyceum Hosianum zu Braunsberg widmete er sich vier Jahre
hindurch dem Studium der Theologie, war also Schüler des f Prof.
Dr. Andreas Menzel und Prof. Dr. Friedrich Michelis. i860 zum
Priester geweiht, bezog er nach kurzer Tätigkeit als Hilfsgeistlicher
die Universitäten Berlin und Breslau zum Studium der
Rechtswissenschaft. An der letzteren Hochschule erfolgte seine Promotion
zum Dr. juris. Weitere Studien machte er zu München und Bonn
und unternahm auch eine grössere Reise an den Rhein und durch
die Schweiz. 1866 kam er als Religionslehrer an das Gymnasium
zu Braunsberg. Wegen seiner Stellung zum Vatikanum exkommuniziert,

verlegte er sich auf das Studium der Philologie mit solchem
Erfolge, dass er 1874 die Staatsprüfung an der Universität Königsberg

ablegte. Ostern 1876 wurde er an das Kaiser-Wilhelm-Gymnasium

zu Köln versetzt und es gelang ihm durch sein mildes,
versöhnliches Wesen, nach Überwindung mancher Schwierigkeiten
sich allgemeine Achtung zu erwerben. 1890 erhielt er den Titel
«Professor», drei Jahre später den Rang der Räte 4. Klasse.
Mehrere Jahre lebte er im Ruhestand, der aber nicht frei von
Sorgen war. — R. I. P. D.

Le Directeur-Gérant : Prof. Dr E. Michaud.

Berne. — Imprimerie Stämpfli & CiE.


	Chronique

