Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)
Heft: 70
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 406 —

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* A lire: — Dans le « Catholique francais », janvier 1910: réfu-
tation des erreurs du Rev. Spencer Jones (Anglican romanisant) sur
l'union des Eglises avec Rome; erreurs «<stupéfiantes», dit le
« Cath. fr.», qui ajoute avec raison: «Il n'y a pas d’entente pos-
sible entre les anglicans romanisants et les anciens-catholiques. »

— Dans le «Chrétien» (15 janvier 1910): un article trés sage
sur la morale a I'école (A. Bourrier).

— Le «Neue Jahrhundert», dirigé par le Dr Phil. Funk;
de plus en plus intéressant et assez hardi pour oser trouver que
le concile du Vatican laisse a désirer. O tempora, 6 mores!

— Dans la « Revue chrétienne » (février 1910): un article ano-
nyme, trés éloquent, intitulé: « Nous (protestants) sommes dupes et
victimes », dans lequel on s’éleve, avec raison (sauf sur quelques
points), contre le mal que l'administration frangaise actuelle fait a
la France et au christianisme. Est visé le ministére Briand: — autre
article approfondi, signé H.-L. Miéville, sur le relativisme en maticre
de connaissance et sur la foi religieuse. (Quoique nos formules doc-
trinales religieuses soient relatives, cependant I’absolu que nous con-
naissons non absolument, est réel, et, quand nous poursuivons un
idéal, nous agissons comme si nous €étions assurés qu'une pensée
souveraine conspire avec nous dans l'immense univers, p. 172.)

— Dans la « Revue des cours» (20 janvier 1910): le substan-
tiel article de M. Ch. Seignobos sur la transformation ecclésiastique
en France de 1902 a 1909 (p. 468-479).

— Dans la «Revue d’histoire et de littérature religieuses »
(Janvier 1910, nouvelle série): la lecon de M. Loisy sur le sacrifice
dans l'antiquité israélite. Cette lecon objective, savante, claire, est
une trés bonne préparation a lintelligence de 'eucharistie; — 'ar-
ticle érudit (mais confus) de M. Fr. Cumont sur la propagation du
manichéisme dans I’empire romain.



407 —

— La <« Revue des sciences philosophiques et théologiques »
(Kain, Belgique), 4° année, n. 1, 20 janvier 1910; Revue trimes-
trielle, Dans les Bulletins de philosophie et de théologie, dans la
Chronique et dans la Recension des Revues, énorme quantité de
détails, dont malheureusement beaucoup sont sans valeur.

— Dans la « Revue de théologie» (de Lausanne), 1909, n. 6:
un article remarquable (sauf en quelques passages critiquables) de
M. le pasteur Ed. Logoz, intitulé ¢« Augustin et le dogme », mais
en réalité sur la maniére dont la formule trinitaire de 'Evangile
(au nom du Pere, du Fils et du St. Esprit) est devenue la formule
théologique actuelle.

— La «Rivista cristiana », dans laquelle la chronique religieuse
de M. Yanni mérite attention.

— Dans la < Semaine religieuse » (Geneéve), du 8 janvier 1910:
un intéressant article de M. Fr. Ch. sur Calvin et son siécle.

— Dans la « Wartburg» (14. Jan. 1910): Die praktische Be-
deutung der rémischen Lehre von der Unfehlbarkeit des Papstes —
article reproduit dans le «Katholik» (Bern) du 29 janvier 1910,

P 41).

* Zwei Hirtenbriefe :

1. Der diesjahrige Hirtenbrief des Herrn Bischof Dr. E. Herzog
handelt iiber das «vollkommene Gesetz der Freiheit» (Jak. 1, 23);
er erortert die religitse, moralische und soziale Bedeutung dieses
Gesetzes,

Der Fortschritt der Naturwissenschaften hat viele auf den Ge-
danken gebracht, auch der Mensch sei lediglich ein Erzeugnis der
Natur. Aber der Mensch ist ein freies, personliches Wesen und
hat seinen Ursprung nicht in der unfreien Natur, sondern in Gott,
der Geist ist. Er spricht zur Natur: Wie hast du dein Aussehen
erhalten? Ich will deine Geschichte kennen lernen. Wo befinden
sind deine reichen Schitze? Ich will sie mir aneignen. Wie sind
deine geheimnisvollen Krifte beschaffen? Ich will sie mir zunutze
machen. Glaubt der Mensch an Gott, so hat er Religion; nur
freie Wesen konnen zu Gott in der Beziehung stehen, die man
Religion nennt. So ist denn Religion zm allgemeinen wohl als ein
Gesetz der Freiheit zu bezeichnen, und doch ist sie noch kein
¢ vollkommenes » Gesetz der Freiheit, sondern geeignet, den Menschen
in einen Zustand knechtischer Furckt zu versetzen. Ein vollkommenes
Gesetz der Freiheit ist aber die christlzckhe Religion oder das Evan-
gelium Jesu Christi; denn es versetzt den Menschen zu Gott in das
Verhaltnis des Kindes zum Vater. Das Kind Gottes steht unab-
hingig in der Welt da (Rom. 8, 35-—309), tritt unerschrocken allen



408 —

bosen Machten entgegen, geht triumphierend aus allen Anfechtungen
und Kimpfen hervor; es ist wahrhaft frei.

Ein freier Mensch ist nur derjenige, welcher in sich die Kraft
besitzt, das zu sein und das zu tun, was ihm sein besseres Gefiihl,
seine Vernunft, sein Gewissen zur moralischen Pflicht machen. Ein
vollkommen Freier in diesem Sinn kann nur Christus genannt werden,
Wir gewohnliche Menschen missen uns die Freiheit in sittlicher
Anstrengung fortwahrend erringen. Die Macht der Siinde erstickt
die bessern Regungen, vereitelt gute Vorsitze, lahmt die Kraft zum
Guten und versenkt den schwachen Menschen immer tiefer in
moralische Ohnmacht und Hoffnungslosigkeit. Im Gefiihl seiner
Unfreiheit sehnt er sich nach einem Beistand, der es ihm erméglicht,
aus dem sklavischen Zustand herauszukommen. Diesen Beistand
hat uns Christus geleistet durch sein Erlosungswerk; er hat uns
von der Ubermacht der Siinde befreit. Das Evangelium ist das
vollkommene Gesetz der Freiheit im moralischen Sinn. In der
Darstellung dieses Gesetzes sind ja nun freilich die christlichen
Religionslehrer nicht einer Meinung. So gewiss man anerkennen
muss, dass aus der Schule Calvins viele starke und freie Menschen
hervorgegangen sind, so kann man sich doch nicht verhehlen, dass
man in der Pridestinationslehre des Reformators kaum das «voll-
kommene (Gesetz der Freiheit » findet. Auch die in der rémischen
Kirche herrschende Anschauung, die den gewohnlichen Glaubigen
nur den Gehorsam gegeniiber den geistlichen Obern zur Pflicht
macht, sie aber der Verantwortlichkeit vor Gott enthebt, befriedigt
nicht. Der Christ soll das Bewusstsein der eigenen Verantwortlich-
keit haben: anderseits kann er die Gemeinschaft der <« Kinder
Gottes », die Kirche Jesu Christi, nicht entbehren. Hier lernt er
das «vollkommene Gesetz der Freiheil» immer besser verstehen,
immer mehr schitzen, immer freudiger erfiillen.

Indessen der Mensch sehnt sich nicht bloss nach religios-sitt-
licher Freiheit: er hegt {iberdies den natiirlichen und véllig berech-
tigten Wunsch, auch als Glied der menschlichen Gesellschaft unab-
hiangig dazustehen. Das «vollkommene Gesetz der Fretheit » hat
auch in sozialer Hinsicht eine gewisse Bedeutung. Damit in der
menschlichen Gesellschaft Freiheit walte, sind namentlich folgende
Dinge notwendig: 1. Man muss das Reckt der Mitmenschen achten.
Aber worin besteht das Recht, das ein jeder fur sich in Anspruch
nehmen darf? Die Antwort findet der Christ in dem Evangelium
Jesu Christi, das alle zur Beobachtung derselben géttlichen Gebote
verpflichtet, alle dem Gericht desselben heiligen und gerechten
Gottes unterstellt und gerade die Schwachen und Geringen zu einem
besondern Gegenstand gottlicher und menschlicher Fiirsorge macht.
2. Man muss seiner Pfickt bewusst sein. Die Christgldubigen



— 409 —

leiten jede Gabe von Gott her und verwalten sie nach Gottes Willen.
Als « Kinder des Lichtes » iiben sie Treue; sie suchen sich, um das
Lob des Herrn zu ernten, bei der Verwaltung der ihnen anvertrauten
Giiter die Gesinnung zu eigen zu machen, die ihrem Herrn eigen-
timlich ist. Thr Herr ist der himmlische Vater. Treu sind sie
darum, wenn sie Liebe iiben und sich Freunde erwerben mit dem
« ungerechten Mammon». 3. Man muss wissen, dass man fiirein-
ander werantwortlich ist. Uber die Pflicht der Verantwortlichkeit
fireinander sind wir durch die Offenbarung der Vaterliebe Gottes
in Christo Jesu unterrichtet worden. Der eingeborene Sohn, der
Bote und Biirge dieser Liebe, hat es nicht verschmaht, diejenigen,
denen er Macht gegeben, Gottes Kinder zu werden, als seine «Briider»
anzuerkennen (Matth. 25, 40) und ihre Lage zu der seinigen zu
machen. Wer sich zu ihm bekennt und ihm angehoren will, muss
durch sein Verhalten gegen diese « Briider », ja sogar die Geringsten
unter ihonen, dartun, dass es thm ernst ist, selbst auch zu den vom
Vater Gesegneten zu gehoren (Matth. 25, 34). So liegt es im Wesen
der christlichen Religion, dass man sich fur den Nachsten ver-
antwortlich macht.

Selig ist in seinem Tun, wer an das vollkommene Gesetz
der Freiheit sich halt. Man lasse sich von diesem Gesetz durch
niemand abwendig machen, weder durch solche, die das Evangelium
verneinen, noch durch solche, die es falsch deuten. Das vollkommene
Gesetz der Freiheit kommt da zur Geltung, wo man auf das « Zeichen
des Menschensohnes » achtet, den Lichtglanz seiner Wahrheit und
Gnade. In diesem Lichte wollen wir wandeln, bis sich unsere
Augen zum Schlafe des Todes schliessen.

2. Der Bischof der Mariawiten, Herr Kowalskz, hat an seine
Dibzesanen seinen ersten Hirtenbrief erlassen, der die Grundsitze
angibt, nach denen der neue apostolische Hirt seine Tatigkeit zu
richten gedenkt. Wie der « Katholiks (1910, Nr. 4) mitteilt, be-
antwortet das Schreiben insbesondere auch die Frage nach dem
Wesen der Kirche. Im weitern bespricht es die Stellung, welche
die Mariawiten zur Bildung und Kultur einnehmen sollen. Hieriiber
aussert sich der Bischof wie folgt:

«In jedem mariawitischen Hause soll sich ein Evangelium be-
finden, damit alle, fleissig darin lesend und seine Worte erwigend,
sich Christus vorstellen, wie ihn der heilige Geist im Evangelium
gezeichnet hat. Die heiligen Biicher lassen uns den Sohn Gottes
erkennen und durch ihn den Vater — den Gott der Liebe. — Doch
es gibt auch noch ein anderes Buch, welches ebenfalls ein Wort
Gottes ist und ebenfalls zur Erkenntnis des Gottes der Liebe fiihrt,
und das ist die uns umgebende Natur. Daher soll alles, was die



ST L

heutige Wissenschaft und Zivilisation erworben und was sie in Zu-
kunft noch schaffen wird, uns dazu dienen, Christus immer voll-
kommener kennen zu lernen und ihn zu lieben. (Kol. 1, 16.) Eine
Religion, welche nicht sorgt fur Bildung, die Pflege der Wissen-
schaften, Hebung der Kultur ihrer Anhdanger — ja welche sogar
imstande ware, der Bildung und dem Fortschritte Hindernisse ent-
gegenzustellen, konnte nicht vom Geiste Christi stammen. Sie wiirde
gefahrlich werden fiir den einzelnen Menschen sowohl! als auch fir
die gesamte menschliche Gesellschaft. —

Wir also, geistliche Briider, scheuen wir keine Miithe zur Hebung
der Bildung und Kultur unter unserem Volke, griinden wir weiter
Schulen, Frobelschulen fiir die kleinen Kinder, Unterrichtssale und
Lesezirkel fiir die Erwachsenen, damit unter den Mariawiten niemand
gefunden werde, der nicht lesen kann, so dass die Errungenschaften
der Kultur fiir ihn verschlossen wiren! Anderseits wire es keines-
wegs gerechtfertigt, wenn die Diener des Altars ein ausschliessliches
Vorrecht zur Verbreitung der Kultur und Bildung beanspruchen
wiirden: sie haben auch kein Recht, liber die Wissenschaft und ihre
Errungenschaften amtlich zu richten. Fiirchten wir uns sogar nicht,
wenn die Lehren des Glaubens von den Verteidigern der Wissen-
schaft angegriffen oder missverstanden werden:; denn nicht die
Wissenschaft und die Kritik ruinieren den Glauben in den Herzen
seiner Bekenner, wohl aber die Siinde — und sie allein. Nur die
Heuchelei und der Aberglaube fiirchten das Licht der Wissenschaft
und der Kritik. Der wahre Glaube, gestiitzt auf Christus und die
Gnade des hl. Geistes, welcher ist der Geist der Wahrheit, scheut
sich nicht vor den Behauptungen der Wissenschaft, auch wenn sie
falsch sind, und noch weniger vor der Kritik, denn er versteht es,
ihren wirklichen Wert im Lichte der Lehre Christi zu erkennen.
(Kol. 2, 3.) Denen, die Gott lieben, miissen alle Dinge zum Besten
dienen, (R6ém. 8, 28.)» A G

* Lettre de M. le professeur Diomedes Kyriakos sur l'an-
cien-catholicisme (Athénes, 25 décembre 1909): — «... Je lis avec
grand intérét la « Revue internationale de théologie», parce que je
reste toujours le méme, toujours l'ami enthousiaste de I'ancien-
catholicisme, comme vous me connaissez depuis plusieurs années.
Je souhaite au catholicisme ancien toujours de nouveaux progres,
parce que je regarde les anciens-catholiques comme l'avant-garde
des peuples catholiques d’Occident, par lesquels un jour sera réfor-
mée toute la grande Eglise catholique, et j’espére que dans un pro-
chain avenir l'union des anciens-catholiques et de 1'Eglise ortho-
doxe, qui est si naturelle et si légitime, sera un fait accompli. Acceptez
mes salutations cordiales pour 'année nouvelle. Votre ami, A. Dio-
medes Kyriakos. »



— 411 —

* La Thése IV du congrés ancien-catholique de Vienne. —
On nous prie de la reproduire dans sa rédaction officielle. La
voici: Die Altkatholische Kirche stellt die gliickliche Vereinigung
des romischen Prinzips der Autoritait und des protestantischen der
personlichen verniinftigen Freiheit in Sachen des Glaubens und
Gewissens dar. Sie ist daher befahigt und berufen, die zwischen den
einzelnen christlichen Kirchen bestehenden konfessionellen (Gegen-
siatze auszugleichen, die Reibungsflichen zu beseitigen oder doch
zu mildern und auf eine Vereinigung, vor allem auf eine Annaherung
den christlichen Konfessionen hinzuarbeiten.

* L'’Eglise catholique-nationale des Philippines. — On lit
dans la «Semaine religieuse» (de Geneéve), du 15 janvier 19IO:
« Nos lecteurs se souviennent peut-étre que, lors de la conquéte
des iles Philippines par les Etats-Unis, il y a quelques années, un
évéque du pays, du nom d’Aglipay, entreprit de fonder une Eglise
catholique nationale, indépendante de Rome, et prenant la Bible
comme reégle de sa foi. Etant trés aimé et respecté, 1'évéque, main-
tenant archevéque Aglipay, a fini par grouper dans son Eglise de
deux a trois millions d’adhérents.

»>Il y a queique temps, un missionnaire baptiste américaii,
M. E. Lund, homme trés doué, qui avait longtemps travaillé en
Espagne, se rendit aux Philippines pour y précher I’Evangile. Dans
une entrevue fraternelle qu'il eut avec M. Aglipay, il aborda des
questions tenant au fond le plus intime de la vie spirituelle et lui
proposa de prier avec lui, proposition qui fut acceptée. Les deux
serviteurs de Dieu sont dés lors devenus de bons amis, et M. Agli-
pay a ouvert a M. Lund toutes les églises de son ressort, enga-
geant ses adeptes a suivre ses prédications. Il a méme loué a ses
frais, dans diverses iles de l'archipel, des salles de théatre pour
permettre a4 l'évangéliste américain de s’y faire entendre et d’y
annoncer le salut par Jésus-Christ. Il a également commandé 50,000
Evangiles imprimés dans les divers dialectes de lile, afin de les dis-
tribuer a ses adhérents.

» Dans ces conditions-la, le catholicisme national des Philippins
ne manquera pas de se rapprocher progressivement du christia-
nisme évangélique. Dans une réunion d’alliance évangélique tenue
en mai 1905 aux Philippines, un prédicateur méthodiste a déja
prononcé cette parole: ¢ Le mouvement aglipéen a beaucoup de
bon; les diverses dénominations doivent lui faire bon accueil, et il
est possible de coopérer avec lui en toute sympathie. »

#* La Revue moderniste internationale. — Qu’elle soit venue
s’installer avec le titre d’zniernationale a Geneve, dans le voisinage
de la «Revue internationale de théologie >, qui est trés moderniste



ST L. -

aussi, c’est bien aimable a elle, et nous lui souhaitons de grand
cceur la bienvenue. Nous sommes peut-étre plus modernes que #zo-
dernistes, mais nous ne chicanerons pas sur les titres. Il suffit que
la nouvelle Revue propage nos idées, méme en nous ignorant; nous
nous empresserons toujours de lui faire écho, toutes les fois qu'elle
nous paraitra donner la note juste. Elle semble faire grand cas du
regretté Pere Tyrrell, qui était ancien-catholique d’idées et qui ne
s’en cachait pas: la seule différence entre lui et nous, c’est qu’il
voulait réformer 1'Eglise romaine du dedans, et nous du delors;
mais nos idées sur la réforme étaient les mémes. Nous espérons
que la « Revue moderniste » sera animée des mémes sentiments, et
si son procédé a plus de succes que le notre, nous serons les pre-
miers a 'applaudir.

Son second numéro vient de paraitre. On y lira avec plaisir,
entre autres, l'excellente lettre de Saintyves sur l'autonomie des
sciences, et les deux lettres inédites de Tyrrell.

* Encore I'Histoire du concile du Vatican du P. Granderath.
— Nos lecteurs ont pris connaissance du savant et minutieux article
du Prof. Friedrich sur cet ouvrage: Voir la « Revue» d’avril 1909,
p. 209-243. Ils savent ce qu’il faut penser de certaines assertions
du P. G. Or le < Bulletin » de Toulouse (janvier 1910, p. 44-46) en
parle a son tour, mais sans dire un seul mot des rectifications de
Friedrich. Bien plus, pour louer «limpartialité» du P. 5., le rédac-
teur du «Bulletin » cite le portrait de Dupanloup, portrait tracé
par le P. G. et dans lequel il n'y a pas trace de lopposition de
Dupanloup contre l'infaillibilité! C’est ainsi que la sincérité¢ romaine
écrit |’histoire.

Citons, 4 ce propes, la notice suivante publiée dans la « Ga-
zette de Francforts, ou sont précisément mentionnés Dupanloup
et Darboy :

« In dem soeben erschienenen Buche von Romeo Marzonz:
« Da Lugano a Pompei con Ruggero Bonghz» (Mailand, Ober-
osler) finden sich einige interessante Erinnerungen an Papst Fzus /.Y,
und das vatikanische Avnzz/, von denen an dieser Stelle einzelne
wiedergegeben seien. Als Bong/hz, der damals in Mailand alte
Geschichte las und der Kammer als konservativer Abgeordneter
angehorte, jene Reise im Auftrage des Ministers Menghcettz mit
einigen seiner Schiiler im Jahre 1869 antrat, waren in Rom, das
von den Reisenden beriihrt wurde, die Vorbereitungen zum Konzil
im besten Zuge, zugleich aber auch der Sturz der weltlichen Herr-
schaft des Papstes unmittelbar bevorstehend. Bonghi besuchte auf
der Durchreise in Rom den damaligen Kardinalstaatssekretar Anfo-
nellz, in dessen Vorzimmer er ein Bild der fiir die Garibaldianer



— #l3 —

verlustreichen Schlacht von Mentana bemerkte, unter das Pius IX.
einige triumphierende Worte geschrieben hatte. Bonghis leise Ver-
suche, angesichts der Zeitverhiltnisse den Kardinal der Annahme
eines Garantiegesetzes fur das Oberhaupt der katholischen Kirche
geneigt zu machen, wie ihm Minghetti aufgetragen hatte, scheiterten
an der schroff ablehnenden Haltung Antonellis, der sich in diesem
Punkte mit seinem Herrn derart in Uebereinstimmung wusste, dass
er ihm die vorsichtig gestellte Frage Bonghis iiberhaupt nicht
mitteilte. In diesem Zusammenhang erwahnt Manzoni eine masslos
bissige Bemerkung, die der bekannte Bischof Dupanioup von
Orleans, der bis zuletzt zu den heftigsten Gegnern des Unfehl-
barkeitsdogmas gehorte, nach der entscheidenden Abstimmung zu
seinem Nachbar, dem spiter von den Kommunarden erschossenen’
Erzbischof Darboy von Paris machte. Als namlich der Konzil-
sekretiar das Ergebnis der Abstimmung mit den Worten verkiindete:
<« Fere omnes astiterunt » (Fast alle haben zugestimmt), neigte sich
Dupanloup zu Darboy und flusterte ihm zu: «Haben Sie gehorts
Ferae omnes astiterunt!» So hatte er durch eine leichte Verdnderung
des Wortes fere in fere aus «fast» «die Tiere» gemacht, und
es ist bei der Gesinnung von Dupanloup wohl kaum anzunehmen,
dass er bei seiner Bemerkung die edelsten Schopfungen der Zoologie
im Auge hatte. — K. H.»

Nous pouvons ajouter que l'archevéque Darboy ne se génait
pas pour dire que le concile du Vatican n’avait été¢ qu'un « con-
cile de sacristains », et que 'ancien évéque de Montpellier I'appelait
meéme: <« Ludibrium Vaticanum, la farce du Vatican ».

* L’escamotage de la critique exégétique par les théolo-
giens ultramontains. — Cet escamotage consiste en deux opéra-
tions: la premzere fait briller aux yeux des lecteurs d’excellentes
regles scientifiques, pour leur faire croire que tout est science dans
I'Eglise romaine. Par exemple: ¢ L’exégéte doit analyser le con-
tenu des écrits, sans autre intention que de déterminer, de la facon
la plus exacte qui soit possible, ce que l'auteur avait dans l'esprit
aw moment ou el écrevait ... Clest a l'interprete moderne de faire
saisir les raisonnements non pas en les fawsant rentrer de force
dans nos modes de pensée, mais plutot en adaptant notre optique
intellectuelle aux conditions de l'objet a percevoir... Il n'est pas
douteux que l'histoire ne soit en possession d’instruments de tra-
vail plus perfectionnés, partant plus efficaces que ceux o autrefozs.
Les négliger serait vouloir faire de lastronomie en se passant du
télescope ou de l'équatorial, sous prétexte que l'ceil suffit. De méme,
aujourd’hui, prétendre un progrés en exégese sans une culture phi-
losophique éprouvée, serait aspzrer a lZmpossible.» Ce parfait bon



e HIh ==

sens est exprimé dans un volume de M. le professeur Toussaint
(de la Rochelle) sur les Epitres de St. Paul.

Mais, tournez la page, ou plutdt écoutez le critique ultramon-
tain chargé de tordre le cou au canard. Voici la seconde opéra-
tion: «Une exégése scientifique ne prétend pas se soustraire au
controle de ['Eglise, qu’il serait znadmiss:ble de vouloir écarter,
dés qu'il sagit de livres sacrés»!). Donc, sous prétexte que les
livres sont sacrés, ils échappent a la science et ne sont soumis
qu'au controle, non pas de I'Eglise (ici I'Eglise n’est qu’un mot),
mais du pape, ou plutét du théologien peut-étre tres ignorant dont
le pape, plus ignorant encore, accepte et endosse le jugement. Et
c’est ainsi que les belles tirades ultramontaines en faveur de la
science sont annihilées par les pince-sans-rire du Vatican; c’est
ainsi que la science des Loisy, des Saintyves, des Houtin, des Tur-
mel, etc., est écartée par un mznus kabens d’'une congrégation quel-
conque. Et le tour est joué.

Ce cas n’est pas rare. Voici un autre fait. M. Pierre Allier,
dans sa ¢«Vie de St. Gwennolé » (Paris, Bloud), proclame aussi les
droits de la critique. Mais cette proclamation semble n’étre que
pro forma, car il édite, de fait, des légendes dénuées de tout fon-
dement. Le P. Bollandiste Moretus le lui reproche trés nettement
en ces termes: <« Les principes de critique proclamés dans cette
brochure sont sujets a d’étranges fluctuations ... Dans son avant-
propos, M. A. dit: < Dans les siécles de merveilleux, le criticisme
n'a que faire, et I’hagiographe qui passerait au crible philosophique
les solides témoignages de la foi populaire, n’écrirait qu'une ceuvre
terne et ennuyeuse. » Une telle déclaration se passe de commen-
taire. Puis, apreés avoir sévérement censuré 'ouvrage de Dom Lobi-
neau, 'auteur termine son préambule en faisant sienne la virulente
apostrophe d’Albert le Grand contre «ces suffisants qui mesurent
la puissance de Dieu aw pied de leurs cerveanx mal timbrés ». Con-
formément a ces principes, M. A. rapporte fonfes les merveilles
contenues dans la plus ancienne Vie de St.G., en y ajoutant les
légendes postérieures, qu’il n'a pas cru, déclare-t-il, devoir omettre ».
(Analecta Bollandiana, T. 28, fasc. 4, 1909, p. 493-496.)

* Le Rev. Groves Campbell contre M. Batiffol, au sujet du
«moment de la consécration dans l'eucharistie>. — On lit dans
le « Guardian» du 29 décembre 1909g:

SIR—I ventured to open this subject in your hospitable co-
lumns to ascertain if Western scholars, as they progress in their
researches, could suggest some. measure of reconcilement in the

1 «Bulletin» de Toulouse, janvier Ig1o, p. 46.



— . A1

two views of the Eastern and Western Churches. I myself, too, have
felt the practical difficulty, when it has been my privilege to attend
the Latin Mass. While recognising that there is a large body of
Waestern scholars, both Roman and Anglican, which takes the affirm-
ative side in the question of the Epiclesis, I cannot but with regret
notice the curiously absolute position adopted by many who deny
the total value of the Invocation.

According, for instance, to Mgr. Batiffol, reconcilement 1s impos-
sible. In his opinion, any further investigation of the subject on
the affirmative side is simply waste of time, and so the great tra-
dition of the Epiclesis, handed down to us by countless Saints
(including even Pope Gelasius) must be set aside. I regret such
conclusions, for, if accepted, they must sever more profoundly
than ever East and West, and the Uniates who have to pray one
thing and believe the contrary are to be pitied. However, I can-
not see that these conclusions are securely based. There are so
many vague assertions, so many contradictory opinions, among
Westerns as to the question of dates of Liturgies, &c., there is so
much undue weight placed on mere negative evidence, so many
facts ignored and tradition so lightly put aside, that their theories
seem to me one-sided and hypothetical. To accept such methods
of criticism will logically lead to the shattering of Catholic and
Orthodox beliefs. For if the Epiclesis is to be condemned and
excised because it cannot, to some minds, be traced further back
in its present state than the year (czrca) A.D. 350, then also the
Invocation of Saints must go because no incontrovertible testimony
for this orthodox and Catholic practice can be found earlier than
St. Gregory of Nazianzus, St. Gregory of Nyssa, St.Basil, and others
of that period. The Consubstantiality of the Holy Trinity must
be renounced as a late development; Apostolical Succession must
be rejected; the Roman doctrines of the Infallibility of the Pope
and the Immaculate Conception (to mention a few) must be sup-
pressed as unprimitive. Church authority and tradition are thrown
overboard and pure individualism faces us. Such, I contend, is the
logical consequence of Mgr. Batiffol’s point of view; and such crit-
ical methods as are adopted by what I may term the negative side
seem to me hazardous and even dangerous.

Personally, I prefer to adopt the more conservative—and the
more common-sense—standpoint, and to rely upon the Holy Spirit
and prayer rather than on a (seemingly) mechanical narration or
representation to produce the Transubstantiation. I prefer to see
the Eucharist within the law of the other great Sacraments, such
as Baptism, Ordination, Holy Chrism, &c., as caused by the
operative agency of God the Holy Spirit; I prefer to rely upon



— 416 —

the symmetrical form of almost innumerable Eastern Liturgies than
to accept the later and apparently patchwork Canon of the Roman
Mass, several prayers in which are not even understood by any
one: or to accept the negative beliefs built up to support its defects
as they now stand, for formerly it aiso had an Epiclesis, and was
similar in form to Eastern Liturgies, I would entreat much cau-
tion, much reserve, and a desire to reconcile rather than to deepen
division.
Bournemouth. F. W. GROVES CAMPBELL.

* Un bon aveu a propos de Lorette. — Le journal ¢ La Croix »
ayant publié un article ou l'on soutenait «la brutale matérialité du
fait de Lorette », en ajoutant que «’abandonner, c’est faire 'abandon
de tout le surnaturel chrétien a travers l'histoire >, — M. L. Saltet,
dans le «Bulletin» (de Toulouse), janvier 1910, p. 41, a répliqué
ainsi: « L’histoire de Lorette n’est pas de foi et ne peut pas étre de
foi, parce quelle wappartient pas a la vévélation. C'est une question
de foi humaine, infiniment délicate et précieuse, mais de foi humaine.
On ne saurait étre trop explicite la-dessus . .. L’auteur écrit: «La
question de Lorette est de foi humaine, quoique connexe a la foi
divine ». Dans le cas présent, le mot «connexe» ne saurait avoir
aucune valeur théologique . .. Nous savons que, pour la démonstra-
tion de la foi, les origines de 'Eglise ont leur valeur propre, avec
des preuves correspondantes providentielles, strictement deéliniitées
dans une période chronologique: celle-la méme qui a vu se produire
et s’achever la révélation s.

Treés bien. Donc, comme l'a déja dit St. Jude, la révélation a
été faite une fois pour toutes, et cela dans une période chronologique
connue. C'est le Christ qui a parlé. Et tout cc qui n’appartient pas
a cette révélation ne peut pas étre de foi

Hélas! que de choses n’appartenant pas a cette révélation,
ont été transformées en dogmes par U'Eglise romaine!

* Autre aveu, du P. de Sinéty, jésuite. — Il s’agit des parties
caduques de la scolastique, de cette bonne scolastique que Léon XIII
a voulu restaurer et remettre a flots. Les néo-scolastiques veulent
«s’acharner & faire entrer dans des cadres trop rigides les données
qui ne souffrent point pareille violence ». Le Pére S. dit avec raison:
¢« Il faut étre prét non seulement & construire du neuf, mais égale-
ment — et cela colite davantage quelquefois — a jeter résolument
a terre les bitisses édifiées sur des fondements znsuffisants. Ce serait
merveille vraiment que l'on elt pu, il y a cing ou six siccles ou
méme davantage, dessiner comme par une intuition prophétique
toutes les grandes lignes de la philosophie biolegique, a une époque



ou, en biologie, on zgnorait a peu pres tout! 1l doit donc y avoir,
dans la cosmologie scolastique, et trés spécialement dans sa partie
biologique, des constructions cadugues: il faut le reconnaitre sazs

ambages ... Le respect du passé est chose louable, jusqu’a ['in-
entelligence excluscvementl). » — Trés bien.
* Une curieuse statistique. — On lit, dans le « Catholique

francais » (janvier 1910, p. 14): « Le D® Denner a résumé les opi-
nions religieuses de 300 savants naturalistes les plus illustres des
quatre derniers siécles: Pour les 16° et 17° siecles, il cite 82 savants,
dont 79 croyants et 3 incroyants; pour le 18% 45 savants, dont
39 croyants et 3 incroyants, 11 douteux; pour le 19°, 163 savants,
dont 124 croyants, 12 incroyants, 27 sans opinion bien connue.
Soit, au total, 242 croyants et 20 irreligieux. Donc la science et la
foi peuvent fort bien s’accorder. »

* Un aveu protestant 4 propos du dogme. — M. le professeur
Philippe Godet (Neuchatel) a écrit dernierement: «. .. Le reméde,
contre cette littérature immorale? Je ne puis U'espérer que d’une
révolution morale profonde. 1l faudra pour cela un réveil de con-
science. Mais peut-on lattendre du christzanisme désossé qui est
a la mode aujourd’hui; qui, avide de se «moderniser» pour plaire
a tout le monde n'ose plus parler du mal comme d'une réalité
et du chatiment comme d’'une certitude; qui affaiblit le senti-
ment de la responsabilité individuelle par de laches concessions
aux théories courantes d’hérédite et de déterminisme; qui ne pro-
nonce le mot dogme qu’avec horreur, et n’a a la bouche que les mots
de wvie, d’'action, mais qui, en esquivant toute affirmation nette et
précise de croyance, finit par supprimer 'essence propre de 'évan-
gile et tarit les sources méme de lactzon et de la vie. Clest la
conscience morale, encore une fois, qui fléchit et qu'il faudrait
raffermir. La religion accommodée a la mode du jour n’y peut
rien. Que pourrions-nous donc, nous, pauvres littérateurs? »

Tres bien!

* Quelques curieux signes des temps. — On litdans le « Chrétien »
du 13 janvier 1910: « Prerre Valdo. A Lyon, la municipalité a rem-
placé le nom de la rue Saint-Dominique par celui de Prerre Valdo.
Les Vaudois ont été au Moyen Age les représentants authentiques
des chrétiens primitifs. Ils affichaient une grande pureté de mceurs,
vivaient pauvres, ne reconnaissaient pas la hiérarchie et demandaient
la traduction des Livres-Saints en langue vulgaire. Persécutés, pour-

') <Etudes», 20 janvier 19lo; «Bulletin de philosophie biologique», p. 247
A 248, .

Revue intern. de Théologie. Heft 70, 1910, 27



— 418 —

suivis jusque dans leurs montagnes par le fer et par le feu, ils ont
été exterminés. Au XVesiécle, un petit peuple, reste de ces chrétiens
héroiques, a réussi a se réfugier dans les montagnes du Piémont
ou quelques églises existent encore avec la tolérance des rois d'Italie.
Il est curieux de voir aujourd’hui le nom de leur fondateur rem-
placer le nom de celui qui a été un des plus acharnés ennemis
des Albigeois. Et pourtant les Dominicains représentent de nos jours,
dans 1'Eglise, le parti de la tolérance et de la liberté. Ils seront
assurément a la tete du mouvement qui reconciliera I'Eglise avec
la société moderne, lorsque la puissance néfaste des Jésuites aura
été enfin abattue.»

— Et ce signe des temps n’est pas le seul. Nous avons mentionné
plus haut, dans cette Chronique, 'apparition de la « Revue moder-
niste internationale », qui parait devoir ¢tre d’une allure vaillante
jusqu’a oser dire au pape: Amicus Plato, magis amica veritas.
N’est-ce pas un signe des temps?

Nous avons mentionné, dans cette «Revue», le « Nouveau
Siécle » du Dr Funk (/V*® Varéété), qui commence a oser discuter
des questions jusqu’ici interdites par Rome, celles-la mémes sur les-
quelles les anciens-catholiques ont pris position il y a prés de qua-
rante ans. Et voila que les Modernistes allemands entrent enfin
dans la voie de la science libre et semblent n’avoir plus peur de
I'Index romain. N'est-ce pas un signe des temps? .

Autre signe des temps: la Librairie critique de Nourry, ou le
systéme romain est de plus en plus battu en bréche. Et le livre
de M. Périssé: Sciences et religions a travers les swécles (1909),
publié chez Fischbacher, n’est-il pas aussi un signe des temps, lors-
qu’il dit: «C’est au lendemain du refus par le pape Pie X de
laisser organiser en France les associations cultuelles. .. gu’z/ faut
Sefforcer de délivrer la France du joug de la cour de Rome . ..
de cette Rome qui a toujours été et qui est toujours le centre de
l'oppression de la science et de la pensée. »

Et les livres de M. Guignebert, ou sont mises a jour quelques-
unes des erreurs de Rome, ne sont-ils pas aussi des signes des temps?
Et la maniére dont les théologiens romanistes essaient de les réfuter,
n’est-elle pas trés caractéristique aussi? Oh! sans doute la dénéga-
tion hautaine et railleuse a toujours été le procédé cher a Rome
pour tenter d’abattre les adversaires, et c’est bien encore ainsi que
M. Cavallera essaie de ricaner contre M. Guignebert, et M. Dedieu
contre M. Périssé !). Mais quelle faiblesse dans la réplique, et comme
il est aisé de retourner contre Rome les accusations de fausse théo-
logie qu’elle prodigue a ses adversaires! Et cette théologie romaine,

") Voir le «Bulletin» (de Toulouse), février rgio.



— 419 —

toujours de plus en plus fausse, n’est-elle pas aussi un signe des
temps? Croquemitaine ne fait plus peur.

* Proces de sorcellerie aux XVI® et XVII° siecles. — Dans
la «Feuille du nouvel-an 19102, de Bienne (canton de Berne),
I'éditeur, M. Emile Schmid-Lohner, a publié sur quelques-uns de
ces proces des documents tristement intéressants: «Im Jahr 1594
wurden in Biel fiinf ungliickliche Weiblein gefoltert und verbrannt,
in der Woche nach Pfingsten 1595 fanden zwolf solcher Hinrichtungen
statt. » Der Verfasser zeigt nicht allein, auf Grund welcher nichtigen
Zeugenaussagen diese Prozesse angehoben wurden, sondern er weist
auch in Ziffern nach, wie einerseits diese Prozesse und Hinrichtungen,
bei denen die Behorden in Schmausereien und Weinschwelgerei sich
giitlich taten, grosse Kosten machten und wie anderseits diese Kosten
wohl mehr als gedeckt wurden durch unnachsichtiges Einziehen der
ganzen Hinterlassenschaft der Opfer, so dass auch deren Hinter-
bliebene an den Bettelstab gebracht oder doch schwer geschadigt
wurden. Schmid-Lohner kann sich dem Eindruck nicht entziehen,
cals sei es den damaligen Behorden neben ihrer grenzenlosen Leicht-
glaubigkeit auch darum zu tun gewesen, auf leichte Weise zu Geld
zu kommen ». (¢ Bund », 26 janvier 1910.)

* La crise scolaire en France. — ]J’appelle ainsi la lutte ac-
tuelle epgagée par les évéques de Pie X contre les écoles de I'Etat,
et par conséquent contre !'Université entiére, sous prétexte que
des ouvrages scolaires approuvés par l'Etat enseignent des faits
et des doctrines que I'Eglise romaine réprouve.

Cette guerre scolaire n’est qu'un épisode nouveau d’une lutte
ancienne, qui n’est pas pres de finir. Cl’est la suite de |'agitation
de 1882 et 1883, dirigée contre le ministére Jules Ferry, ou plutdt
contre la République Francaise. Il faut lire, sur ce point, l'article
trés modéré de M. G. Compayré, de !lnstitut, dans la «Revue»
(Jean Finot), du 15 janvier 1910, p. 145-162. M. Compayré a été
l'une des victimes de 1882-1883: il parle a bon escient.

J'ai dit que cette guerre n’est pas pres de finir. Elle est méme
inévitable; apres I'épisode actuel, qui finira, un autre recommencera,
et ainsi de suite. Pourquoi? Parce que I'Eglise romaine se croit
investie du drozt divin d’enseigner toutes les nations. En 1846,
M. Parisis, évéque de Langres, a écrit dans une lettre pastorale sur
cette matiere: « C’est au prétre catholique qu’il appartient de veiller
a la conduite morale et chrétienne de fous ceux qui sont chargés
des écoles destinées a 'enfance. C’est a lui de faire écarter dela
classe les livres pernicieux: et un livre est pernicieux, si directement
par ce qu'il contient, ou indirectement par ce qu'il omet, il est con-



traire aux doctrines de I'Eglise catholique » (lire romaine). — Est-
ce clair?

Le seul moyen d’en finir, serait de réfuter cette fausse préten-
tion: car le Christ a ordonné a ses disciples non d’enseigner toutes
choses et de s’emparer du monopole de I'instruction publique, mais
simplement d’enseigner au monde «les ordres qu'il leur a prescrits»,
ordres purement moraux et religieux. On les connait. Ce ne sont
ni les sciences, ni la philosophie, ni toute la morale, ni les lois, etc.
C’est donc un domaine trés restreint. 1.'Etat devrait non seulement
favoriser la réfutation des prétentions subversives de Rome, mais
encore combattre ces prétentions par une guerre énergique et en
regle, a laquelle tous les hommes sensés, non wltramontains, ap-
plaudiraient. Mais I'Etat n'y songe pas; il fait méme le contraire.
De la le mal.

Voici la situation en France:

Il y a, d’'abord, les ndzfférents, quise disent pacificatenrs: ils
révent la paix du pays entre ultramontains, protestants, catholiques
non romains, libres-penseurs, etc. Treés bien révé, mais utopie. Si
cette utopie se réalise un jour, ce sera dans des siecles. Soyons
de notre temps. Aujourd’hui, c’est la guerre, qu’on la veuille ou
non, guerre déclarée par Rome, qui est merveilleusement organisée.

Il y a, ensuite, les anticléricanx, qui n'ont que des idées obscures
et des volontés incertaines. Ils disent qu’ils veulent détruire le clérica-
lisme en France; mais, de fait, ils le confondent avec le christianisme,
et ils déchristianisent la France: de la l'irritation de tous les bons
chrétiens. De plus, ces confus, en méme temps qu’ils déchristianisent,
font, sans le vouloir, le jeu du parti ultramontain, qu’ils n’affaiblissent
ni ne remplacent. S'ils ne détruisaient que le cléricalisme ultramon-
tain, s'ils conservaient le christianisme, s'ils remplagaient le jésuitisme
par les catholiques nationaux, libéraux, patriotes, scientifiques, ce serait
parfait. Mais il ne font rien de cela; ils font méme le contraire,
ne comprenant rien a ces distinctions.

Il y a, enfin, M. Brzand et ses adhérents. C’est ici la confusion
de la confusion. Cet esprit chimérique est en grande partie la cause
du gachis actuel. Avec son article IV il a ultramontanisé et il ultra-
montanise encore la France, en ce sens qu'il n‘autorise en France
que le catholicisme du pape, les évéques du pape, les prétres du
pape, et cela, non seulement en principe, mais en fait, et en leur
donnant, a eux seuls, l'usage des églises, des chapelles et des cures
catholiques. Les catholiques antiultramontains et nationaux ne sont
rien a ses yeux. C’est phénoménal!

Aussi les évéques, gorgés de faveurs par lui, se retournent-ils
contre la République et contre i'Etat, qui ies comble. C’est I'histoire



— 421 —

de la vipére réchauffée qui se lance sur son bienfaiteur. Comment
M. Briand a-t-il pu ignorer l'histoire de Rome et des jésuites a ce
point? et surtout comment a-t-il pu trouver a la Chambre et ailleurs
assez de Frangais pour admettre de telle bourdes? Les évéques
ultramontains en profitent. Jamais ils n’auront une occasion aussi
belle, pour commencer contre le gouvernement une croisade aussi
fructueuse et aussi facile. Jamais ils n’auront une magistrature aussi
favorable a leurs projets. Naifs instituteurs, qui intentent des proces
aux évéques! ils ne voient pas que tous se tiennent entre-eux comme
les anneaux d'une méme chaine. Méme dans I’Université, les ultra-
montains ont des amis et des protecteurs, imbus des principes de
Rome, non moins que dans la magistrature. L’issue de cette triste
campagne est évidente. Favorisés et surexcités, les ultramontains
vaincront, Briand tombera et sera remplacé par un prétendu libéral
socialiste d’un ultramontanisme encore plus pur. ..

Tant que les politiciens ne connaitront pas [histoire vraie de
la France, les causes positives de ses faiblesses et de ses malheurs,
tant que les universitaires enseigneront l'attachement de la France
a Rome comme a une alliée, tant qu’on ne dira pas hautement
que le cléricalisme est I'ennemi national, tant gue le gouvernement
ne lui fera pas une guerre a merci par tous les moyens dont il
dispose, ce sera a recommencer. Il ne sagit pas, bien entendu, de
guerre civile. Un gouvernement clairvoyant, prudent, sachant toutes
ces choses, peut paralyser aisément tous les rouages ultramontains
qui sont encore dans le mécanisme de ’Etat; il peut, au contraire,
favoriser les autres, sans conduire ni a 'anarchie, ni a 'athéisme, ni
a l'irreligion, ni a 'immoralité, mais en donnant toutes les garanties
nécessaires et suffisantes aux citoyens ordonnés, sensés, qui ne
désirent que la justice, le progrés, la vraie science. Former de
vrais maitres a tous les degrés, est de premiére nécessité; favoriser
la formation de vrais pasteurs (c’est encore possible), soit chez les
catholiques, soient chez les protestants, est aussi un besoin im-
périeux; favoriser la presse disposée a défendre et a répandre ces
idées, est aussi un devoir indispensable. Rien de plus évident et
de plus simple. C’est du bon sens. Donc cela ne se fera pas.
Donc on fera méme le contraire. Beaucoup de discours, beaucoup
de pathos, mais pas une réforme utile, pas la moindre mesure effi-
cace pour la défense effective du pays. C’est de tradition. Des
paroles et pas d’actes,

* Une Pétition, a Paris, pour la liberté de conscience. —
Ce n’est point un paradoxe, encore moins une plaisanterie. Priére
de lire le document suivant:

Adresse au Conseil municipal de Paris en vue d’obtenir la
leberté de conscience. Monsieur le Président, Messieurs les Conseillers,



— 422 —

La liberté de conscience n’existe pas, a Paris, pour les Francais.
Cette déclaration semble paradoxale; cependant c’est un fait incon-
testable. Les étrangers, Russes, Anglais, Grecs, Américains, y
posseédent des temples dont ils usent a leur gré; les Protestants,
Frangais ou Etrangers, y ontaussi les leurs ; mais la totalité des édifices,
dans Paris, servant au culte appelé Catholique, et dont la ville est
propriétaire, est a la disposition du pape de Rome et de ses partisans,

Si d’autres citoyens, également catholiques, mais reconnaissant,
apres de sérieuses études, que, non seulement 'évéque de Rome
n’a aucun droit sur la conscience des Frangais, ni sur les édifices
de la ville, mais qu’il est la cause de la désunion entre concitoyens
et de leur éloignement de toute religion, demandent a célébrer le
culte qui leur convient, un culte national, sans avoir a se soumettre
a ce prétendu chef étranger, toutes les églises, mémes celles qui
sont inoccupées, leur sont impitoyablement refusées et fermées, et
cela par ordre de l'autorité civile.

C’est ce qui arrive en ce moment a propos d'une des eglises
qui sont dédaignées par le clergé romain, celle de ' Assomption,
dans la rue Saint-Honoré. Qu’'un prétre étranger soit autorisé a
célébrer dans cette église, comme cela se pratique, un culte pour
quelques-uns de ses compatriotes, que M. le Curé de la Madeleine
y fasse faire le catéchisme ou tenir des réunions de confréries quel-
conques, personne ne songe a contrarier ces usages; mais, s’il arrive
que des citoyens Frangais désirent y pratiquer ou y suivre un culte
national, le dimanche, a une des heures ou |’édifice est inoccupé,
cela leur est séveérement et irrévocablement interdit: la liberté de
conscience n’existe pas pour eux.

De la part de I’Archevéché cette interdiction ne peut surprendre,
et nous savons que toute sollicitation serait inutile; mais nous savons
aussi que la municipalité de Paris est moins intolérante, et nous
supposons que, en qualité de propriétaire de l'édifice, elle garde
le droit d’agréer notre demande.

Du reste, nous ne voulons en aucune mesure empécher l'usage
qui dépend de I’Archevéché, mais nous pensons que, en qualité de
citoyens Francais, la liberté de conscience est un droit pour nous
comme pour les sujets du pape, et que le Conseil Municipal de
Paris ne se fera pas a perpétuité le serviteur de l'intolérance.

Enfin notre demande est, croyons-nous, aussi modérée que légi-
time, et nous la précisons: dans une ou deux réunions, que nous
serons autorisés a annoncer et a tenir dans la journée du Dimanche
dans V'église de 1'Assomption, nous délibérerons, entre partisans du
projet, s'il y a lieu, ou non, a inaugurer le culte catholique, c’est-
a-dire a célébrer la messe, et a quelle époque devra avoir lieu cette
inauguration.



— 423 —

Aucune difficulté ne pouvant surgir de notre part, nous nous
plaisons a espérer que le Conseil Municipal de Paris ne nous re-
fusera pas la petite part que nous lui demandons des faveurs, autre-
ment importantes, qu'il prodigue aux partisans de la Papauté romaine.

Un groupe de Catholiques Frangais habitant FParis,

* La propagande protestante a l'égard des Evades. — Nous
n'aimons pas le qualificatif d’« évadés>» donné aux ecclésiastiques
frangais qui sont sortis de I'Eglise de Rome, ces dix dernieres an-
nées, et qui en sortent encore journellement. Si nous ne nous trom-
pons, c’est le « Chrétien francais» (journal de M. Bourrier) qui, le
premier, leur a donné et maintenu ce titre. Il nous semble qu’on
et mieux fait en les appelant simplement «les catholiques sortis
de Rome » ou «les catholiques non romains . Mais laissons les
mots, voyons les choses.

Les protestants francais leur ont tendu largement les bras, les
ont accueillis, logés, nourris, placés, etc. Ils ont été aussi généreux
que possible, et il faut les admirer et les remercier. Mais, si l'on
examine les résultats obtenus, il faut avouer qu’ils sontassezmédiocres.

D’abord, il y a eu I'ceuvre de M. Bourrier, qui, comme on sait,
est fort ébranlée, pour ne rien dire de plus. Le terrain sur lequel
il s’est placé, nous a toujours paru illogique. Nous ne voulons pas
discuter pour le moment, nous ne faisons que constater, et nous
serions heureux de nous tromper.

Ensuite, M. V. Hautefeuille, ancien pretre de Rouen et direc-
teur de '« Exode », semble en posture plus malheureuse encore.
Voir la ¢« Semaine religieuse de Genéve» du 5 mars 19I0.

M. Bourdery suit un procédé ou les meilleures intentions sont
visibles, mais qui est loin de donner satisfaction a la plupart des
prétres auxquels il s’adresse. .

Reste M. Léon Revoyre, directeur de I'Zuvre pour et par les
anctens prétres. Dans une conférence qu’il a faite & Geneve le
1°* mars dernier, il a dit en substance: « L.a France est désenchan-
tée et découragée. Ni les progrés de la démocratie, ni ceux de la
science, ni ceux de la réorganisation sociale n’ont réalisé ses réves
et satisfait ses aspirations. Dans la sphere religieuse, le catholicisme
avoue lui-méme que sa popularité est en baisse. Un prétre rappor-
tait derniérement a son évéque que, dans sa paroisse qui est d’un
type moyen, un quart des enfants ne recevaient plus le baptéme
et ne faisaient plus leur premiere communion, onze douziemes des
adultes ne faisaient plus leur confession et leur communion pascales,
deux tiers des mourants ne réclamaient plus 'extréme-onction; dans
certaines régions, les chiffres seraient plus satisfaisants pour 'Eglise,
mais ailleurs ils le seraient moins encore. Au sein méme du clergé,



— 424

les vocations sacerdotales se raréfient; depuis dix ans, le chiffre
des éleves de certains séminaires a diminué de 50°% ou méme de
75 °. Nombreux sont les prétres qui abandonnent la soutane:
'orateur en a connu personnellement plus de 450 depuis qu'il s’oc-
cupe de l'ceuvre. Et pourtant, le clergé francais n'a jamais été plus
moral qu’il ne l'est aujourd’hui. La raison de cet exode, c’est que
le catholicisme apparait de plus en plus, a beaucoup d’esprits,
comme une chose inacceptable et irréformable. La hiérarchie s’est
trompée sur bien des points, et elle ne peut confesser ses erreurs
sans ruiner son autorité, telle qu’elle la congoit et la proclame
depuis longtemps. »

Les tentatives faites pour réformer le catholicisme du dedans
peuvent-elles aboutir: — M. Revoyre ne le croit pas. Le libéra-
lisme de Lacordaire et de ses amis, 'américanisme, le modernisme
ont été successivement condamnés par la curie romaine et en sont
réduits a dissimuler leur survivance.

Quant au protestantisme historique et empirique, tel qu'il est
réalisé dans les Eglises existant en France, le Frangais lui trouve
un cachet exotique qui le rend impopulaire. Des 80 anciens prétres
qui, au cours de ces derni¢res années, ont étudié la théologie réfor-
mée, la plupart ne se sont adaptés que tres difficilement a leur
nouveau milieu.

M. Revoyre en est donc arrivé a penser qu'il faut, pour les
catholiques qui rompent avec Rome, verser le vin nouveau dans
des outres nouvelles, transplanter le principe protestant dans des
organisations mieux adaptées a la mentalité frangaise, telle que le
catholicisme l'a forgée. I’essai ne réussira peut-étre pas, mais il est
digne d’étre tenté. Dans les conférences que l'orateur donne en
France, il rencontre bien des auditeurs qui s’associent entiérement
a sa fagon d’envisager et de résoudre la question. Mais ces audi-
teurs sympathiques ne sont point encore a méme de lui fournir les
ressources nécessaires a son entreprise. Il faut, a I'heure actuelle,
que les protestants se montrent assez désintéressés pour faire a
I'Euvre des Anciens Prétres les avances de fonds dont cette ceuvre
a besoin pour entretenir ses agents et payer ses loyers. Une fois
le mouvement bien lancé, on peut espérer qu'il fera lui-méme ses frais.

Ces détails sont fournis par la « Semaine religieuse de Genéve »
(protestante).

Il est regrettable, 2 notre point de vue, que M. Revoyre n’ait
pas expliqué son plan plus clairement. Qu’entend-il par « verser le
vin nouveau dans des outres nouvelles » et ¢ transplanter le principe
protestant dans des organisations mieux adaptées a la mentalité
frangaise telle que le catholicisme l'a forgée » ? C’est fort obscur. Ce
sont la des mots mal définis, qu’'on peut expliquer de manieres fort



— 4BF ~—

opposées. M. Revoyre reproche a l'ancien-catholicisme de «n’étre
pas sympathique a la logique francaise, qui le trouve inconséquent».
Qu’est-ce que la logique frangaise! Cette prétendue logique est-elle
bien autorisée a trouver I'ancien-catholicisme inconséquent, eten quoi?

Parlons plus clairement. Le malheur est, en France: 1° que les
protestants n’ont pas compris la situation créée par le concile du
Vatican; qu’ils se sont enfermés dans les barrieres étroites de leur
calvinisme, d’ailleurs trop divisé pour rallier qui que ce soit, encore
moins pour faire un mouvement ecclésiastique; — 2° les ¢ évadés»
se-sont évadés a l'aventure, sans norme, divisés entre eux, man-
quant de principes religieux et ecclésiastiques, incapables de pro-
céder d’apres une théologie logique et solide; de la la débandade
et I'impuissance; — 3° a ces difficultés d’intérieur se sont ajoutées
des difficultés du dehors. J'ai décrit, dans cette chronique (p. 420),
les trois partis qui entravent toute réforme sérieuse: les indifférents,
les anticléricaux qui font le jeu de Rome, et les ministériels qui
soutiennent 'impardonnable politique de M. Briand. Je n’insiste pas:
toutefois, encore un mot sur ce dernier. On lit dans le « Catholique
francais » que le clergé paroissial du Croisic s'est refusé a donner
I'absolution a tous ceux des enfants des écoles laiques, garcons et
filles, qui se sont présentés au confessionnal la veille de la Toussaint;
parce qu’ils étudient leurs lecons dans le livre de morale de M.
Payot et l'histoire de France de M. Gautier.

C’est la une situation bien bizarre; car supposé qu'un prétre
catholique indépendant fGt appelé au Croisic pour exercer son mi-
nistére a l'égard des partisans de l’école laique qui sont en méme
temps des catholiques pratiquants, et que le clergé ultramontain
fait mine d’excommunier, I'Etat lui dirait: Je ne vous connais pas,
vous n’eétes qu’un schismatique, fauteur de désordre puisque vous
n'obéissez pas a la Curie romaine; le seul clergé qui soit sérieux
et vrai a nos yeux, c’est celui qui obéit aveuglement aux congré-
gations romaines. Toutes les faveurs de 'Etat sont pour les ennemis
de ces écoles et pour ceux qui, sur le mot d'ordre de Rome,
préchent la révolte. — Ainsi parle M. Briand.

N’est-ce pas aussi vrai que grotesque. Est-ce la la «logique fran-
gaise » dont parle M. Bourdery, et qui trouve l’ancien-catholicisme
«inconséquent »?

Quoi qu'il en soit, la propagande protestante telle qu'elle s’est
exercée jusqu'a présent envers les malheureux prétres délaissés par
les indifférents, par les anticléricaux et par les doublures de M. Briand,
cette propagande a été inefficace; elle semble impuissante. Espérons
que, lorsqu’on aura touché du doigt l'inutilité des procédés suivis,
on consentira enfin a voir plus clair et a mieux agir. M. Bourdery
veut bien apercevoir dans les anciens-catholiques ¢ de belles ames



426 —

et de vigoureux esprits»; nous l’en remercions, mais nous préfére-
rions plus de discipline intelligente et moins d’amabilité stérile.

* Decadence de 'Eglise de Rome. — Un ancien prétre romain
et religieux franciscain, Joseph Mc Cabe, a publié 2 Londres (chez
Methuen) un livre intitulé: Z7he Decay of the Church of Rome.
D’aprés l'auteur, on ne renie pas la religion ou l'on est né, on
reste dans le giron par habitude, mais on s'en désintéresse pour
suivre d’autres doctrines. On déserte quelquefois I'Eglise de Rome.
D’apres la statistique publiée par 'auteur, il y aurait environ 80 mil-
lions de défaillances sur environ 200 millions de fideles, et parmi
ceux-ci beaucoup de tiedes en nombre grossissant.

Mc Cabe constate que dans tous les Etats le coefficient du ca-
tholicisme n’est plus, en regle genérale, fourni que par les moins
intellectuels: en Italie, en Espagne, en Russie, dans les popula-
tions slaves, les catholiques pratiquants ne se rencontrent plus guére
que parmi les paysans et les ouvriers pauvres. L.e méme fait s’offre
en Allemagne, en Autriche, en Irlande, en France, en Belgique, ou
les évéques recrutent surtout leurs contingents dans les régions
rurales et ne trouvent d’ordinaire d’adhésion au prosélytisme que
chez les femmes. « Rome, dit Mc Cabe, est en péril et a la veille
d’un désastre. Si le pape et ceux qui le conseillent, la curie, le
Sacré College, s’obstinent a avoir des yeux pour ne point voir, des
oreilles pour ne point entendre, nul, méme parmi ceux qui sont le
plus loyalement dévoués a la cause catholique, ne pourra empécher
I'effondrement de 1’édifice. »

Tel est le sens de ce manifeste. QQu’adviendra-t-il de ce livre
sensationnel? L’entourage de Pie X en détournera-t-il les regards et
le livrera-t-il 4 I'Index: Le soustraira-t-on a l'attention du pape
lui-méme:

L’auteur espére que sa voix ne clamera pas dans le désert.
En Angleterre elle est sérieusement écoutée et discutée.

* Sur I’Espagne. — M. Desdevises du Dezert a écrit (¢« Revue
des cours», 20 janvier 1910): «Sur les 19 millions d’hommes qui
I'habitent, 13 au moins ne possedent aucune culture, et 'instruction
générale des autres est noroirement inférieure a celle des autres
peuples de 'Europe centrale et occidentale (p. 442). — L.a royauté
semble n’étre plus qu’un décor, un motif historique conservé par
respect pour la tradition. Au vrai, I’Espagne est une dyarchie: elle
appartient a son clergé et a son armée>» (p. 443). — Curieux dé-
tails sur le genre de vie du haut et du bas clergé, sur les religieux
et les religieuses (p. 444-445). — <« Le clergé comprend son role
religieux et social comme le comprenait le clergé du XII® siecle.
Il considere I'’Espagne comme son fief, comme son bien, comme



— 427 ==

sa maison (p. 445). — L’Inquisition a tué la pensée espagnole. —
Les écoles primaires, les lycées ou instituts provinciaux, les uni-
versités... tout cela semble exister et n'existe pas» (p. 451). — ¢ Et
I'Espagne est devenue le royaume de la passion et de la folie. Les
corps dominants ne veulent rien céder de leur puissance, rien
abdiquer de leurs prétentions, demeurer a toujours les maitres sou-
verains. Les révolutionnaires ont, de leur cdté, abandonné tout
espoir de réaliser le moindre progrés avant l'anéantissement com-
plet de leurs ennemis; et les deux partis, animés d’une rage égale,
sont comme des fauves préts a se dévorer>» (p. 437).

* Chez les Anglicans:

— Quelques griefs de Sir Oliver Lodge. — Dans la « Revue
chrétienne » (protestante) de février dernier, p. 177-179, M. J.-E.
Cerisier, rendant compte d’un important ouvrage de Sir O. L., s’ex-
prime ainsi. Aprés avoir constaté que l'auteur propose de sérieuses
réformes sur le culte anglican, plus de spontanéité, moins de mono-
tonie, moins de ressemblance avec la messe romaine, etc., il ajoute:
« Cela lui a paru presque scandaleux. Sir O. L. a mille fois raison:
il serait grand temps qu’une réforme se fasse sur ce point dans
I'Eglise anglicane... Sir O. L. voudrait que le pasteur ait une
connaissance plus étendue des questions et des besoins de son
temps; que les diverses dénominations religieuses se rapprochent
et se pénétrent davantage; que l'union des Eglises soit une réalité,
non l'union sur chaque point de doctrine secondaire, ou sur des
détails de pratique, mais l'union des efforts, jointe a une claire per-
ception des nécessités présentes... Nous ne le suivrons pas sur ce
terrain, faisant d’ailleurs des réserves sérieuses sur ses explications
dogmatiques. Mais ces réserves faites, nous ne pouvons en termi-
nant que féliciter ce penseur et le remercier de sa tentative...»

— Un de nos amis de passage en Angleterre, nous écrit ses
impressions. Nous les publions tout en regrettant leur vivacité; elles
expriment 'opinion de nombreux catholiques libéraux:

« Je lis les principaux journaux ecclésiastiques, et je n'y trouve
guere que les répétitions accoutumées: I'éternelle Révision du Prayer
Book. Tant mieux, tant mieux que l'on révise, car il y a matiére;
mais le malheur est que ceux qui parlent sans cesse de révision
ne révisent jamais. Et puis les éternelles correspondances de Pierre
et de Paul sur le Quzcumgue, toujours pour redire la méme chose.
Il n’y a vraiment que les Anglais qui puissent tolérer de tels ba-
vardages, méme quand on y insére quelques mots grecs et quelques
mots latins pour affecter l’érudition. On parle aussi d'union, mais
plus on en parle plus on est divisé. On a soulevé la question du
Disestablishment, et 'on s'est demandé si ce ne serait pas un bien-



— 428 —

fait pour I'Eglise anglicane de la rendre indépendante de son chef
qui est le chef de I'Etat. Vous pensez si cette pierre lancée dans
la fourmiliere a causé de l'agitation parmi les fourmis. Il faudra
pourtant bien qu’on en arrive la: car l'idée est de bon sens, et elle
est dans l'air. Mais allez donc dépouiller les richissimes évéques de
leurs revenus!

¢« Dans le ¢ Guardian» du 28 janvier j'ai trouvé un compte-
rendu sur la < Revue internationale de théologie ». Je vous l'envoie;
il vous amusera. Vous y verrez qu’on parcourt des yeux, tres super-
ficiellement, vos articles de fond; je dis «trés superficiellement»,
car on ne fait méme pas attention a St. Jean Chrysostome, ni au
jansénisme, ni a Newman. Pas un mot de la bibliographie et de la
chronique, qu'on ne lit pas. On se plaint que le numéro ne con-
tienne pas d’article anglais! L.e critique a été trop pressé pour lire
les pages 108-204, ou il n’est question que des Anglicans. Toute
cette presse est remplie de reportage, et n'a pas une page de sérieuse
théologie. Je vous signale pourtant un ouvrage qui vient de pa-
raitre; je ne l'ai pas encore lu, mais on le dit important. Il est du
Dr Rashdall, intitulé: Philosophie et Religion. II fera sans doute
jeter les hauts cris a toutes les sacristies. Mais ceux qui n’ont pas
peur des idées et qui ne jurent pas sur les mots, en feront sans
doute leur profit. Je vous en écrirai, s'il y a lieu.

« Les derni¢res élections ont absorbé méme les journaux dits
théologiques : car les évéques eux-mémes, comme personnages poli-
tiques, €lus par la couronne, ont publié¢ leurs manifestes € piscopaux
pour avertir leurs ouailles de leurs devoirs électoraux et budgé-
taires. C’est une partie de la mission de I'Etablissement. Les fideles
anglais montrent leur bon caractére, en considérant ces agissements
politiques comme de la religion.

¢« Vous m’aviez demandé des nouvelles de la Société de
St. Willibrord. Je n’entends rien dire, et je ne lis rien. Il est pro-
bable que les Russes ne se laisseront pas prendre. Les Anglais
veulent s’associer a tout, pour tout attirer & exxr; mais leurs mani-
festes sont souvent cousus de fil blanc. 1.’évéque John, y compris
ses porte-parole, est muet: il se recueille sans doute dans son palais
ou voyage. Lord Halifax est moins discret, il parle, il parle, il parle
encore; mais c’est toujours la méme chose. Un de mes amis me
disait 'autre jour, au sujet de sa derniére réclame sur le Quicumngqie
(je crois): «Si vous saviez combien nous désirons tous qu'A/Z fasse
silence!» ...

— Lettre de M. lévéque Grafton, du Fond-du-Lac, sur ' Eglise
de Rome: «Nous différons de I’Eglise romaine en cing points:
dans notre regle de foi, notre forme de gouvernement ecclésias-
tique, en sérieuses matiéres de doctrine, dans notre discipline et



— 429 —

notre culte. Rome, je le crois, est un corps schismatique, et aussi,
pour avoir ajouté a l'ancienne foi, un corps /Zérétique. 1.a papauté
monarchique moderne est une forme de I'anté-christ. Par son abso-
lutisme monarchique et son index inquisitorial, elle tient le clergé
et les laiques sous la tyrannie d’une ignorance renforcée. La con-
dition posée par elle pour rétablir la communion est simplement
une absolue soumzsszon. Dans de telles conditions, considérer 'union
avec elle est zmposszble et incompatible avec la loyauté envers J.-C. »

Ajoutons que ce qui est plus grave encore que les cinq diffé-
rences susmentionnées, c'est I'opposition radicale entre la mentalité
papiste et la mentalité antipapiste: la l'irrationnel, ici le rationnel.

— Un sermon di chanoine Wilson (de Worcester). — Dans ce
trés intéressant sermon publié par le « Guardian» du 4 février, on lit:
¢ ... There are two more movements of thought that cannot

be passed over in silence. The first is the growing recognition
that the prophetic element in the Catholic Church is as indispen-
sable as the priestly. I recall how Archbishop Benson speaks of
dvveue and ffovoie; power and authority: and shows how the
d¢reque. which had been lost by those who had the ¢&oreie, reap-
peared as enthusiasm in alienated communities. The Church is
waking to the importance of recombining its fragments in which
these elements have been divided, but which are now each gaining
the qualities of the other. The second is the recognition of the
plain facts of the evangelistic activity, the learning, the spiritual
power and holiness, the philanthropic and self-sacrificing labours
of the non-Episcopal Churches. “By their fruits ye shall know
them.” This silent argument cannot be gainsaid. Richard Rothe
has said that “Recognition of good in others more than anything
else opens our eyes to the evil in ourselves.”” This he said of
good in general. But it is pre-eminently true that the recognition
of the true Christian excellencies in the ministers of other branches
of the Church than our own is leading us to humility and to a
spirit that desires unity .. .

«It is very necessary that such an historical and theological
re-examination of facts bearing on the theory of the Church should
be made by men who have read the Fathers, and not only seen
them quoted in manuals. “No one,” it has been said, “should be
allowed to quote a Father until he has read the whole of at least
one.” T have myself barely qualified by this test: but I have often
perceived the need of revision of second-hand knowledge; and I am
sure that such revision in the light of recent study would be wel-
comed by many. The Universities, moreover, can bring not only
learning to the task: but what is scarcely less important, they can
bring an atmosphere of mutual respect for diversities of religious



— 430 —

upbringing and sentiment. They have themselves gone through a
similar process of consolidation and reunion, and can testify to its
unlooked-for advantages. Their study of these critical questions
relating to Church origins will be not only learned, but sympathetic.

« The chief questions on which knowledge is sought gather round
the origin and early developments of episcopacy and the nature and
degree of the sanction which it possesses. It is of the greatest im-
portance that full information as to the fundamental principles of the
Christian ministry should be in the hands of those who are called
on to act. Every one has read Lightfoot’'s Essay, but we do not
know how far his conclusions may need to be modified by the dis-
covery of the Didaché, and by further development of historical study.
The real point seems to some of us to be to ascertain whether history
shows that the episcopal Churches—Greek, Roman, Anglican, and
other—are so exclusively the branches of the Catholic Church that
we are debarred by fundamental principles from recognising the
non-episcopal bodies as true branches of the one Catholic Church;
whether men are right in saying—what is sometimes stated-—that
we alone have a Divinely-commissioned fellowship, and that others
have their ministry and their Sacraments from below—that is, from
human appointment. Are we just fied in claiming exclusive privi-
leges ?—that Sacramental grace is only given through episcopal orders?
Closely connected with this is the history of the prophetic order in
the Church of the first two centuries, a charismatic ministry, per-
forming ail the offices of the ministry, including the celebration of
the first two centuries; a charismatic ministry, performing all the
offices of the ministry, including the celebration of the Eucharist,
yet apparently without the sanction of Ordination. It may well be
that some fresh light has been thrown on this subject. The time,
too, would seem to have come for a re-examination of the subject
of the Apostolical Succession; for a statement of the historical evi-
dence for or against the probability of the fact, and the history of
the development of the dogma connected with it in its bearing on
the grace and powers conferred in Ordination and Consecration.
Some review seems also to be needed as to the early conceptions
of Ordination and Consecration in the Church: to show whether
they did not lay more stress on the pastoral and teaching work of
the ministry, and on the continuity of doctrine, and less on its
Sacramental functions and powers than we now do. Further histori-
cal research is believed to have shown that the investigations pro-
moted by the great Oxford Movement of last century, with its appeal
to the historic continuity of the Catholic. Church, may now be rightly
carried back to a still earlier age, and to a still more primitive con-
ception of a Christian priesthood. Such an examination may show



— 431 —

that the approximation now pending between the episcopal and
non-episcopal Churches may be not an innovation, but a reversion
to Catholic and primitive principles. Few of us know on what
grounds and when the separation grew up between the conditions
for what is called a valid Baptism and those for a valid Eucharist,
and the limitations of the latter to men episcopally ordained. Indeed,
the idea of validity seems to require a more conscientious and tho-
rough analysis than it has yet received.. .»

— Richesses anglicanes. — Le <« Guardian» du 18 février a
publié les chiffres suivants: « The voluntary offerings of the Church
of England for the year ending Easter, 1909, show an increase of
over 60,000 £ —8,060,289 £, against 7,076,746 £ —but the Pan-
Anglican Offering (unappropriated) amounts to 223,045 £ . Thissum,
together with 887,684 £, under the heading of Foreign Mission Socie-
ties, Missionary Colleges, Studentship Associations, &c.—an increase
of 5000 £ over last year—raises the total for foreign work from
882,297 £ to 1,110,720£. Home work, 760,906 £, shows a decrease
of 7670 £. Educational work, 84,141 £, also shows a decrease—
about 11,000£. Sums contributed to the educational and charitable
assistance of the clergy have slightly risen—from 292,943 £ to
302,527 £ . There is an increase also in the amount given for philan-
thropic work—0668,423 £, against 652,116 £. In the second part
of the table, relating to funds raised by church collections or pa-
rochial machinery, and administered for parochial purposes alone,
there is a decrease under each heading— for the parochial clergy,
852,340 £, against 857,170 £; elementary education, 481,446 £,
against 576,012 £: and for general parochial purposes, 3,799,766 £,
against 3,852,608 £. We are glad to note that Easter offerings
show an increase—111,825 £, against 110,921 £ .. .»

Ces chiffres peuvent suggérer deux sentiments: 1'un, d’admira-
tion pour l'intelligence avec laquelle les Anglicans comprennent que,
lorsqu’il s’agit d’intéréts particuliers, nationaux ou ecclésiastiques,
il faut savoir débourser: l'autre, d’étonnement pour le peu de ré-
sultats religieux auxquels ils arrivent avec des ressources cependant
aussi considérables. Nous vivons sur le continent et sommes bien
placés pour constater les lacunes et les défectuosités des établisse-
ments anglicans et de leur propagande. Certes, on pourrait faire
beaucoup mieux.

* Nécrologie. — Le président van Santen, Nous apprenons
avec grand chagrin la mort de M. van Santen, président du sémi-
naire d’Amersfoort, un des prétres les plus distingués et les plus
sympathiques du clergé ancien-catholique de Hollande. Le défunt
est mort le 27 décembre 1909, en pleine force de l'age. M. van



— 432 —

Santen était un habitué des congreés anciens-catholiques. Il avait
méme présidé celui de La Haye. C’était un fidele ami de la Suisse.
Ancien curé de Nordstrand et de Dordrecht, il avait longtemps
rédigé le « Oud Katholick », il avait fondé la société « Cor unum
et anima una » et travaillé a l'union toujours plus étroite des
diverses Eglises anciennes-catholiques. Il était un des membres les
plus écoutés du Chapitre métropolitain d'Utrecht. Il dirigeait depuis
la nomination de son ami, M. le D' van Thiel, a I’évéché de Haar-
lem, le séminaire d’Amersfoort avec beaucoup de zele et de tact,
et s’était fait de tous ses éleves autant d’amis intimes et dévoués.
Nous offrons a I’Eglise de Hollande, avec nos profonds regrets,
nos sentiments de sinceres condoléances et nous prions Dieu de
donner au cher défunt disparu la récompense méritée de ses tra-
vaux dans un bonheur éternel. — R. 1. P.

— Prof. Dr. Paul Wollinann. Am 24. Dezember 1909 verstarb
zu Koln am Rhein der Konigliche Gymnasialoberlehrer Prof. Dr.
P. Wollmann, dessen Name aus Anlass der Konzilswirren hiufig
genannt wurde. Geboren am 2g. Juni 1837 zu Marienburg an der
Nogat in Westpreussen, besuchte er zundchst die Lateinschule
seiner Vaterstadt und dann dass Gymnasium zu Braunsberg in
Ostpreussen, das er 1836 mit dem Zeugnis der Reife verliess. Am
Lyceum Hosianum zu Braunsberg widmete er sich vier Jahre hin-
durch dem Studium der Theologie, war also Schiiler des 1 Prof.
Dr. Andreas Menzel und Prof. Dr. Friedrich Michelis. 1860 zum
Priester geweiht, bezog er nach kurzer Tatigkeit als Hilfsgeistlicher
die Universititen Berlin und Breslau zum Studium der Rechts-
wissenschaft. An der letzteren Hochschule erfolgte seine Promotion
zum Dr. juris. Weitere Studien machte er zu Miinchen und Boan
und unternahm auch eine grossere Reise an den Rhein und durch
die Schweiz. 1866 kam er als Religionslehrer an das Gymnastum
zu Braunsberg. Wegen seiner Stellung zum Vatikanum exkommu-
niziert, verlegte er sich auf das Studium der Philologie mit solchem
Erfolge, dass er 1874 die Staatspriifung an der Universitit Konigs-
berg ablegte. Ostern 1876 wurde er an das Kaiser-Wilhelm-Gym-
nasium zu Koln versetzt und es gelang ihm durch sein mildes,
versohnliches Wesen, nach Uberwindung mancher Schwierigkeiten
sich allgemeine Achtung zu erwerben. 1890 erhielt er den Titel
¢ Professor », drei Jahre spiter den Rang der Rate 4. Klasse.
Mehrere Jahre lebte er im Ruhestand, der aber nicht frei von
Sorgen war. — R. I. P. D.

Le Directeur-Gérant: Prof, DT E. MICHAUD.

Berne. — Imprimerie STAMPFLI & CIE,



	Chronique

