Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)
Heft: 70
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 343 —

VARIETES.

I. — Le sophisme de la papauté. Réponse & M. Bainvel.

Les anciens-catholiques ont répété maintes fois que la these
catholique-romaine actuelle sur la papauté, sur 'épiscopat au-
toritaire, sur le prétendu magistére dont on gratifie le pape
pour lui reconnaitre le droit de définir des dogmes, sur le droit
de gouverner qu'on lui attribue sous le nom de juridiction infail-
lible, absolue et universelle, ils ont répété et démontré a satiété,
dis-je, que cette theése est faussc et qu'elle n’a aucun fondement
sérieux dans 1'Ecriture sainte.

Des catholiques-romains, connaissant les regles de 'exégese,
et ayant étudié impartialement le N. T., ont avoué qu'en effet
la Papauté romaine actuelle n'a aucun fondement dans les pa-
roles évangéliques; mais ils prétendent qu’elle a son utilité, ils
disent méme sa nécessité, dans les évolutions que 'Eglise a d
subir, dans les périls qu’elle a da vaincre et qu'elle n’aurait pas
pu vaincre si elle n'avait pas institué ce magistére doctrinal et
ce gouvernement ecclésiastique.

Toutefois tous les catholiques-romains n'ont ni cette science,
ni cette franchise. Beaucoup ne veulent pas lacher pied et s’en
tiennent encore aux rabachages de leur ancienne théologie, a
savoir que le Christ a fondé un collége apostolique, un magis-
tere doctrinal, un pouvoir de gouverner 'Eglise, et qu'il a donné
ce magistére et ce gouvernement 4 St. Pierre, pour que celui-ci
les transmit & ses successeurs, les évéques de Rome. Telle est
la vieille these scolastique et moyenagesque. Elle s’étale encore,
tout de son long, dans le Dictionnaive de théologie catholique
de M. Vacant. Au mot « Apdtres», M. J. Bainvel la reproduit
avec une naiveté audacieuse qui mérite d’étre signalée. Je vais
indiquer ses assertions, ses arguments vraiment puérils, sophismes



— 344 —

que le rapprochement des textes suffira a dissiper. Il ne discute
pas, il affirme en interprétant faussement les textes les plus simples
et les plus clairs; et c’est tout le systéme papiste.

Il affirme d’abord que les douze apétres ont eu «rtout pou-
voir », parce que J.-C. leur a dit: «Je vous le dis en vérit¢,
tout ce que vous lierez sur la terre sera lié dans le ciel, et
tout ce que vous délierez sur la terre sera déli¢ dans le ciel»
(Matth. XVIII, 18). — Réponse: Détacher un texte de son
contexte, c'est s’exposer a lui faire signifier toute autre chose
que ce que l'auteur a voulu dire. J.-C. parle d'une faute com-
mise par un frére envers un frére, faute qui doit étre jugée
par un, ou deux, ou trois témoins, ct, si ces témoins ne suffi-
sent pas, par toute l'assemblée des freéres (15-17). Et c'est ce
jugement de l'assemblée que le Christ déclare obligatoire, irré-
vocable; c'est ce jugement qui fera autorité, et que Dieu rati-
fiera dans le ciel. Le Christ ne dit que cela. I ne s’agit la ni
d'un tribunal absolu et divin, ni d'un pouvoir universel et
absolu, ni d'une abdication de Dieu entre les mains des dowusze,
il s’agit simplement d'une communauté de freres qui doit pou-
voir régler ses affaires religieusement et saintement, et c'est
cette réglementation que le Christ signale comme devant &étre
acceptée religieusement par tous. Ce verset 18, quoique solen-
nel, ne signifie pas autre chose; c'est le ton orientai. Les ver-
sets qui préceédent indiquent le fond¢ de cette interprétation, ct
les versets qui suivent la confirment. Effectivement, le verset 19
continue la méme pensée en ces termes: «Je vous dis encore
que, si deux d'entre vous s'accordent sur la terre pour deman-
der une chose quelconque, elle leur sera accordée par mon
Pére qui est dans les cieux; car 1a ou deux ou trois sont assem-
blés en mon nom, je suis au milieu d'eux.» Remarquez que
cette derniére assertion est aussi solennelle que celle du v. 18;
or qui oserait la prendre a la lettre et dans un sens absolu?
qui oserait soutenir que ce que deux ou trois fideles demandent
a Dieu leur est accordé? La réalité quotidienne infligerait a
cette interprétation un dur démenti. Il s’agit évidemment, dans
tout ce passage, d'une entente entre fréres, entente qui est rati-
fiée par Dieu des qu'elle est faite au nom de Dieu et en pré-
sence de Dieu pour la paix de la communauté. Voila tout. Voila
le sens obvie de tout ce passage. Et quand les ultramontains
I'invoquent pour affirmer le «tout pouvoir» des évéques, quand



— 345 —

ils y voient «un grand organisme social»?!), ils font dire & ce
texte ce qu'il ne dit pas. [ls s’abusent manifestement.

[1s rapprochent encore ce prétendu pouvoir universel des
évéques du passage de Jean, ou J.-C., apparaissant aux «dis-
ciples », leur souhaite la paix en leur disant: « Comme le Pére
m'a envoyé, ainsi je vous envoie. Recevez le St. Esprit; les
péchés seront remis a ceux a qui vous les remettrez, et ils
seront retenus a ceux a qui vous les retiendrez » (XX, 21-23).
— R.: Il est clair que tout disciple a une mission, celle de tra-
vailler & pacifier le monde par la sainteté, par la purification
des péchés; non pas que les disciples aient eux-mémes pouvoir
sur les ames qui ne relevent que de Dieu. Non. J.-C. a dit lui-
méme ailleurs que c’est le fils de 'homme qui a le pouvoir de
remettre les péchés (ut sciatis quia Filius hominis habet po-
testatem in terra dimittendi peccata; Marc 11, 10). Le Christ n'a
ni voulu ni pu se contredire. Les fideéles préchent la sainteté,
la pureté, l'amour de Dieu, et leurs bonnes paroles touchent
les consciences; et quand les consciences sont ainsi amenées
au repentir, Dieu lui-inéme leur pardonne. Voila tout le pouvoir
en question. Le Christ n'a certainement pas plus érigé les
apotres et les ¢véques que les fideles, en maitres de la grace
et du ciel. M. Bainvel et ses coreligionnaires abusent vraiment
des textes et du bon sens. Il suffit de savoir lire sans parti pris
pour découvrir exactement leur sens naturel.

Plus loin (col. 1630), il dit: «La fondation de 1'Eglise et la
mission apostolique ne font quun.» — &.: Ces deux choses
sont manifestement deux choses, et arguer de la certitude de
la fondation de I'Eglise a la certitude de la prétendue mission
apostolique telle que Rome l'entend, c'est faire de I'exégese et
de la théologie fantastiques. .

Et encore: «Si Jésus est l'envoyé de Dieu, la mission des
apotres est divine, divine est I'Eglise. » — F.: Ne for¢ons pas
les mots. I1 est clair que J.-C. a envoyé ses apoétres et ses dis-
ciples dans un bu«f divin. Mais suit-il de 1a qu'une société¢ d’hommes
soit divine, et que ce que ces hommes vont dire et faire sera
divin par le fait méme? Certainement non.

M. Bainvel prétend que les douze doivent étre um parce
que J.-C. a prié¢ pour qu'ils soient #n. Et de cette unité, il con-

B Vacant, /oc. cit., col. 1649-1650.



— 346 —

clut aussitot qu'ils ont formé un «college» et un «corps». Et
de cette idée de college et de corps, il conclut 4 un chef
et 4 une téte. Et ce chef et cette téte, c'est Pierre, parce que
Christ a dit a Prerre que sur cetle pierre il batirait son Eglise.
Donc, selon M. Bainvel, tous les apodtres ont été subordonnés
a Pierre, leur chef et leur téte! — R.: Tout cela n’est qu'un
tissu de sophismes et de fausses équivalences. On rapproche
des mots qui se ressemblent quelque peu, on confond ressem-
blance avec identité, on en fait des synonymes, et la theése est
prouvée! Erreur. Le Christ a prié pour V'unité d’esprif et de
ceeur qui doit régner entre les disciples; mais 'unité de collége
et de corps est autre chose. Le désir de celle-la n’est pas for-
cément 1'établissement de celle-ci. En outre, la pierre en ques-
tion n'est nullement l'apotre Pierre; ne confondons pas unc
vérit¢ (la divinité de J.-C.) avec une personne. La personne de
Pierre reste une personne trés humaine, méme quand Pierre
confesse la divinité de J.-C. Clest cette vérité confessée, c'est
cette divinité de J.-C., qui est le fondement de I'Eglise. Ou voit-on
en cela que Pierre soit le fondement de I'Eglise et le chef des
apotres? Fantaisie.

J.-C. a recommandé¢ a ses disciples de précher la doctrine
qu'il leur a enseignée. M. Bainvel en conclut que tout ce qu'ils
précheront sera divin, comme si des hommes ne pouvaient pas
se tromper, méme avec les meilleures intentions! Il conclut a
un magistére et a4 un gouvernement, car, dit-il, 'Eglise est une
société, et une société ¢videmment parfaite, qui a donc tous
les pouvoirs possibles pour gouverner le monde! [.-C. a promis
d'étre avec ses disciples pour les sanctifier : Donc, dit M. Bain-
vel, ils forment une société infaillible, et la foi de Pierre est
indéfectible, et les évéques sont des monarques (col. 1633); et
les apotres ont été confirmés en grace, donc ils ne pouvaient
pas pécher (1654), donc ils ont eu linfaillibilit¢ personnelle et
la juridiction universelle avec «pleins pouvoirs» (col. 1655-56)!
— R.: Tissu de sophismes. M. Bainvel émet une premieére
assertion d'oit il prétend tirer une seconde, de celle-ci une troi-
sieme, etc. Il ne remarque pas que la premiére ne contient pas
plus la seconde que la seconde ne contient la troisieme; il
va, il va sans s'arréter, et fait la boule de neige, mais il ne
grossit sa boule que par les additions qu'il y fait lui-méme de
son cru. Rien de plus. Donc enfantillage.



e A7

Autre fantaisie. Il clot la révélation de J.-C., non a la mort
de J.-C., mais a celle du dernier apotre, comme si les apoétres
avaient eu le pouvoir de révéler et d'ajouter a la révélation
de J.-C. (col. 1656). Il est vrai qu'il nous fait la grace d’avouer
que les révélations faites a (ou par) Marguerite Alacoque et
autres personnes prétendues inspirées, ne font pas partie du
dépdt apostolique, bien que, dit-il, elles y soient déja en germe!
(col. 1657). Il ne remarque pas que si ces nouvelles révélations
sont transtormées en dogmes par le pape, elles deviennent pso
Sfacto des révélations divines! Quel gachis! Quelle confusion du
divin et de l'humain! De plus, & en croire M. Bainvel, les
apotres, du fait méme de leur apostolat, auraient eu une con-
naissance parfaite des vérités de la foi; cette connaissance
parfaite n'était pas la connaissance théologique, mais, dit M. B,,
«le sens expérimental de la vérité concréte et réelle dans son
infinie richesse » (col. 1638). M. B. affirme, cela ne lui cotite aucun
effort; mais des preuves? Aucune.

Méme arbitraire, quand il afirme que les évéques possédent
in solidum la juridiction universelle et compléte, mais non S¢-
parément. N. B. Clest le pape seul qui la possede, et a lui seul!
(col. 1639). Pourquoi? Che lo sa? Placuit nobis.

Et dire que c’est la la démonstration du fameux droit divin
de la Papauté, et que c'est sur des fondements aussi fragiles
que repose tout cet échafaudage! Quelle légereté d’esprit dans
les masses et dans les classes dites élevées, qui admettent de
telles chimeres! M. B., dans la bibliographie ou il cite ses réfé-
rences, mentionne les ouvrages de Pressensé, de Renan et
d’A. Réville, mais sans avertir ses lecteurs que ceux-ci, depuis
longtemps, ont trés abondamment réfuté sa these. M. B. a-t-il
répliqué a leurs arguments? Il n'y a méme pas songé; peut-étre
méme considére-t-il ce sans-géne comme une surabondance de
lumiére. :

Un écrivain disait derniérement que la papauté n'est pas
tabou et qu'on peut y toucher. Il la comparait méme a une
Gorgone qui pert tout prestige dés qu'on ose la regarder dans
les yeux sans peur. Puissent-ils étre nombreux, ceux qui auront
ce bon sens et cette perspicacité!

E. MicHAUD.



e B e

II. — Encore la crise dogmatique romaine.

Cette crise devient de plus en plus grave, en ce sens qu'elle
ne porte pas seulement sur un ou plusieurs dogmes particuliers,
mais qu'elle s'étend a tous et qu’elle altére, trés gravement, la
notion méme du dogme. J'en ai donné maintes preuves dans
les derniers numéros de la «Revue »!). Pour qu'on ne m'accuse
ni d'exagération ni de parti pris, j'analyserai simplement, en
citant ses propres paroles, un récent article de M. L. Laber-
thonniere, paru dans les «Annales de philosophie chrétienne »
(décembre 1909, p. 279-313).

M. L. déclare franchement que cette nouvelle théorie est
«aux abois» (p. 282); qu'«on se dupe le plus étrangement du
monde », et que «jamais la piperie des mots n'a été plus visible »
(p. 309). A la bonne heure! c’est franc, et malheureusement ces
accusations sont méritées. Voici la nouvelle thése: «c'est que
la science et la foi sont exclusives l'une de lautre» (p. 283).
« On ne croit que quand on ne sait pas, et quand on sait on
ne croit pas. fmpossibile est quod ab codem ident sit scitum et
creditum... Transcendantes par essence, les vérités révélées sont
par essence objet de foi, sans jamais pouvoir devenir pour nous,
dans les conditions oll notre esprit s'exerce sur la terre, objet
de science» (p. 284).

Ainsi, le monde de la science ¢t le monde de la foi, la
nature et la surnature, constituent «deux mondes & part, hété-

rogénes l'un a lautre... Jl ¥ a dualisme absolu» (p. 283). —
«On admet qu'une foi implicite suffit... On l'entend dans le

sens d'un blanc-seing qu'on donne une fois pour toutes et en
bloc, sans avoir méme a s’inquiéter de connaitre matériellement
le détail qui viendra s'inscrire au-dessous. Il suftit qu'on sache
que ce détail, quel qu’tl sort, a une origine divine. L'Eglise est
la pour le recueillir et le conserver. Gardienne des archives
de la révélation, chargée d’en administrer le contenu, elle la
met en articles de foi dont elle promulgue officiellement les for-
mules. Cefte promulgation est seule requise. Apres cela, de
méme que la foi supplée la science, la foi a I'Eglise supplée
la foi dtrecte a ce que promulgue I'Eglise. Ce qui constitue
essentiellement la foi, c’est la disposition a croive ce que I’ Eglise

1Y Voir, par exemple, le numéro de janvier dernier, p. 194-196.



— 349 —

( enseigné, enseigne et enscignera, indépendamment méme du
contenu de cet enseignement... Sa valeur est tout entiere dans
cette disposition et non dans ['objet méme qui est cru... Le
motif, c’est seulement 'autorité de U Eglise continuant I'autorité
de Dien et considérée comme ayant pour but, en promulguant
des dogmes, non pas d’éclairer les esprits, mais de s'imposer
comme puissance supréme et de se faire obéir. L'acte de
croire, par conséquent, se réduit & une soumission globale et
inconditionnée de l'esprit & I'Eglise. Il ne consiste plus formelle-
ment et essentiellement qu'a reconnaitre le droit tout pur du
magistere ... Relativement a ce que promulgue 1'Eglise, la foi
ainsi entendue est donc wu#ne foi par procuration. Et ce qu'il
importe de retenir comme caractéristique, c'est que, quand on
se soumet 4 ce que promulgue U'Eglise, ce #'est jamais pour
ce que contiennent ses promulgations, ce n'est jamais pour la
valeur de vérité et de vie qu'on y découvrirait: car alors il y
aurait science, et par hypothése cette science exclurait la foi,
ruinerait la soumission dans son principe méme » (p. 289-291).

Et cecii «La démonstration de la crédibilité externe elle-
méme, qu'on réclame cependant comme absolument indispen-
sable en disant que l'esprit ne croirait pas s'il ne voyait pas
qu'il faut croire, devient par le fait méme surérogatoire pour
les individus. Et c’est si vrai que le P. Gardeil, par exemple,
aprés avoir dit que dans la pratique il faut se contenter d'une
crédibilité relative, c’est-a-dire d'une crédibilité produite par des
probabilités et non par une démonstration rigoureuse donnant
I'évidence, en vient ensuite a admettre qu'au sujet de cette évi-
dence tout ce qui est nécessaire c'est que I'[Eglise I'ait on 'ail
enxe. Or le mot Eglise ne peut signifier ici que certains honmnes
dans 1'Eglise. Et il n'est méme pas nécessaire qu'il en existe
encore de tels; il est nécessaire seulement qu'il en ait existé,
L’évidence qui leur a été donnée vaut pour les autres. Cest
aussi une évidence par procuration. On ne croit plus parce
quon voit qu'il faut croire, mais on croit parce qu'on sait que

d’autres ont vu qu’il fallait crvoive ... Ce n'est plus qu'une foi
naturelle qui est la condition de la foi surnaturelle, et on se
trouve réduit de la sorte a un fidéisme naturaliste ... Ainsi

donc la grace agit du dehors sur la volonté, et la volonté du
dehors sur l'esprit, en méme temps que c’est du dehors, et sans
avoir rien de commun ni avec ce que nous sommes intérieure-



— 350 —

ment, ni avec ce qu'est extérieurement la nature, que s'imposent
a Vesprit les données de la révélation» (p. 293-294),

Et encore: «La connaissance de foi ainsi entendue, et bien
qu'elle se baptise dogmatisme intellectuel, constitue d'abord, a
strictement parler, un dogmatisme agnostique, puisqu'elle a pour
objet, dans les formules du dogme, non pas ce que ces formules
signifient pour l'esprit, mais autre chose qui est inaccessible a
T'esprit. Qu'on dise: Dieu est, ou Dieu est personnel, ou Dieu
est trinit¢ et unité, ce qu'expriment les mots «étre, personnel,
trinité », n'est pas vrai de Dieu dans le sens que esprit humain
est ou peut devenir capable de donner a ces mots, mais vrai
seulement dans un sems qui foncievement lut échappe... Vis-a-vis
du dogme, 'homme est nécessairement un perpétuel mineur, et
par suite le chrétien demeure jusqu'a la tombe le sujef de 1'au-
torité qui I'a engendré a la vie surnaturelle » (p. 297-298).

Donc, c’est I'Eglise, ou plutot le magistere, ou plutot le
pape, qui remplace le Christ. En effet, «aprés étre venu sur
la terre, le Christ n’a pu faire bénéficier de son intervention
que ceux-la seuls qu'il a pu atteindre extérieurement, soit immé-
diatement par lui-méme pendant sa vie terrestre, soit immé-
diatement ensuite par I’Eglise qu'il a tondée, Comme sa con-
quéte ne se fait que du dehors, l'extension de son action est
limitée par Uextension méme de I' Eglise visible. Et chacun sait
en face de quelles conséquences embarrassantes on s'est trouvé
a4 ce point de vue, relativement & la possibilité du salut pour
la plus grande partie de 'humanité. Il résulte de 1la, en effet,
que nous ne prenons contact avec la vérité qu'il a promulguée,
aussi bien qu’avec la grace dont il est la source, que par une
transmission matérielle. Par suite c'est le hasard des naissances
ou des rencontres qui v préside, a4 moins que ce ne soit une
prédestination, conmme sile fatum antique était toujours la (p. 300).

Un théologien de la » Scuola cattolica» (octobre 1909, p.517),
« pour rester conséquent avec son extrinsécisme, dit M. Laber-
thonniére, n’hésite pas a réduire U'Eglise a n'avoir plus d’autre
fonction que celle de notifier et de condamner. Il la décharge
de toute fonction apostolique, puisqu'il la décharge d'avoir a
gagner les ames par la persuasion, comme si cette tache était
au-dessous d'elle et devait compromettre son autorité » (p. 301-302).

Enfin, M. L. conclut ainsi (p. 312): «Ces contradictions ne
font-elles pas voir a merveille que la théese est iuwsoutenable et



— 351 —

qu'elle méconnait fonciérement le christianisme sous prétexte de
le sauvegarder dans son intégrité surnaturelle? »

I1 faut remercier M. L. de sa franchise et de son courage:
attaquer MM. Lebreton, Bainvel Gardeil, Dubois, etc., exige
aujourd’hui une certaine audace quand on est dans le rang.
M. L. croit encore a la science, bien qu'il sache qu'a Rome il
ne s'agisse plus de science, mais uniquement d’obéissance. La
foi de Rome, c’est qu'elle aura toujours des esclaves & son ser-
vice. Attendons la fin. D'ores et déja, il n'est que trop évident
que la plaisanterie connue lancée contre les fabricants romains
de dogmes nouveaux n'est que la pure vérité. « De méme que
pour faire un canon il suffit de prendre un trou et de mettre
du bronze autour, ainsi, pour faire un dogme, prenez un trou
et mettez de la sottise autour. » E. M

III. — Encore Lamennais.

Les Leitres inédites de Lamennais a la baronne Cotfu ne sont
pas tres intéressantes, en ce sens qu'elles ne contiennent rien
de la vie de Lamennais qu'on ne connaissait déja. Cette amie
n'était pas une intelligence a laquelle L. avait besoin d'expli-
quer ses idées et sa vie; il 'aimait d'amitié, parce qu'elle était
bonne et qu'il était bon, et c'était tout. Mais on voit dans ces
Lettres la tranquillité d'ame de L., sa droiture dans toute sa
conduite, son amour de la vérité contre Rome, sa conscience
religieuse contre l'irreligion romaine. Et ceci est bon a noter
toujours: car les romanistes cherchent toujours a faire croire
qu’ils ont le monopole de la rectitude, de la religion et de la
paix! Quels mensonges!

M=me Cottu, bien que condamnant les déterminations anti-
romaines de L., a écrit: «L’orgueil n'était pour rien dans sa
funeste témérité; et, dit-on crier anathéme sur ceci, nul n'a
aimé, nul n'a senti Dieu plus que lui.» De la Chénaie, il écrit
a Mme C.: «Si l'iniquité des hommes me force, sur mes vieux
jours, a abandonner ma patrie, je m'en irai du moins la téte
haute et la conscience nette, et nul pays n'aura a rougir de me
donner un tombeau.» Il écrit le 7 février 1835: «Chacun n'a
que sa persuasion. J'en ai vu de tant de sortes, qu'aucune ne
m’étonne, et que je n'éprouve pas méme le désir d'ébranler



e B50 =

celle d’autrui, ni de propager la mienne. L’'importance qu’on attache
généralement & ses pensé€es, la ferme confiance qu'on a en elles,
la chaleur et 'aigreur des discussions qui naissent de la et qui ten-
dent perpétuellement a se transformer en actes hostiles, tout
cela est une des plus fécondes causes de maux parmi les hommes.
C'est pourquoi je tiche de me renfermer dans une grande tolé-
rance pour les opinions et une grande charité pour les per-
sonnes, ne m'éloignant d’aucun a cause de ce qu'il pense, mais a
cause de l'obligation qu'il veut imposer de penser comme lui.
Jabhorre toutes les tyrannies, de quelque genre qu’'elles soient;
je les combats partout ou je les rencontre. Je n'en détruirai pas
le germe, je le sais bien, mais j'en atténuerai peut-étre les effets,
et si ceci arrive, n'importe en quel temps, car le temps ne m’est
rien, je n'aurai pas perdu mes efforts.» — Le 1® juin: « Quant
4 ma position, sous aucun rapport, je ne vous dirai rien; vous
ne pourriez pas me comprendre. Qu'importe apres tout? Je suis
str de votre affection et vos gronderies mémes m’en sont une
nouvelle preuve. Il ne vous est pas plus possible, du moins je
m'en flatte, de douter de la mienne. Quelle que soit la dissidence
qui existe entre nos opinions, le véritable lien d'union subsiste
entre nous toujours le méme, et qu'est-ce que tout le reste & mes
yveux? Bien peu de chose, je vous assure. » — Le 3 aofit: «Vous
croyez au dévouement, au sacrifice, au devoir enfin, et a cet
¢égard nous ne différons que dans application. Or, sur ce point,
chacun est guidé par sa raison et sa conscience et ne saurait
étre guidé que par elles. Quant a moi, je me défie beaucoup
des opinions intolérantes, des opinions despotiques, hautaines,
aigres, exclusives, qui ne souffrent qu'elles-mémes. Je cong¢ois
a merveille la diversité des vﬁes, des pensées, et je respecte
du fond de mon ame toutes les croyances sincéres, pourvu que
la charité s'y joigne; car, a mes yeux, la charité est le carac-
tere auquel on reconnait ce qui vient de Dieu, le sceau écla-
tant de la vérité dont il est le principe. Je vous remercie de
votre affection si constante et si bonne. N'ayez pas peur que j'en
doute jamais, et jamais non plus ne doutez de la mienne. Tout
a4 vous pour toujours. »

Le 10 février 1837: «Pour ce qui est de mes idées, elles
se sont développées, étendues, elles n’ont point changé. Le
bourgeon est devenu feuille, voila tout. Mais vous ne sauriez
maintenant comprendre cela.» — Quinze jours aprés: «De



— 353 —

quelque maniére que vous me jugiez, croyez au surplus qu'alors
méme que vos jugements me paraissent le plus dénués de tout
fondement réel et le moins équitables, ils n’altérent pas le moins
du monde mes sentiments pour vous, et cette vieille amitié qui
nous unit depuis tantdot vingt années. Je défie bien le temps, ce
«grand mangeur de choses », comme l'appelle Horace, de dévorer
jamais celle-1a.» — Le 1% juin: «Mes idées, toujours les mémes
pour le fond, se sont rectifiées, étendues, développées, voila
tout. Quelle assurance avez-vous de la vérité des votres que je
n'aie également de la vérité des miennes? Et pourquoi celui de
nous deux qui se trompe serait-il plus que l'autre responsable
de son erreur involontaire? Vous avez bien peu profité de la
doctrine de 'Evangile, si vous n’avez pas encore appris a tolérer
des sentiments que vous ne partagez point, si le précepte de
la charité n'est pas, dans votre cceur, au-dessus de tout autre
précepte, s'il n'est pas pour vous le sommaire et la plénitude
de la loi. Défiez-vous, défiez-vous profondément de tout ce qui
tendrait & vous séparer le moins du monde d'un seul de vos
fréeres. On n'est uni a Dieu qu’autant qu'on est uni a 'huma-
nité, sans distinction de lieux, de temps, d'opinions, de croyances,
et 'amour est le fruit auquel on reconnait 'arbre dont la tige
s'éleve a jamais dans I'éternité... Adieu; malgré vos gronderies,
a mes yeux sans juste fondement, vous savez ce que vous me
serez toujours. » ‘

Du 26 aoflit: «Je trouve que vous insistez trop sur des
points qui ne peuvent étre éclaircis dans une lettre, quand je
voudrais les discuter; mais nous ne le voulons ni vous ni moi,
vous parce que d'avance vous vous tenez sfire d’avoir raison,
moi parce que je n'ai pas la plus légeére envie d'ébranler cette
conflance qui vous est agréable. Quoi que vous en disiez, au
reste, je crois qu'entre deux créatures humaines également sin-
céres, la présomption d’erreur ne saurait étre tout d'un coté,
qu'il y aurait peut-étre quelque sagesse a le reconnaitre et qu'en
tout cas la charité y gagnerait beaucoup. Mais je ne veux pas
méme m’étendre la-dessus. »

La lettre suivante, du 10 octobre 1837, est encore plus con-
cluante et péremptoire: «Je ne crois pas qu'il y ait eu de la
sécheresse dans mes paroles, car il n'y en avait pas dans mon
ceeur; mais il a pu y percer de la fatigue de vous voir tou-
jours revenir sur un sujet que vous savez bien ne pouvoir m'étre

Revne intern. de Théologie. Heft 70, 1910, 23



— 354 —

agréable, car il ne l'est pas du tout de s’entendre plaindre sans
cesse, comme on plaindrait un homme tombé¢ dans les plus dé-
plorables ¢garements, lorsque #a conscience e rvend le témo:-
gnage de n’'avoir fait que mon devorr. J'ai mes convictions, vous
avez les votres; pourquoi ne serions-nous pas également de bonne
foi? I y a une pitié qui insulte, et je ne veux pas de celle-la.
Je sais que rien au monde n'est plus ¢éloigné de votre intention
que de me blesser en quoi que ce soit. Pourquoi donc cette insis-
tance de regrets qui ressemblent si fort 4 des reproches, et
d’exhortations au moins inutiles; car vous ne pouvez douter
que je n'aie réfléchi trop longtemps et trop sérieusement a tout
ce qui vous préoccupe, pour revenir jamais de ce qui vous parait
des erreurs, tant qu'elles seront a mes yeux d'incontestables
vérités. Mais en voila assez la-dessus... Adicu. Vous me dites
de vous aimer toujours. Est-ce que je puis faire autrement? »

Et cing jours apres, le 15 octobre: «Soyez tranquille sur
moi; il ¥y a longtemps que je m’¢prouve contre la vie; je lai
plus d'une fois touchée par ses cotés les plus rudes, et Uexer-
cice m'a, grace a Dieu, donné¢ quelque force pour souffrir et
pour résister. Je suis comme un vieux matelot endurci aux
mers orageuses. Et puis, peu soucieux de ce qui ne touche
que moi, jai foi en 'humanité, en son avenir, en la Providence
qui les prépare; et que m'importe le reste? Rien, en vérité,
presque rien. »

Et cette pensée (18 juillet 1320, juste cinquante ans avant
la définition de linfaillibilité du pape, jour pour jour): « Dicu a
placé les douleurs de distance en distance dans la vie, pour nous
indiquer la route du ciel.»

Et le 9 janvier 1822: «Viendra enfin la dernitre tempéte
qui me rejoindra pour toujours a ceux que jai perdus... Il est
quelquefois dangercux de trop arréter ses regards sur lautre
vie, & cause du dégolt que celle-ci inspire. Quand le coeur se
sent attiré avec une certaine force au dela du tombeau, tout
l'homme défaille et il devient inutile sur la terre. Aprés tout,
ce ne sera pas long, et nous pouvons bien attendre le mo-
ment marqué par la Providence. L’essentiel est qu'il nous trouve
prépares. »

Comment ne pas admirer cet homme dans son admirable
amour de la vérité¢, dans la sincérité et la profondeur de sa
religion, dans sa charité envers ses fréres, méme envers ceux



qui le persécutaient? Personne, que je sache, n'a écrit des pages
aussi émouvantes sur le dévouement que nous devons & nos
fréres. Ecoutons-le encore:

« L'amour repose au fond des &mes pures, comme une goutte
de rosée dans le calice d'une fleur.

» Oh! si vous saviez ce que c'est qu'aimer!

» Vous dites que vous aimez, et beaucoup de vos freres
manquent de pain pour soutenir leur vie, de vétements pour
couvrir leurs membres nus, d'un toit pour s'abriter, d'une poi-
gnée de paille pour dormir dessus, tandis que vous avez toutes
choses en abondance. »

» Vous dites que vous aimez, et il y a, en grand nombre,
des malades qui languissent privés de secours, sur leur pauvre
couche, des malheureux qui pleurent sans que personne pleure
avece eux, des petits enfants qui s’en vont, tout transis de froid,
de porte en porte, demander aux riches une miette de leur table
et qui ne l'obtiennent pas.

» Vous dites que vous aimez vos fréres; et que feriez-vous
donc si vous les haissiez?

» Et moi, je vous le dis, quiconque, le pouvant, ne soulage
pas son frere qui souffre est l'ennemi de son frére; et qui-
conque, le pouvant, ne nourrit pas son freére qui a faim, est son
meurtrier. »

En vérité, n'est-ce pas sublime? E. Micuaup.

IV. — Die Kulturkatholiken und der Altkatholizismus.

Man liest in ,Das neue Jahrhundert* (Dr. Ph. Funk, Stettin),
2. Januar 1910, S. 9:

+,Das ,Hochland“ spricht im zweiten Heft des neuen Jahr-
gangs ein Urteil tiber den gegenwdrtigen Stand des Altkatho-
lizismus aus, der einer ganz unmotivierten Anrempelung gleich-
kommt. Die Ungerechtigkeit und Kurzsichtigkeit des Urteils
veranlasst uns, Stellung dazu zu nehmen. Will vielleicht ,Hoch-
land® durch solche Ausfille dem Kredit der eigenen Orthodoxie,
der beim ,starren“ Katholizismus allméhlich ein geringer ist,
aufhelfen? Da ldge es doch néher, tber die ,Modernisten®
loszufahren.



— 356

»Wenn der Hochlandkritiker dem Altkatholizismus das erste
Bedingnis einer Kirchlichen Bliite abspricht, ,religiose Kraft
und Innerlichkeit”, so ist das ein Beweis, dass er den Altkatho-
lizismus nicht kennt. Oder sieht er in ,religioser Kraft und
Innerlichkeit* vielleicht etwas anderes, als dem Begriffe nach
darin liegt, vielleicht die Dampfkraft unklarer Phrasen, von
der der Kulturkatholizismus, der Katholizismus eines Meyenberg,
Mausbach, Ehrhard, in die Hohe seiner ,Grossziigigkeit“ ge-
trieben wird. Den Renommierkatholiken und schwungvollen
Rednern auf den Katholikentagen ist offenbar der Sinn fiir echte,
bescheidene und stillwirkende Religion abhanden gekommen.
Auch der Religion Muths in seiner Schrift ,Die Wiedergeburt
der Dichtung aus dem religiosen Erlebnis“ muss man miss-
trauisch gegentiberstehen. (Wir werden auf die Muthsche Schrift
ausfiithrlich zu sprechen kommen.)

,Wer den Altkatholizismus kennt, weiss, dass in ihm eine
stille, aber tiefe Religiositit brennt, die sogar die Probe mate-
rieller Opfer bestanden hat, die weder die ultramontane, noch
die ,Hochléndische“ Religiositit bestehen wiirde, das wetten wir.

.Dass der Altkatholizismus trotz des besten Materials, ber
das er in seinen Anfingen verfiigte, trotz der grossen Summe
von intellektueller, religioser und sittlicher Kultur, die seine
erstcn Bekenner ihm mitbrachten, nicht mehr in die Weite
gewachsen ist, ist zundchst kein Beweis gegen seine innere
Lebenskraft, sondern nur fiir die unheimlichen Wirkungen, die
der Ultramontanismnus in allen Schichten der Bevilkerung aus-
iibt: Konsequenz des Denkens, Ehrlichkeit und Mut der Uber-
zeugung hat er lingst weggefressen aus dem geistigen Leben
der Katholiken. Man hat gelernt, sich unter dem zunichst
wohl als unertriglich empfundenen Joch Roms bequem einzu-
richten — durch innere Reservate: sieche Hefele und seine Mit-
bischofe, spiter F. X. Kraus, Schell und ihre . Unterwerfungen®,
Erhard und jetzt die Kulturkatholiken um ,Hochland“. Viele
unter ihnen denken modernistisch und schreiben ,katholisch®,
wobei sie in das Wort ,Katholizismus* ihre Ideale — ihre
modernen natiirlich — hineinlegen, ,katholisch* = allumfassend
in Menschlichkeit, Kultur, Weltanschauung ; ach wenn das doch
in dem wortlichen Begriff des Katholizismus ldage!

, Weil sie mit ihrer Unklarheit und Unehrlichkeit jede Ge-
legenheit verpassten, der wachsenden Verengung des Katholi-



— 357 —

zismus durch den Romanismus ein Ende zu bereiten und es
auf ein Biegen oder Brechen ankommen zu lassen, deswegen
gruben sie, niemand anders sonst, dem nationalen Katholizis-
mus, der aus dem antivatikanischen, also dem Altkatholizismus
hitte werden kénnen und wollen, die Lebensmoglichkeiten ab.
Der extreme Ultramontanismus hiéitte in seiner reinen Erschei-
nung (Bischofe wie Melchers, Martin, Senestrey, Korum, Benzler,
Keppler, Theologen wie die Jesuiten und Germaniker) jederzeit
als Reaktion ein Wachsen des nationalen Katholizismus hervor-
rufen miissen, wenn nicht immer und immer die ,geméssigten®,
d. h. unklaren und charakterlosen Katholiken dazwischen ge-
treten wiren und die Unzufriedenheit mit den Ultras und die
ganze Gahrung durch ihren triigerischen Nebel irregefiihrt
hatten.

wDas missen wir, der linke Fligel der katholischen Fort-
schrittsbewegung, wir, auf die die Minner _,Hochlands® mit
Verachtung oder Mitleid (,die Unglicklichen, die Extremen,
die Negativen“) schauen, dem rechten Figel oft und oft sagen.
Diesmal bot uns ein ungerechter Angriff auf den wackeren Alt-
katholizismus dazu Gelegenheit.

,Das sei noch angefiigt, dass ein Buch wie Troxler, ,Die
neuere Entwickelung des Altkatholizismus“ kein objektives Bild
des Altkatholizismus geben kann, weil es das Tatsachenmaterial
in ein Tendenzlicht rickt. Das ist entschieden unwissen-
schaftlich.“

NB. A lire aussi dans la méme Revue, n. 7: Hiresie in der
jesuitischen Lehre, von H. Krug (Wien); — et n. 8: Hat Jesus
das Papsttum gestiftet? von J. Sch.

V. — Jurisdiction.

The question of Episcopal jurisdiction is one that is ever
and anon being put forward and equally so often relegated
without any satisfactory result arising.

May I therefore, without in anyway attempting to reopen
anything that has been said, or indeed originating a discussion
at all state a case for the jurisdiction of the Old Catholic Bishop
and priests in England. Every priest and every bishop in a



— 3538 —

greater degree is at his ordination invested with a supernatural
character, a public dignity and a power based upon an inti-
mate union with God the Holy Ghost.

This special character, public dignity and the grace received
at that solemn time consecrates him for and entitles him
() to witness to and teach the doctrine of Christ Jesus and
(7) to enforce or command adhesion to his teaching.

It is this latter power potestas jurisdictionis as distinct from
potestas ordinis or rather the right to exercise the same around
which so many battles have been fought.

But why all this warfare?

Has it been for the purpose of safeguarding this necessary
power that greater spiritual activity by the bishops and priests
might be put forward? Nay, look but to history and one will
find that no such pious motive moved them thereto.

It has not been for the advancement of spiritual power
but a pandering to an insatiable lust for temporal power on
the part of former bishops and popes. The Roman Church claims
to be the source of all jurisdiction and that the pope alone is
the dispenser thereof. I do not propose to debate this point at
length, but would any thoughtful, person be he ever so ultra-
montane, claim universal jurisdiction for such popes as John XII
and Benedict IX, consecrated as they were, mere boys of fifteen
and ten years respectively, or those popes of whom it is an
universally admitted fact that they were abnormally corrupt,
very monsters in iniquity, or those condemned by their suc-
cessors as simoniacs and hereties? I trow not. How can God
the Holy Ghost, the Spirit of Truth and Might co-operate with
such souls? The pope is not the fount of jurisdiction or indeed
possessed of any greater degree of power than any other
Catholic Bishop.

A similar claim is put forward by the established Church
that she possesses the sole right to exercise jurisdiction through-
out the whole of the vast British Empire.

She bases her claim upon the much disputed question of
“continuity ” and her establishment by the State.

But how do these support her claim to territorial jurisdiction?

The question of continuity offers none at all and is un-
worthy of the great energy spent in putting it forward since



— 359 —

it is not only denied on many sides without the Anglican Church
but by great numbers within her pale.

What shall we say then to the establishment giving right
and title to exercise spiritual jurisdiction?

So far as the clergy of the Anglican Church submit to a
secular authority (which may be composed of free-thinkers
and even atheists) and government in matters spiritual to the
government for the time being, thus giving up spiritual free-
dom for state emoluments, all well and good, but by what power
can a civil government confer the right to exercise spiritual
jurisdiction ?

When, were and in what manner was the potestas juris-
dictionis given to any civil government? It never was so given
and therefore can never be imported by any civil authority.

It will be seen therefore that the jurisdiction of the Old
Catholic Bishop and priests in England is denied first by the
Roman claim to be the source of all jurisdiction and secondly
by the Anglican Church by virtue of her establishment by the
state and further evidenced in a letter dated 28 January 1909
written on behalf of the Anglican Bishop of Rochester by his
Chaplain in which he says ‘it has never been recognized that
it (the Old Catholic Church) should set up a Hierarchy in
England ”.

Now since the claims of both these Churches are without
foundation or support it would appear from this alone that we
have just as much right to the exercise of spiritual jurisdiction
as they but we have other and much higher grounds for the
exercising of our spiritual functions within the confines of the
British Empire.

First then we Old Catholics are the survivors of the Ca-
tholic Church which existed in the West prior to the great
schism of 1057. Since then we have retained the pure Catholic
faith and unhesitatingly rejected additions thereto and the
heresies of the Vatican. Have we not therefore a stronger and
more ancient claim to jurisdiction than even the Roman Church?

But from whence does the right to exercise spiritual juris-
diction spring?

Christ Jesus came upon this earth to redeem not only one
nation but all nations and peoples throughout the whole world
and time.



— 360 —

That this might be accomplished, our Saviour after His
glorious resurrection met the eleven disciples at the mount in
Galilee and then and there issued to them his last command
and delivered to them the blessed power of jurisdiction. ‘“He
that believeth and is baptized shall be saved, but he that be-
lieveth not shall be damned.”

Christ, the founder of the Holy Catholic Church, is then the
source of jurisdiction, and all bishops and priests who can trace
their unbroken succession to Him have every right and title so
long that they be not in heresy to the exercise of spiritual
jurisdiction.

The Old Catholic Church fulfills these conditions.

I would that I might here lay down my pen, but there are
one or two other points which need to be somewhat cleared.

The establishment objects to the Old Catholics setting up an
Hierarchy in England, but does she do to others as she would
be done by? Go abroad on the continent, and you will find
many Anglican ¢ Chaplaincies” under the “jurisdiction” of the
Anglican “Bishop of Northern and Central Europe”.

Of course, there is something to be said for these ¢ Cha-
plaincies” in countries which are entirely Roman Catholic
since the Roman Church refuses to administer the sacraments
to Anglicans, but this does not apply to Old Catholic countries.

In Holland these “ Chaplaincies” are to be found in almost
every large town, but his “Lordship of Northern and Central
Europe” has not, I believe, sought the approval of the Arch-
bishop of Utrecht for these ministrations. Surely, if Old Catholics
have no right to jurisdiction in England, the “Bishop of Northern
and Central Europe” is in the same position as regards Hol-
land, a country in which the Old Catholic Church has undis-
puted right to jurisdiction. This also applies to Germany,
Switzerland, Austria, and wherever Old Catholicism exists. It
applies also to the Orient were Anglican clergy set up chapels
in complete independance of the Oriental Bishops. It is equally
applicable to the countries such as Spain and Brazil and other
Roman Catholic lands in which the Anglican Church has esta-
blished Churches and proselytizes from Rome.

As we have already noticed something might be said for
these “Chaplaincies” if they were confined to Anglicans resident
abroad, but such is not the case.



— 361 —

Natives, so far as I have been able to ascertain, are in no
way restrained from attending the services, but rather encour-
aged, neither are they refused the right to become Anglicans.

I have myself attended service in such a chapel the con-
gregation at which, with the exception of an Englishman and
his wite, was entirely composed of natives. The greater part of
the funds for this particular chapel are raised by means of a
working party composed of a few English ladies and the rest
natives.

In the month of May 1909 I was invited by an Anglican
Chaplain to preach at his chapel in French which I was natur-
ally unable to accept.

Thus we see that what is perfectly right for the Anglican
Church to do abroad is absolutely wicked when performed by
the Old Catholic Church on English soil.

There are resident in our large towns and especially in
London large numbers of Dutch, German, Swiss and Austrian
Old Catholics. If it be right to provide for the Englishman
abroad that form of spiritual sustenance which he prefers, is it
not equally right to provide that form of religious exercise for
the foreigner to which he is accustomed and which will enable
him to walk uprightly in a foreign land with all its unfamiliar
customs and consequent pitfalls?

The necessity is obvious and the right indisputable.

In addition there are English Old Catholics, citizens carrying
on their respective callings and living useful lives to the ad-
vantage of the State.

Shall not the State Church uphold the States reputation
for and boast of justice?

Yet what manner of justice is this which gives to Non-
conformists and Roman Catholic citizens the right to worship
God in their own way and would deny that same right to
0ld Catholics?

We 0Old Catholics are perfectly free from heresy, possess
an unbroken succession from the blessed Apostles and therefore
have every right to exercise spiritual jurisdiction over those
who desire our ministrations, and within the confines of the
British Empire.

John H. SMITH.




	Variétés

