
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 70

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


343

VARIÉTÉS.

I. — Le sophisme de la papauté. Réponse à M. Bainvel.

Les anciens-catholiques ont répété maintes fois que la thèse

catholique-romaine actuelle sur la papauté, sur l'épiscopat
autoritaire, sur le prétendu magistère dont on gratifie le pape
pour lui reconnaître le droit de définir des dogmes, sur le droit
de gouverner qu'on lui attribue sous le nom de juridiction infaillible,

absolue et umVerselle, ils ont répété et démontré à satiété,
dis-je, que cette thèse est fausse et qu'elle n'a aucun fondement
sérieux dans l'Ecriture sainte.

Des catholiques-romains, connaissant les règles de l'exégèse,
et ayant étudié impartialement le N. T., ont aveué qu'en effet
la Papauté romaine actuelle n'a aucun fondement dans les
paroles évengéliques ; mais ils prétendent qu'elle a son utilité, ils
disent même sa nécessité, dans les évolutions que l'Eglise a dû
subir, dans les périls qu'elle a dû veincre et qu'elle n'aurait pas
pu Aeincre si elle n'aAeit pas institué ce magistère doctrinal et
ce gouvernement ecclésiastique.

Toutefois tous les catholiques-romains n'ont ni cette science,
ni cette franchise. Beaucoup ne Aeulent pas lâcher pied et s'en
tiennent encore aux rabâchages de leur ancienne théologie, à

saveir que le Christ a fondé un collège apostolique, un magistère

doctrinal, un pouvoir de gouverner l'Eglise, et qu'il a donné
ce magistère et ce gouvernement à St. Pierre, pour que celui-ci
les transmît à ses successeurs, les évêques de Rome. Telle est
la Aieille thèse scolastique et moyenâgesque. Elle s'étale encore,
tout de son long, dans le Dictionnaire de théologie catholique
de M. Vacant. Au mot «Apôtres», M. J. Bainvel la reproduit
avec une naïveté audacieuse qui mérite d'être signalée. Je vais
indiquer ses assertions, ses arguments vraiment puérils, sophismes



— 344 —

que le rapprochement des textes suffira à dissiper. Il ne discute
pas, il affirme en interprétant faussement les textes les plus simples
et les plus clairs; et c'est tout le système papiste.

Il affirme d'abord que les douze apôtres ont eu * tout
pouvoir-», parce que J.-C. leur a dit: «Je Aeus le dis en vérité,
tout ce que Aeus lierez sur la terre sera lié dans le ciel, et
tout ce que vous délierez sur la terre sera délié dans le ciel»
(Matth. XVIII, 18). — Réponse: Détacher un texte de son
contexte, c'est s'exposer à lui faire signifier toute autre chose

que ce que l'auteur a Aeulu dire. J.-C. parle d'une faute commise

par un frère envers un frère, faute qui doit être jugée
par un, ou deux, ou trois témoins, et, si ces témoins ne suffisent

pas, par toute l'assemblée des frères (15-17). Et c'est ce

jugement de l'assemblée que le Christ déclare obligatoire,
irrévocable; c'est ce jugement qui fera autorité, et que Dieu
ratifiera dans le ciel. Le Christ ne dit que cela. Il ne s'agit là ni
d'un tribunal absolu et diAin, ni d'un pouvoir universel et

absolu, ni d'une abdication de Dieu entre les mains des douze ;
il s'agit simplement d'une communauté de frères qui doit pou-
Aeir régler ses affaires religieusement et saintement, et c'est
cette réglementation que le Christ signale comme devent être
acceptée religieusement par tous. Ce Aerset 18, quoique solennel,

ne signifie pas autre chose; c'est le ton oriental. Les ver-
sets qui précèdent indiquent le fondé de cette interprétation, et
les Aersets qui suiAent la confirment. EffectiAement, le verset 19

continue la même pensée en ces termes : « Je vous dis encore
que, si deux d'entre Aeus s'accordent sur la terre pour demander

une chose quelconque, elle leur sera accordée par mon
Père qui est dans les cieux ; car là où deux ou trois sont assemblés

en mon nom, je suis au milieu d'eux. » Remarquez que
cette dernière assertion est aussi solennelle que celle du \. 18;

or qui oserait la prendre à la lettre et dans un sens absolu?
qui oserait soutenir que ce que deux ou trois fidèles demandent
à Dieu leur est accordé? La réalité quotidienne infligerait à

cette interprétation un dur démenti. Il s'agit évidemment, dans

tout ce passage, d'une entente entre frères, entente qui est ratifiée

par Dieu dès qu'elle est faite au nom de Dieu et en
présence de Dieu pour la paix de la communauté. Voilà tout. Voilà
le sens obvie de tout ce passage. Et quand les ultramontains
l'invoquent pour affirmer le « tout pouvoir » des éArêques, quand



— 345 —

ils y veient «un grand organisme social»1), ils font dire à ce
texte ce qu'il ne dit pas. Ils s'abusent manifestement.

Ils rapprochent encore ce prétendu pouvoir universel des

évoques du passage de Jean, où J.-C, apparaissant aux
«disciples», leur souhaite la paix en leur disant: «Comme le Père
m'a envoyé, ainsi je \eus envoie. Recevez le St. Esprit ; les
péchés seront remis à ceux à qui Aeus les remettrez, et ils
seront retenus à ceux à qui Aeus les retiendrez» (XX, 21-23).

— R.: Il est clair que tout disciple a une mission, celle de
travailler à pacifier le monde par la sainteté, par la purification
des péchés ; non pas que les disciples aient eux-mêmes pouvoir
sur les âmes qui ne relèvent que de Dieu. Non. J.-C. a dit lui-
même ailleurs que c'est le fils de l'homme qui a le pouvoir de
remettre les péchés (ut sciatis quia Filius hominis habet
potestatem in terra dimittendi peccata ; Marc II, 10). Le Christ n'a
ni voulu ni pu se contredire. Les fidèles prêchent la sainteté,
la pureté, l'amour de Dieu, et leurs bonnes paroles touchent
les consciences ; et quand les consciences sont ainsi amenées
au repentir, Dieu lui-même leur pardonne. Voilà tout le pouvoir
en question. Le Christ n'a certainement pas plus érigé les

apôtres et les évoques que les fidèles, en maîtres de la grâce
et du ciel. M. Bainvel et ses coreligionnaires abusent vraiment
des textes et du bon sens. Il suffit de savoir lire sans parti pris
pour découAeir exactement leur sens naturel.

Plus loin (col. 1650), il dit: «La fondation de l'Eglise et la
mission apostolique ne font qu'un.» — R.: Ces deux choses
sont manifestement deux choses, et arguer de la certitude de

la fondation de l'Eglise à la certitude de la prétendue mission
apostolique telle que Rome l'entend, c'est faire de l'exégèse et
de la théologie fantastiques.

Et encore : « Si Jésus est l'envoyé de Dieu, la mission des

apôtres est divine, divine est l'Eglise.» — R.: Ne forçons pas
les mots. Il est clair que J.-C. a emeyé ses apôtres et ses
disciples dans un but diAin. Mais suit-il de là qu'une société d'hommes
soit diAine, et que ce que ces hommes Aent dire et faire sera
diAin par le fait même? Certainement non.

M. Bamvel prétend que les douze doiAent être un parce
que J.-C. a prié pour qu'ils soient un. Et de cette unité, il con-

Vacant, loc. cit.. col. 1649-1650.



— 346 —

clut aussitôt qu'ils ont formé un «collège» et un «corps». Et
de cette idée de collège et de corps, il conclut à un chef
et à une tête. Et ce chef et cette tête, c'est Pierre, parce que
Christ a dit à Pierre que sur cette pierre il bâtirait son Eglise.
Donc, selon M. Bainvel, tous les apôtres ont été subordonnés
à Pierre, leur chef et leur tête! — R.: Tout cela n'est qu'un
tissu de sophismes et de fausses équivalences. On rapproche
des mots qui se ressemblent quelque peu, on confond ressemblance

aAec identité, on en fait des synonymes, et la thèse est
prouvée Erreur. Le Christ a prié pour l'unité 62esprit et de

cœur qui doit régner entre les disciples ; mais l'unité de collège
et de corps est autre chose. Le désir de celle-là n'est pas
forcément l'établissement de celle-ci. En outre, la pierre en question

n'est nullement l'apôtre Pierre; ne confondons pas une
vérité (la diAinité de J.-C.) aAec une personne. La personne de

Pierre reste une personne très humaine, même quand Pierre
confesse la divinité de J.-C. C'est cette vérité confessée, c'est
cette diAinité de J.-C, qui est le fondement de l'Eglise. Où voit-on
en cela que Pierre soit le fondement de l'Eglise et le chef des

apôtres Fantaisie.
J.-C. a recommandé à ses disciples de prêcher la doctrine

qu'il leur a enseignée. M. Bainvel en conclut que tout ce qu'ils
prêcheront sera divin, comme si des hommes ne pouvaient pas
se tromper, même aAec les meilleures intentions! Il conclut à

un magistère et à un gouvernement, car, dit-il, l'Eglise est une
société, et une société évidemment parfaite, qui a donc tous
les pouvoirs possibles pour gouverner le monde J.-C. a promis
d'être aAec ses disciples pour les sanctifier : Donc, dit M. Bainvel,

ils forment une société infaillible, et la foi de Pierre est

indéfectible, et les éAêques sont des monarques (còl. 1653) ; et
les apôtres ont été confirmés en grâce, donc ils ne pouvaient
pas pécher (1654), donc ils ont eu l'infaillibilité personnelle et
la juridiction uniAerselle aAec «pleins pouvoirs» (col. 1655-56)!
— R. : Tissu de sophismes. M. Bainvel émet une première
assertion d'où il prétend tirer une seconde, de celle-ci une
troisième, etc. Il ne remarque pas que la première ne contient pas
plus la seconde que la seconde ne contient la troisième ; il
va, il Ae sans s'arrêter, et fait la boule de neige, mais il ne
grossit sa boule que par les additions qu'il y fait lui-même de

son cru. Rien de plus. Donc enfantillage.



— 347 —

Autre fantaisie. Il clôt la révélation de J.-C, non à la mort
de J.-C, mais à celle du dernier apôtre, comme si les apôtres
aveient eu le pouvoir de révéler et d'ajouter à la révélation
de J.-C. (col. 1656). Il est vrai qu'il nous fait la grâce d'avouer
que les révélations faites à (ou par) Marguerite Alacoque et

autres personnes prétendues inspirées, ne font pas partie du

dépôt apostolique, bien que, dit-il, elles y soient déjà en germe
(col. 1657). Il ne remarque pas que si ces nouvelles révélations
sont transformées en dogmes par le pape, elles deviennent ipso
facto des réAélations divines Quel gâchis Quelle confusion du

divin et de l'humain De plus, à en croire M. Bainvel, les

apôtres, du fait même de leur apostolat, auraient eu une
connaissance parfaite des vérités de la foi ; cette connaissance
parfaite n'était pas la connaissance théologique, mais, dit M. B.,
« le sens expérimental de la vérité concrète et réelle dans son
infinie richesse » (col. 1658). M. B. affirme, cela ne lui coûte aucun
effort; mais des preuves? Aucune.

Même arbitraire, quand il affirme que les éAêques possèdent
in solidum la juridiction uniAerselle et complète, mais non
séparément. N. B. C'est le pape seul qui la possède, et à lui seul!
(col. 1659). Pourquoi? Chè lo sa? Placuit nobis.

Et dire que c'est là la démonstration du fameux droit divin
de la Papauté, et que c'est sur des fondements aussi fragiles
que repose tout cet échafaudage Quelle légèreté d'esprit dans
les masses et dans les classes dites éleAées, qui admettent de

telles chimères! M. B., dans la bibliographie où il cite ses
références, mentionne les ouvrages de Pressensé, de Renan et
d'A. RéAille, mais sans avertir ses lecteurs que ceux-ci, depuis
longtemps, ont très abondamment réfuté sa thèse. M. B. a-t-il
répliqué à leurs arguments? Il n'y a même pas songé; peut-être
même considère-t-il ce sans-gêne comme une surabondance de

lumière.
Un écriAein disait dernièrement que la papauté n'est pas

tabou et qu'on peut y toucher. Il la comparait même à une
Gorgone qui pert tout prestige dès qu'on ose la regarder dans
les yeux sans peur. Puissent-ils être nombreux, ceux qui auront
ce bon sens et cette perspicacité

E. Michaud.



348

II. — Encore la crise dogmatique romaine.

Cette crise dénient de plus en plus grave, en ce sens qu'elle
ne porte pas seulement sur un ou plusieurs dogmes particuliers,
mais qu'elle s'étend à tous et qu'elle altère, très gravement, la
notion même du dogme. J'en ai donné maintes preuves dans
les derniers numéros de la « Revue »'). Pour qu'on ne m'accuse
ni d'exagération ni de parti pris, j'analyserai simplement, en
citant ses propres paroles, un récent article de M. L.
Laberthonnière, paru dans les « Annales de philosophie chrétienne »

(décembre 1909, p. 279-313).
M. L. déclare franchement que cette nouvelle théorie est

«aux abois» (p. 282); qu'«on se dupe le plus étrangement du

monde», et que «jamais la piperie des mots n'a été plus visible»
(p. 309). A la bonne heure! c'est franc, et malheureusement ces
accusations sont méritées. Voici la nouvelle thèse : « c'est que
la science et la foi sont exclusives l'une de l'autre » (p. 283).
« On ne croit que quand on ne sait pas, et quand on sait on
ne croit pas. Impossibile est quod ab eodem idem sit scitum et

creditum... Transcendantes par essence, les vérités révélées sont

par essence objet de foi, sans jamais pouvoir devenir pour nous,
dans les conditions où notre esprit s'exerce sur la terre, objet
de science » (p. 284).

Ainsi, le monde de la science et le monde de la foi, la
nature et la surnature, constituent « deux mondes à part,
hétérogènes l'un à l'autre Il y a dualisme absolu » (p. 285). —

« On admet qu'une foi implicite suffit. On l'entend dans le

sens d'un blanc-seing qu'on donne une fois pour toutes et en

bloc, sans avoir même à s'inquiéter de connaître matériellement
le détail qui Aiendra s'inscrire au-dessous. Il suffit qu'on sache

que ce détail, quel qu'il soit, a une origine divine. L'Eglise est
là pour le recueillir et le conserver. Gardienne des archives
de la révélation, chargée d'en administrer le contenu, elle la
met en articles de foi dont elle promulgue officiellement les
formules. Cette promulgation est seule requise. Après cela, de

même que la foi supplée la science, la foi à l'Eglise supplée
la foi directe à ce que promulgue l'Eglise. Ce qui constitue
essentiellement la foi, c'est la disposition à croire ce que l'Eglise

1) Voir, par exemple, le numéro de janvier dernier, p. 194-196.



— 349 —

a enseigné, enseigne et enseignera, indépendamment même du
contenu de cet enseignement... Sa valeur est tout entière dans
cette disposition et non dans l'objet même qui est cru Le
motif, c'est seulement l'autorité de l'Eglise continuant l'autorité
de Dieu et considérée comme ayant pour but, en promulguant
des dogmes, non pas d'éclairer les esprits, mais de s'imposer
comme puissance suprême et de se faire obéir. L'acte de

croire, par conséquent, se réduit à une soumission globale et
inconditionnée de l'esprit à l'Eglise. Il ne consiste plus formellement

et essentiellement qu'à reconnaître le droit tout pur du
magistère RelatiAement à ce que promulgue l'Eglise, la foi
ainsi entendue est donc une foi par procuration. Et ce qu'il
importe de retenir comme caractéristique, c'est que, quand on
se soumet à ce que promulgue l'Eglise, ce n'est jamais pour
ce que contiennent ses promulgations, ce n'est jamais pour la
valeur de vérité et de vie qu'on y décomeirait : car alors il y
aurait science, et par hypothèse cette science exclurait la foi,
ruinerait la soumission dans son principe même » (p. 289-291).

Et ceci « La démonstration de la crédibilité externe elle-
même, qu'on réclame cependant comme absolument indispensable

en disant que l'esprit ne croirait pas s'il ne voyait pas
qu'il faut croire, deAient par le fait même surérogatoire poulies

indiAidus. Et c'est si vrai que le P. Gardeil, par exemple,
après avoir dit que dans la pratique il faut se contenter d'une
crédibilité relative, c'est-à-dire d'une crédibilité produite par des

probabilités et non par une démonstration rigoureuse donnant
l'évidence, en vient ensuite à admettre qu'au sujet de cette
évidence tout ce qui est nécessaire c'est que l'Eglise l'ait ou l'ait
eue. Or le mot Eglise ne peut signifier ici que certains hommes
dans l'Eglise. Et il n'est même pas nécessaire qu'il en existe
encore de tels ; il est nécessaire seulement qu'il en ait existé.
L'éAidence qui leur a été donnée veut pour les autres. C'est
aussi une évidence par procuration. On ne croit plus parce
qu'on voit qu'il faut croire, mais on croit parce qu'on sait que
d'autres ont vu qu'il fallait croire... Ce n'est plus qu'une foi
naturelle qui est la condition de la foi surnaturelle, et on se

trouve réduit de la sorte à un fidéisme naturaliste Ainsi
donc la grâce agit du dehors sur la Aelonté, et la Aelonté du
dehors sur l'esprit, en même temps que c'est du dehors, et sans
avoir rien de commun ni avec ce que nous sommes intérieure-



— 350 —

ment, ni avec ce qu'est extérieurement la nature, que s'imposent
à l'esprit les données de la révélation » (p. 293-294).

Et encore : « La connaissance de foi ainsi entendue, et bien
qu'elle se baptise dogmatisme intellectuel, constitue d'abord, à

strictement parler, un dogmatisme agnostique, puisqu'elle a pour
objet, clans les formules du dogme, non pas ce que ces formules
signifient pour l'esprit, mais autre chose qui est inaccessible à

l'esprit. Qu'on dise : Dieu est, ou Dieu est personnel, ou Dieu
est trinité et unité, ce qu'expriment les mots « être, personnel,
trinité», n'est pas Aeai de Dieu dans le sens que l'esprit humain
est ou peut devenir capable de donner à ces mots, mais vrai
seulement dans un sens qui foncièrement lui échappe... Vis-à-Ais
du dogme, l'homme est nécessairement un perpétuel mineur, et

par suite le chrétien demeure jusqu'à la tombe le sujet de
l'autorité qui l'a engendré à la vie surnaturelle » (p. 297-298).

Donc, c'est l'Eglise, ou plutôt le magistère, ou plutôt le

pape, qui remplace le Christ. En effet, « après être venu sulla

terre, le Christ n'a pu faire bénéficier de son intervention
que ceux-là seuls qu'il a pu atteindre extérieurement, soit
immédiatement par lui-même pendant sa Aie terrestre, soit
immédiatement ensuite par l'Eglise qu'il a fondée. Comme sa
conquête ne se fait que du dehors, l'extension de son action est
limitée par l'extension même de l'Eglise visible. Et chacun sait
en face de quelles conséquences embarrassantes on s'est trouvé
à ce point de A'ue, relatiAement à la possibilité du salut portila

plus grande partie de l'humanité. Il résulte de là, en effet,

que nous ne prenons contact avec la vérité qu'il a promulguée,
aussi bien qu'avec la grâce dont il est la source, que par une
transmission matérielle. Par suite c'est le hasard des naissances
ou des rencontres qui y préside, à moins que ce ne soit une
prédestination, comme si le fatum antique était toujours là (p. 300).

Un théologien de la »Scuola cattolica» (octobre 1909, p.517),
« pour rester conséquent avec son extrinsécisme, dit M.
Laberthonnière, n'hésite pas à réduire l'Eglise à n'avoir plus d'autre
fonction que celle de notifier et de condamner. Il la décharge
de toute fonction apostolique, puisqu'il la décharge d'aveir à

gagner les âmes par la persuasion, comme si cette tâche était
au-dessous d'elle et deAeit compromettre son autorité » (p. 301-302).

Enfin, M. L. conclut ainsi (p. 312): «Ces contradictions ne
font-elles pas voir à merveille que la thèse est insoutenable et



— 351 —

qu'elle méconnaît foncièrement le christianisme sous prétexte de

le sauvegarder dans son intégrité surnaturelle »

Il faut remercier M. L. de sa franchise et de son courage :

attaquer MM. Lebreton, Bainvel, Gardeil, Dubois, etc., exige
aujourd'hui une certaine audace quand on est dans le rang.
M. L. croit encore à la science, bien qu'il sache qu'à Rome il
ne s'agisse plus de science, mais uniquement d'obéissance. La
foi de Rome, c'est qu'elle aura toujours des esclaves à son
service. Attendons la fin. D'ores et déjà, il n'est que trop évident
que la plaisanterie connue lancée contre les fabricants romains
de dogmes nouveaux n'est que la pure Aérité « De même que
pour faire un canon il suffit de prendre un trou et de mettre
du bronze autour, ainsi, pour faire un dogme, prenez un trou
et mettez de la sottise autour. » E. M.

III. — Encore Lamennais.

Les Lettres inédites de Lamennais à la baronne Cottu ne sont
pas très intéressantes, en ce sens qu'elles ne contiennent rien
de la Aie de Lamennais qu'on ne connaissait déjà. Cette amie
n'était pas une intelligence à laquelle L. aveit besoin d'expliquer

ses idées et sa Aie ; il l'aimait d'amitié, parce qu'elle était
bonne et qu'il était bon, et c'était tout. Mais on voit dans ces
Lettres la tranquillité d'âme de L., sa droiture dans toute sa

conduite, son amour de la vérité contre Rome, sa conscience
religieuse contre l'irréligion romaine. Et ceci est bon à noter
toujours : car les romanistes cherchent toujours à faire croire
qu'ils ont le monopole de la rectitude, de la religion et de la
paix Quels mensonges

Mme Cottu, bien que condamnant les déterminations
antiromaines de L., a écrit: «L'orgueil n'était pour rien dans sa
funeste témérité; et, dût-on crier anathème sur ceci, nul n'a
aimé, nul n'a senti Dieu plus que lui. » De la Chênaie, il écrit
à Mme C. : « Si l'iniquité des hommes me force, sur mes vieux
jours, à abandonner ma patrie, je m'en irai du moins la tête
haute et la conscience nette, et nul pays n'aura à rougir de me
donner un tombeau.» Il écrit le 7 février 1835: «Chacun n'a

que sa persuasion. J'en ai vu de tant de sortes, qu'aucune ne

m'étonne, et que je n'éprouve pas même le désir d'ébranler



— 352 —

celle d'autrui, ni de propager la mienne. L'importance qu'on attache
généralement à ses pensées, la ferme confiance qu'on a en elles,
la chaleur et l'aigreur des discussions qui naissent de là et qui
tendent perpétuellement à se transformer en actes hostiles, tout
cela est une des plus fécondes causes de maux parmi les hommes.
C'est pourquoi je tâche de me renfermer dans une grande
tolérance pour les opinions et une grande charité pour les
personnes, ne m'éloignant d'aucun à cause de ce qu'il pense, mais à

cause de l'obligation qu'il Aeut imposer de penser comme lui.
J'abhorre toutes les tyrannies, de quelque genre qu'elles soient ;

je les combats partout où je les rencontre. Je n'en détieirai pas
le germe, je le sais bien, mais j'en atténuerai peut-être les effets,
et si ceci arrive, n'importe en quel temps, car le temps ne m'est
rien, je n'aurai pas perdu mes efforts.» — Le 1er juin: «Quant
à ma position, sous aucun rapport, je ne Aeus dirai rien; vous
ne pourriez pas me comprendre. Qu'importe après tout? Je suis
sûr de vetre affection et Aes gronderies mêmes m'en sont une
nouvelle preuve. Il ne a-ous est pas plus possible, du moins je
m'en flatte, de douter de la mienne. Quelle que soit la dissidence
qui existe entre nos opinions, le Aréritable lien d'union subsiste
entre nous toujours le même, et qu'est-ce que tout le reste à mes
yeux? Bien peu de chose, je Aeus assure. » — Le 3 août: «Vous
croyez au dévouement, au sacrifice, au deAeir enfin, et à cet
égard nous ne différons que dans l'application. Or, sur ce point,
chacun est guidé par sa raison et sa conscience et ne saurait
être guidé que par elles. Quant à moi, je me défie beaucoup
des opinions intolérantes, des opinions despotiques, hautaines,
aigres, exclusives, qui ne souffrent qu'elles-mêmes. Je conçois
à merveille la diAersité des Aees, des pensées, et je respecte
du fond de mon âme toutes les croyances sincères, pourvu que
la charité s'y joigne ; car, à mes yeux, la charité est le caractère

auquel on reconnaît ce qui vient de Dieu, le sceau éclatant

de la vérité dont il est le principe. Je veus remercie de

vetre affection si constante et si bonne. N'ayez pas peur que j'en
doute jamais, et jamais non plus ne doutez de la mienne. Tout
à veus pour toujours. »

Le 10 février 1837: «Pour ce qui est de mes idées, elles
se sont développées, étendues, elles n'ont point changé. Le
bourgeon est devenu feuille, Aeilà tout. Mais Aeus ne sauriez
maintenant comprendre cela. » — Quinze jours après : « De



— 353 —

quelque manière que vous me jugiez, croyez au surplus qu'alors
même que vos jugements me paraissent le plus dénués de tout
fondement réel et le moins équitables, ils n'altèrent pas le moins
du monde mes sentiments pour veus, et cette vieille amitié qui
nous unit depuis tantôt vingt années. Je défie bien le temps, ce
« grand mangeur de choses », comme l'appelle Horace, de déverer
jamais celle-là.» — Le 1er juin: «Mes idées, toujours les mêmes

pour le fond, se sont rectifiées, étendues, développées, voilà
tout. Quelle assurance avez-veus de la vérité des vôtres que je
n'aie également de la vérité des miennes Et pourquoi celui de

nous deux qui se trompe serait-il plus que l'autre responsable
de son erreur involontaire? Vous avez bien peu profité de la
doctrine de l'Evangile, si Aeus n'avez pas encoie appris à tolérer
des sentiments que vous ne partagez point, si le précepte de
la charité n'est pas, dans vetre cœur, au-dessus de tout autre
précepte, s'il n'est pas pour vous le sommaire et la plénitude
de la loi. Défiez-vous, défiez-vous profondément de tout ce qui
tendrait à vous séparer le moins du monde d'un seul de vos
frères. On n'est uni a Dieu qu'autant qu'on est uni à l'humanité,

sans distinction de lieux, de temps, d'opinions, de croyances,
et l'amour est le fruit auquel on reconnaît l'arbre dont la tige
s'élève à jamais dans l'éternité Adieu; malgré vos gronderies,
à mes yeux sans juste fondement, a-ous savez ce que a-ous me
serez toujours. »

Du 26 août: «Je trouve que a-ous insistez trop sur des

points qui ne peuvent être éclaircis dans une lettre, quand je
voudrais les discuter ; mais nous ne le veulons ni veus ni moi,
vous parce que d'avance vous veus tenez sûre d'aAeir raison,
moi parce que je n'ai pas la plus légère envie d'ébranler cette
confiance qui vous est agréable. Quoi que veus en disiez, au
reste, je crois qu'entre deux créatures humaines également
sincères, la présomption d'erreur ne saurait être tout d'un côté,
qu'il y aurait peut-être quelque sagesse à le reconnaître et qu'en
tout cas la charité y gagnerait beaucoup. Mais je ne veux pas
même m'étendre là-dessus. »

La lettre suivante, du 10 octobre 1837, est encore plus
concluante et péremptoire : « Je ne crois pas qu'il y ait eu de la
sécheresse dans mes paroles, car il n'y en avait pas dans mon
cœur; mais il a pu y percer de la fatigue de veus voir
toujours revenir sur un sujet que Aeus savez bien ne pouvoir m'être

Revue intern, de Théologie. Heft 70, 1910. 23



— 354 —

agréable, car il ne l'est pas du tout de s'entendre plaindre sans
cesse, comme on plaindrait un homme tombé dans les plus
déplorables égarements, lorsque ma conscience me rend le

témoignage de n'avoir fait que mon devoir. J'ai mes convictions, Aeus
avez les vôtres ; pourquoi ne serions-nous pas également de bonne
foi? Il y a une pitié qui insulte, et je ne Aeux pas de celle-là.
Je sais que rien au monde n'est plus éloigné de votre intention
que de me blesser en quoi que ce soit. Pourquoi donc cette
insistance de regrets qui ressemblent si fort à des reproches, et
d'exhortations au moins inutiles ; car vous ne pouvez douter
que je n'aie réfléchi trop longtemps et trop sérieusement à tout
ce qui a-ous préoccupe, pour revenir jamais de ce qui vous paraît
des erreurs, tant qu'elles seront à mes yeux û.'incontestables
vérités. Mais en voilà assez là-dessus... Adieu. Vous me dites
de vous aimer toujours. Est-ce que je puis faire autrement?»

Et cinq jours après, le 15 octobre: «Soyez tranquille sut-

moi; il y a longtemps que je m'éprouve contre la vie; je l'ai
plus d'une fois touchée par ses côtés les plus rudes, et l'exercice

m'a, grâce à Dieu, donné quelque force pour souffrir et

pour résister. Je suis comme un vieux matelot endurci aux
mers orageuses. Et puis, peu soucieux de ce qui ne touche
que moi, j'ai foi en l'humanité, en son avenir, en la Providence
qui les prépare; et que m'importe le reste? Rien, en vérité,
presque rien. »

Et cette pensée (18 juillet 1820, juste cinquante ans avant
la définition de l'infaillibilité du pape, jour pour jour) : « Dieu a

placé les douleurs de distance en distance dans la rie, pour nous
indiquer la route du ciel. »

Et le 9 janvier 1822: «Viendra enfin la dernière tempête
qui me rejoindra pour toujours à ceux que j'ai perdus... 11 est
quelquefois dangereux de trop arrêter ses regards sur l'autre
vie, à cause du dégoût que celle-ci inspire. Quand le cœur se

sent attiré avec une certaine force au delà du tombeau, tout
l'homme défaille et il devient inutile sur la terre. Après tout,
ce ne sera pas long, et nous pouvons bien attendre le
moment marqué par la Providence. L'essentiel est qu'il nous trouve
préparés. »

Comment ne pas admirer cet homme dans son admirable
amour de la vérité, dans la sincérité et la profondeur de sa

religion, clans sa charité envers ses frères, même envers ceux



— 355 —

qui le persécutaient? Personne, que je sache, n'a écrit des pages
aussi émouvantes sur le dévouement que nous devons à nos
frères. Ecoutons-le encore :

« L'amour repose au fond des âmes pures, comme une goutte
de rosée clans le calice d'une fleur.

»Oh! si vous saviez ce que c'est qu'aimer!
» Vous dites que a-ous aimez, et beaucoup de vos frères

manquent de pain pour soutenir leur Aie, de Aêtements pour
couA'rir leurs membres nus, d'un toit pour s'abriter, d'une
poignée de paille pour dormir dessus, tandis que a-ous avez toutes
choses en abondance. »

»Vous dites que vous aimez, et il y a, en grand nombre,
des malades qui languissent privés de secours, sur leur pauvre
couche, des malheureux qui pleurent sans que personne pleure
avec eux, des petits enfants qui s'en vont, tout transis de froid,
de porte en porte, demander aux riches une miette de leur table
et qui ne l'obtiennent pas.

» Vous dites que vous aimez vos frères ; et que feriez-vous
donc si vous les haïssiez?

» Et moi, je vous le dis, quiconque, le pouvant, ne soulage
pas son frère qui souffre est l'ennemi de son frère ; et

quiconque, le pouAent, ne nourrit pas son frère qui a faim, est son
meurtrier. »

En Aérité, n'est-ce pas sublime? E. Michaud.

IV. Die Kulturkatholiken und der Altkatholizismus.
Man liest in „Das neue Jahrhundert1- (Dr. Ph. Funk, Stettin),

2. Januar 1910, S. 9 :

„Das „Hochland" spricht im zweiten Heft des neuen
Jahrgangs ein Urteil über den gegenwärtigen Stand des Altkatholizismus

aus, der einer ganz unmotivierten Anrempelung
gleichkommt. Die Ungerechtigkeit und Kurzsichtigkeit des Urteils
veranlasst uns, Stellung dazu zu nehmen. Will vielleicht „Hochland"

durch solche Ausfälle dem Kredit der eigenen Orthodoxie,
der beim „starren"' Katholizismus allmählich ein geringer ist,
aufhelfen? Da läge es doch näher, über die „Modernisten"
loszufahren.



— 356 —

„Wenn der Hochlandkritiker dem Altkatholizismus das erste
Bedingnis einer kirchlichen Blüte abspricht, „religiöse Kraft
und Innerlichkeit", so ist das ein Beweis, dass er den Altkatholizismus

nicht kennt. Oder sieht er in „religiöser Kraft und
Innerlichkeit" vielleicht etwas anderes, als dem Begriffe nach
darin liegt, vielleicht die Dampfkraft unklarer Phrasen, ven
der der Kulturkatholizismus, der Katholizismus eines Meyenberg,
Mausbach, Ehrhard, in die Höhe seiner „Grosszügigkeit"
getrieben wird. Den Renommierkatholiken und schwungAellen
Rednern auf den Katholikentagen ist offenbar der Sinn für echte,
bescheidene und stillwirkende Religion abhanden gekommen.
Auch der Religion Muths in seiner Schrift „Die Wiedergeburt
der Dichtung aus dem religiösen Erlebnis" muss man miss-
trauisch gegenüberstehen. (Wir werden auf die Muthsche Schrift
ausführlich zu sprechen kommen.)

„Wer den Altkatholizismus kennt, weiss, dass in ihm eine
stille, aber tiefe Religiosität brennt, die sogar die Probe
materieller Opfer bestanden hat, die weder die ultramontane, noch
die „Hochländische" Religiosität bestehen würde, das Avetten wir.

..Dass der Altkatholizismus trotz des besten Materials, über
das er in seinen Anfängen verfügte, trotz der grossen Summe

von intellektueller, religiöser und sittlicher Kultur, die seine
ersten Bekenner ihm mitbrachten, nicht mehr in die Weite
geAvachsen ist, ist zunächst kein Beweis gegen seine innere
Lebenskraft, sondern nur für die unheimlichen Wirkungen, die
der LTltramontanismus in allen Schichten der Bevölkerung
ausübt: Konsequenz des Denkens, Ehrlichkeit und Mut der
Überzeugung hat er längst Aveggefrcssen aus dem geistigen Leben
der Katholiken. Man hat gelernt, sich unter dem zunächst
Avohl als unerträglich empfundenen Joch Roms bequem
einzurichten — durch innere Reservate : siehe Hefele und seine
Mitbischöfe, später F. X. Kraus, Schell und ihre ..Unterwerfungen",
Erhard und jetzt die Kulturkatholiken um „Hochland". Viele
unter ihnen denken modernistisch und schreiben „katholisch",
wobei sie in das Wort „Katholizismus" ihre Ideale — ihre
modernen natürlich •—hineinlegen, „katholisch" allumfassend
in Menschlichkeit, Kultur, Weltanschauung ; ach wenn das doch
in dem wörtlichen Begriff des Katholizismus läge!

„Weil sie mit ihrer Unklarheit und Unehrlichkeit jede
Gelegenheit verpassten, der wachsenden Verengung des Katholi-



— 357 —

zismus durch den Romanismus ein Ende zu bereiten und es

auf ein Biegen oder Brechen ankommen zu lassen, deswegen
gruben sie, niemand anders sonst, dem nationalen Katholizismus,

der aus dem antivatikanischen, also dem Altkatholizismus
hätte werden können und wollen, die Lebensmöglichkeiten ab.
Der extreme Ultramontanismus hätte in seiner reinen Erscheinung

(Bischöfe wie Melchers, Martin, Senestrey, Komm, Benzler,
Keppler, Theologen wie die Jesuiten und Germaniker) jederzeit
als Reaktion ein Wachsen des nationalen Katholizismus hervorrufen

müssen, wenn nicht immer und immer die „gemässigten",
d. h. unklaren und charakterlosen Katholiken dazwischen
getreten wären und die Unzufriedenheit mit den Ultras und die

ganze Gährung durch ihren trügerischen Nebel irregeführt
hätten.

„Das müssen wir, der linke Flügel der katholischen E'ort-
schrittsbewegung, wir, auf die die Männer „Hochlands" mit
Verachtung oder Mitleid („die Unglücklichen, die Extremen,
die Negativen") schauen, dem rechten Fügel oft und oft sagen.
Diesmal bot uns ein ungerechter Angriff auf den wackeren
Altkatholizismus dazu Gelegenheit.

„Das sei noch angefügt, dass ein Buch wie Troxler, „Die
neuere Entwickelung des Altkatholizismus" kein objektives Bild
des Altkatholizismus geben kann, weil es das Tatsachenmaterial
in ein Tendenzlicht rückt. Das ist entschieden
unwissenschaftlich."

NB. A lire aussi dans la même Revue, n. 7 : Häresie in der
jesuitischen Lehre, von H. Krug (Wien) ; — et n. 8 : Hat Jesus
das Papsttum gestiftet? ven J. Sch.

V. Jurisdiction.
The question of Episcopal Jurisdiction is one that is ever

and anon being put forward and equally so often relegated
without any satisfactory result arising.

May I therefore, without in anyway attempting to reopen
anything that has been said, or indeed originating a discussion
at all state a case for the jurisdiction of the Old Catholic Bishop
and priests in England. Every priest and every bishop in a



— 358 —

greater degree is at his ordination invested with a supernatural
character, a public dignity and a power based upon an
intimate union with God the Holy Ghost.

This special character, public dignity and the grace received
at that solemn time consecrates him for and entitles him
(«) to Avitness to and teach the doctrine of Christ Jesus and
(ß) to enforce or command adhesion to his teaching.

It is this latter power potestas jurisdictionis as distinct from
potestas ordinis or rather the right to exercise the same around
which so many battles have been fought.

But why all this warfare'?
Has it been for the purpose of safeguarding this necessary

power that greater spiritual activity by the bishops and priests
might be put forward Nay, look but to history and one will
find that no such pious motive moved them thereto.

It has not been for the advancement of spiritual power
but a pandering to an insatiable lust for temporal poAver on
the part of former bishops and popes. The Roman Church claims
to be the source of all jurisdiction and that the pope alone is
the dispenser thereof. I do not propose to debate this point at
length, but would any thoughtful, person be he cAer so

ultramontane, claim uniAersal jurisdiction for such popes as John XII
and Benedict IX, consecrated as they were, mere boys of fifteen
and ten years respectiAely, or those popes of whom it is an
universally admitted fact that they Avere abnormally corrupt,
very monsters in iniquity, or those condemned by their
successors as simoniacs and heretics? I trow not. Hoav can God
the Holy Ghost, the Spirit of Truth and Might co-operate Avith
such souls? The pope is not the fount of jurisdiction or indeed
possessed of any greater degree of power than any other
Catholic Bishop.

A similar claim is put forward by the established Church
that she possesses the sole right to exercise jurisdiction throughout

the whole of the vast British Empire.
She bases her claim upon the much disputed question of

"continuity'' and her establishment by the State.
But how do these support her claim to territorial jurisdiction?
The question of continuity offers none at all and is

unworthy of the great energy spent in putting it forward since



— 359 —

it is not only denied on many sides without the Anglican Church
but by great numbers Avithin her pale.

What shall we say then to the establishment giving right
and title to exercise spiritual jurisdiction?

So far as the clergy of the Anglican Church submit to a
secular authority (which may be composed of free-thinkers
and even atheists) and government in matters spiritual to the
government for the time being, thus giving up spiritual freedom

for state emoluments, all well and good, but by what power
can a civil government confer the right to exercise spiritual
jurisdiction?

When, were and in what manner was the potestas juris-
dictionis given to any civil government? It never was so given
and therefore can never be imported by any civil authority.

It will be seen therefore that the jurisdiction of the Old
Catholic Bishop and priests in England is denied first by the
Roman claim to be the source of all jurisdiction and secondly
by the Anglican Church by virtue of her establishment by the
state and further evidenced in a letter dated 28tQ January 1909

written on behalf of the Anglican Bishop of Rochester by his
Chaplain in which he says "it has neAer been recognized that
it (the Old Catholic Church) should set up a Hierarchy in
England".

Now since the claims of both these Churches are without
foundation or support it would appear from this alone that we
have just as much right to the exercise of spiritual jurisdiction
as they but Ave have other and much higher grounds for the
exercising of our spiritual functions Avithin the confines of the
British Empire.

First then Ave Old Catholics are the survivors of the
Catholic Church which existed in the West prior to the great
schism of 1057. Since then we have retained the pure Catholic
faith and unhesitatingly rejected additions thereto and the
heresies of the Vatican. Have we not therefore a stronger and
more ancient claim to jurisdiction than even the Roman Church?

But from whence does the right to exercise spiritual
jurisdiction spring?

Christ Jesus came upon this earth to redeem not only one
nation but all nations and peoples throughout the whole world
and time.



— 360 —

That this might be accomplished, our Saviour after His
glorious resurrection met the eleven disciples at the mount in
Galilee and then and there issued to them his last command
and delivered to them the blessed power of jurisdiction. "He
that believeth and is baptized shall be saved, but he that be-

lieveth not shall be damned. "
Christ, the founder of the Holy Catholic Church, is then the

source of jurisdiction, and all bishops and priests who can trace
their unbroken succession to Him have every right and title so

long that they be not in heresy to the exercise of spiritual
jurisdiction.

The Old Catholic Church fulfills these conditions.
I would that I might here lay down my pen, but there are

one or two other points which need to be somewhat cleared.
The establishment objects to the Old Catholics setting up an

Hierarchy in England, but does she do to others as she Avould
be done by? Go abroad on the continent, and you will find
many Anglican "Chaplaincies" under the "jurisdiction" of the
Anglican "Bishop of Northern and Central Europe".

Of course, there is something to be said for these
"Chaplaincies" in countries which are entirely Roman Catholic
since the Roman Church refuses to administer the sacraments
to Anglicans, but this does not apply to Old Catholic countries.

In Holland these " Chaplaincies " are to be found in almost

every large town, but his "Lordship of Northern and Central
Europe" has not, I believe, sought the approval of the
Archbishop of Utrecht for these ministrations. Surely, if Old Catholics
have no right to jurisdiction in England, the "Bishop of Northern
and Central Europe " is in the same position as regards
Holland, a country in which the Old Catholic Church has undisputed

right to jurisdiction. This also applies to Germany,
Switzerland, Austria, and wherever Old Catholicism exists. It
applies also to the Orient were Anglican clergy set up chapels
in complete indépendance of the Oriental Bishops. It is equally
applicable to the countries such as Spain and Brazil and other
Roman Catholic lands in which the Anglican Church has
established Churches and proselytizes from Rome.

As we have already noticed something might be said for
these "Chaplaincies" if they were confined to Anglicans resident
abroad, but such is not the case.



— 361 —

Natives, so far as I have been able to ascertain, are in no
way restrained from attending the services, but rather encouraged,

neither are they refused the right to become Anglicans.
I have myself attended service in such a chapel the

congregation at Avhich, with the exception of an Englishman and
his wife, Avas entirely composed of natives. The greater part of
the funds for this particular chapel are raised by means of a

working party composed of a few English ladies and the rest
natives.

In the month of May 1909 I was invited by an Anglican
Chaplain to preach at his chapel in French which I was naturally

unable to accept.
Thus we see that what is perfectly right for the Anglican

Church to do abroad is absolutely vvicked when performed by
the Old Catholic Church on English soil.

There are resident in our large toAvns and especially in
London large numbers of Dutch, German, Savìss and Austrian
Old Catholics. If it be right to provide for the Englishman
abroad that form of spiritual sustenance which he prefers, is it
not equally right to provide that form of religious exercise for
the foreigner to which he is accustomed and which will enable
him to walk uprightly in a foreign land Avith all its unfamiliar
customs and consequent pitfalls?

The necessity is obvious and the right indisputable.
In addition there are English Old Catholics, citizens carrying-

on their respective callings and living useful lives to the
advantage of the State.

Shall not the State Church uphold the States reputation
for and boast of justice?

Yet what manner of justice is this which gives to
Nonconformists and Roman Catholic citizens the right to worship
God in their own way and Avould deny that same right to
Old Catholics?

We Old Catholics are perfectly free from heresy, possess
an unbroken succession from the blessed Apostles and therefore
have every right to exercise spiritual jurisdiction over those
who desire our ministrations, and Avithin the confines of the
British Empire.

John H. Smith.


	Variétés

