
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 70

Artikel: Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


311

DÖLLINGER ALS SCHRIFTSTELLER.

(1T99—1890.) ')

V.

A. Die traurigen Erfahrungen, die Döllinger an seiner
eigenen Kirche machte, hatten seinen Blick geweitet ; der Riss,
der jetzt durch die katholische Kirche ging, mahnte von neuem
an die vom Erlöser gewollte Einheit; die Dogmatisierung des

extremen Papalismus erinnerte umviderstehlich daran, dass
gerade dieses System einen Teil — und nicht den kleinsten —
der Schuld an der beklagensAverten Zerrissenheit der christlichen

Welt zu tragen hat. Da lag es nahe, aus Bösem Gutes

zu wirken und, was seit langem nicht mehr geschehen war,
Frieden und Eintracht wenigstens anzubahnen. Aus dem
Polemiker wurde ein Ireniker. Zu solch einem Werke gehört ein

grosser Optimismus, aber ohne diesen wird überhaupt nichts
Grosses erreicht. Wohl mag der kühl abwägende Verstand auf
die unleugbar verhandenen Schwierigkeiten hinweisen, und die
Erfahrungen der Folgezeit haben nur zu deutlich gezeigt, dass

dies nicht ohne Begründung Aväre. Übrigens Aerschloss sich
auch Döllinger dieser Einsicht nicht, denn, wie er selbst sagt,
„zwei Kirchen können sich nicht einander plötzlich in die Arme
fallen, Avie zwei nach langer Trennung sich Aviedersehende
Freunde". Aber jedenfalls hat Döllinger durch seine im
folgenden zu besprechenden Vorträge und durch die Bonner
Unionskonferenzen weckend und belebend gewirkt, und : magna
voluisse magnum.

In den drei ersten Monaten des Jahres 1872 hielt er seine
berühmten Unionsvorträge, die er gedruckt zunächst dem
englischen Publikum durch seinen Freund Oxenham nach seinem

Manuskript zugänglich machte : Lectures on the Reunion of the

') Siehe diese Zeitschrift, Januar 1910, S. 79—101.



- 312 —

Churches, transi, with preface by H. N. Oxenham. London
1872. In Deutschland blieb man vorerst auf die darüber in
der Allgemeinen Zeitung erschienenen Mitteilungen beschränkt.
Erst viel später entschloss er sich zur Veröffentlichung, die
unter dem Titel erfolgte : „ Über die Wiedervereinigung der christlichen

Kirchen. Sieben Vorträge, gehalten zu München im Jahre
1872. Nördlingen 1888.

1—2. Die beiden ersten Vorträge geben einen allgemeinen
Überblick über die religiöse Weltlage. Mit seinen ungefähr 350
Millionen Seelen bildet der christliche Teil des Menschengeschlechtes
etAva 30 Prozent der ganzen Bevölkerung der Erde. Die Christen
zerfallen aber in Adele, grössere oder kleinere Genossenschaften
oder Kirchen, die sich gegenseitig ausschliessen, d. h. keine
Gemeinschaft des Gottesdienstes, der Sakramente und des
Gebetes zulassen, und einander erheblicher und daher
seelengefährlicher Irrtümer oder Abweichungen von der Lehre Christi
beschuldigen. So trennten sich zu Beginn des zweiten
Jahrtausends dig römisch- oder abendländisch-katholische und die
griechisch-katholische oder anatolische Kirche und beschuldigten
sich fortan Avechselseitig des Abfalls und der Irrlehre. Im
16. Jahrhundert kam die grosse, viel tiefer gehende Spaltung
in der lateinischen Kirche hinzu, aus der sich drei grössere
Systeme entwickelten : das lutherische, Deutschland, die
skandinavischen Länder und die russischen OstseeproAdnzen
umfassend, über 30 Millionen stark ; das reformierte in der Schweiz,
den Niederlanden, Schottland, einigen Gegenden ven Deutschland

und Ungarn, etwa 12 Millionen begreifend ; ven diesen
beiden sich unterscheidend die englische Episkopalkirche, welche,
so lautet Döllingers Charakterisierung derselben, „in ihrer
Verfassung und ihrer Gottesdienstordnung den beiden alten
Kirchen.. ähnlicher geblieben ist und auch durch die Kürze
und geringere Bestimmtheit ihrer Bekenntnisschrift, der 39

Artikel, sich teils weniger ven den katholischen Dogmen entfernt,
teils auch Avieder verschiedenartigen Lehren und Deutungen
einen weiteren Spielraum gewährt".

Nach einem kurzen Hinweis auf die kleineren religiösen
Genossenschaften erörtert Döllinger die guten und die schlimmen
Seiten der zahlreichen kirchlichen Separationen. Er gibt die
geschichtliche Notwendigkeit der Vorgänge des 16. Jahrhunderts
zu, verkennt auch nicht den einen oder andern Vorteil, den



— 313 —

Spaltungen haben können, gelangt aber zu dem Resultate, dass

jeder, dem der Name eines Christen noch Wert hat, täglich
Gott anrufen sollte, dass doch einmal Avieder eine Ausgiessung
des Geistes der Einigkeit erfolgen, ein neues Pfingstfest der
Erleuchtung, des Friedens und der Bruderliebe in der Christenheit

gefeiert werden möge.
Denn dass Christus, der Stifter der Kirche, ihre Einheit

gewellt, geboten habe, ist auf Grund seines hohepriesterlichen
Gebetes (Joh. 17, 21) klar. Diese Einheit aber soll für alle
Völker ein Zeugnis sein von der Wahrheit und Göttlichkeit der
Lehre Jesu. Damit freilich hat Christus auch schon zu
verstehen gegeben, dass kirchliche Trennungen den entgegengesetzten

Eindruck hervorbringen. Die ZiATilisation aber, die
die christlichen Völker zunächst an sich selber zu verwirklichen
und dann den Heidenvölkern zu vermitteln haben, beschreibt
unser Gelehrter mit den folgenden schönen Worten: „Unsere
gesamte gesellschaftliche Ordnung, jede öffentliche und privete
Institution oder Lebenserweisung beruht oder soll beruhen auf
folgenden Wahrheiten : Vor Gott sind alle Menschen gleich,
alle zur erreichbar höchsten sittlichen und geistigen
Vollkommenheit und daher zur Seligkeit berufen ; alle sollen sich
brüderlich lieben; es darf keine Kasten und keine Sklaverei
geben. Jeder Mensch ist eine freie Persönlichkeit, die nicht
als Mittel, nicht als Sache, sondern als SelbstzAveck angesehen
und behandelt werden muss; daher freie EntAvicklung und
Äusserung aller Kräfte und Fähigkeiten und gesetzliches
Nebeneinanderbestehen derselben — also unter der Bedingung der durch
die Rücksicht auf die allgemeine Freiheit gebotenen
Selbstbeschränkung. Die Ehe ist ein religiös geheiligtes, auf der
Grundlage der Monogamie und der moralischen Gleichberechtigung

des Weibes ruhendes Institut. Das väterliche Recht
über die Kinder wird beschränkt und überwecht durch die
Gesellschaft; also Verbot des Kindermords und staatliche Nötigung

zur Benützung der dargebotenen Büdungs- und Erziehungsmittel.

Arbeit und Keuschheit sind als sittlich-religiöse Pflichten
anerkannt. Das Verhältnis ZAvischen der Staatsgewalt und den
Untergebenen ist ein religiös-geheiligtes; der Gehorsam gegen
das Gesetz und die gesetzliche Obrigkeit, als gegen ein von
Gott gewolltes Institut, ist daher Pflicht, gleichwie die Obrigkeit
verpflichtet ist, ihr Amt innerhalb der gesetzlichen Schranken,
ohne Willkür und Tyrannei, zu führen."



- 314 —

Wie aber wäre die Erfüllung einer solchen Aufgabe möglich,

Avenn die Christenheit der Welt das Bild gegenseitiger
Entfremdung und Verbitterung, ja offener Feindseligkeit bietet

3. Der dritte Vortrag erörtert zunächst die Vorbedingungen
einer Wiedervereinigung. Das Mögliche und Denkbare hierbei
besteht vorerst nur in der Anbahnung eines bessern Verständnisses,

einer fortgesetzten gemeinschaftlichen Beratung und in
der Aufsuchung befriedigender Erklärungen der vorhandenen
Bekenntnisformeln. Erst gilt es Unterscheidung von Dogma
und Meinung, Aen angestammter, altüberlieferter Lehre und
künstlichen Produkten der Theologie; es gilt Scheidung von
Brauch und Missbrauch, Entfernung gegründeter Ärgernisse,
Wiederherstellung des Ausgearteten in seiner besseren, ursprünglichen

Gestalt. Es gehört ferner dazu ein mächtiger überwältigender

Geist und Zug der Union, der oft in Jahrhunderten
nicht gefunden wird, und ein gemeinschaftliches, nicht von
subjektiver Willkür abhängiges, massgebendes Prinzip. Endlich
muss sich ein höheres Mass geistiger Bildung und religiöser
Wärme vorfinden.

Gerade Deutschland aber ist infolge seiner religiösen Zer-
teilung, die Avie ein scharfes Schwert mitten durch den Leib
der Nation hindurchgegangen ist, berufen, das Friedenswerk zu
fördern : „Da, wo die Entzweiung entstanden ist, die Trennung-
geboren wurde, da muss auch die Versöhnung erfolgen, muss
die Spaltung zu einer höheren und besseren Einheit führen ;

das wäre dann die tragische Katharsis in dem grossen Drama
unserer Geschichte." In diesem Zusammenhang geht Döllinger
auf die heutzutage vielbesprochene katholische Inferiorität ein
und meint: „Für das Ziel, Avelches wir hier im Auge haben,
die Versöhnung der Religionen, dürfte dieses Zurückbleiben
des einen Teils doch eine günstige Wirkung haben, fast als ein
Gewinn zu erachten sein ; denn da, we es sich um eine
Einigung Aen Getrennten handelt, ist es durchaus notwendig, dass

Avenigstens der eine Teil das Gefühl der eigenen Mängel und
den Wunsch besitze, an den Gütern und Vorzügen der Gegenseite

teilzunehmen."
In Deutschland sind Katholiken und Protestanten durch

alle Bande, welche die Menschen aneinanderketten, verbunden,
Avährend sie in kirchlicher Beziehung durch eine tiefe Kluft
geschieden sind. Zu einer Wiedervereinigung mit der katho-



— 315 —

lischen Kirche des Okzidents zu gelangen, haben die
Protestanten oft gewünscht und versucht. Jedenfalls nun ist es für
Glieder der lateinisch-katholischen Kirche unerlässlich, dass sie
bei henotischen Verhandlungen mit Protestanten nur mit steter
Rücksichtnahme auf die anatolische Kirche, oder, besser noch,
mit Zuziehung von Angehörigen derselben, zu Werke gehen.
Keine nebensächliche Rolle schreibt hierbei Döllinger der
anglikanischen Kirche zu: „Und wollten Avir die englische Kirche
in unseren Bestrebungen beiseite lassen, so Avurde uns in der
goldenen Kette, deren Risse Avir zu entfernen, deren Zusammen-
schliessung wir herzustellen Avünschen, ein ebenso unentbehrliches

als kostbares Mittelglied fehlen."
Da man aber nicht mit der Aufhebung einer Trennung

sich beschäftigen kann, ohne vor allem die Ursachen und
Anfänge derselben, sowie ihren weiteren Verlauf ins Auge gefasst
und verstanden zu haben, so geht Döllinger hierzu über und
untersucht zunächst die Frage : Wie und Avarum ist der christliche

Osten und Nordosten vom Westen geschieden'?
Mit wenigen, aber deutlichen Strichen zeichnet der Redner

ein Bild der kirchlichen Entwicklung, weist hin auf die seit
dem 4. Jahrhundert hervortretende Rivalität zwischen Alt- und
Neurom, soAvie auf die übrigen kirchlichen und politischen
Umstände, durch die die gegenseitige Gereiztheit und Entfremdung
wuchs. Zum offenen und völligen Bruch kam es erst durch
die Stiftung des lateinischen Kaisertums und das rücksichtslose
Vorgehen Innozenz' III. Die auf dem Konzil zu Lyon 1274
und die 160 Jahre später zu Florenz abgeschlossene Union war
jeweils nur ein Werk der Not und des Zwanges, das alsbald
Avieder zerfiel.

Anschliessend hieran finden wir einen interessanten Exkurs
über die mächtig aufstrebende Tochter der Mutter am Bosporus,
die russische Kirche, und über die Bemühungen Roms und der
Jesuiten, in dem damals noch ganze griechisch-kirchliche Länder
umfassenden Polen, in Lithauen und in Russland Unionen
zustande zu bringen. Es kann hier nur das Resultat dieser
jesuitischen Bestrebungen angegeben werden. Sie haben
zugleich zum Aufschwünge und zur Machtstellung Russlands und
zu der Auflösung und dem Untergange Polens geführt. Döllinger
zieht folgende beherzigenswerte Nutzanwendung: „Die lange
Geschichte dieser unglücklichen Union, dieses kirchliche Trauer-



— 316 —

spiel, dessen Anfang, Mitte und Ende Gewalt, Verfolgung,
Unterdrückung und Blutvergiessen ist, und das mit dem Untergange
eines ehedem grossen Reiches abschliesst — es lehrt, wie eine
kirchliche Vereinigung nicht gemacht werden solle."

Hierauf schildert Döllinger die theologische Entwicklung
der beiden Kirchenhälften. Die orientalische Theologie ist ganz
patristisch und traditionell geblieben und ist abgeschlossen mit
Johann ven Damaskus im 8. Jahrhundert, Avährend in der
römischen Kirche die theologische BeAvegung erst im 9.

Jahrhundert begann, in der Scholastik des 13. und 14. Jahrhunderts
kulminierte und dann im 16. und 17. Jahrhundert mit der
protestantischen Lehre sich auseinanderzusetzen hatte. Ein
Vergleich zeigt, dass bis zum Jahre 1854 allerdings die in der
KirchenAerfassung, im Ritus und im gottesdienstlichen Leben
vorhandenen Differenzen bedeutend, die in der Lehre aber
doch nur geringfügig waren. War aber schon früher der grosse
Stein des Anstosses, die wahre Schwierigkeit bezüglich jeder
Verständigung für alle Orientalen das mittelalterliche Papsttum,
Avie es sich seit Gregor VII. und nach ultramontaner Theorie
als eine absolute Herrschaft über die gesamte christliche Welt
im Geistlichen und Weltlichen gestaltet hat, so ist durch Pius IX.
mit seinen drei neuen Glaubensartikeln von der unbefleckten
Empfängnis, seinem Universalepiskopat und seiner Unfehlbarkeit

die Aellständigste Scheidung für immer herbeigeführt worden.
Es kann nicht mehr bloss Aen einem Schisma, wie es früher
auch römischerseits geschah, die Rede sein. Doch : der Mensch
denkt und Gott lenkt. — Nach einem Blicke auf die
bedeutungsvollen Aufgaben, die der tonangebende Teil des russischen
Volkes sich gestellt, fasst Döllinger seine Meinung über die
russische Kirche, in der er ein eben neu erwachtes Leben
wahrzunehmen glaubte, in die Worte zusammen : „Sie ist ein
zu schönen Hoffnungen berechtigender Teil der christlichen
Welt." Er hatte ihr aber auch im zweiten Vortrag die Mahnung

zugerufen: „Sollte nicht vor allem die russische Kirche
in den hohen, überwältigenden Anforderungen, Avelche mit
jedem Tage mehr an sie gestellt Averden, einen Antrieb
erblicken, aus ihrer bisherigen Abgeschlossenheit herauszutreten,
um in der Vereinigung mit anderen Kirchen neue, erfrischende
Geisteskraft und Vervielfältigung ihrer Organe zu suchen?"

4. Die deutsche Reformation wird im vierten Vortrage be-



- 317 —

sprochen, und es erfahren dabei folgende Hauptpunkte eine
lichtvolle Darstellung. Die elenden, auch Aen den Päpsten
nicht geleugneten Zustände in der Kirche führten mit innerer
Notwendigkeit zu jener Bewegung, von der deshalb auch der
Reihe nach alle christlichen Völker des Abendlandes ergriffen
Avurden. Es lag also die Macht und Stärke der Reformation
nur zum Teil in der Persönlichkeit Luthers; auch ohne ihn
wäre Deutschland nicht katholisch geblieben. In diesem
Zusammenhang findet sich die oft zitierte Charakteristik Luthers,
die eine notwendige Ergänzung der früher erwähnten Lutherskizze

bildet. Wer sich auf diese beruft, sollte ehrlicherweise
auch das hier Gesagte nicht unerwähnt lassen. — Auffallend
ist, dass seit der Veröffentlichung der Bulle Leos X. im Jahre
1520 die Päpste fortan aveiterer dogmatischer Kundgebungen
sich enthielten, während sie doch nach der Theorie des Vati-
kanums die einzigen unfehlbaren Lehrer der Menschheit sein
sollten. Die Gründe für diese päpstliche Taktik und für ihre
Weigerung, ein von Fürsten, Bischöfen, Völkern wiederholt
und dringend gefordertes Konzil zu versammeln, Averden im
einzelnen dargelegt; sie beruhen im wesentlichen auf dem
Interesse des Papstes und der Kurie. Zur selben Zeit bewies
die deutsche Kirche ihre gänzliche Ohnmacht, Aveil ihr seit der
Zerrüttung ihres ganzen organischen Gefüges durch die Päpste
die Abhaltung eines Konzils nicht wohl möglich Avar.

Von 1520 bis 1568 wurde der Widerstand des altkirchlichen
Elementes immer schwächer; im grossen und ganzen stellte
sich alles, was Bildung besass, auch ein grosser Teil des Klerus,
auf die protestantische Seite. Allmählich, seit dem Ende des
16. Jahrhunderts und im Anfang des 17., ist die Hälfte ven
Deutschland wieder katholisch geAvorden. Gründe dafür waren
teils Gewaltanwendung (welche die Jesuiten in ein System
gebracht hatten), teils die innere Zwietracht und arge Streitsucht
der protestantischen Theologen, welche vielen die Gleichförmigkeit

der alten Kirche und deren Autoritätsprinzip als das

Vorzüglichere erscheinen liess.
Hatte man anfänglich noch nicht den Gedanken einer

förmlichen, bleibenden Trennung gefasst, so begann etwa mit dem
Jahre 1560 in beiden Lagern ein Umschwung sich zu vollziehen,
welcher die Spaltung verewigen zu sollen schien. Protestan-
tischerseits trug dazu bei die schroffe Fixierung des Lehr-



— 318 —-

gebäudes, wobei man, abweichend sogar von Luther und
Melanchthon, die Rücksicht auf das Altertum ausser acht gelassen
hatte. Verhängnisvoller noch waren das Tridentinum und
namentlich das Aufkommen des Jesuitenordens, der bald alle
reformfreundlichen und zu Zugeständnissen geneigten Elemente
in der katholischen Kirche unterdrückte, seinen Einfluss auf
die Fürsten im Sinne einer Verhinderung der protestantischen
Religionsübung geltend machte und es offen darauf anlegte,
den Augsburger Religions frieden zu untergraben. Man ging
dem dreissigjährigen Kriege mit starken Schritten entgegen.

Schliesslich macht Döllinger auf eine eigentümliche Schwierigkeit

aufmerksam, welche sich jeder Annäherung und
friedlichen Auseinandersetzung ZAvischen der deutsch-protestantischen
Kirche und einer der alten Kirchen in den Weg stellt. Es ist
dies die Unterbrechung der apostolischen Sukzession, die
Abschaffung des Episkopats und der bischöflichen Ordination der
Presbyter. Zwei Männer, Leibniz und der preussische
Hofprediger Jablonski, erkannten das Bedenkliche dieser Lage;
auf ihre Veranlassung liess Friedrich I. bei Annahme der Königswürde

zwei Prediger durch Vermittlung der englischen Kirche
zu Bischöfen weihen, aber mit dem Tode beider erlosch dieser
Episkopat Avieder. Ein ähnliches Schicksal hatte das von
Friedrich Wilhelm IV. errichtete protestantische Bistum zu
Jerusalem.

5. Der fünfte Vortrag schildert die Wiedervereinigungsversuche
auf dem Kontinent im 17. Jahrhundert. Vergeblich Avar

der fast ein Jahrhundert lang fortgesetzte Versuch, den
kirchlichen Riss durch öffentliche Religionsgespräche zu heilen, die
vielmehr nur neue Erbitterung hervorriefen. In der Zeit nach
dem 30jährigen Kriege machte sich in der lutherischen Kirche
eine Reaktion geltend, und unter den denkenden Protestanten
entstand eine Sehnsucht, wo nicht nach der katholischen Kirche,
doch nach einer Aneignung ihrer Vorzüge (Georg Calixtus,
Hugo Grotius ; Königin Christine Aen Schweden, Landgraf Ernst
von Hessen-Rheinfels).

Die Bemühungen um eine kirchliche Wiedervereinigung
begannen im Jahre 1675 und Avurden etwa 30 Jahre hindurch
fortgesetzt. Auf katholischer Seite beteiligten sich Bischof
Spinola von Wiener-Neustadt im geheimen Einverständnis mit
Innozenz XI. und der durch Vermittlung fürstlicher Frauen nach



— 319 —

einiger Zeit beigezogene Bischof Bossuet, der Verfasser der
berühmten „Exposition", den man fast das theologische Orakel
seiner Zeit nennen dürfte '). Auf protestantischer Seite standen
Leibniz und Molanus, dieser ein gründlicher Theologe aus der
Schule des Calixtus, jener der Aristoteles seiner Zeit. Man
verständigte sich bald darüber, dass der Papst nicht mehr als der
„Antichrist" bezeichnet werden sollte, Avas damals sehr häufig,
ja regelmässig geschah. Auch über das Traditionsprinzip war
eine Übereinstimmung in greifbare Nähe gerückt. Alles aber
scheiterte an der Forderung, dass das tridentinische Konzil
suspendiert, und die Streitfragen auf einem neuen,
gemeinschaftlichen Konzil verhandelt werden, obschon ein solches
Verfahren nicht ohne Präzedenzfall geAvesen Aväre. Dazu kamen
noch andere Schwierigkeiten, die indessen bei den Beratungen
nur gelegentlich angedeutet Avurden. Es waren dies die
Aufhebung des Edikts von Nantes und die römische Vorstellung
von der schrankenlosen Macht des Papsttums; insbesondere
aber der offenbare und grosse Widerspruch, der ZAvischen der
katholischen Lehre einerseits und anderseits dem Leben, Handeln

und Zulassen bestand.
Seit jenen fruchtlosen Versuchen ist Ähnliches nicht mehr

unternommen worden. Nach einem kurzen Hinweis auf die
„Evangelische Allianz", deren Ziel die Vereinigung der
Protestanten gegen die alten Kirchen ist, und auf die Irvingianer,
die eher in henotischem Sinne in Betracht kämen, schliesst
der Redner mit folgenden hoffnungsfrohen und gefühlsAvarmeu
Worten, die wieder zeigen, dass Döllinger kein trockener
Gelehrter war: „Wo Glaube und Liebe sich finden, da kann die
Hoffnung als dritte im Bunde nicht fehlen. Wer immer an
Christus glaubt, wer sein Vaterland liebt und die Christen aller
Bekenntnisse, der kann sich der Erwartung nicht erwehren,
dass eine nicht allzu ferne Zukunft eine Kirche bringen werde,
welche, als die echte Fortsetzung und Nachfolgerin der alten
Kirche der ersten Jahrhunderte, Raum und Anziehungskraft
haben werde für die jetzt noch Geschiedenen, eine Kirche, in

') Heutzutage ist er freilich nicht mehr der klassische Theologe und
berühmte Kirchenlehrer, sondern gänzlich antiquiert, weil er in seiner
Schrift die Frage von der Unfehlbarkeit als etwas, was den Glauben nicht
betreffe und blosser Schulstreit sei, beiseite geschoben, was damals in Rom
gebilligt wurde.



— 320 —

welcher Freiheit mit Ordnung, Zucht und Sittlichkeit und
Glaubenseinheit mit Wissenschaft und ungehemmter Forschung sich
vertragen werden"1).

6. Die Reformation in England, Trennung von Rom und
Wiederannäherung bilden den Gegenstand des sechsten Vortrages.
England, damals noch weit zurückstehend an Macht, Reichtum
und Bevölkerung, war ZAvar durch die Kämpfe gegen die
Eingriffe und Erpressungsversuche des römischen Hofes im 13. und
14. Jahrhundert, sowie durch Wiclif und die Lollarden für die
kirchliche Umgestaltung vorbereitet, aber diese erfolgte nicht
wie in Deutschland aus dem Schosse des Volkes, sondern von
oben herab, von den Monarchen. Nachdem aus dem bekannten
Grunde Heinrich VIII. den Bruch mit Rom herbeigeführt, wurde
an der Glaubenslehre nichts geändert, nur wurde der Wahn,
welchen die Schmeichler Roms seit dem 13. Jahrhundert
ersonnen hatten, dass die bischöfliche Gewalt nur ein Ausfluss
der päpstlichen und ven dieser entlehnt sei, auf das Königtum
übertragen. Das gegen den König gerichtete Verfahren Pauls III.
war so heftig, dass man hätte glauben können, der Papst wolle
die ganze Nation durchaus von sich abstossen und zur völligen
Losreissung vom römischen Stuhle treiben. Unter seinem Sohne
Eduard VI. wird die Reformation in protestantischem Sinne
nicht ohne energischen Widerstand des damals noch durchweg
katholischen Volkes Aveitergeführt, bis unter der dem Papste
unbedingt ergebenen Königin Maria das ganze, hastig aufgeführte

Gebäude des neuen Religionswesens zusammenbrach.
Unerbittlich Avar ihr und des päpstlichen Legaten, des Kardinals

Pole, Verfahren. Wenn der Abscheu gegen alles, was
Papsttum (popery) heisst, seit mehr als 300 Jahren so stark
und tief, Avie bei keinem andern Volke, in England sich
kundzugeben pflegt, so sind Maria und ihre Ratgeber die Urheber
dieses, später allerdings noch durch die Pulververschwërung
geschärften Gefühls. Für ihre SchAvester und Nachfolgerin
Elisabeth wurde durch das Vorgehen Pauls IV. die Lossagung
Aen Rom zur Existenzfrage. Durch sie werde die Reformation
in England und der Bau der englischen Episkopalkirche voll-

l) Leider sind wir seitdem der Verwirklichung dieser Hoffnung nicht
näher gekommen, indem z. B. in Baden gegenwärtig die Abschaffung des

Apostolikums angestrebt wird. Zunächst soll es sich allerdings um den

' fakultativen Gebrauch > desselben handeln.



— 321 —

endet. Von den damals vergenommenen Weihen sagt Döllinger :

„Neue Bischöfe — denn die meisten alten hatten den (Supremats)

Eid verweigert — wurden eingesetzt und nach
kirchlichen Grundsätzen gültig ordiniert, so dass die Sukzession
doch nicht unterbrochen wurde"1). Über die 39 Artikel heisst
es : „Eine kurze Bekenntnisschrift in 39 Artikeln, im wesentlichen

die protestantische Lehre, aber in ermässigter und mehrfach

vermittelnder Form darstellend, werde Staatsgesetz."
Bezüglich der Gottesdienstordnung wird bemerkt: „Die Unifor-
mitätsakte legte ,die in katholischem Sinne veränderte Liturgie
Eduards VI.' allen Kirchen auf." Im allgemeinen urteilt unser
Gelehrter über diese Kirchenbildung: „Sie war verschieden
von allen reformierten Kirchen des Kontinents, wollte aber
doch in Zusammenhang mit ihnen bleiben, und die Weltlage
drängte Elisabeth mehr und mehr in die Rolle einer Beschirmerin

des ganzen europäischen Protestantismus." „Elisabeth
und ihre Gehülfen hatten fremdartige, innerlich feindliche und
bald auseinanderstrebende Elemente in dem Bau ihrer Staatskirche

zu verschmelzen getrachtet... Die nationale Kirche
von England sollte weitherzig genug sein, um die in ihr bereits
Aerhandenen Gegensätze und Richtungen, kalvinische einerseits,

katholische anderseits, in ihrem Schosse zu umfassen
und zu ertragen."

Weiterhin wird das Vordringen des Kalvinismus und Puri-
tanismus mit ihrer Verwerfung von Episkopat, Opfer und
Priestertum, ihrem Widerwillen gegen religiöse Symbolik und
liturgische Ordnung des Gottesdienstes erzählt, und ferner
berichtet, wie ihre Herrschaft zugleich mit der der Republik fiel,
worauf die Restauration mit dem Königtum auch die bischöfliche
Kirche Avieder erhob (1660), deren Kontinuität nach dieser
sechsten grossen Veränderung nun nicht mehr unterbrochen
wurde.

Nebstdem schildert Döllinger ausführlich die peinliche Stellung

der Katholiken, deren Lage durch die verhängnisvolle
Einmischung der Päpste und die Aerderbliche Tätigkeit der
Jesuiten mit ihrer Lehre — und Praxis — vom Tyrannenmord
von Tag zu Tag elender und gefährdeter Avurde. Neben der

*) Man vergleiche hierzu die interessanten Bemerkungen des
verdienten Herausgebers dieser Zeitschrift in Nr. 67, Jahrgang 1909, S. 556 ff.

Rcvne intern, de Theologie. Heft 70, 1910. 21



— 322 —

bereits erwähnten Pulververschwörung, die zum oath of
allegiance führte, waren es die Ereignisse in Irland, die den Hass
und Abscheu der englischen Nation gegen den Papst und die
Katholiken verschärften und jeden Katholiken als geborenen
Feind des Staates und seines Oberhauptes erscheinen liessen.
Erst 1778 trat eine Milderung der scharfen Strafgesetze ein.
Die volle Emanzipation kam erst 1826 zustande auf Grund
einer feierlichen Erklärung der römisch-katholischen Bischöfe
in England und Irland, die als Konsequenz eine Verwerfung
der päpstlichen Unfehlbarkeit in sich schloss, die denn auch
von da an sogar bis zum Jahre 1871 als „protestantische
Erfindung" bezeichnet wurde. Die englischen und irischen Bischöfe
zur Zeit des Vatikanums erachteten sich indes durch das Wort
ihrer Vorgänger nicht gebunden, für sie war die Lehre des

Episkopats vom Jahre 1826 eine von der Kirche verdammte
Irrlehre.

Die Rede schliesst mit einer lichtvollen Schilderung der
Lage der englischen Kirche in der damaligen Gegenwart, wie sie
im ganzen und grossen auch heute noch sich darstellt. Nach
einem Hinweis darauf, dass „die 39 Artikel und die Liturgie,
innerlich nicht recht zusammenstimmend", noch immer die
verpflichtende Norm bilden, einer Erwähnung des Sektenwesens
und der Betonung des nationalen Charakters der Staatskirche,
werden zunächst deren Lichtseiten vorgeführt — der mächtige
Einfluss auf den Nationalcharakter; die Gründung zahlreicher
Kolonialbistümer; die umfangreiche theologische Literatur:
Bibelübersetzung und Bibelverbreitung ; Heilighaltimg des Sonntags,
wenn auch nicht ganz frei ven judaisierenden Übertreibungen ;

Abwesenheit des Indifferentismus und lebhafte Anteilnahme an
den kirchlichen Interessen und Fragen: vertrauensvolle und
intime Beziehungen zwischen Klerus und Laien : grosse
Opferwilligkeit. Neben diesem Lichtbilde zeigen sich namentlich
drei dunkle Schattenseiten: das Joch der Staatsvormundschaft
(Privy Council) ; die religiöse Verwahrlosung der in den grossen
Städten aufgehäuften Menschenmassen ; die innere Zwietracht
und die Verschiedenheit der Ansichten, welche im Schosse

dieser Kirche sich finden und die ..grösser ist als diejenige,
Avelche die englische Kirche von der lateinischen und der
griechischen Kirche trennt, insofern diese drei Kirchen nach
ihren Bekenntnissen gemessen werden".



— 323 —

Nach einer genauen Charakterisierung der Low Church,
Broad Church und High Church heisst es von der letztern:
„Die Oxforder oder anglokatholische Schule glaubt nicht im
Widerspruch zu stehen mit dem Bekenntnis der englischen
Kirche ; sie nimmt an, dass durch Gottes Gnade die 39 Artikel,
abgesehen von den Ansichten der Urheber, so abgefasst seien,
dass sie eine Auslegung im Sinne der alten, noch ungespaltenen
Kirche zulassen, und daher von Männern dieser Richtung
unterzeichnet werden können Von dieser Fraktion der
englischen Kirche gehen denn auch die Vorschläge und Erwägungen,
wie man zu einer Vereinigung der Kirchen gelangen könne,
Aerzüglich aus. Ihr angesehenster Theolog, Pusey, hat... zu
zeigen gesucht, wie verhältnismässig leicht eine Einigung sein
würde, da der Lehren, in denen beide Kirchen übereinstimmen,
so viele sind. — Doch das werde alles geschrieben vor den
bekannten Beschlüssen des vetikanischen Konzils, an deren
Möglichkeit auch dort niemand glaubte. Jetzt ist die Brücke
einer korporativen Union abgebrochen.-' — — Es scheint
indessen, dass es dort auch heute noch Kreise gibt, die sich diese
leicht einzusehende Tatsache nicht gegenwertig halten!

7. Der letzte Vortrag: „Hindernisse einer Wiedervereinigung
der christlichen Kirchen in der Gegenwart ; Hoffnungen für die
Zukunft", knüpft an die Schlussbemerkung der sechsten Rede

an, dass gerade durch das Vatikanum eine Union dauernd
unmöglich gemacht sei. Döllinger gibt der Erwartung Ausdruck,
dass die neuen Lehren sich in den kommenden Generationen
(soweit diese nicht überhaupt religionslos werden) nicht
festsetzen würden. Darin bestärkt ihn die Tatsache, dass die Väter
derselben, die Jesuiten, mit allen ihren Unternehmungen kein
Glück hatten, wes er in einem tiefgründigen geschichtlichen
Überblick des nähern entvvickelt. „Die Jesuiten haben, wie
die Erfahrung Aen drei Jahrhunderten ergibt, keine glückliche
Hand; auf ihren Unternehmungen ruht einmal kein Segen. Sie
bauen emsig und unverdrossen, aber ein Windstoss kommt und
zertrümmert das Gebäude, oder eine Sturmflut bricht herein
und spült es Aveg, oder das wurmstichige Gebälke bricht ihnen
unter den Händen zusammen." Näher auf sein Thema
eingehend, weist Döllinger auf den in der protestantischen
Literatur hervortretenden Zug nach Vereinigung hin und fragt:
„Wenn nun die deutsche protestantische Kirche sich durch



— 324 —

Einigung mit andern Kirchen erweiterte, wenn sie durch diese

Einigung mit den alten Kirchen wieder in die für sie bisher
unterbrochene Kontinuität des kirchlichen Lebens und Lehrens
einträte, würde sie nicht an Kraft und Ansehen gewinnen?
Würde nicht ihr Zeugnis gewichtiger, ihre Anziehungskraft auf
das Volk stärker werden?" Hierbei weist er in weitherziger
Weise auf eine Lehrbestimmung der katholischen Theologie hin,
Avelche, gehörig betont und praktisch durchgeführt, dem Unions-
Averk in hohem Grade förderlich wäre; es ist dies die Lehre,
dass jeder einmal Getaufte ein für allemal Mitglied der einen
Kirche bleibt, selbst dann noch, wenn er zu einer andern Sekte
oder Kirche übertritt, sofern dies nur in schuldloser Unwissenheit

und unfreiwilligem Irrtum geschieht. So erweitert sich ihm
durch die Lehre von der teils sichtbaren, teils unsichtbaren
Kirche der Begriff der Katholizität, so verschwindet zugleich
das Anstössige und Gehässige, was der Ausspruch ,Ausser der
Kirche kein Heil' sonst mit sich führt.

Nun lässt uns der Redner einen Blick werfen auf einige
der am meisten in die Augen fallenden Unterscheidungslehren
und dabei erkennen, dass bei gutem Willen eine Verständigung
nicht gar so schwer ist. Er führt insbesondere der Reihe nach
folgende Punkte vor : Rechtfertigung, Zölibat, Kommunion unter
beiden Gestalten, Purgatorium, Beichte, Messopfer, klösterliche
Institute.

Solchen irenischen Bestrebungen aber werden sich
vornehmlich drei Klassen von Gegnern entgegenstellen : a) alle,
die die biblischen Weissagungen ven dem grossen Feinde Christi
im Papsttum verwirklicht sehen ; b) jene Theologen, denen auch
schon die allen christlichen Kirchen gemeinsamen Lehren eine
Last sind, deren sie sich zu entledigen trachten ; c) die
Ultramontanen.

Indessen, die Verhältnisse drängen mehr und mehr auf eine
Vereinigung hin, die fortschreitende Mischung der Konfessionen
namentlich fordert sie. Was kann nun, wes soll geschehen?
Als Antwort entwickelt Döllinger kurz den Plan, den er später
in den Bonner Unionskonferenzen verwirklicht hat. Endlich
macht er sich das Wort eines in den kirchlichen Angelegenheiten

beider Konfessionen Avohl bewanderten, hohen preussischen

Staatsbeamten zu eigen: „Es Avird, dessen bin ich gewiss,



— 325 —

die Zeit kommen, wo man in dem Kölner Dom ein
gemeinschaftliches Tedeum singen wird, ehe noch die demselben
eingefügten neuen Steine verfaulen." Zu diesem Glauben, zu dieser
Hoffnung möchte er auch die Hörer und Leser seiner Vorträge
begeistern, damit — hier spricht er unsere ernste und grosse
Zukunftsaufgabe aus, von deren Lösung wir auch heute noch
so Aveit entfernt sind — nach der endlich erreichten nationalen
Eintracht die noch viel schwerer zu erringende religiöse Einheit

hergestellt werde. —

B. Döllingers universalen Geist, der dieAerschiedensten Zeiten
und Völker umspannte, offenbaren einem weiteren Kreise die
drei Bände „Akademische Vorträge"-, von denen ZAvei zu seinen
Lebzeiten, Nördlingen 1888/9, erschienen, während der dritte
bald nach seinem Tode, ebenda 1891, veröffentlicht wurde.
„Man hätte erwarten können", sagt sein Biograph, „dass die
,A.V.' zu einem Hausbuch der deutschen Nation, oder wenigstens
zu einem Lesebuch der studierenden Jugend geAvorden Avaren.
Aber um sich in solche Werke zu vertiefen, dafür gebricht —
und es ist dies auch ein Zeichen der Zeit — unserem Volk
und vor allem unserer studierenden Jugend heute die Zeit und
wohl auch der Sinn." x)

Der erste Band enthält zwölf Vorträge, die in Festsitzungen
der Akademie gehalten Avurden.

1. Die Sammlung wird eröffnet mit einer am 20. März 1880

gehaltenen Rede über „die Bedeutung der Dynastien in der
Weltgeschichte". ZAvei Avichtige Tatsachen Averden an die Spitze
gestellt. Die uns bekannte älteste Gestaltung des staatlichen
Lebens ist die monarchische und nicht die republikanische. Wie
die Monarchie, so beruht auch deren Ausbildung zur Erb-
monarchie auf einem universalen, der menschlichen Natur
eingepflanzten Gesetze, während reine Wahlmonarchien ohne
Erblichkeit den Keim der Auflösung in sich tragen. Hierauf
erhalten wir einen Überblick über die Dynastien in Ägypten,
sowie in den grossen asiatischen Weitreichen Assyrien,
Babylonien und Persien. Während ferner die Griechen ihre
geschichtliche Laufbahn mit einem beschränkten Königtum be-

') Friedrich, Döllinger III, 613 f. ; s. überhaupt das dort S. 639—644
Gesagte.



— 326 —

gannen, bald aber zu städtischen Republiken übergingen, haben
zwei semitische Völker, die Juden und die Araber, die entgegengesetzte

Entwicklung erfahren. Das römische Kaiserreich hat
es in der ganzen fast 500jährigen Zeit seines Bestandes weder
zu einer fest geordneten Thronfolge, noch zu einer wdrklichen
Dynastie gebracht. Ähnlich war es im byzantinisch-griechischen
Reiche, in dessen tausendjähriger Lebensperiode das Haus der
Komnenen als das tüchtigste hervorragte und durch drei
hochbegabte Kaiser im 12. Jahrhundert das tieferschütterte Reich
vom Untergange rettete. Unter den Reichen, welche ihre
Grösse und Lebenskraft der Tüchtigkeit ihrer Dynastie
verdanken, steht das osmanische obenan, aber Polygamie, Harems-
erziehung, Mord und dgl. führten den Verfall der Herrscherfamilie

und des Reiches herbei. Nach einem Hinweis auf die
Mongolen und Japaner wendet sich die Betrachtung den
germanischen Völkern zu, we wir in den frühesten Zeiten Erb-
königtum bei einigen, Selbstregierung durch gewählte Obrigkeiten

bei anderen finden. Ein interessanter Vergleich der
Dynastien der Karolinger und der Capetinger zeigt bei aller
sonstigen Verschiedenheit, dass bei beiden ein beispielloser
Aufschwung und eine Avachsende Erhebung, dann aber plötzlich
ein unaufhaltsames Sinken stattgefunden hat. In Deutschland
führte das Wahlkaisertum. seine schlimmen Folgen herbei,
während umgekehrt die FürstengeAvalt durch die Erblichkeit
erstarkte. Mit dem Dynastienreichtum der germanischen Staaten
steht die Armut der slavischen Völker an Fürstengeschlechtern
in grellem Kontrast. In allen slavischen Ländern sind die

Dynastien ausgestorben oder zugrunde gegangen, und fremde
Stämme eingepflanzt Avorden. Selbst in Russland herrscht
schon seit (mehr als) einem Jahrhundert ein deutsches
Geschlecht, das Haus Holstein-Gottorp. MerkAvürdiger Weise aber
hat sich in Mecklenburg die altslavische Dynastie erhalten.

Der zweite Teil zeichnet in den Hauptzügen das innere
Leben der Dynastien und ihre Politik. Unter den grossen
Fürstenhäusern hat das Capetinger-Haus in Frankreich die
echt dynastische Politik am besten geübt durch zwei
Massnahmen. Das salische Gesetz schloss das weibliche Geschlecht
von der Thronfolge aus; kraft des Apanagen-Gesetzes setzten
die Könige ihre Söhne und Brüder in die neu erworbenen
Provinzen als Grafen oder Herzoge. Hierdurch sicherten sie



— 327 —

einerseits den Fortbestand der Dynastie, während anderseits
die apanagierten Provinzen allmählich an die Krone zurückfielen.

Auf diese Weise hat das Königshaus in 700jähriger
Arbeit die Territorialbildung Frankreichs innerhalb seiner
natürlichen Grenzen vollendet. Ein Vergleich zeigt, dass der
deutsche Otto der Grosse mit seinem, dem Apanagen-Gesetz
analogen Bestreben nur negativen Erfolg hatte, Avährend auf
der pyrenäischen Halbinsel durch das Fehlen des salischen
Gesetzes sich wechselvolle Geschicke ergaben. Die
Eheschliessungen, die Avesentlich zur dynastischen Politik gehören,
brachten in der habsburgischen Monarchie und in Frankreich
teils Vorteil, teils Unglück. Sodann AAird der verderbliche
Einfluss der Etikette namentlich in Spanien, aber auch in Wien,
geschildert. Hierauf Avird an dem Beispiel Ludwigs IX. in
Frankreich und des grossen Alfred soAvie Eduards des Bekenners
in England gezeigt, wie alte Dynastien ihre Lebenskraft aus
der Geschichte einzelner Vorgänger ziehen, die im dankbaren
Andenken des Volkes fortleben. Allerdings haben die Missetaten

des 14. und des 15. LudAvig die Erinnerung au die Wohltaten

früherer Monarchen verdunkelt und ausgerottet. Eine
lehrreiche Betrachtung legt dar, Avie auf eine dreifache Weise
Dynastien an ihrer eigenen Zerstörung arbeiten : einmal durch
Verwandtenmord (die Vernichtung des tapferen isaurischen
Kaiserhauses durch die Kaiserin Irene, die Mörderin des eigenen
Sohnes ; die Vorgänge im alten und im moslemischen Orient) ;

dann durch ihre Laster (die Valois); endlich durch ihre
vielfache Ungerechtigkeit (die Bourbonen). Mit einem Hinweis auf
die Festigkeit des 1871 neugegründeten Reiches wird die von
Ernst Moritz Arndt im Jahre 1844 geäusserte Befürchtung
entkräftigt, als ob durch die Heiraten deutscher Prinzessinnen
nach dem Ausland und durch die Berufung deutscher Prinzen
auf ausAvärtige Throne innere Schwierigkeiten in Deutschland
durch Erhebung Aen Erbansprüchen und Losreissung einzelner
Landesteile entstehen könnten. Auch künftig Averden wohl
ohne Gefahr für ihr altes Vaterland deutsche Prinzen zu
auswärtigen Thronen berufen Averden. Denn „es ist noch immer
viel mehr Bedürfnis und Nachfrage in der Welt nach Fürsten
und Monarchen, als nach Republiken und Demagogen". Mit
diesem Hinweis auf die Beständigkeit der monarchischen
Institution, wenn auch alte Dynastien vergehen und neue kommen,



— 328 —

und auf ihren Vorzug gegenüber einer republikanischen
Verfassung, schliesst der Vortrag: „Zu tief ist das dynastische
Gefühl in der Natur und Geschichte der Menschheit gewurzelt,
als dass es jemals ganz erlöschen könnte." Und: „Dem
Germanen ist der Landesherr der Landesvater und folglich
Gegenstand seiner Ehrfurcht und Liebe."

2. Die bisher besprochene Rede bildet die Einleitung und
Vorbereitung zum folgenden Vortrag, den er am 28. Juli
desselben Jahres zur Feier des Wittelsbach-Jubiläums hielt über
„das Haus Witteisbach und seine Bedeutung in der deutschen
Geschichte"-. Er schildert uns in kräftigen Zügen, die das Wesentliche

herausheben und jeweils den Zusammenhang mit der
allgemeinen Geschichte klar erkennen lassen, die Geschicke
und Verdienste dieses uralten, damals schon vor 900 Jahren
ruhmvollen Geschlechtes, welches seit dem Jahre 1180 auf
bayerischem Boden zu neuer Grösse sich aufrichtete. Auf der
Grundlage dieses geschichtlichen Überblicks gibt er folgende
Charakteristik: „Innige Vereinigung von Fürst und Volk, ein
vertrauliches patriarchalisches Zusammenleben, bei aller Ehrfurcht
vor der Majestät des Thrones, das ist ein Zug, der, mit seltenen
Ausnahmen, durch die ganze Geschichte der Wittelsbacher und
ihrer Untertanen geht. Dass unsere Fürsten uns näher stehen,
dass wir nicht mit sklavischer Furcht, aber mit Ehrfurcht und
Liebe, mit einer Aen den Vätern auf Kinder und Enkel
forterbenden Liebe, zu ihnen aufblicken, und immer wieder, selbst
nach Avidrigen Erfahrungen, das Gute, Beste Aen ihnen ver-
trauensAell erwarten, das bindet sie an uns und uns an sie,
und dieser angestammten Treue dürfen wir heute noch — und
möge es immer so bleiben — ver der Welt uns rühmen. Mit
einziger Ausnahme der nicht auf bayerischem Boden
vollbrachten, in den geschichtlichen Anfang unserer Dynastie
fallenden Tat des Jahres 1208, kennt Bayern keinen Fürstenmord.

Der Mörder Herzog Ludwigs des Kelheimers ',1231) war
kein Bayer, kein Deutscher. Unsere Jahrbücher haben keine
Attentate, keine Entthronungen, keine VerseliAvörungen und
hochverräterischen Komplotte, keine politischen Hinrichtungen
zu verzeichnen gehabt, wohl aber melden sie zahlreiche
Beispiele von aufopfernder Hingabe, von Opfern an Gut und
Leben, ven unerschütterlicher, auch unter den schwersten
Leiden und Versuchungen beAVährter Treue des Volkes gegen
seine Fürsten. Darin weichen wir keinem deutschen Stamme."



- 329 —

3. Der dritte Vortrag vom 29. Juli 1882 handelt über „Die
Beziehungen der Stadt Rom zu Deutschland im Mittelalter"-. Nach
einem Hinweis auf den Unterschied ZAvischen der Anschauung
der alten Römer, die ihrer Stadt unvergängliche Dauer und
Weltherrschaft zueigneten, und dem Glauben der Christen an
ein in der Apokalypse verkündetes Gericht der Vernichtung
über die grosse Babel, wird die Geschichte Roms seit dem

Beginne des 5. Jahrhunderts geschildert, die Zeit der
Völkerwanderung und der Auflösung des weströmischen Reiches, die

Zugehörigkeit zu Ostrom, die Verbindung mit dem Frankenreiche,
die durch beiderseitiges Interesse immer fester wurde. Die durch
Pipin, Karl d. G. und Bonifaz geschaffenen und später sich
Aveiterentwickelnden Verhältnisse werden angedeutet, und für
die Geschichte der Stadt vom 7. bis zum Ende des 15. Jahrhunderts
der Gegensatz zwischen Klerus und Laien und die stets sich
erneuernden Parteikämpfe als charakteristisch aufgezeigt. Daran
schliesst sich eine Schilderung der Bedeutung, die Rom für die
Deutschen hatte. Es war gefürchtet Avegen seines Klimas und
der Geldgier seiner Bewohner. Gleichwohl überwog bei
Unzähligen die Begierde, die dortigen Heiligtümer zu sehen, zu
verehren, der daran geknüpften Gnadenschätze teilhaft zu Averden.

— Richten wir nun unseru Blick auf die eigentlichen religiösen,
gottesdienstlichen Einwirkungen, welche Deutschland ven Rom

empfing, so tritt uns sofort ein stark an altrömische heidnische
Vorstellungen erinnernder Zug entgegen, der Glaube an die
magische Kraft der Formel und der Zeremonie. Höhere Bildung
fehlte in Rom (eine Ausnahme machen die Werke Gregors des

Grossen), aber eine von Mythen und Erdichtungen erfüllte
Geschichte erhielten die Deutschen von dort, so dass es ihnen
unmöglich wurde, sich ein nur einigermassen der Wirklichkeit
entsprechendes Bild von der Welt- und Kirchengeschichte zu
machen. Weiterhin Averden folgende Punkte besprochen: Die
der morgenländischen Kirche fremdgebliebene Einrichtung des

Exorzismus und der Exorzisten, das Ordalienwesen, der Gegensatz

zwischen Klerus und Laien, das verderbliche Finanzwesen,
die gottesdienstliche Herrschaft der lateinischen Sprache,
wodurch das Gefühl der Zusammengehörigkeit von Volk und
Priester vor Gott geschwächt oder erstickt, und das Eingehen
in den Geist des Gebetes und dessen persönliche Aneignung-
gehemmt wurde. Wäre die deutsche Kirche eine Filiale der



— 330 —

anatolischen gewerden, so würden heute alle Deutschen ihre
Gottesverehrung in der Volkssprache begehen; sodann die dem
christlichen Altertum fremde Aufstellung mehrerer Altäre in
einer Kirche, endlich die Theorie und Praxis bezüglich der
Sklaverei. Nicht fehlen darf an dieser Stelle Avenigstens ein
Teil der Schlussworte : „Dazu ist uns das Licht der Geschichte
gegeben, dass wir, nach dem Worte der alten Römer, die
menschlichen Dinge weder betrauern noch belachen, sondern
sie verstehen. Für mich, ich muss es bekennen, ist eine
lange Zeit meines Lebens hindurch das, was in Deutschland
von 1517 bis 1552 sich begeben, ein unverstandenes Rätsel
gewesen, und zugleich ein Gegenstand der Trauer und des

Schmerzes; ich sah nur das Ergebnis der Trennung, nur die
Tatsache, dass die zwei, Avie durch scharfen Schwerthieb
geteilten Hälften der Nation, zu ewigem Hader verurteilt, sich
feindlich gegenüberstanden. Seit ich die Geschichte Roms und
Deutschlands im Mittelalter genauer erforscht und betrachtet
habe, und seit die Ereignisse der letzten Jahre das Ergebnis
meines Forschens so einleuchtend mir bestätigt haben, glaube
ich auch das, Avas mir vorher rätselhaft war, zu verstehen, und
bete die Wege der Vorsehung an, in deren allwaltender Hand
die deutsche Nation ein Werkzeug, ein Gefäss im Hause Gottes,
und kein unedles geworden ist Für jetzt ist das geistliche
Rom in Deutschland mächtiger als in Italien. Doch dies war
auch schon im 14. und 15. Jahrhundert der Fall und dann
geschah — was Avir alle wissen." Drei Jahre früher aber, am
1. Mai 1879, hatte er schon an Prof. Michelis geschrieben: „Ich
bin nun seit einer Reihe von Jahren den Einflüssen des Papsttums

durch alle Jahrhunderte hindurch und in allen Richtungen
nachgegangen und habe besonders auch die Geschichte der
einzelnen Staaten und Landeskirchen, Avie sie durch Roms
Einfluss sich gestalteten, studiert. Das Ergebnis ist : Roms
Einfluss ist Aiel schädlicher und ruinöser, als ich vor 1860 etwe
auch nur geahnt hatte. In Deutschland, wenn man den
Ursachen des Unterganges unseres alten Kaisertums nachgeht,
ist das mit Händen zu greifen. In den romanischen Ländern
steht es noch schlimmer ." 1)

4. Döllinger gehört nicht nur zu den bedeutendsten
Dantekennern, 2) sondern war auch dem grossen Dichter äusserlich

') Briefe und Erklärungen 109 f. Deutscher Merkur 1879, S. 158.

2) Siehe Friedrich, Döllinger, Register unter Dante.



— 331 —

und innerlich ähnlich1). Eine Frucht seiner langjährigen und
eindringenden Studien bildet der am 15. November 1887 gehaltene

Vortrag: „Dante als Prophet"-. Ein Prophet ist der Dichter
der Divina Commedia im Sinn und Geist des alttestamentlichen
Prophetentums. Die Aufgabe, zu der er sich berufen fühlte,
und deren Erfüllung eine GeAvissenssache für ihn war, ist eine
vierfache. Er avüI zuvörderst ein Prediger der Gerechtigkeit,
des Friedens und der Liebe sein, und er hat eine bisher
verborgene Lehre zu verkünden, ohne Avelche diese drei Güter
auf Erden nicht bestehen können. Sodann will und soll er
den Zeitgenossen einen Spiegel ihrer Verirrungen, Vergehen
und Laster verhalten und sie so zur Selbsterkenntnis und
Busse führen. Darum gehört es auch drittens zu seinem Berufe,
die in Kirche und Staat bestehenden Gebrechen und Missbräuche
zu rügen und die entsprechenden Heilmittel anzuzeigen. Und
endlich hat er Andeutungen zu geben über eine bessere Zukunft,
und die Hoffnung einer nicht allzufernen Errettung aus dem

Abgrund von Sünde und Elend, in Avelchem die christliche Welt
Aersunken ist, zu wecken und zu nähren. Dies wird im
einzelnen ausgeführt, und es werden Dantes kirchliche und staatliche

Ansichten, seine Auffassung ven Kaisertum und Papsttum

und deren gegenseitigem Verhältnis unter feinsinniger
Deutung der in seinem Gedichte vorkommenden Personen und
Tiergestalten entvAickelt. Die Weltgeschichte ist andere Wege
gegangen, als Dante envartete. Aber Avenn auch seine

Hoffnungen auf eine erspriessliche Neugestaltung des kirchlichen
und staatlichen Lebens enttäuscht Avurden, er blieb doch
Prophet, Lehrer, Warner und Wegweiser für sein Volk. Als solchen

bringt Döllinger ihn in lebensvolle Beziehung zur Gegenwart:
„Man dürfte den dortigen Staatsmännern empfehlen, seine Werke
bei wichtigen Anlässen zu befragen, wie die alten Römer
ihre sibyllinischen Bücher befragten Da liegt denn die Frage
nahe: Wie würde Dante, Avenn er heute unter die Lebenden
zurückkehrte, über Italiens Verhältnis zu Deutschland urteilen?
Wer in des Dichters Seele gelesen hat, Avird für ihn antworten :

Mögen beide Reiche, zu ihrem und der Welt Heile, zu einem
Friedensbunde vereinigt, aber zugleich staatlich und dynastisch
stets getrennt, und von einander unabhängig bleiben!"

') v. Cornelius, Gedächtnisrede auf J. v. Döllinger, München 1890;
Friedrich, Döllinger III, 683 sq.



— 332 —

5. „Deutschlands Kampf mit dem Papsttum unter Kaiser Ludwig
dem Bayer" bildet den Gegenstand des 5., am 28. Juli 1875
gehaltenen Vortrages. Mit kräftigen Strichen wird ein Bild
der Schwierigkeiten entwerfen, mit denen der genannte Kaiser
in seiner 33jährigen Regierung zu ringen hatte, und denen er
zuletzt, nicht ganz ohne eigene Schuld, wie seine Vorgänger,
unterlag. Als Ludwig die Regierung anzutreten den Mut fand,
hatte die römische Kurie bereits den Wahlen, den Bischofswahlen

und den Kaiserwahlen, eine Einrichtung zu geben ge-
wusst, Avodurch sie zugleich zu einer ergiebigen Finanzquelle
für Rom und zu einem ebenso die Kirche korrumpierenden,
wie das Reich auflösenden Werkzeuge seiner Politik wurden.
Dazu kam das Streben der französischen Politik nach Gebietserwerb

auf Kosten des Reiches, ja nach der Kaiserkrone selber.
Auf die deutschen Fürsten aber wer kein Verlass. So hatte
der tapfere, milde und menschenfreundliche, aber allzu weiche,
allzu unbeständige Fürst sein ganzes Leben mit den beiden
Erbfeinden des Kaisertums und der deutschen Reichsgrösse zu
ringen, mit den deutschen Fürsten und mit dem Papsttum, und
hinter diesen steht wieder die stets lauernde, stets nach deutschem
Gebiet und nach der Kaiserwürde lüsterne französische Politik.
Wir sehen ihn gewaltig sich emporschwingen, in kühnen
Sprüngen rasch zugreifen, aber die eine der feindlichen Mächte
hat ihren Kampfgenossen im eigenen Busen des Kaisers. Er
zittert im Innersten seiner Seele vor ihren geistlichen Waffen,
und gerne hätte er auch um den schwersten Preis den Frieden
mit ihr erkauft. Und nach allen Opfern und Erniedrigungen
starb der unglückliche Ludwig doch im Banne und abgesetzt
von den Wahlfürsten. Unwillkürlich legte sich, trotz aller
Verschiedenheit, ein Vergleich nahe zwischen dem unaufhaltsam
zerfallenden Reiche ven damals und dem Kaisertum Wilhelms I.
Und hier wird unser Gelehrter zum rückwärts gekehrten
Propheten und Warner: „Jetzt sind wir in eine neue Phase
getreten: eine Dynastie, die Beherrscherin eines grossen, rein
deutschen1), einheitlich regierten und die Hälfte Deutschlands
umfassenden Königreichs, ist die Trägerin des Kaisertums
gewerden. Damit sind die meisten jener früheren Störungen

a) Nach den Erfahrungen der neuesten Zeit gilt diese Behauptung
wohl nur mit einigem Vorbehalt.



— 333 —

und Hemmnisse beseitigt, welche Deutschland unter seinen
Kaisern nicht zu gesammelter Kraft und Blüte gelangen Hessen.

Ein Hemmnis freilich, und eines der schlimmsten, ist auch jetzt
wieder tätig Dennoch dürfen wir wohl ohne allzu vermessene
Zuversicht sagen: Novus ab integro sseclorum nascitur ordo".

Beiläufig sei bemerkt, dass bei der Besprechung der Frage
Avegen der altissima paupertas und der darauf bezüglichen, sich
widersprechenden päpstlichen Erlasse die Unfehlbarkeitsmeinung
in interessante Beleuchtung gerückt wird.

6. Der 6., am 25. August 1877 gehaltene Vortrag: „Aventin
und seine Zeit"- betrachtet diesen hervorragenden bayerischen
und deutschen Geschichtschreiber (geboren zu Abensberg in
Bayern 1477, gestorben 1534 zu Regensburg) im Lichte seiner
Zeit und erörtert, Avie die Zeit zu ihm und er zu ihr stand.
Es ist die Periode des absterbenden Mittelalters und der
beginnenden Neuzeit; im Geistesleben ist es die Zeit erst des

Humanismus, dann die der Reformation, diese durch jene
vorbereitet. Dem entpricht denn auch Aventins Lebensgang und
Gesinnung. Er Aerdankt den Humanisten seine klassische
Bildung, seine kritische, historische Befähigung ; er hat einige
von ihnen zu Lehrern, mehrere zu Freunden gehabt ; im reiferen
Alter aber lebt und webt er in den Gedanken und Hoffnungen
der Reformation. Auf Grund einer Analyse der beiden Hauptwerke

: „Annales ducum Boiarise" und „Bayerische Chronik"
schildert uns Döllinger den Historiographen (unter gelegentlicher
Richtigstellung, Avenn er übertreibt) als Gelehrten und Schriftsteller,

als deutschen Patrioten und Mahner seines Volkes,
als Ankläger der Päpste, in denen er gefährliche Schädiger
und unversöhnliche Feinde des Reiches und der deutschen Nation
sieht, als Rufer nach Abstellung der kirchlichen Missbräuche.
Ist so Aventin ganz ein Kind seiner Zeit, aber auch Führer
seines Volkes, so erhebt sich schliesslich noch die Frage : War
er innerlich Protestant oder hielt er fest an der alten Kirche?
Zu einer klaren Anschauung über die Gegensätze der katholischen
und der protestantischen Lehre hat er es wohl nicht gebracht ;

mit dem Gedanken, dass die Reformation zu einer völligen
und bleibenden Trennung, zu einer feindlichen Gegenüberstellung
ZAveier Kirchen führen würde, konnte er sich umsoweniger
vertraut machen, als dieser Gedanke selbst den Führern der
Bewegung fremd und kaum fassbar war. Gleich den meisten



— 334 —

semer Zeitgenossen nahm er die Hoffnung mit ins Grab, dass
die Reformation durchdringen, und sein geliebtes Deutschland
von dem Unheil einer dauernden Kirchenspaltung verschont
werden möchte. So gleicht er Erasmus, den er hoch verehrte,
und mit dem er vielfach übereinstimmend dachte.

7. An 7. Stelle erscheint die am 28. März 1887 beim 128.

Stiftungsfeste der Akademie in deren neuem Festsaale gehaltene

Festrede über den „Einfluss der griechischen Literatur und
Kultur auf die abendländische Welt im Mittelalter~. Einleitend
wird hervorgehoben, dass unsere ganze moderne Zivilisation
und Bildung aus griechischer Quelle geflossen ist. Kultur und
Literatur der Römer, welche neben dem Christentum als
Erziehungsmittel der modernen Völker gedient haben, entstammen
der weit reicheren griechischen Zivilisation. Dazu kommt als
Aveiteres Element das hellenisierte Judentum, dessen Hauptsitz
Alexandrien war, mit der Übersetzung des Alten Testaments
und den Schriften des platonisierenden Juden Philo. In den
christlichen Gemeinden herrschte überall, selbst in Rom bis tief
ins dritte Jahrhundert hinein, die griechische Sprache. Liturgie,
Predigt, die Anfänge einer eigenen Literatur, alles Avar griechisch.
Erst gegen das Ende des 2. Jahrhunderts schreibt Tertullian
lateinisch. Aber auch bei ihm, wie bei Hilarius, Ambrosius,
selbst noch Hieronymus, ist die Substanz der Doktrin noch ganz
griechisch. Erst mit Augustinus beginnt eine teilweise originale
und selbständige lateinische Wissenschaft. Im Laufe des 5.

Jahrhunderts, in den Stürmen der Völkerwanderung, starb die
griechische Erudition aus. Das blieb so ein Jahrtausend
hindurch. Nach den Zeiten des Hieronymus — also seit 420 —
hat die abendländische Welt lateinischer Zunge dem Studium
des Neuen Testaments in seiner Grundsprache entsagt. Nach
einem kurzen AufscliAvung unter den beiden gelehrtesten Männern
am Hofe Karls d. G., Paulus Diaconus und Alkuin, die griechisch
verstanden, und es im byzantinischen Bilderstreit, verwerteten,
und weiterhin im 12. Jahrhundert unter Johann von Salisbury
und Bernhard von Chartres, wies erst Roger Bacon, der
bedeutendste Geist jenes Zeitalters, um die Mitte des 13.
Jahrhunderts auf den hohen Wert und die Unentbehrlichkeit der
griechischen Literatur, auch für die Kirche, freilich vergeblich,
hin. Erst auf dem Unrwege einer Übersetzung aus dem
Arabischen kam man zum Verständnis des Aristoteles und der



— 335 —

griechischen Arzneikunde. — Zum grössten Teil aus der
griechischen Welt kamen eine Unmenge \en Legenden, die
unvermeidlich in die Geschichtswerke eindrangen, der systematische
Dämonenglaube der Neuplatoniker und die der älteren Christenheit

unbekannte Vorstellung von einem Pakt mit dem Teufel.
Erfreulich ist es, dass das Abendland den Griechen eine
Anzahl vielgelesener Romane zu verdanken hat. — Schliesslich
betont der Autor noch ausdrücklich, dass der Gewinn, den die
Menschheit aus den hellenischen Einflüssen, den früheren wie
den späteren, gezogen hat, seiner Ansicht nach weit grösser
ist, als das Unheil, welches sie gestiftet haben. Auch vertritt
er die Meinung, dass in Zukunft die Wirkungen, Avelche das
Studium der grossen antiken Muster und Lehrmeister hervorbringt,

sich noch wohltätiger erweisen werden, als dies in der
Vergangenheit der Fall gewesen.

8. Die Rede vom 25. Juli 1879 über „die orientalische Frage
in ihren Anfängen"- behandelt den Ausgangspunkt eines Problems,
das immer Avieder von neuem nicht nur Staatsmänner und
Politiker, sondern jeden ver- und rückwärtsschauenden Mann
beschäftigt. Als das erste Stadium der orientalischen Frage
bezeichnet Döllinger die Periode der Kreuzzüge. 'Als Ziel
derselben nennt er die dem christlichen Europa durch die Natur
der Dinge gesetzte, wenn auch damals nur von Avenigen
erkannte Aufgabe, die verderasiatischen Länder am Mittelmeer
wieder zu gewinnen und einen nie zu versöhnenden, unablässig
vordringenden Feind abzuwehren. Am Schlüsse des 13.

Jahrhunderts war die Entscheidung gefallen : es war eine vollständige

Niederlage des Christentums, womit die Kreuzzüge endeten ;

die europäischen Fürsten und Völker, Klerus und Laien, waren
vom Islam besiegt. Mehr noch: es war der Grund gelegt zu
künftigen neuen Verlusten. Als Ursache wird angegeben, dass
die Leitung des grossen Unternehmens von Anfang an
verkehrt war; die Beweggründe, die man geltend machte, die
Mittel und Anstalten — alles trug den Keim der Auflösung und
Selbstzerstörung in sich. Die zwei weltbewegenden Dogmen
der damaligen Kirche — die Lehre von der gottgewellten
Weltleitung durch den Papst und die schon seit längerer Zeit
aufgekommene Buss- und Ablasstheorie, womit das altkirchliche
Bussinstitut durch die Erfindungen der Vertauschung und des

Loskaufs seinem ursprünglichen Zwecke stark entfremdet



— 336 -
Avurde — vermochten Avohl gewaltige Menschenmassen nach
Asien zu treiben und sie dort Schlachten gewinnen zu lassen.
Aber sie waren nicht imstande, Fürsten und Völkern jene
Tugenden einzupflanzen, die allein den dauernden Besitz des

im Sturmlauf Gewennenen sichern konnten: Disziplin,
Selbstbeherrschung und Eintracht. Gerade als am Ende des 13.
Jahrhunderts das Christentum in Syrien im Todeskampfe lag, und
somit der erste Akt des welthistorischen Dramas zu Ende ging,
erhob sich der noch kleine und ungenannte Türkenstamm der
Osmanen, der durch die Eroberung Konstantinopels (1453) den
zweiten Akt beendete. Die christlichen Mächte hatten ihnen
wirksam vorgearbeitet, indem sie, Avie durch militärische
Eroberung und Verwüstung, so durch kirchliche Befehdung die
Vormauer des Christentums, das byzantinische Reich, untergraben
hatten. Zwischen Furcht und Hoffnung, so schliesst der Redner,
schwanken Avir alle, wenn wir an das bald zu erwartende
Resultat des dritten Aktes denken.

9. Ein gleichfalls aktuelles Thema behandelte Döllinger am
25. Juli 1881 in seiner Rede über „die Juden in Europa"-. Sie
ist durchweg philosemitisch ausgefallen. Nach seiner Auffassung
ist das Schicksal des jüdischen Volkes vielleicht das
erschütterndste Drama der Weltgeschichte und Avird bestimmt durch
religiösen Fanatismus, gemeine Habgier und instinktartige
Rassenabneigung, die ihrerseits Avieder im Mangel des

Gerechtigkeitssinnes Avurzeln. Auf Grund eines ausgedehnten
geschichtlichen Umblickes über das Verfahren der staatlichen
und kirchlichen Geweiten und die Haltung der Bevëlkerung
während des ganzen Mittelalters gelangt er zu dem Ergebnis,
dass die gesamte äussere Geschichte der Juden, während fast
tausend Jahren, eine Kette Aen ausgesuchten Bedrückungen,
von herabwürdigenden und demoralisierenden Quälereien, von
Zwang und Verfolgung, Aen massenhaften Abschlachtungen,
ein Wechsel von Verbannungen und Zurückrufungen sei. Es

sei, als ob die europäischen Nationen wetteifernd alles
aufgeboten hätten, um den Wahn zu verwirklichen, dass bis ans
Ende der Zeiten den Juden das härteste Helotentum nach dem
Ratschlüsse des Himmels bestimmt, und dass die Söhne der
Heiden berufen seien, Büttel- und Henkerdienste an Gottes
LieblingsAelk zu verrichten. Zum Vorwurf Avurde ihnen
gemacht Habgier und Wucher, soAvie ihr religiöses Verhalten ;



— 337 —

ihr sittliches Leben, soweit es Familie, Keuschheit, Massigkeit,
Vertragstreue betrifft, wird in der Literatur jener Jahrhunderte
nicht angetastet. Der Vortrag schliesst mit einer Beurteilung
des Judentums der Gegenwart. Auch hier weiss Döllinger
viel Günstiges zu sagen, wenn er auch die offenbaren Schäden,
die durch Wucher, Börsenspekulation und Presse hervorgerufen
Averden, nicht unerwähnt lässt. Wenn er aber meint, dass

namentlich das deutsche Judentum durch deutsche und christliche

Bildung immer mehr influenziert Averde, so Avurde Avohl

gegnerischerseits eine umgekehrte Beeinflussung behauptet
Averden. Wie dem aber auch immer sein mag, für jeden passt
das Wort der Sophokleischen Antigone, mit dem unser Gelehrter
seine Ausführungen beendet: „Nicht mitzuhassen, mitzulieben
bin ich da."

10. „Über Spaniens politische und geistige Entwicklung" sprach
Döllinger am 25. Juli 1884. Nachdem er auf das überraschende
Phänomen hingewiesen, dass der allen Neuerungen, allem
revolutionären Gebahren so abholde, so zäh am Alten und
Herkömmlichen klebende Spanier dennoch seit hundert Jahren
mehr Revolutionen gemacht hatte, oder über sich hatte ergehen
lassen, als selbst die beweglichen Franzosen, beginnt er mit
einem geschichtlichen Überblick. Während das verchristliche
Spanien den Römern erst nach 200jährigem Kampfe erlegen
wer, reichte eine einzige unglückliche Schlacht hin, das christliche

Gotenreich den moslemischen Waffen auszuliefern. Der
durch 7 Jahrhunderte sich fortziehende Krieg der Rückeroberung,
zugleich Rassenkampf und Religionskrieg, hat dem spanischen
Volke sein unvertilgbares Gepräge gegeben. Besonders zur
Zeit der Kreuzzüge erwachte bei den Spaniern das BeAvusst-

sein, dass die Bekriegung der Ungläubigen ihr lebenslänglicher
Beruf sei. So entwickelte sich als Grundzug ihres Charakters
jenes nationale Hochgefühl, in welchem jeder sich fühlte als
ein Glied des auserwählten, zum Vorkämpfer für die Christen-
Avelt berufenen Volkes. Dieses unablässige Ringen mit einem
übermächtigen Feinde, das nie ermattende Fortschreiten zu
bessern staatlichen und kirchlichen Zuständen Avaren ein dankbarer

Stoff gewesen, um als patriotisches Bildungs- und
Erziehungsmittel wohltätig zu Avirken. Aber es ist anders gekommen.
Kein anderes Volk hat nämlich eine Geschichte, welche in
solchem Grade durch grobe, handgreifliche Unwahrheiten und will-

Revneintern.de Théologie. Heft 70, 1910. 22



— 338 -
kürliche Erdichtungen, durch phantastische Ausschmückungen
und Fabeln verwirrt und entstellt wäre, wie es bei der
spanischen der Fall ist. Dadurch werde der spanische Geist
mit Walmgebilden erfüllt und gewöhnte sich an einen
phantastischen Wunderglauben, der ihn für jede Täuschung-
empfänglich machte, sobald sie nur seinem Nationalstolz und
seinen Vorurteilen Rechnung trug. Als Belege werden
insbesondere erwähnt die Cid-Sage, die Erdichtung des Königreichs

Sobrarbe, die Jakobus-Legende. Selbst noch im Jahre
1594 wurde, um diese letztere und die Lehre von der
unbefleckten Empfängnis Mariens zu beglaubigen, von einigen
Jesuiten eine ganz durchsichtige Fälschung ins Werk gesetzt,
an deren Echtheit fast anderthalb Jahrhunderte lang ganz
Spanien geglaubt hat. Dazu kamen um die Mitte des 17.
Jahrhunderts die Offenbarungen der exaltierten Nonne Maria Aen
Agreda. — Hierauf wendet der Autor sich wieder dem
geschichtlichen Verlaufe zu und zählt die spanischen Erbfehler:
Zwietracht, Eifersucht, Habgier, Kämpfe der Könige unter sich
oder mit ihren unbotmässigen Vasallen, als die Ursache auf,
Avarum es so spät erst gelang, das Werk der Wiedergewinnung zu
vollenden. Die unerquickliche Chronik Spaniens im 14. und
15. Jahrhundert berichtet Aen 179 Revolutionen in den
christlichen Staaten, neben 61 in den moslemischen. Erst unter
Ferdinand und Isabella, denen, wie auch ihren Nachfolgern,
eine ausführliche Charakteristik gewidmet wird, erhob sich in

plötzlichem Aufschwung das Land zur blühendsten Monarchie
Europas. Anschaulich wird der Niedergang geschildert, indem
Spanien an unausführbaren Aufgaben sich verblutete und seine

Flotte, seine beste Mannschaft, seinen Nationalwehlstand verlor,

und im 17. Jahrhundert ein Verfall eintrat, wie er seit
dem Ausgang des Mittelalters bei ziAilisierten Nationen ohne

Beispiel ist. Hierauf wird die mit der Erhebung des Hauses
Bourbon auf den spanischen Thron beginnende neue Periode
geschildert. Französische Art ringt mit der altspanischen ;

das Land erhält Avenigstens die äussere Figur eines modernen
Staatswesens. Besonders zeigt sich der neue Einfluss im
literarischen Leben, worin bei dem herrschenden Geistesdrucke
früher kaum etwas ven Bedeutung war geleistet worden.
Schliesslich wirft Döllinger noch einen Blick auf das
Verhältnis ZAvischen Spanien und Deutschland und konstatiert die



— 339 —

erfreuliche Tatsache, dass die Pforten Spaniens der deutschen
Wissenschaft und Literatur nun endlich erschlossen seien.

11. Ein Kapitel, nicht nur französischer, sondern, infolge der
eingreifenden Wirksamkeit dieses Fürsten, deutscher und
europäischer Geschichte besprach unser Gelehrter am 28.März 1882

in seinem Vortrage über „die Politik Ludwigs des XPV." Indem
Döllinger den Geist und die Ziele der Regierung Ludwigs
überhaupt und besonders in ihrem Zusammenhang sowohl mit der
früheren, als mit der nach seiner Zeit eingetretenen
Entwicklung des französischen Staatswesens darlegt, macht er
zunächst auf eine bisher nicht genügend gewürdigte Tatsache
aufmerksam: vom 15. bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts ist
Frankreich überwiegend ven Kardinälen oder von Männern,
die nach dieser Würde strebten, regiert werden. Dass dies
ohne Konflikte möglich wer, lag in der engen Verbindung und
der Gemeinsamkeit der Interessen zwischen Rom und Paris.
Wenn aber auch Ludwig die Kardinäle von den
Staatsgeschäften fernhielt und sie nur zu Verhandlungen mit der
römischen Kurie gebrauchte, so waren es doch die Grundsätze
Richelieus und Mazarins, die ihn im wesentlichen leiteten.
Dazu kommt, dass er vollständig der Gebieter der französischen
Kirche Avar. Alle staatlichen Rechte ferner vereinigte er in
seiner Person und hielt sich für den Statthalter Gottes auf
Erden, der durch höhere Eingebung geleitet Averde. Aber sein

berühmtes Wort: „Der Staat bin ich", war doch nur der
Ausdruck des sein ganzes Leben umspannenden Bewesstseins, dass

er mit Frankreich, mit dem Volk, mit dem Staatswohl, zu
unauflöslicher moralischer Einheit verschmolzen sei. Indem er
sich selber liebte und bewunderte, liebte und beAvunderte er
Frankreich und umgekehrt. „Alles durch den König und für
den König" wer sein Wahlspruch. Um der bewunderte,
angebetete König zu bleiben, musste er dem nationalen Hunger
und Durst nach „gloire" (im Deutschen gibt es kein adäquates Wort
dafür), nach Waffenruhm und Eroberungen, stets neue Nahrung
zuführen. Der König verfügte über eine treffliche Diplomatie,
die ihm nicht untreu Avurde, während er umgekehrt vieles
durch Bestechungen erreichte. Wesentliche Dienste leistete
ihm nebstdem das Vertrauen des Klerus in ganz Europa, und
es schadete ihm nicht, dass er fast 30 Jahre lang mit 2 Päpsten,
Alexander VII. und Innocenz XL, in Hader lebte. Nach einer



— 340 —

ausführlichen Schilderung dieser Zwistigkeiten kommt Döllinger
auf den Grundgedanken und das Endziel der königlichen Politik
zu sprechen: Ludwig trachtete nach dem Kaisertum, er und
sein Haus sollten die Stellung einnehmen, jene Suprematie
erringen, welche das Haus Habsburg etwa 130 Jahre lang in
Europa behauptet hatte. Nunmehr geht der Autor zur
Betrachtung seiner Politik im einzelnen über und schildert des

Königs Verfahren gegenüber Piémont, der Schweiz, der Türkei,
Polen, dem Kurfürsten von Brandenburg, Schweden, Ungarn,
Spanien, Portugal, England, Holland. Dann kommt er auf seine
Stellung und Betätigung als Schutzhort des Katholizismus zu
reden und schildert namentlich sein Verhalten gegen den
Protestantismus und die Folgen der Aufhebung des Ediktes von
Nantes. Nach einer Darlegung seines Kriegs-Glückes und
Unglückes zeichnet Döllinger zusammenfassend ein Bild der lichten
und der dunkeln Seite von Ludwigs Walten. Im Anschlüsse
hieran wirft er die Frage auf: ob Ludwig XIV. die
Revolution mit dem Sturze des Königtums verschuldet habe. Er
gibt ihr die richtigere Fassung: wer es für die Gewelthaber
nach ihm noch möglich, die Revelution zu vermeiden? So

gestellt aber müsse sie geradehin bejaht werden. Schliesslich
findet Döllinger auch hier, ähnlich wie bei der Judenfrage,
ein versöhnliches Wort gegenüber der Behandlung, welche
Deutschland von Ludwig erlitten hat, durch den Hinweis auf
die für unsere Väter zu einer Quelle der Bildung gewordene,
von Ludwig gepflegte und teilweise hervorgerufene klassische
Literatur, und durch die Erinnerung daran, dass der Raub
deutschen Gebietes uns nicht abhalten solle, die Lichtseiten
in seinem Wesen und Tun anzuerkennen und mildernde
Umstände für manche seiner Taten gelten zu lassen. Das Jahr
1870 habe uns die Übung dieser Pflicht in nicht geringem Masse
erleichtert.

12. Der letzte Aufsatz des ersten Bandes, erweitert aus einem
am 25. März 1886 über „die einflussreichste Frau der französischen
Geschichte" gehaltenen Vortrag, gestaltet sich zu einer
Ehrenrettung dieser im Leben und nach ihrem Tode so viel
verleumdeten Dame, über die bis auf Döllingers Zeit das Urteil
der Geschichtskundigen, in Deutschland wie in Frankreich,
ein zweifelhaftes, unsicher hin- und hersclrwankendes war, so
dass sie ein geschichtliches Rätsel blieb. Döllingers Absicht



— 341 —

war nun, dieses Rätsel soweit als möglich zu lösen, bisher
unbeachtete, aber lehr- und aufschlussreiche Seiten ihres Lebens
hervorzuziehen und eine Korrektur des häufig von ihr
aufgestellten Bildes durch richtigere Verteilung von Licht und
Schatten zu geben.

Zunächst wird die dreifache Quelle, aus der die zahlreichen
Entstellungen der Geschichte der Marquise von Maintenon und
die ungünstigen Urteile über sie hergeflossen sind, als vielfach
unzuverlässig und falsch nachgewiesen. Darauf folgt ein
Lebenslauf der aussergewohnlichen Frau, bis nach dem Tode
der Königin am 30. Juli 1683, sie nach kurzer Frist, im
Anfange des Jahres 1684, als fast Fünfzigjährige durch geheime
nächtliche Trauung die Gattin Ludwigs wurde. Die Tatsache
dieser Ehe, deren Kundmachung die Maintenon sehnlich
wünschte, weist unser Gelehrter auf Grund der Briefe des in
das Geheimnis eingeweihten Bischofs von Chartres gegenüber
der bisherigen Auffassung nach. Darauf unternimmt er es mit
feinstem Verständnis, dieses so Avunderbar zusammengefügte,
so kontrastierende und doch über 30 Jahre in ungetrübter
Eintracht ausharrende Paar, beide in ihrer Eigentümlichkeit,
ihren Licht- und Schattenseiten uns zu vergegenwärtigen. Er
schildert uns ausführlich den absoluten Monarchen, für den

regieren befehlen hiess, und dessen sehnlichster Wunsch, nach
der Versicherung seiner Gattin, es Avar, sein Volk glücklich zu
sehen und dessen ihm wohlbekannten Notstand zu lindern.
Aber seine Wünsche sind nicht immer zu Taten geworden.
Ausserordentlich sympathisch ist das in allen Einzelheiten genau
ausgeführte Bild der Marquise, deren Charakter und Einfluss
auf den König einlässlich geschildert ist, Avobei indessen die
Schattenseiten, ihr Verhalten gegen den Protestantismus und
den Jansenismus, durchaus nicht verschwiegen werden.

Zum Schlüsse vergleicht Döllinger die Avunderbare Französin

mit einer deutschen Frau, keiner geringeren, als der
Kaiserin Maria Theresia. Der geistreichen Parallele entnehmen
Avir folgende Einzelheiten : „Beide waren Zierden ihres
Geschlechtes, beide verbanden mit einem männlichen Geiste,
hohem Verstand und Einsicht, alle weiblichen Tugenden ; aber
die eine herrschte aus eigener Machtvollkommenheit, die andere
verborgen und auf Umwegen. Beide gaben sich voll und
entschieden hin, Maria Theresia an den Staat, Frau Aen Maintenon
an den Herrn und Gemahl, der mit Fug sagen konnte: „Ich bin



— 342 —

der Staat." Beide billigten oder übten, unter männlichem
Einfluss, religiösen Druck und Verfolgung. Beide waren fromm
tmd eifrig im Sinn und Dienst ihrer Kirche, aber die Französin
folgte unbedingt den Leitern ihres Gewissens, während die
deutsche Fürstin in Staatssachen ihrem Beichtvater keinen
Einfluss gestattete und selbst in kirchlichen Dingen oft anderen
Ratschlägen folgte. Beide waren überzeugt, eine Sendung zu
haben und Werkzeuge in Gottes Hand zu sein ; aber während
für die fein und tief empfindende Maintenon jeder Misserfolg
eine Quelle peinigender Sorgen war, bewahrte die andere sich
in den höchsten Nöten die grösste Seelenruhe. Beide haben
viel gelitten dadurch, dass die Personen, die ihnen am nächsten
standen, von ganz anderen Anschauungen beherrscht wurden :

Der Kaiserin begegnete dies mit ihrem Sohne und Mitregenten
Joseph, der Marquise mit ihrem Gemahl. Beide trugen ihre
Wünsche, ihre Sympathien und Abneigungen allzusehr in die
Politik und stifteten dadurch grosses Unheil. Endlich haben
beide Frauen auf die Weltgeschichte eingewirkt; aber das
Andenken der einen ist im Volke längst verschollen, aaehrend das
Andenken der grossen Kaiserin noch immer von Millionen
gesegnet wird. — Sein Endurteil über die bald gepriesene, bald
gescholtene Marquise fasst Döllinger in folgende Worte
zusammen, die, aus solchem Munde kommend, besonders schwer
wiegen: „Die Anerkennung dürfen wir ihr nicht versagen, dass
sie zwar viel geirrt, viel geschadet, aber auch viel, unendlich
viel Gutes gewirkt, zahllose Wohltaten in reinster Absicht
gespendet hat. Sie hat sich selbst schwere Lasten auferlegt,
um anderen das Leben erträglicher, schöner zu gestalten. Ihre
besten Taten stammen aus ihr selbst, ihre schlimmsten
Irrtümer entsprangen allzu grossem Vertrauen auf fremde
Überlegenheit. Die Regel, die sie ihren Zöglingen gab, streng
gegen sich, zärtlich und nachsichtig gegen andere zu sein, hat
sie stets selber beobachtet. Die Geschichte Frankreichs wird
kaum eine andere Frau aufweisen können, Avelche in Reichtum

und Mannigfaltigkeit der Gaben und Tugenden sie
übertroffen hätte." — Ein günstigeres Urteil kann wohl kaum über
eine Persönlichkeit in solcher Stellung gefällt werden.

Menn.
(Fortsetzung folgt.)


	Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890

