Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 70

Artikel: Ddéllinger als Schriftsteller : 1799-1890
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403758

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 311 —

DOLLINGER ALS SCHRIFTSTELLER.

(1799—1890.) "

V.

A. Die traurigen Erfahrungen, die Doéllinger an seiner
eigenen Kirche machte, hatten seinen Blick geweitet; der Riss,
der jetzt durch die katholische Kirche ging, mahnte von neuem
an die vom Erloser gewollte Einheit; die Dogmatisierung des
extremen Papalismus erinnerte unwiderstehlich daran, dass ge-
rade dieses System einen Teil — und nicht den kleinsten —
der Schuld an der beklagenswerten Zerrissenheit der christ-
lichen Welt zu tragen hat. Da lag es nahe, aus Bosem Gutes
zu wirken und, was seit langem nicht mehr geschehen war,
. Frieden und Eintracht wenigstens anzubahnen. Aus dem Pole-
miker wurde ein Ireniker. Zu solch einem Werke gehért ein
grosser Optimismus, aber ohne diesen wird tberhaupt nichts
Grosses erreicht. Wohl mag der kiihl abwigende Verstand auf
die unleugbar vorhandenen Schwierigkeiten hinweisen, und die
Erfahrungen der Folgezeit haben nur zu deutlich gezeigt, dass
dies nicht ohne Begriindung wire. Ubrigens verschloss sich
auch Dollinger dieser Einsicht nicht, denn, wie er selbst sagt,
nzwel Kirchen konnen sich nicht einander plétzlich in die Arme
fallen, wie zwei nach langer Trennung sich wiedersehende
Freunde“. Aber jedenfalls hat Déllinger durch seine im fol-
genden zu besprechenden Vortrige und durch die Bonner
Unionskonferenzen weckend und belebend gewirkt, und: magna
voluisse magnum.

In den drei ersten Monaten des Jahres 1872 hielt er seine
beriihmten Unionsvortrage, die er gedruckt zundchst dem eng-
lischen Publikum durch seinen Freund Oxenham nach seinem
Manuskript zugénglich machte: Lectures on the Reunion of the

) Siehe diese Zeitschrift, Januar 1910, S. 79—101.



— 312 —

Churches, transl. with preface by H. N. Oxenham. London
1872. In Deutschland blieb man vorerst auf die dartiber in
der Allgemeinen Zeitung erschienenen Mitteilungen beschrinkt.
Erst viel spiter entschloss er sich zur Veroftentlichung, die
unter dem Titel erfolgte: ,Uber die Wiedervereinigung der christ-
lichen Kirchen. Sieben Vortrdge, gehalten zw Miinchen im Jahwre
1872. Nordlingen 1888.

1—2. Die beiden ersten Vortrige geben einen allgemeinen
Uberblick tiber die religiose Weltlage. Mit seinen ungetihr 350 Mil-
lionen Seelen bildet der christliche Teil des Menschengeschlechtes
etwa 30 Prozent der ganzen Bevolkerung der Erde. Die Christen
zerfallen aber in viele, grossere oder kleinere Genossenschaften
oder Kirchen, die sich gegenseitig ausschliessen, d. h. keine
Gemeinschaft des Gottesdienstes, der Sakramente und des Ge-
betes zulassen, und einander erheblicher und daher seelen-
gefahrlicher Irrtiimer oder Abweichungen von der Lehre Christi
beschuldigen. So trennten sich zu Beginn des zweiten Jahr-
tausends dig romisch- oder abendléndisch-katholische und die
griechisch-katholische oder anatolische Kirche und beschuldigten
sich fortan wechselseitig des Abfalls und der Irrlehre. Im
16. Jahrhundert kam die grosse, viel tiefer gehende Spaltung
in der lateinischen Kirche hinzu, aus der sich drei grossere
Systeme entwickelten: das lutherische, Deutschland, die skan-
dinavischen Lénder und die russischen Ostseeprovinzen um-
fassend, tiber 30 Millionen stark; das reformierte in der Schweiz,
den Niederlanden, Schottland, einigen Gegenden von Deutsch-
land und Ungarn, etwa 12 Millionen begreifend; von diesen
beiden sich unterscheidend die englische Episkopalkirche, welche,
so lautet Dollingers Charakterisierung derselben, ,in ihrer
Verfassung und ihrer Gottesdienstordnung den beiden alten
Kirchen ... dhnlicher geblieben ist und auch durch die Kiirze
und geringere Bestimmtheit ihrer Bekenntnisschrift, der 39 Ar-
tikel, sich teils weniger von den katholischen Dogmen entfernt,
teils auch wieder verschiedenartigen Lehren und Deutungen
einen weiteren Spielraum gewédhrt®.

Nach einem kurzen Hinweis auf die kleineren religitsen
Genossenschaften erortert Dollinger die guten und die schlimmen
Seiten der zahlreichen kirchlichen Separationen. Er gibt die
geschichtliche Notwendigkeit der Vorginge des 16. Jahrhunderts
zu, verkennt auch nicht den einen oder andern Vorteil, den



— 313 —

Spaltungen haben koénnen, gelangt aber zu dem Resultate, dass
jeder, dem der Name eines Christen noch Wert hat, téglich
Gott anrufen sollte, dass doch einmal wieder eine Ausgiessung
des Geistes der Einigkeit erfolgen, ein neues Pfingstfest der
Erleuchtung, des Friedens und der Bruderliebe in der Christen-
heit gefeiert werden moge.

Denn dass Christus, der Stifter der Kirche, ihre Einheit
gewollt, geboten habe, ist auf Grund seines hohepriesterlichen
Gebetes (Joh. 17, 21) Kklar. Diese Einheit aber soll fiir alle
Volker ein Zeugnis sein von der Wahrheit und Gottlichkeit der
Lehre Jesu. Damit freilich hat Christus auch schon zu ver-
stehen gegeben, dass kirchliche Trennungen den entgegen-
gesetzten FEindruck hervorbringen. Die Zivilisation aber, die
die christlichen Vélker zunichst an sich selber zu verwirklichen
und dann den Heidenvoélkern zu vermitteln haben, beschreibt
unser Gelehrter mit den folgenden schonen Worten: ,Unsere
gesamte gesellschaftliche Ordnung, jede offentliche und private
Institution oder Lebenserweisung beruht oder soll beruhen auf
folgenden Wahrheiten: Vor Gott sind alle Menschen gleich,
alle zur erreichbar hochsten sittlichen und geistigen Voll-
kommenheit und daher zur Seligkeit berufen; alle sollen sich
briiderlich lieben; es darf keine Kasten und keine Sklaverei
geben. Jeder Mensch ist eine freie Personlichkeit, die nicht
als Mittel, nicht als Sache, sondern als Selbstzweck angesehen
und behandelt werden muss; daher freie Entwicklung und Aus-
serung aller Kriifte und Fahigkeiten und gesetzliches Nebenein-
anderbestehen derselben — also unter der Bedingung der durch
die Riicksicht auf die allgemeine Freiheit gebotenen Selbst-
beschrankung. Die Ehe ist ein religiés geheiligtes, auf der
Grundlage der Monogamie und der moralischen Gleichberech-
tigung des Weibes ruhendes Institut. Das viterliche Recht
{iber die Kinder wird beschrinkt und iiberwacht durch die Ge-
sellschaft; also Verbot des Kindermords und staatliche Noti-
gung zur Beniitzung der dargebotenen Bildungs- und Erziehungs-
mittel. Arbeit und Keuschheit sind als sittlich-religiose Pflichten
anerkannt. Das Verhiiltnis zwischen der Staatsgewalt und den
Untergebenen ist ein religios-geheiligtes; der Gehorsam gegen
das Gesetz und die gesetzliche Obrigkeit, als gegen ein von
Gott gewolltes Institut, ist daher Pflicht, gleichwie die Obrigkeit
verpflichtet ist, ihr Amt innerhalb der gesetzlichen Schranken,
ohne Willkiir und Tyrannei, zu fiihren.“



— 314 —

Wie aber wiire die Erfiilllung einer solchen Aufgabe mog-
lich, wenn die Christenheit der Welt das Bild gegenseitiger
Entfremdung und Verbitterung, ja offener Feindseligkeit bietet ?

5. Der dritte Vortrag erodrtert zunéchst die Vorbedingungen
einer Wiedervereinigung. Das Mogliche und Denkbare hierbei
besteht vorerst nur in der Anbahnung eines bessern Verstind-
nisses, einer fortgesetzten gemeinschaftlichen Beratung und in
der Aufsuchung befriedigender Erkldrungen der vorhandenen
Bekenntnisformeln. Erst gilt es Unterscheidung von Dogma
und Meinung, von angestammter, altiiberlieferter IL.ehre und
kinstlichen Produkten der Theologie; es gilt Scheidung von
Brauch und Missbrauch, Entfernung gegriindeter Argernisse,
Wiederherstellung des Ausgearteten in seiner besseren, urspriing-
lichen Gestalt. Es gehort ferner dazu ein méachtiger iiberwél-
tigender Geist und Zug der Union, der oft in Jahrhunderten
nicht gefunden wird, und ein gemeinschaftliches, nicht von
subjektiver Willkiir abhingiges, massgebendes Prinzip. Endlich
muss sich ein hoheres Mass geistiger Bildung und religioser
Wirme vorfinden.

Gerade Deutschland aber ist infolge seiner religiosen Zer-
teilung, die wie ein scharfes Schwert mitten durch den Leib
der Nation hindurchgegangen ist, berufen, das Friedenswerk zu
tordern: ,Da, wo die Entzweiung entstanden ist, die Trennung
geboren wurde, da muss auch die Versohnung erfolgen, muss
die Spaltung zu einer hoheren und besseren Einheit fiihren;
das wire dann die tragische Katharsis in dem grossen Drama
unserer (Geschichte.“ In diesem Zusammenhang geht Doéllinger
auf die heutzutage vielbesprochene katholische Inferioritit ein
und meint: L Fiir das Ziel, welches wir hier im Auge haben,
die Versohnung der Religionen, diirfte dieses Zuriickbleiben
des einen Teils doch eine giinstige Wirkung haben, fast als ein
Gewinn zu erachten sein; denn da, wo es sich um eine Eini-
gung von Getrennten handelt, ist es durchaus notwendig, dass
wenigstens der eine Teil das Gefithl der eigenen Mingel und
den Wunsch besitze, an den Giitern und Vorzigen der Gegen-
seite teilzunehmen.*”

In Deutschland sind Katholiken und Protestanten durch
alle Bande, welche die Menschen aneinanderketten, verbunden,
wihrend sie in kirchlicher Beziehung durch eine tiefe Kluft
geschieden sind. Zu einer Wiedervereinigung mit der katho-



— 315 —

lischen Kirche des Okzidents zu gelangen, haben die Prote-
stanten oft gewilinscht und versucht. Jedenfalls nun ist es fiir
Glieder der lateinisch-katholischen Kirche unerléisslich, dass sie
bei henotischen Verhandlungen mit Protestanten nur mit steter
Riicksichtnahme auf die anatolische Kirche, oder, besser noch,
mit Zuziehung von Angehorigen derselben, zu Werke gehen.
Keine nebensachliche Rolle schreibt hierbei Dollinger der angli-
kanischen Kirche zu: ,Und wollten wir die englische Kirche
in unseren Bestrebungen beiseite lassen, so wiirde uns in der
goldenen Kette, deren Risse wir zu entfernen, deren Zusammen-
schliessung wir herzustellen wiinschen, ein ebenso unentbehr-
liches als kostbares Mittelglied fehlen.*

Da man aber nicht mit der Aufhebung einer Trennung
sich beschéiftigen kann, ohne vor allem die Ursachen und An-
finge derselben, sowie ihren weiteren Verlauf ins Auge gefasst
und verstanden zu haben, so geht Déllinger hierzu tiber und
untersucht zundéchst die Frage: Wie und warum ist der christ-
liche Osten und Nordosten vom Westen geschieden?

Mit wenigen, aber deutlichen Strichen zeichnet der Redner
ein Bild der kirchlichen Entwicklung, weist hin auf die seit
dem 4. Jahrhundert hervortretende Rivalitdt zwischen Alt- und
Neurom, sowie auf die tibrigen kirchlichen und politischen Um-
stiinde, durch die die gegenseitige Gereiztheit und Entfremdung
wuchs. Zum offenen und vélligen Bruech kam es erst durch
die Stiftung des lateinischen Kaisertums und das riicksichtslose
Vorgehen Innozenz III. Die auf dem Konzil zu Lyon 1274
und die 160 Jahre spiter zu Florenz abgeschlossene Union war
jeweils nur ein Werk der Not und des Zwanges, das alsbald
wieder zerfiel.

Anschliessend hieran finden wir einen interessanten Exkurs
iiber die michtig aufstrebende Tochter der Mutter am Bosporus,
die russische Kirche, und iiber die Bemiihungen Roms und der
Jesuiten, in dem damals noch ganze griechisch-kirchliche Lander
umfassenden Polen, in Lithauen und in Russland Unionen zu-
stande zu bringen. Es kann hier nur das Resultat dieser
jesuitischen Bestrebungen angegeben werden. Sie haben zu-
gleich zum Aufschwunge und zur Machtstellung Russlands und
zu der Auflosung und dem Untergange Polens gefiihrt. Dollinger
zieht folgende beherzigenswerte Nutzanwendung: ,Die lange
(reschichte dieser ungliicklichen Union, dieses kirchliche Trauer-



— 316 —

spiel, dessen Anfang, Mitte und Ende Gewalt, Verfolgung, Unter-
driickung und Blutvergiessen ist, und das mit dem Untergange
eines ehedem grossen Reiches abschliesst — es lehrt, wie eine
kirchliche Vereinigung nicht gemacht werden solle.“

Hierauf schildert Dollinger die theologische Entwicklung
der beiden Kirchenhilften. Die orientalische Theologie ist ganz
patristisch und traditionell geblieben und ist abgeschlossen mit
Johann von Damaskus im 8. Jahrhundert, wéhrend in der ro-
mischen Kirche die theologische Bewegung erst im 9. Jahr-
hundert begann, in der Scholastik des 13. und 14. Jahrhunderts
kulminierte und dann im 16. und 17. Jahrhundert mit der pro-
testantischen Lehre sich auseinanderzusetzen hatte. Ein Ver-
gleich zeigt, dass bis zum Jahre 1854 allerdings die in der
Kirchenverfassung, im Ritus und im gottesdienstlichen l.eben
vorhandenen Differenzen bedeutend, die in der Lehre aber
doch nur geringfiigig waren. War aber schon frither der grosse
Stein des Anstosses, die wahre Schwierigkeit beziiglich jeder
Verstiandigung fiir alle Orientalen das mittelalterliche Papsttum,
wie es sich seit Gregor VII. und nach ultramontaner Theorie
als eine absolute Herrschaft tiber die gesamte christliche Welt
im Geistlichen und Weltlichen gestaltet hat, so ist durch Pius IX.
mit seinen drei neuen Glaubensartikeln von der unbefleckten
Empftingnis, seinem Universalepiskopat und seiner Unfehlbar-
keit die vollstéindigste Scheidung fiir immer herbeigefiihrt worden.
Es kann nicht mehr bloss von einem Schisma, wie es frither
auch romischerseits geschah, die Rede sein. Doch: der Mensch
denkt und Gott lenkt. — Nach einem Blicke auf die bedeu-
tungsvollen Aufgaben, die der tonangebende Teil des russischen
Volkes sich gestellt, fasst Déllinger seine Meinung iiber die
russische Kirche, in der er ein ehen neu erwachtes Leben
wahrzunehmen glaubte, in die Worte zusammen: ,Sie ist ein
zu schonen Hoffnungen berechtigender Teil der christlichen
Welt.* Er hatte ihr aber auch im zweiten Vortrag die Mah-
rung zugerufen: ,Sollte nicht vor allem die russische Kirche
in den hohen, iiberwiltigenden Anforderungen, swelche mit
jedem Tage mehr an sie gestellt werden, einen Antrieb er-
blicken, aus ihrer bisherigen Abgeschlossenheit herauszutreten,
um in der Vereinigung mit anderen Kirchen neue, erfrischende
Geisteskraft und Vervielfidltigung ihrer Organe zu suchen ?*

4. Die deutsche Reformation wird im vierten Vortrage be-



— 317 —

sprochen, und es erfahren dabei folgende Hauptpunkte eine
lichtvolle Darstellung. Die elenden, auch von den Pépsten
nicht geleugneten Zustiande in der Kirche fiihrten mit innerer
Notwendigkeit zu jener Bewegung, von der deshalb auch der
Reihe nach alle christlichen Volker des Abendlandes ergriffen
wurden. Es lag also die Macht und Stirke der Reformation
nur zum Teil in der Personlichkeit Luthers; auch ohne ihn
wiare Deutschland nicht katholisech geblieben. In diesem Zu-
sammenhang findet sich die oft zitierte Charakteristik Luthers,
die eine notwendige Erginzung der friher erwihnten Luther-
skizze bildet. Wer sich auf diese beruft, sollte ehrlicherweise
auch das hier Gesagte nicht unerwiahnt lassen. — Auffallend
ist, dass seit der Veroffentlichung der Bulle Leos X. im Jahre
1520 die Péapste fortan weiterer dogmatischer Kundgebungen
sich enthielten, wiihrend sie doch nach der Theorie des Vati-
kanums die einzigen unfehlbaren Lehrer der Menschheit sein
sollten. Die Grinde fir diese papstliche Taktik und fiir ihre
Weigerung, ein von FKirsten, Bischofen, Volkern wiederholt
und dringend gefordertes Konzil zu versammeln, werden im
einzelnen dargelegt; sie beruhen im wesentlichen auf dem
Interesse des Papstes und der Kurie. Zur selben Zeit bewies
die deutsche Kirche ihre génzliche Ohnmacht, weil ihr seit der
Zerriittung ihres ganzen organischen Gefiiges durch die Pipste
die Abhaltung eines Konzils nicht wohl maoglich war.

Von 1520 bis 1568 wurde der Widerstand des altkirchlichen
Elementes immer schwiicher; im grossen und ganzen stellte
sich alles, was Bildung besass, auch ein grosser Teil des Klerus,
auf die protestantische Seite. Allmihlich, seit dem Ende des
16. Jahrhunderts und im Anfang des 17., ist die Halfte von
Deutschland wieder katholisch geworden. Grinde dafiir waren
teils Gewaltanwendung (welche die Jesuiten in ein System ge-
bracht hatten), teils die innere Zwietracht und arge Streitsucht
der protestantischen Theologen, welche vielen die Gleichformig-
keit der alten Kirche und deren Autoritdtsprinzip als das Vor-
zliglichere erscheinen liess.

Hatte man anfianglich noch nicht den Gedanken einer féorm-
lichen, bleibenden Trennung gefasst, so begann etwa mit dem
Jahre 1560 in beiden Lagern ein Umschwung sich zu vollziehen,
welcher die Spaltung verewigen zu sollen schien. Protestan-
tischerseits trug dazu bei die schroffe Fixierung des Lehr-



— 318 —

gebiudes, wobei man, abweichend sogar von Luther und Me-
lanchthon, die Riicksicht auf das Altertum ausser acht gelassen
hatte. Verhangnisvoller noch waren das Tridentinum und na-
mentlich das Aufkommen des Jesuitenordens, der bald alle
reformfreundlichen und zu Zugestdndnissen geneigten Elemente
in der katholischen Kirche unterdriickte, seinen Einfluss auf
die Firsten im Sinne einer Verhinderung der protestantischen
Religionsitbung geltend machte und es offen darauf anlegte,
den Augsburger Religionsfrieden zu untergraben. Man ging
dem dreissigjahrigen Kriege mit starken Schritten entgegen.

Schliesslich macht Dollinger auf eine eigentiimliche Schwie-
rigkeit aufmerksam, welche sich jeder Annaherung und fried-
lichen Auseinandersetzung zwischen der deutsch-protestantischen
Kirche und einer der alten Kirchen in den Weg stellt. Es ist
dies die Unterbrechung der apostolischen Sukzession, die Ab-
schaffung des Episkopats und der bischoflichen Ordination der
Presbyter. Zwei Ménner, Leibniz und der preussische Hof-
prediger Jablonski, erkannten das Bedenkliche dieser Lage;
auf ihre Veranlassung liess Friedrich I. bei Annahme der Konigs-
wiirde zwel Prediger durch Vermittlung der englischen Kirche
zu Bischofen weihen, aber mit dem Tode beider erlosch dieser
Episkopat wieder. KEin &hnliches Schicksal hatte das von
Friedrich Wilhelm IV. errichtete protestantische Bistum zu
Jerusalem,

5. Der fiinfte Vortrag schildert die Wiedervereinigungsver-
suche auf dem Kontinent im 17. Jahrhundert. Vergeblich war
der fast ein Jahrhundert lang fortgesetzte Versuch, den kirch-
lichen Riss durch offentliche Religionsgespriche zu heilen, die
vielmehr nur neue Erbitterung hervorriefen. In der Zeit nach
dem 30jahrigen Kriege machte sich in der lutherischen Kirche
eine Reaktion geltend, und unter den denkenden Protestanten
entstand eine Sehnsucht, wo nicht nach der katholischen Kirche,
doch nach einer Aneignung ihrer Vorziige (Georg Calixtus,
Hugo Grotius; Konigin Christine von Schweden, Landgraf Ernst
von Hessen-Rheinfels).

Die Bemiihungen um eine kirchliche Wiedervereinigung
begannen im Jahre 1675 und wurden etwa 30 Jahre hindurch
" fortgesetzt. Auf Kkatholischer Seite beteiligten sich Bischof
Spinola von Wiener-Neustadt im geheimen Einverstindnis mit
Innozenz XI. und der durch Vermittlung fiirstlicher Frauen nach



— 319 —

einiger Zeit beigezogene Bischof Bossuet, der Verfasser der
berithmten ,Exposition“, den man fast das theologische Orakel
seiner Zeit nennen diirfte!). Auf protestantischer Seite standen
Leibniz und Molanus, dieser ein griindlicher Theologe aus der
Schule des Calixtus, jener der Aristoteles seiner Zeit. Man ver-
stindigte sich bald dariiber, dass der Papst nicht mehr als der
. Antichrist“ bezeichnet werden sollte, was damals sehr haufig,
ja regelmissig geschah. Auch iiber das Traditionsprinzip war
eine Ubereinstimmung in greitbare Nihe geriickt. Alles aber
scheiterte an der Forderung, dass das tridentinische Konzil
suspendiert, und die Streitfragen auf einem neuen, gemein-
schaftlichen Konzil verhandelt wiirden, obschon ein solches
Verfahren nicht ohne Préizedenzfall gewesen wére. Dazu kamen
noch andere Schwierigkeiten, die indessen bei den Beratungen
nur gelegentlich angedeutet wurden. Es waren dies die Auf-
hebung des Edikts von Nantes und die romische Vorstellung
von der schrankenlosen Macht des Papsttums; insbesondere
aber der offenbare und grosse Widerspruch, der zwischen der
katholischen Lehre einerseits und anderseits dem Leben, Han-
deln und Zulassen bestand.

Seit jenen fruchtlosen Versuchen ist Ahnliches nicht mehr
unternommen worden. Nach einem kurzen Hinweis auf die
,Evangelische Allianz“, deren Ziel die Vereinigung der Prote-
stanten gegen die alten Kirchen ist, und auf die Irvingianer,
die eher in henotischem Sinne in Betracht kémen, schliesst
der Redner mit folgenden hoffnungsfrohen und gefiihlswarmen
Worten, die wieder zeigen, dass Dollinger kein trockener Ge-
lehrter war: ,Wo Glaube und Liebe sich finden, da kann die
Hoffnung als dritte im Bunde nicht fehlen. Wer immer an
Christus glaubt, wer sein Vaterland liebt und die Christen aller
Bekenntnisse, der kann sich der Erwartung nicht erwehren,
dass eine nicht allzu ferne Zukunft eine Kirche bringen werde,
welche, als die echte Fortsetzung und Nachfolgerin der alten
Kirche der ersten Jahrhunderte, Raum und Anziehungskraft
haben werde fiir die jetzt noch Geschiedenen, eine Kirche, in

1) Heutzutage ist er freilich nicht mehr der klassische Theologe und
beriihmte Kirchenlehrer, sondern giinzlich antiquiert, weil er in seiner
Schrift die Frage von der Unfehlbarkeit als etwas, was den Glauben nicht
betreffe und blosser Schulstreit sei, beiseite geschoben, was damals in Rom
ebilligt wurde.



— 320 —

welcher Freiheit mit Ordnung, Zucht und Sittlichkeit und Glau-
benseinheit mit Wissenschaft und ungehemmter Forschung sich
vertragen werden“?).

6. Die Reformation in England, Trennung von Rom und
Wiederanniherung bilden den Gegenstand des sechsten Vortrages.
England, damals noch weit zuriickstehend an Macht, Reichtum
und Bevodlkerung, war zwar durch die Kidmpfe gegen die Ein-
griffe und Erpressungsversuche des romischen Hofes im 13. und
14. Jahrhundert, sowie durch Wiclif und die Lollarden fiir die
kirchliche Umgestaltung vorbereitet, aber diese erfolgte nicht
wie in Deutschland aus dem Schosse des Volkes, sondern von
oben herab, von den Monarchen. Nachdem aus dem bekannten
Grunde Heinrich VIII. den Bruch mit Rom herbeigefiihrt, wurde
an der (Glaubenslehre nichts geindert, nur wurde der Wahn,
welchen die Schmeichler Roms seit dem 13. Jahrhundert er-
sonnen hatten, dass die bischofliche Gewalt nur ein Ausfluss
der pépstlichen und von dieser entlehnt sei, auf das Konigtum
iibertragen. Das gegen den Konig gerichtete Verfahren Pauls III.
war so heftig, dass man hitte glauben kénnen, der Papst wolle
die ganze Nation durchaus von sich abstossen und zur vélligen
Losreissung vom romischen Stuhle treiben. Unter seinem Sohne
Eduard VI. wird die Reformation in protestantischem Sinne
nicht ohne energischen Widerstand des damals noch durchweg
katholischen Volkes weitergefithrt, bis unter der dem Papste
unbedingt ergebenen Konigin Maria das ganze, hastig aufge-
fiilhrte Gebidude des neuen Religionswesens zusammenbrach.
Unerbittlich war ihr und des pépstlichen Legaten, des Kardi-
nals Pole, Verfahren. Wenn der Abscheu gegen alles, was
Papsttum (popery) heisst, seit mehr als 300 Jahren so stark
und tief, wie bei keinem andern Volke, in England sich kund-
zugeben pflegt, so sind Maria und ihre Ratgeber die Urheber
dieses, spiter allerdings noch durch die Pulververschworung
geschirften Gefiihls. Fir ihre Schwester und Nachfolgerin
Elisabeth wurde durch das Vorgehen Pauls IV. die Lossagung
von Rom zur Existenzfrage. Durch sie wurde die Reformation
in England und der Bau der englischen Episkopalkirche voll-

1) Leider sind wir seitdem der Verwirklichung dieser Hoffnung nicht
niher gekommen, indem z. B. in Baden gegenwiirtizg die Abschaffung des
Apostolikums angestrebt wird. Zuniichst soll es sich allerdings um den
« fakultativen Gebrauch » desselben handeln.



— 321 —

endet. Von den damals vorgenommenen Weihen sagt Doéllinger:
,Neue Bischife — denn die meisten alten hatten den (Supre-
mats-) Eid verweigert — wurden eingesetzt und nach kirch-
lichen Grundsitzen giiltig ordiniert, so dass die Sukzession
doch nicht unterbrochen wurde“?!). Uber die 39 Artikel heisst
es: ,Eine kurze Bekenntnisschrift in 39 Artikeln, im wesent-
lichen die protestantische Lehre, aber in ermissigter und mehr-
fach vermittelnder Form darstellend, wurde Staatsgesetz.“
Beziiglich der Gottesdienstordnung wird bemerkt: ,Die Unifor-
mitéitsakte legte ,die in katholischem Sinne verinderte Liturgie
Eduards VI.‘ allen Kirchen auf.“ Im allgemeinen urteilt unser
Gelehrter iiber diese Kirchenbildung: ,Sie war verschieden
von allen reformierten Kirchen des Kontinents, wollte aber
doch in Zusammenhang mit ihnen bleiben, und die Weltlage
drangte FElisabeth mehr und mehr in die Rolle einer Beschir-
merin des ganzen europiischen Protestantismus.“ ,Elisabeth
und ihre Gehiilfen hatten fremdartige, innerlich feindliche und
bald auseinanderstrebende Elemente in dem Bau ihrer Staats-
kirche zu verschmelzen getrachtet... Die nationale Kirche
von England sollte weitherzig genug sein, um die in ihr bereits
vorhandenen Gegensidtze und Richtungen, kalvinische einer-
seits, Kkatholische anderseits, in ihrem Schosse zu umfassen
und zu ertragen.“

Weiterhin wird das Vordringen des Kalvinismus und Puri-
tanismus mit ihrer Verwerfung von Episkopat, Opfer und
Priestertum, ihrem Widerwillen gegen religiose Symbolik und
liturgische Ordnung des Gottesdienstes erzdhlt, und ferner be-
richtet, wie ihre Herrschaft zugleich mit der der Republik fiel,
worauf die Restauration mit dem Kénigtum auch die bischéfliche
Kirche wieder erhob (1660), deren Kontinuitit nach dieser
sechsten grossen Verinderung nun nicht mehr unterbrochen
wurde. |

Nebstdem schildert Dollinger ausfithrlich die peinliche Stel-
lung der Katholiken, deren Lage durch die verhiingnisvolle
Einmischung der Pipste und die verderbliche Titigkeit der
Jesuiten mit ihrer L.ehre — und Praxis — vom Tyrannenmord
von Tag zu Tag elender und gefihrdeter wurde. Neben der

') Man vergleiche hierzu die interessanten Bemerkungen des ver-
dienten Herausgebers dieser Zeitschrift in Nr. 67, Jahrgang 1909, S. 556 ff.

Revne intern. de Théologie. Heft 70, 1910, 21



— 322 —

bereits erwéhnten Pulververschworung, die zum oath of alle-
giance fithrte, waren es die Ereignisse in Irland, die den Hass
und Abscheu der englischen Nation gegen den Papst und die
Katholiken verschirften und jeden Katholiken als geborenen
Feind des Staates und seines Oberhauptes erscheinen liessen.
Erst 1778 trat eine Milderung der scharfen Strafgesetze ein.
Die volle Emanzipation kam erst 1826 zustande auf Grund
einer feierlichen Erkldrung der romisch-katholischen Bischofe
in England und Irland, die als Konsequenz eine Verwerfung
der pépstlichen Unfehlbarkeit in sich schloss, die denn auch
von da an sogar bis zum Jahre 1871 als ,protestantische Er-
findung* bezeichnet wurde. Die englischen und irischen Bischofe
zur Zeit des Vatikanums erachteten sich indes durch das Wort
ihrer Vorgiinger nicht gebunden, fir sie war die Lehre des
Episkopats vom Jahre 1826 eine von der Kirche verdammte
Irrlehre.

Die Rede schliesst mit einer lichtvollen Schilderung der
Lage der englischen Kirche in der damaligen Gegenwart, wie sie
im ganzen und grossen auch heute noch sich darstellt. Nach
einem Hinweis darauf, dass .die 39 Artikel und die Liturgie,
innerlich nicht recht zusammenstimmend*, noch immer die ver-
pflichtende Norm bilden, einer Erwédhnung des Sektenwesens
und der Betonung des nationalen Charakters der Staatskirche,
werden zunichst deren Lichtseiten vorgefithrt — der machtige
Einfluss auf den Nationalcharakter; die (Griindung zahlreicher
Kolonialbistiimer: die umfangreiche theologische Literatur: Bibel-
tibersetzung und Bibelverbreitung; Heilighaltung des Sonntags,
wenn auch nicht ganz frei von judaisierenden Ubertreibungen ;
Abwesenheit des Indifferentismus und lebhafte Anteilnahme an
den kirchlichen Interessen und Fragen: vertrauensvolle und
intime Beziehungen zwischen Klerus und Laien: grosse Opfer-
willigkeit. Neben diesem Lichtbilde zeigen sich namentlich
drei dunkle Schattenseiten: das Joch der Staatsvormundschaft
(Privy Council); die religiose Verwahrlosung der in den grossen
Stadten aufgehéduften Menschenmassen; die innere Zwietracht
und die Verschiedenheit der Ansichten, welche im Schosse
dieser Kirche sich finden und die ,grosser ist als diejenige,
welche die englische Kirche von der lateinischen und der
griechischen Kirche trennt, insofern diese drei Kirchen nach
ihren Bekenntnissen gemessen werden®.



— 323 —

Nach einer genauen Charakterisierung der Low Church,
Broad Church und High Church heisst es von der letztern:
»,Die Oxforder oder anglokatholische Schule glaubt nicht im
Widerspruch zu stehen mit dem Bekenntnis der englischen
Kirche; sie nimmt an, dass durch Gottes Gnade die 39 Artikel,
abgesehen von den Ansichten der Urheber, so abgefasst seien,
dass sie eine Auslegung im Sinne der alten, noch ungespaltenen
Kirche zulassen, und daher von Médnnern dieser Richtung unter-
zeichnet werden konnen ... Von dieser Fraktion der eng-
lischen Kirche gehen denn auch die Vorschlige und Erwégungen,
wie man zu einer Vereinigung der Kirchen gelangen koénne,
vorziiglich aus. Ihr angesehenster Theolog, Pusey, hat... zu
zeigen gesucht, wie verhiltnisméssig leicht eine Einigung sein
wiirde, da der Lehren, in denen beide Kirchen iibereinstimmen,
so viele sind. — Doch das wurde alles geschrieben vor den
bekannten Beschliissen des vatikanischen Konzils, an deren
Moglichkeit auch dort niemand glaubte. Jetzt ist die Briicke
einer korporativen Union abgebrochen.* — — Es scheint in-
dessen, dass es dort auch heute noch Kreise gibt, die sich diese
leicht einzusehende Tatsache nicht gegenwirtig halten!

7. Der letzte Vortrag: ,Hindernisse einer Wiedervereinigung
der christlichen Kirchen in der Gegenwart; Hoffnungen fiir die
Zukunft“, kniipft an die Schlussbemerkung der sechsten Rede
an, dass gerade durch das Vatikanum eine Union dauernd un-
moglich gemacht sei. Dollinger gibt der Erwartung Ausdruck,
dass die neuen Lehren sich in den kommenden Generationen
(soweit diese nicht tiberhaupt religionslos werden) nicht fest-
setzen wiirden. Darin bestirkt ihn die Tatsache, dass die Viter
derselben, die Jesuiten, mit allen ihren Unternehmungen kein
Gluck hatten, was er in einem tiefgriindigen geschichtlichen
Uberblick des nithern entwickelt. ,Die Jesuiten haben, wie
die Erfahrung von drei Jahrhunderten ergibt, keine gliickliche
Hand; auf ihren Unternehmungen ruht einmal kein Segen. Sie
bauen emsig und unverdrossen, aber ein Windstoss kommt und
zertrimmert das Gebdude, oder eine Sturmflut bricht herein
und spiilt es weg, oder das wurmstichige Gebilke bricht ihnen
unter den Hénden zusammen.“* Niher auf sein Thema ein-
gehend, weist Dollinger auf den in der protestantischen Lite-
ratur hervortretenden Zug nach Vereinigung hin und fragt:
sWenn nun die deutsche protestantische Kirche sich durch



324 —

Einigung mit andern Kirchen erweiterte, wenn sie durch diese
Einigung mit den alten Kirchen wieder in die fiir sie bisher
unterbrochene Kontinuitiat des kirchlichen Lebens und Lehrens
eintrite, wirde sie nicht an Kraft und Ansehen gewinnen?
Wiirde nicht ihr Zeugnis gewichtiger, ihre Anziehungskraft auf
das Volk stirker werden?“ Hierbei weist er in weitherziger
Weise auf eine Lehrbestimmung der katholischen Theologie hin,
welche, gehorig betont und praktisch durchgefiihrt, dem Unions-
werk in hohem Grade forderlich wére; es ist dies die Lehre,
dass jeder einmal Getaufte ein fir allemal Mitglied der einen
Kirche bleibt, selbst dann noch, wenn er zu einer andern Sekte
oder Kirche tuibertritt, sofern dies nur in schuldloser Unwissen-
heit und unfreiwilligem Irrtum geschieht. So erweitert sich ihm
durch die Lehre von der teils sichtbaren, teils unsichtbaren
Kirche der Begriff der Katholizitit, so verschwindet zugleich
das Anstossige und Gehéssige, was der Ausspruch ,Ausser der
Kirche kein Heil‘ sonst mit sich fiihrt.

Nun lasst uns der Redner einen Blick werfen auf einige
der am meisten in die Augen fallenden Unterscheidungslehren
und dabei erkennen, dass bei gutem Willen eine Verstindigung
nicht gar so schwer ist. Er fuhrt insbesondere der Reihe nach
folgende Punkte vor: Rechtfertigung, Zolibat, Kommunion unter
beiden Gestalten, Purgatorium, Beichte, Messopfer, klosterliche
Institute,

Solchen irenischen Bestrebungen aber werden sich vor-
nehmlich drei Klassen von Gegnern entgegenstellen: a) alle,
die die biblischen Weissagungen von dem grossen Feinde Christi
im Papsttum verwirklicht sehen; ) jene Theologen, denen auch
schon die allen christlichen Kirchen gemeinsamen Lehren eine
Last sind, deren sie sich zu entledigen trachten; ¢) die Ultra-
montanen.

Indessen, die Verhiltnisse dringen mehr und mehr auf eine
Vereinigung hin, die fortschreitende Mischung der Konfessionen
namentlich fordert sie. Was kann nun, was soll geschehen?
Als Antwort entwickelt Déllinger kurz den Plan, den er spiiter
in den Bonner Unionskonferenzen verwirklicht hat. Endlich
macht er sich das Wort eines in den kirchlichen Angelegen-
heiten beider Konfessionen wohl bewanderten, hohen preussi-
schen Staatsbeamten zu eigen: ,Es wird, dessen bin ich gewiss,



— 325 —

die Zeit kommen, wo man in dem Koélner Dom ein gemein-
schaftliches Tedeum singen wird, ehe noch die demselben ein-
gefiigten neuen Steine verfaulen. Zu diesem Glauben, zu dieser
Hoffnung mochte er auch die Horer und Leser seiner Vortrige
begeistern, damit — hier spricht er unsere ernste und grosse
Zukunftsaufgabe aus, von deren Losung wir auch heute noch
so weit entfernt sind — nach der endlich erreichten nationalen
Eintracht die noch viel schwerer zu erringende religiose EKin-
heit hergestellt werde. —

B. Déllingers universalen Geist, der die verschiedensten Zeiten
und Volker umspannte, offenbaren einem weiteren Kreise die
drei Biande ,, Akademische Vortrdge*, von denen zwei zu seinen
Lebzeiten, Nordlingen 1888/9, erschienen, wihrend der dritte
bald nach seinem Tode, ebenda 1891, verdffentlicht wurde.
,Man hitte erwarten konnen“, sagt sein Biograph, ,dass die
,A.V.¢ zu einem Hausbuch der deutschen Nation, oder wenigstens
zu einem Lesebuch der studierenden Jugend geworden wiiren.
Aber um sich in solche Werke zu vertiefen, dafiir gebricht —
und es ist dies auch ein Zeichen der Zeit — unserem Volk
und vor allem unserer studierenden Jugend heute die Zeit und
wohl auch der Sinn.“?1!)

Der erste Band enthiilt zwolf Vortrige, die in Festsitzungen
der Akademie gehalten wurden.

1. Die Sammlung wird eréfinet mit einer am 20. Marz 1880
gehaltenen Rede tber ,die Bedeutung der Dynastien in der
Weltgeschichte®. Zwei wichtige Tatsachen werden an die Spitze
gestellt. Die uns bekannte idlteste Gestaltung des staatlichen
Lebens ist die monaichische und nicht die republikanische., Wie
die Monarchie, so beruht auch deren Ausbildung zur Erb-
monarchie auf einem universalen, der menschlichen Natur ein-
gepflanzten Gesetze, wihrend reine Wahlmonarchien ohne
Erblichkeit den Keim der Auflésung in sich tragen. Hierauf
erhalten wir einen Uberblick iiber die Dynastien in Agypten,
sowie in den grossen asiatischen Weltreichen Assyrien, Ba-
bylonien und Persien. Wahrend ferner die Griechen ihre ge-
schichtliche Laufbahn mit einem beschrinkten Kénigtum be-

1) Friedrich, Déllinger III, 643f.: s. iiberhaupt das dort S. 639—644
Gesagte.



—" §96 —

gannen, bald aber zu stiddtischen Republiken iibergingen, haben
zwel semitische Volker, die Juden und die Araber, die entgegen-
gesetzte Entwicklung erfahren. Das romische Kaiserreich hat
es in der ganzen fast 500jiahrigen Zeit seines Bestandes weder
zu einer fest geordneten Thronfolge, noch zu einer wirklichen
Dynastie gebracht. Ahnlich war es im byzantinisch-griechischen
Reiche, in dessen tausendjidhriger Lebensperiode das Haus der
Komnenen als das tiichtigste hervorragte und durch drei hoch-
begabte Kaiser im 12. Jahrhundert das tieferschiitterte Reich
vom Untergange rettete. Unter den Reichen, welche ihre
Grosse und Lebenskraft der Tiichtigkeit ihrer Dynastie ver-
danken, steht das osmanische obenan, aber Polygamie, Harems-
erziehung, Mord und dgl. filhrten den Verfall der Herrscher-
familie und des Reiches herbei. Nach einem Hinweis auf die
Mongolen und Japaner wendet sich die Betrachtung den ger-
manischen Volkern zu, wo wir in den frithesten Zeiten Erb-
konigtum bei einigen, Selbstregierung durch gewiahlte Obrig-
keiten bei anderen finden. KEin interessanter Vergleich der
Dynastien der Karolinger und der Capetinger zeigt bei aller
sonstigen Verschiedenheit, dass bei beiden ein beispielloser
Aufschwung und eine wachsende Erhebung, dann aber plotzlich
ein unaufhaltsames Sinken stattgefunden hat. In Deutschland
fiilhrte das Wahlkaisertum seine schlimmen Folgen herbet,
wihrend umgekehrt die Fiurstengewalt durch die Erblichkeit
erstarkte. Mit dem Dynastienreichtum der germanischen Staaten
steht die Armut der slavischen Vilker an Filrstengeschlechtern
in grellem Kontrast. In allen slavischen LéAndern sind die
Dynastien ausgestorben oder zugrunde gegangen, und fremde
Stamme eingepflanzt worden. Selbst in Russland herrscht
schon seit (mehr als) einem Jahrhundert ein deutsches Ge-
schlecht, das Haus Holstein-Gottorp. Merkwiirdiger Weise aber
hat sich in Mecklenburg die altslavische Dynastie erhalten.

Der zweite Teil zeichnet in den Hauptziigen das innere
Leben der Dynastien und ihre Politik. Unter den grossen
Furstenhédusern hat das Capetinger-Haus in Frankreich die
echt dynastische Politik am besten geiibt durch zwei Mass-
nahmen. Das salische Gesetz schloss das weibliche Geschlecht
von der Thronfolge aus; kraft des Apanagen-Gesetzes setzten
die Konige ihre Sohne und Briider in die neu erworbenen
Provinzen als Grafen oder Herzoge. Hierdurch sicherten sie



— 327 —

einerseits den Fortbestand der Dynastie, wiahrend anderseits
die apanagierten Provinzen allmiahlich an die Krone zuriick-
fielen. Auf diese Weise hat das Konigshaus in 700jahriger
Arbeit die Territorialbildung Frankreichs innerhalb seiner
natiirlichen Grenzen vollendet. Ein Vergleich zeigt, dass der
deutsche Otto der Grosse mit seinem, dem Apanagen-Gesetz
analogen Bestreben nur negativen Erfolg hatte, wihrend auf
der pyrenaischen Halbinsel durch das Fehlen des salischen
Gesetzes sich wechselvolle Geschicke ergaben. Die FEhe-
schliessungen, die wesentlich zur dynastischen Politik gehéren,
brachten in der habsburgischen Monarchie und in Frankreich
teils Vorteil, teils Ungliick. Sodann wird der verderbliche Ein-
fluss derr Etikette namentlich in Spanien, aber auch in Wien,
geschildert. Hierauf wird an dem Beispiel Ludwigs IX. in
Frankreich und des grossen Alfred sowie Eduards des Bekenners
in England gezeigt, wie alte Dynastien ihre Lebenskraft aus
der Geschichte einzelner Vorgianger ziehen, die im dankbaren
Andenken des Volkes tortleben. Allerdings haben die Misse-
taten des 14. und des 15. Ludwig die Erinnerung an die Wohl-
taten fritherer Monarchen verdunkelt und ausgerottet. Eine
lehireiche Betrachtung legt dar, wie auf eine dreifache Weise
Dynastien an ihrer eigenen Zerstorung arbeiten: einmal durch
Verwandtenmord (die Vernichtung des tapteren isaurischen
Kaiserhauses durch die Kaiserin Irene, die Moérderin des eigenen
Sohnes; die Vorgidnge im alten und im moslemischen Orient);
dann durch ihre Laster (die Valois); endlich durch ihre viel-
fache Ungerechtigkeit (die Bourbonen). Mit einem Hinweis auf
die Festigkeit des 1871 neugegriindeten Reiches wird die von
Ernst Moritz Arndt im Jahre 1844 gedusserte Befilirchtung ent-
kriftigt, als ob durch die Heiraten deutscher Prinzessinnen
nach dem Ausland und durch die Berufung deutscher Prinzen
auf auswirtige Throne innere Schwierigkeiten in Deutschland
durch Erhebung von Erbanspriichen und Losreissung einzelner
Landesteile entstehen konnten. Auch Kkiinftig werden wohl
ohne Gefahr fir ihr altes Vaterland deutsche Prinzen zu aus-
wértigen Thronen berufen werden. Denn ,es ist noch immer
viel mehr Bediirfnis und Nachfrage in der Welt nach Fiirsten
und Monarchen, als nach Republiken und Demagogen“. Mit
diesem Hinweis auf die Bestindigkeit der monarchischen Insti-
tution, wenn auch alte Dynastien vergehen und neue kommen,



— 328 —

und auf ihren Vorzug gegeniiber einer republikanischen Ver-
fassung, schliesst der Vortrag: ,Zu tielf ist das dynastische
Geftihl in der Natur und Geschichte der Menschheit gewurzelt,
als dass es jemals ganz erloschen konnte. Und: .Dem Ger-
manen ist der Landesherr der Landesvater und folglich
Gegenstand seiner Ehrfurcht und Liebe.“

2. Die bisher besprochene Rede bildet die Einleitung und
Vorbereitung zum folgenden Vortrag, den er am 28. Juli des-
selben Jahres zur Feier des Wittelsbach-Jubildums hielt {iber
wdas Haus Wittelsbach wnd seine DBedeutung in der deutschen
Geschichte*. Er schildert uns in kraftigen Ziigen, die das Wesent-
liche herausheben und jeweils den Zusammenhang mit der
allgemeinen Geschichte klar erkennen lassen, die Geschicke
und Verdienste dieses uralten, damals schon vor 900 Jahren
rubmvollen Geschlechtes, welches seit dem Jahre 1180 auf
bayerischem Boden zu neuer Grosse sich aufrichtete. Aut der
Grundlage dieses geschichtlichen Uberblicks gibt er folgende
Charakteristik: ,Innige Vereinigung von First und Volk, ein ver-
trauliches patriarchalisches Zusammenleben, bei aller Ehrfurcht
vor der Majestiat des Thrones, das ist ein Zug, der, mit seltenen
Ausnahmen, durch die ganze Geschichte der Wittelsbacher und
ihrer Untertanen geht. Dass unsere Fiirsten uns niher stehen,
dass wir nicht mit sklavischer Furcht, aber mit Ehrfurcht und
Liebe, mit einer von den Viitern auf Kinder und Enkel fort-
erbenden Liebe, zu ihnen aufblicken, und immer wieder, selbst
nach widrigen Erfahrungen, das Gute, Beste von ihnen ver-
trauensvoll erwarten, das bindet sie an uns und uns an sie,
und dieser angestammten Treue diirfen wir heute noch — und
moge es immer so bleiben — vor der Welt uns rithmen. Mit
einziger Ausnahme der nicht auf bayerischem Boden voll-
brachten, in den geschichtlichen Anfang unserer Dynastie
fallenden Tat des Jahres 1208, kennt Bayern keinen Fiirsten-
mord. Der Morder Herzog Ludwigs des Kelheimers (1231) war
kein Bayer, kein Deutscher. Unsere Jahrbilicher haben keine
Attentate, keine Entthronungen, keine Verschworungen und
hochverriterischen Komplotte, keine politischen Hinrichtungen
zu verzeichnen gehabt, wohl aber nielden sie zahlreiche Bei-
spiele von aufopfernder Hingabe, von Opfern an Gut und
Leben, von unerschiitterlicher, auch unter den schwersten
Leiden und Versuchungen bewihrter Treue des Volkes gegen
seine Fiirsten. Darin weichen wir keinem deutschen Stamme.*



— 329 —

3. Der dritte Vortrag vom 29. Juli 1882 handelt iiber ,Die
Beziehungen der Stadt Rom zu Deutschland im Mittelalter®. Nach
einem Hinweis auf den Unterschied zwischen der Anschauung
der alten Roémer, die ihrer Stadt unvergingliche Dauer und
Weltherrschaft zueigneten, und dem Glauben der Christen an
ein in der Apokalypse verkiindetes (ericht der Vernichtung
iiber die grosse Babel, wird die Geschichte Roms seit dem
Beginne des 5. Jahrhunderts geschildert, die Zeit der Volker-
wanderung und der Auflosung des westromischen Reiches, die
Zugehorigkeit zu Ostrom, die Verbindung mit dem Frankenreiche,
die durch beiderseitiges Interesse immer fester wurde. Die durch
Pipin, Karl d. G. und Bonifaz geschaffenen und spiter sich
weiterentwickelnden Verhiltnisse werden angedeutet, und fur
die Geschichte der Stadt vom 7. bis zum Ende des 15. Jahrhunderts
der Gegensatz zwischen Klerus und Laien und die stets sich
erneuernden Parteikiimpfe als charakteristisch aufgezeigt. Daran
schliesst sich eine Schilderung der Bedeutung, die Rom fur die
Deutschen hatte. Es war gefiirchtet wegen seines Klimas und
der Geldgier seiner Bewohner. Gleichwohl tiberwog bei Un-
zihligen die Begierde, die dortigen Heiligtiimer zu sehen, zu
verehren, der daran gekniipften Gnadenschiitze teilhaft zu werden.
— Richten wir nun unseru Blick auf die eigentlichen religiosen,
gottesdienstlichen Einwirkungen, welche Deutschland von Rom
empfing, so tritt uns sofort ein stark an altromische heidnische
Vorstellungen erinnernder Zug entgegen, der Glaube an die
magische Kraft der Formel und der Zeremonie. Hohere Bildung
fehlte in Rom (eine Ausnahme machen die Werke Gregors des
Grossen), aber eine von Mythen und Erdichtungen erfillte
Geschichte erhielten die Deutschen von dort, so dass es ihnen
unmoglich wurde, sich ein nur einigermassen der Wirklichkeit
entsprechendes Bild von der Welt- und Kirchengeschichte zu
machen. Weiterhin werden folgende Punkte besprochen: Die
der morgenlindischen Kirche fremdgebliebene Einrichtung des
Exorzismus und der Exorzisten, das Ordalienwesen, der Gegen-
satz zwischen Klerus und Laien, das verderbliche Finanzwesen,
die gottesdienstliche Herrschaft der lateinischen Sprache, wo-
durch das Gefiihl der Zusammengehorigkeit von Volk und
Priester vor Gott geschwacht oder erstickt, und das Eingehen
in den Geist des Gebetes und dessen personliche Aneignung
gehemmt wurde. Wire die deutsche Kirche eine Filiale der



— 330 —

anatolischen geworden, so wiirden heute alle Deutschen ihre
Gottesverehrung in der Volkssprache begehen; sodann die dem
christlichen Altertum fremde Aufstellung mehrerer Altire in
einer Kirche, endlich die Theorie und Praxis beziiglich der
Sklaverei. Nicht fehlen darf an dieser Stelle wenigstens ein
Teil der Schlussworte: ,Dazu ist uns das Licht der Geschichte
gegeben, dass wir, nach dem Worte der alten Romer, die
menschlichen Dinge weder betrauern noch belachen, sondern
sie verstehen. .. Fir mich, ich muss es bekennen, ist eine
lange Zeit meines Lebens hindurch das, was in Deutschland
von 1517 bis 1552 sich begeben, ein unverstandenes Ritsel
gewesen, und zugleich ein Gegenstand der Trauer und des
Schmerzes; ich sah nur das Ergebnis der Trennung, nur die
Tatsache, dass die zwei, wie durch scharfen Schwerthieb ge-
teilten Hélften der Nation, zu ewigem Hader verurteilt, sich
feindlich gegeniiberstanden. Seit ich die Geschichte Roms und
Deutschlands im Mittelalter genauer erforscht und betrachtet
habe, und seit die Ereignisse der letzten Jahre das Ergebnis
meines Forschens so einleuchtend mir bestiitigt haben, glaube
ich auch das, was mir vorher ritselhaft war, zu verstehen, und
bete die Wege der Vorsehung an, in deren allwaltender Hand
die deutsche Nation ein Werkzeug, ein Gefiss im Hause Gottes,
uind kein unedles geworden ist ... Fur jeizt ist das geistliche
Rom in Deutschland méchtiger als in Italien. Doch dies wai
auch schon im 14. und 15. Jahrhundert der Fall und dann ge-
schah — was wir alle wissen.* Drei Jahre frither aber, am
1. Mai 1879, hatte er schon an Prof. Michelis geschrieben: ,Ich
bin nun seit einer Reihe von Jahren den Einfliissen des Papst-
tums durch alle Jahrhuunderte hindurch und in allen Richtungen
nachgegangen und habe besonders auch die Geschichte der
einzelnen Staaten und TLandeskirchen, wie sie durch Roms
Einfluss sich gestalteten, studiert. Das Ergebnis ist: Roms Ein-
fluss ist viel schédlicher und ruindser, als ich vor 1860 etwa
auch nur geahnt hatte. In Deutschland, wenn man den Ur-
sachen des Unterganges unseres alten Kaisertums nachgeht,
ist das mit Hénden zu greifen. In den romanischen Lindern
steht es noch schlimmer. . .%1)

4, Dollinger gehért nicht nur zu den bedeutendsten Dante-
kennern, ?) sondern war auch dem grossen Dichter #usserlich

) Briefe und Erklirungen 109 f. Deutscher Merkur 1879, S. 158.
%) Siehe Friedrich, Dollinger, Register unter Dante.



s 381 —

und innerlich &hnlich?!). Eine Frucht seiner langjihrigen und
eindringenden Studien bildet der am 15. November 1887 gehal-
tene Vortrag: ,Dante als Prophet“. Ein Prophet ist der Dichter
der Divina Commedia im Sinn und Geist des alttestamentlichen
Prophetentums. Die Aufgabe, zu der er sich berufen fihlte,
und deren Erfullung eine Gewissenssache fir ihn war, ist eine
vierfache. Er will zuvorderst ein Prediger der Gerechtigkeit,
des Friedens und der Liebe sein, und er hat eine bisher ver-
borgene Lehre zu verkiinden, ohne welche diese drei Giiter
auf Erden nicht bestehen konnen. Sodann will und soll er
den Zeitgenossen einen Spiegel ihrer Verirrungen, Vergehen
und Laster vorhalten und sie so zur Selbsterkenntnis und
Busse fiihren. Darum gehort es auch drittens zu seinem Berufe,
die in Kirche und Staat bestehenden Gebrechen und Missbriuche
zu riigen und die entsprechenden Heilmittel anzuzeigen. Und
endlich hat er Andevtungen zu geben iiber eine bessere Zukunft,
und die Hoffnung einer nicht allzufernen Errettung aus dem
Abgrund von Stinde und Elend, in welchem die christliche Welt
versunken ist, zu wecken und zu ndhren. Dies wird im ein-
zelnen ausgefithrt, und es werden Dantes kirehliche und staat-
liche Ansichten, seine Auffassung von Kaisertum und Papst-
tum und deren gegenseitigem Verhaltnis unter feinsinniger
Deutung der in seinem Gedichte vorkommenden Personen und
Tiergestalten entwickelt. Die Weltgeschichte ist andere Wege
gegangen, als Dante erwartete. Aber wenn auch seine Hoff-
nungen auf eine erspriessliche Neugestaltung des kirchlichen
und staatlichen Lebens enttiuscht wurden, er blieb doch Pro-
phet, Lehrer, Warner und Wegweiser fiir sein Volk. Als solchen
bringt Ddollinger ihn in lebensvolle Beziehung zur Gegenwart:
,Man diirfte den dortigen Staatsmidnnern empfehlen, seine Werke
bei wichtigen Anlédssen ... zu befragen, wie die alten Romer
ihre sibyllinischen Biicher befragten . .. Da liegt denn die Frage
nahe: Wie wiirde Dante, wenn er heute unter die Lebenden
zuriickkehrte, tiber Italiens Verhiltnis zu Deutschland urteilen?
Wer in des Dichters Seele gelesen hat, wird fiir ihn antworten:
Mogen beide Reiche, zu ihrem und der Welt Heile, zu einem
Friedensbunde vereinigt, aber zugleich staatlich und dynastisch
stets getrennt, und von einander unabhingig bleiben!“

1 v. Cornelius, Geddchtnisrede auf J. v. Ddllinger, Miinchen 1830;
Friedrich, Dollinger IIT, 683 sq.



— 332 —

. , Deutschlands Kampf mit dem Papsttum unter Kaiser Ludwig
dem Bayer® Dbildet den Gegenstand des 5., am 28. Juli 1875
gehaltenen Vortrages. Mit kriftigen Strichen wird ein Bild
der Schwierigkeiten entworfen, mit denen der genannte Kaiser
in seiner 33jidhrigen Regierung zu ringen hatte, und denen er
zuletzt, nicht ganz ohne eigene Schuld, wie seine Vorgéinger,
unterlag. Als Ludwig die Regierung anzutreten den Mut fand,
hatte die romische Kurie bereits den Wahlen, den Bischofs-
wahlen und den Kaiserwahlen, eine Einrichtung zu geben ge-
wusst, wodurch sie zugleich zu einer ergiebigen Finanzquelle
fir Rom und zu einem ebenso die Kirche korrumpierenden,
wie das Reich auflosenden Werkzeuge seiner Politik wurden.
Dazu kam das Streben der franzosischen Politik nach Gebiets-
erwerb auf Kosten des Reiches, ja nach der Kaiserkrone selber.
Auf die deutschen Fiursten aber war kein Verlass. So hatte
der tapfere, milde und menschenfreundliche, aber allzu weiche,
allzu unbestiindige First sein ganzes Leben mit den beiden
Erbfeinden des Kaisertums und der deutschen Reichsgrosse zu
ringen, mit den deutschen Flrsten und mit dem Papsttum, und
hinter diesen steht wieder die stets lauernde, stets nach deutschem
Gebiet und nach der Kaiserwiirde lusterne franzosische Politik.
Wir sehen ihn gewaltig sich emporschwingen, in kithnen
Spriingen rasch zugreifen, aber die eine der feindiichen Miachte
hat ihren Kampfgenossen im eigenen Busen des Kaisers. Er
zittert im Innersten seiner Seele vor ihren geistlichen Waffen,
und gerne hitte er auch um den schwersten Preis den Frieden
mit ihr erkauft. Und nach allen Opfern und Erniedrigungen
starb der ungliickliche Ludwig doch im Banne und abgesetzt
von den Wahlfirsten. Unwillkirlich legte sich, trotz aller
Verschiedenheit, ein Vergleich nahe zwischen dem unaufhaltsam
zerfallenden Reiche von damals und dem Kaisertum Wilhelms]I.
Und hier wird unser Gelehrter zum riickwirts gekehrten Pro-
pheten und Warner: .Jetzt sind wir in eine neue Phase ge-
treten: eine Dynastie, die Beherrscherin eines grossen, rein
deutschen!), einheitlich regierten und die Hilfte Deutschlands
umfassenden Konigreichs, ist die Tragerin des Kaisertums
geworden. Damit sind die meisten jener fritheren Storungen

1) Nach den Erfahrungen der neuesten Zeit gilt diese Behauptung
woh! nur mit einigem Vorbehalt.



— 333 —

und Hemmnisse beseitigt, welche Deutschland unter seinen
Kaisern nicht zu gesammelter Kraft und Blite gelangen liessen.
Ein Hemmnis freilich, und eines der schlimmsten, ist auch jetzt
wieder titig! Dennoch diirfen wir wohl ohne allzu vermessene
Zuversicht sagen: Novus ab integro sseclorum nascitur ordo®.

Beilaufig sei bemerkt, dass bei der Besprechung der Frage
wegen der altissima paupertas und der darauf beziiglichen, sich
widersprechenden pépstlichen Erlasse die Unfehlbarkeitsmeinung
in interessante Beleuchtung geriickt wird.

6. Der 6., am 25. August 1877 gehaltene Vortrag: ,dventin
und seine Zeit* betrachtet diesen hervorragenden bayerischen
und deutschen Geschichtschreiber (geboren zu Abensberg in
Bayern 1477, gestorben 1534 zu Regensburg) im Lichte seiner
Zeit und erortert, wie die Zeit zu ihm und er zu ihr stand.
Es ist die Periode des absterbenden Mittelalters und der be-
ginnenden Neuzeit; im Geistesleben ist es die Zeit erst des
Humanismus, dann die der Reformation, diese durch jene vor-
bereitet. Dem entpricht denn auch Aventins Lebensgang und
Gesinnung. Er verdankt den Humanisten seine klassische
Bildung, seine Kkritische, historische Befihigung; er hat einige
von ihnen zu Lehrern, mehrere zu Freunden gehabt; im reiferen
Alter aber lebt und webt er in den Gedanken und Hoffnungen
der Reformation. Auf Grund einer Analyse der beiden Haupt-
werke: .Annales ducum Boiariee® und ,Bayerische Chronik*
schildert uns Dollinger den Historiographen (unter gelegentlicher
Richtigstellung, wenn er tbertreibt) als Gelehrten und Schrift-
steller, als deutschen Patrioten und Mahner seines Volkes,
als Ankliger der Pépste, in denen er gefihrliche Schédiger
und unversohnliche Feinde des Reiches und der deutschen Nation
sieht, als Rufer nach Abstellung der kirehlichen Missbréduche.
Ist so Aventin ganz ein Kind seiner Zeit, aber auch Fiihrer
seines Volkes, so erhebt sich schliesslich noch die Frage: War
er innerlich Protestant oder hielt er fest an der alten Kirche?
Zu einer klaren Anschauung iiber die Gegensiitze der katholischen
und der protestantischen Liehre hat er es wohl nicht gebracht;
mit dem Gedanken, dass die Reformation zu einer volligen
und bleibenden Trennung, zu einer feindlichen Gegeniiberstellung
zweier Kirchen fithren wirde, konnte er sich umsoweniger
vertraut machen, als dieser Gedanke selbst den Fahrern der
Bewegung fremd und kaum fassbar war. Gleich den meisten



= B84 —

seiner Zeitgenossen nahm er die Hoffnung mit ins Grab, dass
die Reformation durchdringen, und sein geliebtes Deutschland
von dem Unheil einer dauernden Kirchenspaltung verschont
werden mochte. So gleicht er Erasmus, den er hoch verehrte,
und mit dem er vielfach ubereinstimmend dachte.

7. An 7. Stelle erscheint die am 28. Marz 1887 beim 128,
Stiftungsfeste der Akademie in deren neuem Festsaale gehal-
tene Festrede uber den ,Hinfluss der griechischen Literatur und
Kultur auf die abendlindische Welt im DMittelalter™. Einleitend
wird hervorgehoben, dass unsere ganze moderne Zivilisation
und Bildung aus griechischer Quelle geflossen ist. Kultur und
Literatur der Romer, welche neben dem Christentum als Er-
ziehungsmittel der modernen Volker gedient haben, entstammen
der weit reicheren griechischen Zivilisation. Dazu kommt als
weiteres Element das hellenisierte Judentum, dessen Hauptsitz
Alexandrien war, mit der Ubersetzung des Alten Testaments
und den Schriften des platonisierenden Juden Philo. In den
christlichen Gemeinden herrschte tiberall, selbst in Rom bis tief
ins dritte Jahrhundert hinein, die griechische Sprache. Liturgie,
Predigt, die Anfinge einer eigenen Literatur, alles war griechisch.
Erst gegen das Ende des 2. Jahrhunderts schreibt Tertullian
lateinisch. Aber auch bei ihm, wie bei Hilarius, Ambrosius,
selbst noch Hieronymus, ist die Substanz der Doktrin noch ganz
griechisch. Erst mit Augustinus beginnt eine teilweise originale
und selbstiandige lateinische Wissenschaft. Im Laufe des 5. Jahr-
hunderts, in den Stirmen der Volkerwanderung, starb die
griechische Erudition aus. Das blieb so ein Jahrtausend hin-
durch. Nach den Zeiten des Hieronymus — also seit 420 —
hat die abendlandische Welt lateinischer Zunge dem Studium
des Neuen Testaments in seiner Grundsprache entsagt. Nach
einem kurzen Aufschwung unter den beiden gelehrtesten Mannern
am Hofe Karls d. G., Paulus Diaconus und Alkuin, die griechisch
verstanden, und es im byzantinischen Bilderstreit verwerteten,
und weiterhin im 12. Jahrhundert unter Johann von Salisbury
und Bernhard von Chartres, wies erst Roger Bacon, der be-
deutendste Geist jeunes Zeitalters, um die Mitte des 13. Jahr-
hunderts auf den hohen Wert und die Unentbehrlichkeit der
griechischen Literatur, auch fiir die Kirche, freilich vergeblich,
hin. Erst auf dem Umwege einer Ubersetzung aus dem Ara-
bischen kam man zum Verstindnis des Aristoteles und der



— 335 —

griechischen Arzneikunde. — Zum grossten Teil aus der grie-
chischen Welt kamen eine Unmenge von Legenden, die unver-
meidlich in die Geschichtswerke eindrangen, der systematische
Damonenglaube der Neuplatoniker und die der alteren Christen-
heit unbekannte Vorstellung von einem Pakt mit dem Teufel.
Erfreulich ist es, dass das Abendland den Griechen eine An-
zahl vielgelesener Romane zu verdanken hat. — Schliesslich
betont der Autor noch ausdriicklich, dass der Gewinn, den die
Menschheit aus den hellenischen Einfliissen, den friiheren wie
den spateren, gezogen hat, seiner Ansicht nach weit grosser
ist, als das Unheil, welches sie gestiftet haben. Auech vertritt
er die Meinung, dass in Zukunft die Wirkungen, welche das
Studium der grossen antiken Muster und Lehrmeister hervor-
bringt, sich noch wohltitiger erweisen werden, als dies in der
Vergangenheit der Fall gewesen.

8. Die Rede vom 25. Juli 1879 iiber ,die orientalische Frage
in thren Anfingen“ behandelt den Ausgangspunkt eines Problems,
das immer wieder von neuem nicht nur Staatsménner und
Politiker, sondern jeden vor- und riickwirtsschauenden Mann
beschéaftigt. Als das erste Stadium der orientalischen Frage
bezeichnet Dollinger die Periode der Kreuzziige. °Als Ziel der-
selben nennt er die dem christlichen Europa durch die Natur
der Dinge gesetzte, wenn auch damals nur von wenigen er-
kannte Aufgabe, die vorderasiatischen Léander am Mittelmeer
wieder zu gewinnen und einen nie zu versohnenden, unablissig
vordringenden Feind abzuwehren. Am Schlusse des 13. Jahr-
hunderts war die Entscheidung gefalien: es war eine vollstén-
dige Niederlage des Christentums, womit die Kreuzziige endeten
die européischen Fiirsten und Volker, Klerus und Laien, waren
vom Islam besiegt. Mehr noch: es war der Grund gelegt zu
kinftigen neuen Verlusten. Als Ursache wird angegeben, dass
die Leitung des grossen Unternehmens von Anfang an ver-
kehrt war; die Beweggriinde, die man geltend machte, die
Mittel und Anstalten — alles trug den Keim der Auflosung und
Selbstzerstérung in sich. Die zwei weltbewegenden Dogmen
der damaligen Kirche — die Lehre von der gottgewollten Welt-
leitung durch den Papst und die schon seit lingerer Zeit auf-
gekommene Buss- und Ablasstheorie, womit das altkirchliche
Bussinstitut durch die Erfindungen der Vertauschung und des
Loskaufs seinem urspriinglichen Zwecke stark entfremdet



— 336 —

wurde — vermochten wohl gewaltige Menschenmassen nach
Asien zu treiben und sie dort Schlachten gewinnen zu lassen.
Aber sie waren nicht imstande, Fiirsten und Voélkern jene
Tugenden einzupflanzen, die allein den dauernden Besitz des
im Sturmlauf Gewonnenen sichern konnten: Disziplin, Selbst-
beherrschung und Eintracht. Gerade als am Ende des 13. Jahr-
hunderts das Christentum in Syrien im Todeskampfe lag, und
somit der erste Akt des welthistorischen Dramas zu Ende ging,
erhob sich der noch kleine und ungenannte Tiirkenstamm der
Osmanen, der durch die Eroberung Konstantinopels (1453) den
zweiten Akt beendete, Die christlichen Michte hatten ihnen
wirksam vorgearbeitet, indem sie, wie durch militiarische Er-
oberung und Verwiistung, so durch kirchliche Befehdung die Vor-
mauer des Christentums, das byzantinische Reich, untergraben
hatten. Zwischen Furcht und Hoffnung, so schliesst der Redner,
schwanken wir alle, wenn wir an das bald zu erwartende Re-
sultat des dritten Aktes denken.

9. Ein gleichfalls aktuelles Thema behandelte Déllinger am
25. Juli 1881 in seiner Rede iber ,die Juden in Europa“. Sie
ist durchweg philosemitisch ausgefallen. Nach seiner Auffassung
ist das Schicksal des judischen Volkes vielleicht das erschiit-
terndste Drama der Weltgeschichte und wird bestimmt durch
religiosen Fanatismus, gemeine Habgier und instinktartige
Rassenabneigung, die ihrerseits wieder im Mangel des Ge-
rechtigkeitssinnes wurzeln. Auf Grund eines ausgedehnten
geschichtlichen Umblickes liber das Verfahren der staatlichen
und Kkirchlichen Gewalten und die Haltung der Bevélkerung
withrend des ganzen Mittelalters gelangt er zu dem Ergebnis,
dass die gesamte idussere Geschichte der Juden, wéhrend fast
tausend Jahren, eine Kette von ausgesuchten Bedriickungen,
von herabwiirdigenden und demoralisierenden Quiilereien, von
Zwang und Verfolgung, von massenhaften Abschlachtungen,
ein Wechsel von Verbannungen und Zuriickrufungen sei. ks
sel, als ob die europiiischen Nationen wetteifernd alles auf-
geboten hétten, um den Wahn zu verwirklichen, dass bis ans
Ende der Zeiten den Juden das hérteste Helotentum nach dem
Ratschlusse des Himmels bestimmt, und dass die Sohne der
Heiden berufen seien, Biittel- und Henkerdienste an Goties
Lieblingsvolk zu verrichten. Zum Vorwurf wurde ihnen ge-
macht Habgier und Wucher, sowie inr religiéses Verhalten;



— 337 —

ihr sittliches Leben, soweit es Familie, Keuschheit, Missigkeit,
Vertragstreue betrifft, wird in der Literatur jener Jahrhunderte
nicht angetastet. Der Vortrag schliesst mit einer Beurteilung
des Judentums der Gegenwart. Auch hier weiss Dollinger
viel Glunstiges zu sagen, wenn er auch die offenbaren Schiden,
die durch Wucher, Borsenspekulation und Presse hervorgerufen
werden, nicht unerwédhnt ldsst. Wenn er aber meint, dass
namentlich das deutsche Judentum durch deutsche und christ-
liche Bildung immer mehr influenziert werde, so wiirde wohl
gegnerischerseits eine umgekehrte Beeinflussung behauptet
werden. Wie dem aber auch immer sein mag, fir jeden passt
das Wort der Sophokleischen Antigone, mit dem unser Gelehrter
seine Ausfithrungen beendet: ,Nicht mitzuhassen, mitzulieben
bin ich da.*

10. , Uber Spaniens politische und geistige Entwicklung* sprach
Dollinger am 25. Juli 1884. Nachdem er auf das tiberraschende
Phinomen hingewiesen, dass der allen Neuerungen, allem re-
volutioniiren Gebahren so abholde, so zih am Alten und Her-
kommlichen Kklebende Spanier dennoch seit hundert Jahren
mehr Revolutionen gemacht hatte, oder iiber sich hatte ergehen
lassen, als selbst die beweglichen Franzosen, beginnt er mit
einem geschichtlichen Uberblick. Wihrend das vorchristliche
Spanien den Romern erst nach 200jihrigem Kampfe erlegen
war, reichte eine einzige ungliickliche Schlacht hin, das christ-
liche Gotenreich den moslemischen Waffen auszuliefern. Der
durch 7Jahrhunderte sich fortziehende Krieg der Riickeroberung,
zugleich Rassenkampf und Religionskrieg, hat dem spanischen
Volke sein unvertilgbares Geprige gegeben. Besonders zur
Zeit der Kreuzziige erwachte bel den Spaniern das Bewusst-
sein, dass die Bekriegung der Unglidubigen ihr lebenslinglicher
Beruf sei. So entwickelte sich als Grundzug ihres Charakters
jenes nationale Hochgefiihl, in welchem jeder sich fiihlte als
ein Glied des auserwéihlten, zum Vorkampfer fir die Christen-
welt berufenen Volkes. Dieses unablédssige Ringen mit einem
tiberméchtigen Feinde, das nie ermattende Fortschreiten zu
bessern staatlichen und kirchlichen Zusténden wiren ein dank-
barer Stoff gewesen, um als patriotisches Bildungs- und Erzie-
hungsmittel wohltitig zu wirken. Aber es ist anders gekommen.
Kein anderes Volk hat namlich eine Geschichte, welche in sol-
chem Grade durch grobe, handgreifliche Unwahrheiten und will-

Revue intern.de Théologie. Heft 70, 1910. 22



— 338 —

kiirliche Erdichtungen, durch phantastische Ausschmiickungen
und Fabeln verwirrt und entstellt wire, wie es bei der
spanischen der Fall ist. Dadurch wurde der spanische Geist
mit Wahngebilden erfiillt und gewohnte sich an einen phan-
tastischen Wunderglauben, der ihn fiir jede Té#uschung
empfinglich machte, sobald sie nur seinem Nationalstolz und
seinen Vorurteilen Rechnung trug. Als Belege werden ins-
besondere erwidhnt die Cid-Sage, die Erdichtung des Konig-
reichs Sobrarbe, die Jakobus-Legende. Selbst noch im Jahre
1594 wurde, um diese letztere und die Lehre von der unbe-
fleckten Empfingnis Mariens zu beglaubigen, von einigen
Jesuiten eine ganz durchsichtige Filschung ins Werk gesetzt,
an deren Echtheit fast anderthalb Jahrhunderte lang ganz
Spanien geglaubt hat. Dazu kamen um die Mitte des 17. Jahr-
hunderts die Offenbarungen der exaltierten Nonne Maria von
Agreda. — Hierauf wendet der Autor sich wieder dem ge-
schichtlichen Verlaufe zu und zihlt die spanischen Erbfehler:
Zwietracht, Eifersucht, Habgier, Kdmpfe der Konige unter sich
oder mit ihren unbotmiissigen Vasallen, als die Ursache auf,
warum es so spét erst gelang, das Werk der Wiedergewinnung zu
vollenden. Die unerquickliche Chronik Spaniens im 14. und
15. Jahrhundert berichtet von 179 Revolutionen in den christ-
lichen Staaten, neben 61 in den moslemischen. Erst unter
Ferdinand und Isabella, denen, wie auch ihren Nachfolgern,
eine ausfihrliche Charakteristik gewidmet wird, erhob sich in
plotzlichem Aufschwung das Land zur blithendsten Monarchie
Europas. Anschaulich wird der Niedergang geschildert, indem
Spanien an unausfithrbaren Aufgaben sich verblutete und seine
Flotte, seine beste Mannschaft. seinen Nationalwohlstand ver-
lor, und im 17. Jahrhundert ein Verfall eintrat, wie er seit
dem Ausgang des Mittelalters bei zivilisierten Nationen ohne
Beispiel ist. Hierauf wird die mit der Erhebung des Hauses
Bourbon auf den spanischen Thron beginnende neue Periode
geschildert. Franzosische Art ringt mit der altspanischen;
das Land erbhélt wenigstens die dussere Figur eines modernen
Staatswesens. Besonders zeigt sich der neue Einfluss im litera-
rischen Leben, worin bei dem herrschenden Geistesdrucke
friher kaum etwas von Bedeutung war geleistet worden.
Schliesslich wirft Déllinger noch einen Blick auf das Ver-
haltnis zwischen Spanien und Deutschland und konstatiert die



— 339 —

erfreuliche Tatsache, dass die Pforten Spaniens der deutschen
Wissenschaft und Literatur nun endlich erschlossen seien.

11. Ein Kapitel, nicht nur franzosischer, sondern, infolge der
eingreifenden Wirksamkeit dieses Fiirsten, deutscher und eu-
ropéischer Geschichte besprach unser Gelehrter am 28. Méarz 1882
in seinem Vortrage tiber ,die Politik Ludwigs des XIV.“ Indem
Déllinger den Geist und die Ziele der Regierung Ludwigs tiber-
haupt und besonders in ihrem Zusammenhang sowohl mit der
friheren, als mit der nach seiner Zeit eingetretenen Ent-
wicklung des franzosischen Staatswesens darlegt, macht er
zundchst auf eine bisher nicht geniigend gewiirdigte Tatsache
aufmerksam: vom 15. bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts ist
Frankreich iiberwiegend von Kardindlen oder von Méannern,
die nach dieser Wirde strebten, regiert worden. Dass dies
ohne Konflikte moglich war, lag in der engen Verbindung und
der Gemeinsamkeit der Interessen zwischen Rom und Paris.
Wenn aber auch Ludwig die Kardindle von den Staats-
geschiiften fernhielt und sie nur zu Verhandlungen mit der
romischen Kurie gebrauchte, so waren es doch die Grundséitze
Richelieus und Mazarins, die ihn im wesentlichen leiteten.
Dazu kommt, dass er vollstindig der Gebieter der franzésischen
Kirche war. Alle staatlichen Rechte ferner vereinigte er in
seiner Person und hielt sich fiir den Statthalter Gottes auf
Erden, der durch héhere Eingebung geleitet werde. Aber sein
berithmtes Wort: ,Der Staat bin ich“, war doch nur der Aus-
druck des sein ganzes L.eben umspannenden Bewusstseins, dass
er mit Frankreich, mit dem Volk, mit dem Staatswohl, zu un-
aufloslicher moralischer Einheit verschmolzen sei. Indem er
sich selber liebte und bewunderte, liebte und bewunderte er
Frankreich und umgekehrt. . Alles durch den Koénig und fiir
den Konig“ war sein Wahlspruch. Um der bewunderte, an-
gebetete Konig zu bleiben, musste er dem nationalen Hunger
und Durst nach ,gloire“ (im Deutschen gibt es kein addquates Wort
dafiir), nach Waffenruhm und Eroberungen, stets neue Nahrung
zufiihren. Der Konig verfiigte iiber eine treffliche Diplomatie,
die ihm nicht untreu wurde, wahrend er umgekehrt vieles
durch Bestechungen erreichte. Wesentliche Dienste leistete
ihm nebstdem das Vertrauen des Klerus in ganz Europa, und
es schadete ihm nicht, dass er fast 30 Jahre lang mit 2 Pipsten,
Alexander VII. und Innocenz XI., in Hader lebte. Nach einer



s JAG

ausfihrlichen Schilderung dieser Zwistigkeiten kommt Déllinger
auf den Grundgedanken und das Endziel der koniglichen Politik
zu sprechen: Ludwig trachtete nach dem Kaisertum, er und
sein Haus sollten die Stellung einnehmen, jene Suprematie
erringen, welche das Haus Habsburg etwa 130 Jahre lang in
Europa behauptet hatte. Nunmehr geht der Autor zur Be-
trachtung seiner Politik im einzelnen tiber und schildert des
Konigs Verfahren gegeniiber Piemont, der Schweiz, der Tiirkei,
Polen, dem Kurfiirsten von Brandenburg, Schweden, Ungarn,
Spanien, Portugal, England, Holland. Dann kommt er auf seine
Stellung und Betiitigung als Schutzhort des Katholizismus zu
reden und schildert namentlich sein Verhalten gegen den Pro-
testantismus und die Folgen der Aufhebung des Ediktes von
Nantes. Nach einer Darlegung seines Kriegs-Gliickes und Un-
gliickes zeichnet D6llinger zusammenfassend ein Bild der lichten
und der dunkeln Seite von Ludwigs Walten. Im Anschlusse
hieran wirft er die Frage auf: ob Ludwig XIV. die Re-
volution mit dem Sturze des Konigtums verschuldet habe. Er
gibt ihr die richtigere Fassung: war es fiir die Gewalthaber
nach ihm noch moglich, die Revolution zu vermeiden? So ge-
stellt aber miisse sie geradehin bejaht werden. Schliesslich
findet Dollinger auch hier, &hnlich wie bei der Judenfrage,
ein versohnliches Wort gegeniiber der Behandlung, welche
Deutsehland von Ludwig erlitten hat, durch den Hinweis auf
die fur unsere Viter zu einer Quelle der Bildung gewordene,
von Ludwig gepflegte und teilweise hervorgerufene klassische
Literatur, und durch die Erinnerung daran, dass der Raub
deutschen (ebietes uns nicht abhalten solle, die Lichtseiten
in seinem Wesen und Tun anzuerkennen und mildernde Um-
stinde fir manche seiner Taten gelten zu lassen. Das Jahr
1870 habe uns die Ubung dieser Pflicht in nicht geringem Masse
erleichtert. ‘

12. Der letzte Aufsatz des ersten Bandes, erweitert aus einem
am 25. Mirz 1886 tuber ,die einflussreichste Frau der franzdsischen
(Feschichte* gehaltenen Vortrag, gestaltet sich zu einer Ehren-
rettung dieser im Leben und nach ihrem Tode so viel ver-
leumdeten Dame, iiber die bis auf Déllingers Zeit das Urteil
der Geschichtskundigen, in Deutschland wie in Frankreich,
ein zweifelhaftes, unsicher hin- und herschwankendes war, so
dass sie ein geschichtliches Ratsel blieb. Déllingers Absicht



war nun, dieses Rétsel soweit als moglich zu losen, bisher
unbeachtete, aber lehr- und aufschlussreiche Seiten ihres Lebens
hervorzuziehen und eine Korrektur des hiufig von ihr auf-
gestellten Bildes durch richtigere Verteilung von Licht und
Schatten zu geben.

Zunichst wird die dreifache Quelle, aus der die zahlreichen
Entstellungen der Geschichte der Marquise von Maintenon und
die ungiinstigen Urteile tiber sie hergeflossen sind, als vielfach
unzuverlidssig und falsch nachgewiesen. Darauf folgt ein
Lebenslauf der aussergewohnlichen Frau, bis nach dem Tode
der Konigin am 30. Juli 1683, sie nach kurzer Frist, im An-
fange des Jahres 1684, als fast Finfzigjihrige durch geheime
niichtliche Trauung die Gattin Ludwigs wurde. Die Tatsache
dieser Ehe, deren Kundmachung die Maintenon sehnlich
winschte, weist unser Gelehrter auf Grund der Briefe des in
das Geheimnis eingeweihten Bischofs von Chartres gegentiber
der bisherigen Auffassung nach. Darauf unternimmt er es mit
feinstem Verstdndnis, dieses so wunderbar zusammengefiigte,
so kontrastierende und doch iiber 30 Jahre in ungetriibter
Eintracht ausharrende Paar, beide in ihrer Eigentiimlichkeit,
ihren Licht- und Schattenseiten uns zu vergegenwirtigen. Er
schildert uns ausfiihrlich den absoluten Monarchen, fiir den
regieren befehlen hiess, und dessen sehnlichster Wunsch, nach
der Versicherung seiner Gattin, es war, sein Volk glicklich zu
sehen und dessen ihm wohlbekannten Notstand zu lindern.
Aber seine Wiinsche sind nicht immer zu Taten geworden.
Ausserordentlich sympathisch ist das in allen Einzelheiten genau
ausgefiihrte Bild der Marquise, deren Charakter und Einfluss
auf den Konig einldsslich geschildert ist, wobei indessen die
Schattenseiten, ihr Verhalten gegen den Protestantismus und
den Jansenismus, durchaus nicht verschwiegen werden.

Zum Schlusse vergleicht Ddéllinger die wunderbare Fran-
zosin mit einer deutschen Frau, Kkeiner geringeren, als der
Kaiserin Maria Theresia. Der geistreichen Parallele entnehmen
wir folgende FEinzelheiten: ,Beide waren Zierden ihres Ge-
schlechtes, beide verbanden mit einem mainnlichen Geiste,
hohem Verstand und Einsicht, alle weiblichen Tugenden; aber
die eine herrschte aus eigener Machtvollkommenheit, die andere
verborgen und auf Umwegen. Beide gaben sich voll und ent-
schieden hin, Maria Theresia an den Staat, Frau von Maintenon
an den Herrn und Gemahl, der mit Fug sagen konnte: ,Ich bin



— 342 —

der Staat.“ Beide billigten oder iibten, unter ménnlichem Ein-
fluss, religiosen Druck und Verfolgung. Beide waren fromm
und eifrig im Sinn und Dienst ihrer Kirche, aber die Franzosin
folgte unbedingt den Leitern ihres Gewissens, wihrend die
deutsche Firstin in Staatssachen ihrem Beichtvater keinen
Linfluss gestattete und selbst in kirchlichen Dingen oft anderen
Ratschligen folgte. Beide waren iiberzeugt, eine Sendung zu
haben und Werkzeuge in Gottes Hand zu sein; aber wihrend
fir die fein und tief empfindende Maintenon jeder Misserfolg
eine Quelle peinigender Sorgen war, bewahrte die andere sich
in den hochsten Noten die grosste Seelenruhe. Beide haben
viel gelitten dadurch, dass die Personen, die ihnen am néchsten
standen, von ganz anderen Anschauungen beherrscht wurden:
Der Kaiserin begegnete dies mit ihrem Sohne und Mitregenten
Joseph, der Marquise mit ihrem Gemahl. Beide trugen ihre
Wiinsche, ihre Sympathien und Abneigungen allzusehr in die
Politik und stifteten dadurch grosses Unheil. Endlich haben
beide Frauen auf die Weltgeschichte eingewirkt; aber das An-
denken der einen ist im Volke lingst verschollen, wiahrend das
Andenken der grossen Kaiserin noch immer von Millionen ge-
segnet wird. — Sein Endurteil tiber die bald gepriesene, bald
gescholtene Marquise fasst Dollinger in folgende Worte zu-
sammen, die, aus solchem Munde kommend, besonders schwer
wiegen: ,Die Anerkennung diirfen wir ihr nicht versagen, dass
sie zwayr viel geirrt, viel geschadet, aber auch viel, unendlich
viel Gutes gewirkt, zahllose Wohltaten in reinster Absicht
gespendet hat. Sie hat sich selbst schwere Lasten auferlegt,
um anderen das Leben ertriaglicher, schoner zu gestalten. Ihre
besten Taten stammen aus ihr selbst, ihre schlimmsten Irr-
timer entsprangen allzu grossem Vertrauen auf fremde Uber-
legenheit. Die Regel, die sie ihren Zoglingen gab, streng
gegen sich, zértlich und nachsichtig gegen andere zu sein, hat
sie stets selber beobachtet. Die Geschichte Frankreichs wird
kaum eine andere Frau aufweisen konnen, welche in Reich-
tum und Mannigfaltigkeit der Gaben und Tugenden sie liber-
troffen hitte.* — Ein giinstigeres Urteil kann wohl kaum iiber
eine Personlichkeit in solcher Stellung gefillt werden.

MENN.
(Fortsetzung folgt.)




	Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890

