Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 70

Artikel: Zwei wichtige Eingestandnisse
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403757

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 292 —

ZWEI WICHTIGE EINGESTANDNISSE.

In seinen an anderer Stelle dieses Bandes besprochenen
,Vorlesungen iiber die orientalische Kirchenfrage“!) sagt Prinz
Max, S. 174f., von der unbefleckten Emptingnis, sie sei fiir die
Union ,ein kleiner Punkt der Schwierigkeit” geworden. In
Wirklichkeit handelt es sich um eine sehr grosse Schwierigkeit.
Denn Prinz Max sagt selbst: ,Die Griechen bezeichnen es als
ein xawogarec Dogma und weisen es damit ab. Daran hindert sie
auch nicht die tiber alles gehende Verehrung zur Gottesmutter,
die sie haben.* Schwerwiegend ist folgendes FEingestiandnis:
y,2Den alten Griechen war die Wahrheit der unbefleckten Em-
pfidngnis so wenig bekannt, als der ganzen tbrigen Christenheit
im ersten Jahrtausend des Christentums und noch dariiber hin-
aus. Die griechische Kirche feierte die Empfingnis Marii,.
weil nach ihrer Tradition Maria auf wunderbare Weise aus
unfruchtbaren Eltern geboren war, weil der Engel Gabriel den
Eltern ihre Geburt verkiindet haben sollte. Man hatte auch
vielfach den Glauben daran, dass Maria, wie Johannes der Téufer,
im Mutterschosse vor der Geburt geheiligt und von der Erb-
stinde gereinigt worden sei. Genau in demselben Sinne, wie
die Empfingnis Mariens, feierte die griechische Kirche schon
vor dem anderen Feste die Empfingnis Johannes’ des Téufers.
Der hl. Andreas von Kreta, der das Festoffizium der Empfing-
nis Mariens verfasst hat, sagt darin kein Wort von einer un-
befleckten Empfingnis. Da nun die Griechen den Gebrauch
hatten, sehr austiihrlich zu sein und alles zum Lobe der Heiligen
- zu sagen, was sich nur sagen liess, so konnte er an dem Fest-
tage den Gnadenvorzug nicht verschweigen, wenn er ihm irgend-

") Prinz Max, Herzog zu Sachsen, Dr. theol. et jur. ete., Professor
an der Universitit Freiburg (Schweiz), Vorlesungen iiber die orientalische
Kirchenfrage. Freiburg (Schweiz) 1907.



— 293 —

wie bekannt gewesen wire. Das soll man aber unumwunden
zugeben und nicht die Dinge anders darstellen, als sie sind“!).

1) Nicht selten begegnet man der Meinung, als ob es sich bei der
«unbefleckten Empfingnis» um die Person des Heilandes handle. Dem
gegeniiber muss nachdriicklich darauf hingewiesen werden, dass das pri-
tendierte Dogma nichts zu tun hat mit dem Glauben, den wir im Credo
der hl. Messe mit den Worten bekennen: Ich glaube ... an Einen Herrn
Jesum Cristum ..., der um der Menschheit willen und wegen unseres Heiles
herabgestiegen ist vom Himmel. ‘Und Fleisch geworden vom heiligen Geiste
aus Maria, der Jungfrau, und Mensch geworden.

Wer die verwickelten Ausfithrungen Scheebens iiber den Gegenstand
im Freiburger Kirchenlexikon und in seiner Dogmatik liest, wird sich iiber
diese und andere Unklarheiten nicht wundern.

Dr. Andreas Menzel, Professor der Dogmatik und Moral, frither iun
Braunsberg, dann in Bonn, wohin er mit dem Wintersemester 1874/75 auf
Wunsch des Bischofs Dr. Reinkens versetzt wurde, sprach sich in den acht-
ziger Jahren folgendermassen in seinen dogmatischen Vorlesungen, und
zwar in einem Anhang zur Lehre von der Erbsiinde, aus:

«Nach der vorhergehenden Lehre unterliegen alle natiirlichen Nach-
kommen Adams der Erbstinde und deren Folgen. Nur Ein vom Weibe
Geborener, Jesus Christus, ist davon ausgenommen, weil er eben nicht im
natiirlichen Wege gezeugt, sondern vom hl. Geiste empfangen ist. Dem-
gemiss muss auch die Jungfrau Maria als Tochter Adams unter dem Ge-
setze der Erbsiinde stehend gedacht werden, so dass auch sie die allgemeine
srlosungsbediirttigkeit teilt, und alle ihr gewordene Guade auf die Erlosung
in Christo zuriickzufithren ist. Daneben hat in der Kirche von Anfang
an der Glaube geherrscht, dass die Mutter Gottes von jeder, auch von jeder
liisslichen, aktuellen Siinde freigeblieben sei und alle Chore der Engel und
Heiligen iibertreffe. Dies involviert aber das tatsichliche Freisein von der
Erbsiinde und selbst von der Konkupiszenz, die ja auch den Gerechtfertigten
zu ldsslichen Siinden verleitet. Wie ist der sich hier kundgebende Wider-
spruch zu lésen? Am einfachsten durch die allgemeine Annahme, dass
Maria schon im Mutterleibe von der Erbschuld gereinigt worden sei. Es
fragt sich nur, ob die Reinigung gleich im Momente der Empfingnis, oder
spéter, jedenfalls vor der Geburt, geschehen sei. Darum allein dreht sich
die Kontroverse von der immaculata conceptio. Der hl. Bernard von Clair-
vaux argumentiert in seiner epist. 174 folgendermassen: «Si ante concep-
tionem sanctificari minime potuit, quoniam non erat, sed nec in ipso quidem
conceptu propter peccatum quod inerat, restat, ut post conceptum in utero
iam existens sanctificationem accepisse credatur.» Kr verwarf also die unbe-
fleckte Empfangnis, weil er die Einwirkung des hl. Geistes bei der Zeugung
perhorreszierte. Thm folgten die Hiupter der Scholastik, namentlich Thomas;
im Volke aber breitete sich die Vorliebe fiir das festum conceptionis immer
weiter aus. Nachdem inzwischen die auf Hippokrates und Exod. 21,22 ge-
stiitzte Distinktion einer conceptio activa und einer 40 oder 80 Tage spiter
erfolgenden conceptio passiva (der anima rationalis niimlich) Eingang ge-



— 294 —

Uber die Entstehung dieser Lehre finden wir a. a. O. folgende
Angabe: ,Nunist dabei gerade das Merkwiirdige, dass dasDogma,
und seine Verkindigung als erste Wurzel aus der Festesfeier
der griechischen Kirche hervorgegangen sind?!). Das Fest der
Empfingnis der Muttergottes, welches die griechische Kirche
am 9. Dezember feierte, fing im 12. Jahrhundert an, sich im
Abendlande auszubreiten fiir den 8. Dezember. Und trotz des
anfanglichen Widerstandes, auch des hl. Bernard, behauptete
es sich in der Ubung. Im Anschluss nun an diese alte Festes-
feier entstand im Abendlande die Lehre von der Unbeflecktheit
dieser Empfangnis, welche im Laufe der Jahrhunderte sich mehr
verbreitete und endlich fir eine Glaubensentscheidung reif
wurde.“

Prinz Max gibt also ausdriicklich zu, dass dieses angebliche
Dogma mehr als 1000 Jahre wunbekannt war. Auch das, was
er von der ,, Wurzel“ desselben sagt, flosst ihm selbst kein rechtes
Vertrauen ein: ,Nun sucht man vielfach dieses Dogma gerade
aus der griechischen Liturgie und aus griechischen Kirchen-
ratern zu belegen. Man sollte aber damit vorsichtig sein. Wenn
man Stellen in einem andern Sinne gebraucht, als sie gemeint
waren, dient man der Sache der Wahrheit nicht.“ ,Macht man
den Griechen falsche Anwendungen von ihren Liturgien und
Kirchenvitern, so wird sie das nur um so mehr abstossen.”

Wie soll man also seiner Meinung nach den Griechen diese

funden, war der Argumentation Bernards der Nerv durchschnitten, wenn
man unter conc. die conec. passiva verstand, und Duns Scotus (§ 1308)
konnte sein siegendes argumentum congruentize aufstellen: Decuit, Deus
potuit, ergo fecit. Das Beispiel der Pariser Universitit, welche von jedem
Doktoranden das Bekenntnis der imm. conec. verlangte, riss andere Fakul-
tiaten fort. Besonders in Spanien waren Klerus und Volk der Lehre zu-
getan. Auch das Konzil von Basel sprach sich in der 36. Sitzung, die
freilich nicht mehr als 6kumenisch gilt, fiir die imm. cone. aus. Nicht minder
waren die im Streite der Dominikaner und Franziskaner erlassenen pipst-
lichen Verordnungen jener Meinung giinstig. Nachdem sich die Jesuiten
der Sache angenommen, und schliesslich selbst die Dominikaner ihre Meinung
aufgegeben, konnte Pius IX. diese als geoffenbarte und von allen zu glau-
bende Lehre erkliren: B. M. in primo instanti sus conceptionis fuisse
singulari Dei omnipotentis gratia et privilegio intuitu meritorum Christi
Jesu salvatoris generis humani ab omni originalis culpz labe praeservatam
immunem (Rom, 8. Dezember 1854...).» (Folgt ein entschiedener Protest.)

') Damit soll wohl gesagt sein, die griechische Festesfeier sei die erste
Wurzel des Dogmas und seiner Verkiindigung.



e DY e

Neuerung plausibel machen? ,Man muss ihnen eben einfach
sagen, dass das ein Punkt ist, der im christlichen Altertum nicht
bekannt war, der nur in der Kirchenlehre eingeschlossen war.,
wie die Blute in der Knospe, der eine Schlussfolgerung ist aus
friher bekannten Primissen, aber nicht eine frither bekannte
Wahrheit. Wenn man nun dem Griechen zeigt, dass die Knospe
zu der Bliite, aber noch nicht die Bliite selbst, in seinen alten
Festen und in seiner alten Verehrung Marid gelegen war, so
kann das vielleicht auf ihn wirken.*  Kann vielleicht wirken’,
gross ist also diese Zuversicht nicht. Ir fahrt fort: ,Trotzdem
ist auch dieses Dogma nicht von der griechischen Kirche aus-
driicklich verworfen worden.* Prinz Max, der den Orient
wiederholt bereist hat, wird sicher wissen, dass man aus
diesem Umstande durchaus nicht auf eine Anerkennung dieses
papstlichen Dogmas durch die Morgenlinder schliessen kann.
Das zeigt ihm schon der von ihm angerufene Zeuge, der durch
seine romanisierenden Tendenzen bekannt gewordene Propst
Maltzew. .DMaltzew, der russische Propst in Berlin, der sich,
weil im Abendland lebend, offenbar bestrebt, der katholischen
Anschauung entgegenzukommen, gibt zu, dass es moglich sei,
dass das Dogma Pius’ IX. wahr sei, hilt aber ebenso auch seine
Unwahrheit fiir moglich.” Also sogar Malizew sieht in der Imm.
Conc. eine Meinung, die wahr sein kann oder auch nicht, ist
also jedenfalls weit davon entfernt, darin eine gottlich geoften-
barte Lehre zu sehen.

Was aber ,die Knospe® und ,die Bliite® angeht, so muss
daran erinnert werden, dass derartige Vergleiche zwar erliutern
und veranschaulichen, aber nicht ohne weiteres beweisen. Prinz
Max indessen dirfte den Modernisten bedenklich nahe geriuckt
sein.

Wir miissen aber etwas weiter ausholen.

Wie das Christentum durch das Wort Christi ins Leben
trat, so wurde es auch im Auftrage seines Stifters durch die
Predigt der Apostel verbreitet, um von allen Mitgliedern der
Kirche zu allen Zeiten gliubig angenommen zu werden. Auf-
gabe der Apostel war die miindliche Lehrverkiindigung, die
Predigt; nur gelegentlich und erst in der spiteren Zeit ihrer
Wirksamkeit sehen wir sie zum Schreiben ihre Zuflucht nehmen,
wenn sie Entfernte belehren, namentlich friher Vorgetragenes
in Erinnerung rufen wollen.



— 296 —

Somit hat die christliche Religion und Kirche bestanden,
ehe die erste Schrift des Neuen Testamentes verfasst war.
Noch linger dauerte es, bis die verschiedenen Gemeinden nach
und nach in den Besitz der einzelnen Biicher kamen, und end-
lich die ganze Sammlung zum Kanon sich abschloss und Gemein-
gut aller Einzelkirchen wurde.

Wenn auch die neutestamentlichen Biicher nicht zu dem
Zwecke verfasst sind, um die Lehre Christi vollstdndig darzu-
stellen, so ist diese Lehre doch ihrem Hauptinhalte nach in
der heiligen Schrift enthalten, welche demnach die priméire
Glaubensquelle ist. Da das Leben und die Lehre des Heilandes
von vier Evangelisten dargestelit wurde, da ausserdem fiint
Apostel, und zwar solche, welche die christliche Lehre von den
verschiedensten Standpunkten aus entwickelten, Schriften ver-
fasst haben, unter ihnen endlich Paulus — den seinem Geiste
angehorigen Hebraerbrief mitgerechnet — vierzehn Briefe ge-
schrieben hat, so muss offenbar der Hauptinhalt unseres Glaubens
schon im Neuen Testamente niedergelegt sein!). Hierbei ist
nicht ausgeschlossen, dass sich iliber einige Punkte keine Er-
klarungen, iiber andere nur Andeutungen vorfinden. Daraus
ergibt sich, dass man «/ nicht die absolute Suffizienz der hl.
Schrift behaupten kann, und dass ) die Tradition normative
Bedeutung fiir die Auslegung der Bibel hat, dass also die letztere
auszulegen ist in Ubereinstimmung mit der Tradition.

Schrift und Tradition sind nach katholischer Anschauung
dic beiden Erkenntnisquellen des Glaubens. Die dagegen geltend
gemachte Auffassung, dass die Tradition etwas Unbestimmtes,
Schwankendes, leicht Veranderliches wire, wiirde berechtigt
sein, wenn es nicht ein Merkmal gébe, durch das man die echte
Tradition von jeder angeblichen unterscheiden kénnte. Dieses
Kriterium der Traditionsregel hat seine klassische Formulierung
gefunden in dem bekannten, diese Zeitschrift als Motto zierenden
Satze des hl. Vinzenz von Lerin: es ist eifrig Sorge zu tragen,
dass man das festhilt, was tiberall, was immer, was von allen
geglaubt worden ist, denn das ist wahrhaft und im eigentlichen
Sinne katholisch.

Was ist also Tradition? Maohler?) antwortet darauf: ,Die

'} J. Langen, Das Vatikanische Dogma, Bonn 1876, I, 7.
%) Symbolik, S. 357f.



Tradition (im subjektiven Sinne) ist das fortwihrend in den
Herzen der Glaubigen lebende Wort.* Die Tradition im obh-
jektiven Sinne ist der in &usserlichen historischen Zeugnissen
vorliegende Gesamtglaube der Kirche durch alle Jahrhunderte
hindurch.“ Solche Zeugnisse sind die Glaubensbekenntnisse, die
Liturgien, die Konzilsdekrete, die Schriften der Kirchenviiter.

Soll also eine sichere Gewéhr dafiir geboten sein, dass eine
angebliche Traditionslehre kein Irrtum sei, so muss sie sich
durch alle Jahrhunderte zuriick bis zur Apostelzeit verfolgen
lassen, und zwar nicht bloss als lokale Ansicht, sondern in allen
Gemeinden, und nicht als Meinung einzelner, sondern als Glaube
der Kirche selbst. Eine Lehre, die dieser Probe nicht standhéilt,
kann wohl als Meinung geduldet, aber nicht als allgemein
verpflichtender Glaubenssatz bezeichnet werden.

Aus diesem Grunde lautet die oberste, noch von dem Konzil
von Trient eingeschirfte Regel des katholischen Exegeten und
Dogmatikers: Die Schrift ist nach der Ubereinstimmung der
Vater, oder in dem Sinne auszulegen, den die Kirche seit jeher
festgehalten hat!). Nicht als ob alle dogmatischen Stellen der
Bibel von -den Vitern ibereinstimmend in Einer Weise inter-
pretiert worden wiiren, oder als ob die Kirche Eine Interpretation
derselben fiir die allein richtige erklart hatte; sondern soist geméss
jener altkatholischen Regel die Schrift zu deuten, dass dadurch
eine Harmonie zwischen dem biblischen Inhalte und der kirch-
lichen Uberlieferung erzielt wird. Diese Harmonie ist nicht
erkiinstelt oder erst geschaffen, sondern etwas ganz Selbst-
verstindliches, weil in der wesentlichen Identitit der geschrie-
benen mit der ungeschriebenen Lehre der Apostel begriindet.
Je genauer und schirfer also der Exeget verfihrt, desto klarer

Y} Zur Ilustration dieser Regel moge eine Erinnerung an den sel. Prof.
Dr. F. H. Reusch aufgefrischt werden. Wenn er auf die Traditionsregel
Zzu sprechen kam, erziihlte er wohl, dass unter den zahlreichen Briefen, die
er aus Anlass der Konzilswirren bekommen, einer sich befunden habe, der
ibn zur <Unterwerfung» unter das Vatikanum durch den Hinweis darauf
zu bestimmen suchte, er habe doch bei seiner Priesterweihe das feierliche
Versprechen abgelegt: die hl. Schrift zu erkliren «gemiiss dem Sinne, den
die Kirche festgehalten hat und festhiilt». Das Wort «festhiilt» sei unter-
strichen gewesen. Er bemerkte, dass, wenn er diesen Brief héitte beantworten
wollen, er sich darauf hitte beschrinken koénnen, die Worte «festgehalten
hat» zu unterstreichen.



— 298 —

wird die Ubereinstimmung der Schrift mit der kirchlichen Tradi-
tion zutage treten?).

Demgemiiss lehrt auch der auf Befehl Pius® V. herausge-
gebene Catechismus Romanus: . Die Lehre der Kirche ist keine
neue, noch auch jetzt erst entstandene Wahrheit, sondern schon
vor Zeiten von den Aposteln gelehrt und tiber den ganzen Erdkreis
verbreitet“ ?). Auch Pius X. befindet sich ganz auf katholischem
Standpunkt, wenn er in seinem Syllabus vom 3. Juli 1907 unter
Nr. 21 den von ihm als modernistischen Irrtum bezcichneten
Satz verwirft: ,Die Offenbarung, welche den Gegenstand des
katholischen Glaubens ausmacht, war mit den Aposteln noch
nicht abgeschlossen.”

Prinz Max aber ist mit seiner Theorie von der Knospe und
Bluate den Modernisten bedenklich nahe gertickt, gewiss ohne
dass er dies gewollt und bemerkt hat. Um es prinzipiell aus-
zusprechen: Gerade in der pdpstlichen Kirchengemeinschaft ist
praktisch und theovetisch die Traditionsregel ausser Wirksamkeit
gesetzt worden, und die Modernisten haben nur das in ein System
gebracht, was sie von den Romanisten gelernt haben.

Wenn zur katholischen Glaubenslehre nur das gehort, oder,
wie man auch sagt, fide divina nur das zu glauben ist, was
aus der Schrift und der Tradition als Lehre Christi erwiesen
werden kann, so gehort das nicht dazu, was nicht entweder
@) aus unzweideutigen Stellen der hl. Schrift als Lehre Christi
erkaunt, oder §) als der immer, tiberall und von allen anerkannte
Sinn der hl. Schrift festgestellt werden kann, eder ¢ immer,
titberall und von allen als auf apostolischer Uberlieferung be-
ruhend geglaubt worden ist, oder ) implicite in den direkt und
explicite geoffenbarten Begriffen als notwendiges Moment ent-
halten ist. Z.B. ist in dem Satze: ,Der Sohn Gottes ist Mensch
geworden®, der Satz enthalten, dass Christus einen menschlichen
Willen gehabt.

Bei der Festhaltung dieser Grundsiitze wire die Definition
der Immaculata Conceptio unmoglich gewesen; denn bei dieser
Lehre kann ein einwandfreier, biblischer und traditioneller Be-
weis nicht gefiihrt werden, insbesondere auch nicht auf Grund
des unter d) Gesagten. Es handelt sich vielmehr um eine Schul-
meinung, von der Prinz Max ausdriicklich zugibt, dass sie erst

') J. Langen, L c., cf. Mohler, Symbolik, S. 356.
1, X, 14



299 —

im zweiten christlichen Jahrtausend ans Licht trat. Wollte also
Pius IX. diese seine Lieblingsmeinung, wie er angibt, um die
Ehre der hl. Jungfrau zu mehren, zum Dogma ,erheben®, so
konnte der Weg zu diesem Ziele nur in einer Filschung der
Lehre von den Quellen der Glaubenswahrheiten bestehen. Diese
Arbeit tibernahm fiir ihn der Jesuit Perrone in seiner dem Papste
1847 gewidmeten Schrift: .Ist die unbefleckte Empfiangnis der
seligsten Jungfrau Maria dogmatisch definierbar ?

Er gelangt darin zu dem Resultate, .dass hin und wieder
dogmatische Wahrheiten bestimmt wurden, tiber welche die
Viter tiefes Stillschweigen beobachteten; ja bisweilen war dies
auch der Fall, obgleich nicht wenige Viter damit nicht tiber-
einstimmten, oder fiir die entgegengesetzte Meinung sich erkléirten;
bisweilen auch dann, wenn selbst die hl. Schrift dem Anscheine
nach entgegen war®?.

Statt nun aber darin einen Verstoss gegen die Traditions-
regelzukonstatieren, wendet er sofort das neu erfundene Argument
auf den vorliegenden Fall an und behauptet nochmals: . Zur
Aufstellung einer dogmatischen Entscheidung reicht es fiir die
Kirche hin, dass der betreffende Artikel wenigstens im allge-
meinen in der hl. Schrift sich vorfindet, und dass von ihm gleich-
sam Keime, welche in der Folge emporsprossen, in der dltesten
Tradition niedergelegt sind; oder auch, dass die Tradition, wenn
die Schrift und auch die Véter davon schweigen, wenigstens im
Lehramte der Kirche und in dem allgemeinen Bewusstsein der
(zlaubigen sich erhalten hat, bis endlich bei eintretender Gelegen-
heit die gottlich geoffenbarte Lehre durch die Schriften der
Viter oder durch andere Quellen offenkundig wird. Denn man
darf nicht glauben, dass dann erst eine Lehre in der Kirche
Eingang zu finden begonnen, wenn sie mit Hiilfe der Quellen,
sie mogen nun was immer fir einer Art sein, zu unserer Kennt-
nis kommt, wollen wir nicht in absurde und irrige Folgerungen
geraten.* Und dazu wird noch in einer Anmerkung hinzugetiigt:
»Denn sonst miisste man nicht wenige Dogmen als neu entstanden
betrachten und sagen, dass sie erst in einem spéteren Zeitalter

D

in der Kirche Glauben erhalten®

.
s

') Perrone, Ist die unbefleckte Empf. ... definierbar? S.201f{.

?) S.205. Eine ausfithrliche Darstellung dieses Gegenstandes siehe bei
Friedrich, Gesch. d. Vat. Konzils, 1. Bd, Bonn 1877. S. 612—631. VgL
J. H. Reinkens, Die pépstl. Dekrete. II. Die Traditionsregel der alten Kirche.
Miinster 1871; ferner 1II. Die Unregelmiissigkeit und Unfreiheit des Vat.
Konzils. Miinster 1871, S. 8 ff.



-~ 300 —

Pius IX. akzeptierte diesen Modernismus fiir seine Defini-
tion der Imm. Conc., und die Agumentation des Prinzen Max
bewegt sich in derselben Richtung.

Es ist ausdriicklich dagegen Verwahrung einzulegen, dass
die Lehre von der unbefleckten Empfangnis durch die pépst-
liche Definition Dogma der katholischen Kirche geworden sei.
Diese Lehre beruht nicht auf Schrift und Tradition, sondern
hat sich im Wege theologischer, vielmehr monchischer Speku-
lation entwickelt und verdankt ihre Verbreitung dem frommen,
aber unklaren Bestreben, die Ehre der Mutter Gottes nach
Moglichkeit zu erhohen. Den Mangel eines ordentlichen Be-
weises kann der pépstliche Spruch um so weniger ersetzen,
als der Verlauf der vatikanischen Synode nur zu sehr den Ver-
dacht begriindet, die Proklamation der unbefleckten Empfangnis
durch den Papst allein sei hauptsichlich ein Versuch gewesen,
zu sehen, was sich die Bischofe und die christliche Welt {iber-
haupt wiirden gefallen lassen. Dariiber spricht sich mit aller
Klarheit der bei der Vorbereitung der Definition hervorragend
beteiligte Jesuit Schrader aus: ,Es ist dies ein dem Pontifikat
Pius’ IX. ganz eigentiimlicher Akt, wie ihn kein fritheres Pontifikat
aufzuweisen hat. Denn der Papst hat dieses Dogma selbstindig
und aus eigener Machtvollkommenheit ohne Mitwirkung eines
Konzils definiert, und diese selbstandige Definition eines Dogmas
schliesst gleichzeitig zwar nicht ausdriicklich und férmlich, aber
nichtsdestoweniger unzweifelhaft und tatsichlich eine andere
dogmatische Entscheidung in sich: némlich die Entscheidung
der Streitfrage, ob der Papst in Glaubenssachen auch fiir seine
Person unfehlbar sei, oder ob er diese Unfehlbarkeit nur an
der Spitze eines Konzils anzusprechen habe. Pius IX. hat, wie
gesagt, die Unfehlbarkeit des Papstes durch den Akt vom 8. De-
zember 1854 zwar nicht theoretisch definiert, aber praktisch
in Anspruch genommen“!). Deutlicher kann man es wohl nicht
aussprechen, dass am genannten Tage lediglich eine Unfehlbar-
keitsprobe vorgenommen wurde, und dass das angebliche
Dogma ein ballon d’essai fiir das vatikanische Konzil war. Auf
der ersten Unionskonferenz erklirte Dollinger?): ,Wir deut-

1) Schrader, Pius IX. als Papst und als Konig. Wien 1865, S.12. Vgl
J. Friedrich, Gesch. d. Vat. Konzils I, 426 ff.

?) F. H. Reusch, Bericht iiber die am 14., 15. und 16. September zu Bonn
gehaltenen Unionskonferenzen. Bonn 1874, S. 40.



— 301 —

schen Theologen verwerfen allerdings nicht bloss das Dogma,
sondern auch die Meinung, auch mit Riicksicht auf die vielen
abergliubischen und toérichten Dinge, welche die Lehre, auch
schon ehe sie zum Dogma gemacht wurde, zur Folge gehabt
hat“ 1),

Wie weit die gegenwirtige pépstliche Kirche von der Riick-
kehr zu gesunden und verniinftigen Anschauungen entfernt ist,
zeigt die Einrichtung eines besonderen Festes der angeblichen
Muttergottes-Erscheinung zu Lourdes (1858). Nachdem Pius IX.
in jener Erscheinung und in den unsinnigen Worten: ,Ich bin
die unbefleckte Empfiangnis“ eine Bestitigung seines Dogmas
gefunden hatte, hat Pius X. vor kurzem das vorher nur ver-
einzelt gefeierte Fest Apparitionis B. M. V. Immaculate als
duplex maius fiir den 11. Februar seiner ganzen Obodienz vor-
geschrieben, und nach dem Kélner Direktorium fir 1909 S. 9
miissen die Geistlichen als Kinschiebsel beim Breviergebet spre-
chen: Tandem Pius X. Pontifex Maximus pro sua erga Dei-
param pietate ac plurimorum votis annuens sacrorum antistitum
idem festum ad ecclesiam universam {sic| extendit.

Aus dem angedeuteten Grunde wird den Orientalen diese
Lehre um so verdichtiger vorkommen, weil sie eben eine Vor-
stufe ist flir den Universalepiskopat und die Infallibilitit, die
beide jedem JMorgenlander, der eine Erinnerung an die alt-
christliche Zeit sich bewahrt hat, geradezu ungeheuerlich er-
scheinen miissen.

1y Eine schlimme Folge des priitendierten Dogmas enthiilt eine brief-
liche Ausserung des Bischofs Hefele an Prof. Reusch vom 20. Miirz 1871:
« Sie [Reusch] sagen richtig, man sollte fiir jedes Dogma mit seinem Leben
eintreten konnen, so fest miisse man iiberzeugt sein. Ich war es wohl
friher, aber seit 1854 nicht mehr. Gegen die immaculata conceptio habe
ich noch jetzt sehr starke Bedenken, aber ich bin doch nicht iiberzeugt,
dass das Gegenfeil wahr ist, und so habe ich die Sache hingenommen, ohne
zu widersprechen, wie ich seit dem 18. Juli wenigstens nicht mehr o6tfent-
lich der Infallibilitidt widersprochen habe. Aber das seit Jahrhunderten herr-
schende romische System hat dafiir gesorgt, dass ein ehrlicher Mensch zu
gar manchem, was er mitmaechen muss, innerlich nicht zustimmen kann.
Wie oft emporte sich mein Inneres bei den Liigen des Breviers, und zwar
nicht nur in den Nokturnen, sondern auch in gar manchen Gebeten. Da
soll ich Liigen — beten, welcher Widerspruch, welche Zumutung!> (Das
ganze, sehr interessante Schreiben ist zum erstenmal abgedruckt in dieser
Zeitschrift, Jahrg. 1908, Heft 64, < Aktenstiicke Hefele und die Infallibilitét
betreffend », S. 673 ff.)



— 302 —

Vorab die Bemerkung: Die Offenbarung ist mit Christus
und den Aposteln abgeschlossen. Sie ist gegeben und ent-
wickelt sich nicht; was sich aber entwickelt, ist unser subjektives
Verstindnis derselben. Anders verhiilt es sich bei Verfassungs-
fragen. Angenommen, der Primat sei gottlichen Ursprunges,
so ist die Ausgestaltung desselben Sache der Entwickiung. In
diesem Sinne wollen wir gewiss das Prinzip der historischen
Entwicklung in der Kirche als zu Recht bestehend anerkennen.
Wie jede andere Gesellschaft musste auch sie unter verianderten
Umstiinden verdnderte Formen annehmen: die Zeit der unge-
hindertsten und weitesten Verbreitung bedingte eine andere Ge-
stalt und andere Einrichtungen, als die Periode der Griindung
und der Anfiange des kirchlichen Lebens. Aber wihrend jede
andere, rein menschliche Gesellschaft ihre Entwicklung bis zu
dem Grade volliger Umgestaltung ausdehnen darf, kann die
Kirche als gottliche Stiftung, ohne ihrer Bestimmung mehr oder
minder untreu zu werden, nie die Grundziige verleugnen, welche
Christus selbst ihr aufgepriigt, und mit denen sie, durch die
Apostel reprisenticrt, zuerst in der Welt erschien ).

Aus dem altkirchlichen Primat der ersten acht Jahrhunderte,
wie ihn Abendland und Morgenland anerkannt haben, mochte
Prinz Max den Universalepiskopat und die Infallibilitit sich
sentfalten® lassen. Er kommt wiederholt und ausfiihrlich auf
diesen Gegenstand zu sprechen. Dabei ist es aber auffallend,
dass er iiber die beiden vatikanischen Dogmen selber rasch
hinweggleitet, ohne diese ,Entfaltung* im einzelnen plausibel
zu machen. In der Tat handelt es sich hier auch gar nicht
um eine Entfaltung, sondern um einen fundamentalen Umstuiz.

S. 81 gesteht Prinz Max: ,Wir miissen freilich zugeben,
dass in dem Primat des rémischen Stuhles eine nicht geringe
Schwierigkeit fiir die Orientalen gelegen ist. Wir miissen auch
vollkommen zugeben, wenn wir bei der Wahrheit bleiben wollen,
dass der Primat fir den Orient nie eine sehr grosse Rolle ge-
spielt hat. Wiirden wir uns etwa das Verhiltnis der alten
Kirche so vorstellen, als ob der Papst so das Morgenland be-
herrscht hitte, wie er heutzutage das Abendland regiert, so
ware das einfach eine faische Darsteilung. Der Primat und
der Vorrang des romischen Stuhles waren ganz gewiss den

) Jos. Langen, Vat. Dogma I, 21.



— 303 —

Griechen und Orientalen bekannt. Es gibt genug Zeugnisse
der griechischen Kirchenviter dafir. Dieser Primat wurde
aber nur in sehr bescheidener Weise und in ganz geringen
Grenzen ausgeiibt. Die Kirchenviter des Orients, wie der hl.
Athanasius, der hl. Chrysostomus, appellierten wohl unter ausser-
ordentlichen Umstéinden, wenn sie unrechtméissig entsetzt worden
waren, an den pépstlichen Stuhl als eine hohere Autoritat ).
Solches ist auch zu allen noch katholischen Zeiten der griechi-
schen Kirchen wieder vorgekommen. Allein in gewdhnlichen,
ruhigen Zeiten spielte der Primat keine Rolle, Die Vorstellung,
die die Griechen von dem Primat hatten, beschrinkte sich
ungefahr auf folgendes: Man wusste, dass ein 6kumenisches
Konzil nur rechtméssig sei, wenn die pipstlichen Legaten da-
bel prisidierten?). Man wusste fernerhin, dass man mit Rom
im Glauben tibereinstimmen miisse ) und dass dieses der hochste
Wiichter der Reinheit des Glaubens sei*): endlich wusste man
noch, wie oben erwihnt, dass man sich in ganz ausserordent-
lichen Fillen dorthin um Hulfe wenden konne?®). Auch die
Papste vindizierten sich selbst in bezug auf den Orient nicht
viel mehr Rechte. Sie beanspruchten immer das Recht, bei
Hiresien einschreiten zu konnen und bei grossen Argernissen

1) Vielmehr musste es ihmen in ihrer Lage auf die Kirchengemein-
schaft mit dem Patriarchen des Abendlandes ankommen (der seinerseits,
beildufig bemerkt, auch in solchen Fragen synodaliter vorging). Uberhaupt
suchte jeder Patriarch, auch der rémische, den Frieden und das Band der
Liebe mit den iibrigen Patriarchen. Im folgenden sagt Prinz Max das auch
selbst. Von hoherer Autoritdt ist dabei nicht die Rede.

) Dann hitte man im Orient etwas «gewusst», was geschichtlich gar
nicht zutrifft, denn die hier behauptete Bedingung fiir die Rechtmissigkeit
ist gar nicht erfilllt. Die Pépste hatten kein Berufungs-, Vorsitz- und Be-
stitigungsrecht der dkumenischen Synoden.

%) Honorius!

%) Im ersten Jahrtausend der Kirche ist es nicht vorgekommen, dass
ein Papst eine fiir die ganze Kirche bestimmte und an die ganze Kirche
gerichtete Glaubensentscheidung erlassen hiitte. Ihre dogmatischen Erkli-
rungen wurden, wenn es neue Irrlehren zu verurteilen galt, stets auf Sy-
noden erlassen, oder waren Antworten auf Anfragen einzelner oder mehrerer
Bischofe. Erst wenn sie auf einer 6kumenischen Synode gelesen, gepriift
und genehmigt waren, wurden sie als allgemeine Lehrnorm angesehen
(Janus, Neubearbeitung von J. Friedrich, S. 16).

®) Die sardicenzische Anordnung (343) ist von der orientalischen Kirche
nie beachtet worden (s. ebenda S. 17, S. 348).



s B0 e

warnend aufzutreten?). Davon aber, dass der pipstliche Stuhl
unmittelbar in monarchischer Weise den Orient regiert hitte,
war keine Rede. Ein unmittelbares Eingreifen in die gewohn-
lichen orientalischen Kirchenangelegenheiten fand nie statt. Die
‘Wahl der Bischéfe und alle innern Angelegenheiten der orienta-
lischen Kirche geschahen ohne jede Einmischung Roms. Nur
hatten die Patriarchen den Brauch, sich gegenseitig die Thron-
besteigung anzuzeigen und dabei ein Glaubensbekenntnis vor-
zulegen?). War nun irgendwie die Wahl unrechtmiissig oder
das Glaubensbekenntnis nicht geniligend, so verweigerte manch-
mal der romische Bischof die Anerkennung der Patriarchen,
wie das auch die anderen Patriarchen zu tun pflegten. Nun
erinnern sich die Orientalen an dieses alte Verhiltnis. Jetzt
aber stehen sie einer ungeheuern Macht des Papsttums gegen-
itber, und es ist ihnen schwer, diese anzuerkennen. Der Primat
hat sich ebenso mit der Zeit entfaltet?®), wie auch das Dogma
und andere Dinge ausgebaut worden sind. Aber zweifelsohne
haben die Orientalen ecin geschichtliches Anrecht darauf, anders
behandelt zu werden, als der abendlindische Teil der Christen-
heit. Man muss eben sehr wohl zwischen den gottlichen Grund-
lagen des Primates und dessen kirchenrechtlicher Ausgestaltung
unterscheiden, wie Herr Professor Ehrhard in seinem Vortrag
iiber die orientalische Kirchenfrage mit Recht bemerkt*). Nicht
alles, was der Papst heute ausilibt, gehort notwendig zum Wesen
der Kirche oder zum Wesen des Primates. Wir miissen wohl
bedenken, dass das abendlindische Verhéltnis, wonach der Papst
tiberall eingreift und alles regiert, zum guten Teil mit seiner
Stellung als Patriarch dieses Teils der Kirche zusammenhiingt.
Die gleichen Rechte hatten aber immer die orientalischen Pa-
triarchen gegeniiber ihren Gebietsteilen. Man wird also ganz
sicher bel einer Union den Orientalen Opfer bringen miissen,

1) Wie schon erwiihnt, hatten die Piipste nic@}t einmal ein Berufungs-
recht der allgemeinen Synoden, und bei grossen Argernissen konnte jeder
Bischof warnend auftreten (Irenzeus im Osterfeierstreit).

?) Ein solehes Inthronisationsschreiben (oder Synodalepistel) besitzen
wir z. B. voen Gregor d. G. (Ep. I, 23), worin er die orientalischen Patriarchen
um dje Gemeinschaft und Gegenseitigkeit in Gebet und Liebe bittet und
seine Annahme der fiinf ersten allg. Konzilien hekennt.

%) Die <Entfaltung» besteht in dem Umsturze der alten Kirchenverfassung.

%) Bei einer solchen Unterscheidung bieibt vom Vatikanum nichts {ibrig.



— 3056 —

ihnen Zugestindnisse machen miissen, so weit gehen miissen, als
nur moglich, ihnen eine moglichst grosse Selbstverwaltung geben
miissen. Wenn man einfach die Orientalen unter einen romi-
schen Kardinal stellen will, der sie nach gewissen Kurialregeln
regiert, wenn man gar den Patriarchen von Konstantinopel
einer romischen Kongregation unterstellen will, so wird man
die Orientalen nie haben und in alle Ewigkeit nicht. Auf solchen
Wegen wird man einzelne Bekehrungen erreichen, aber nie
eine Union der Kirche oder des ganzen Volkes zustande bringen.“

S.173: ,Ein weiterer Punkt, der heutzutage verhéltnis-
massig die grosste Schwierigkeit macht, ist der Primat des
romischen Bischofes. Vollstandig ist diese Wahrheit nicht ab-
handen gekommen, wenigstens bei den Griechen. Es gibt schon
solche, die ihn vollstindig auch im Prinzip bekampfen. Viele
(Griechen jedoch anerkennen, dass sie zwar die Kirchengemein-
schaft mit Rom verloren haben, aber wissen doch genau, dass,
wenn man geeint wire, der romische Bischof der erste der
Christenheit sein miisste und wenigstens in einem gewissen Sinne!)
den Primat haben miisste. Daher werden auch anstandslos die
Pipste in den griechischen Kirchenbiichern als Petri Nachfolger
angesehen und gefeiert. Theoretisch macht es also nicht so
grosse Schwierigkeiten als praktisch. Gegen eine tatsiichliche
Anerkennung oder gar Unterwerfung unter ihn wiirden sie sich
mit Hidnden und Fissen striduben. Die vatikanische Entschei-
dung von der papstlichen Unfehlbarkeit ist natiirlich von ihnen
nicht angenommen worden, obwohl sie auch nicht von der
griechischen Kirche als solcher verworfen wurde. Einzelne
gibt es aber nun, die von einem ganz fanatischen Hasse gegen
den papstlichen Stuhl erfiillt sind.“

S. 196 f.: Zu den gottlichen Keimen, die in die Kirche
hineingesetzt worden sind, gehort auch der Primat des Ober-
hauptes derselben. Nach dem Evangelium hat der Vorzug Petri
einen gottlichen Ursprung. Da nun die Kirche nicht nur fiir
diec Zeit der Apostel geschaffen war, so musste auch Petrus
fortleben. Da nun Petrus nach allgemeiner alter Tradition
Bischof von Rom war und dort den Mirtyrertod erlitt, so war
der roémische Bischof im vollsten Sinne der Nachfolger Petri,

1) D. h., deutlich gesagt, im Sinne der alfen Kirche, der den vatika-
nischen Papat vollstindig ausschliesst.

Revue intern. de Théologie. Heft 70, 1910, 20



— 306 —

wie auch die Christenheit anerkannte. In gewissem Sinne konnte
sich freilich auch der Bischof von Antiochien Nachfolger Petri
nennen und nennt sich noch heute so, aber doch nicht so, als
ob die Rechte Petri in der Weise auf ihn libergegangen wiren,
wie auf den romischen Bischof?!). Dabei ist aber auch ganz
dasselbe zu beobachten, wie bei allen kirchlichen Dingen, dass
der Lebensinhalt des Primates sich bis auf die heutige Zeit
entfaltet hat und naher bestimmt worden ist, dass daher in den
ersten christlichen Jahrhunderten der Primat noch wenig be-
kannt war, geben wir herzlich gerne zu. In der Tat wird der
Bischof von Rom in den ersten Jahrhunderten nicht viel mehr
als einen Ehrenvorrang gehabt haben. Daneben wusste man
aber doch, dass, wenn man zur Kirche gehoren wollte, man
in seiner Gemeinschaft sein miisse *). Auch in noch viel spite-
rer Zeit gab es selbst im Abendland Kirchen, die im Grunde
fast unabhiingig vom romischen Stuhle waren, wie die grosse
keltische Kirche.

}) Fiir die Auffassung des Primates, wie sie am Ende des VI. Jahrh.
Gregor d. G. hatte, ist dessen Schreiben an seinen Freund Eulogius, Pa-
triarchen von Alexandrien, charakteristisch. Letzterer schrieb ihm so viel
Lob wegen der Cathedra Petri, die er einnehme, dass er antwortete: Ich
gebe Dir all das Lob zuritck, denn ich bin der Wirde nach nicht mehr als

"Du, da du dieselbe Cathedra zu Alexandrien einnimmst. Denn der Sitz des
Petras, dem allerdings der Vorrang zukomime, sei «an drei Orten zugleich s,
wa Rom, zu Alexandrien und zu Antfiochien, da der Apostelfiirst zwel dieser
Sitze personlich und einen durch seinen Jiinger, den Evangelisten (Markus),
gegriindet habe. Der Vorrang des Petrus werde also nun durch drei Bischife
zugleich reprisentiert (Patriarchalverfassung). «Da es also», fihrt er fort,
«der Eine Sitz des Einen ist, awf dem nach gittlicher Auntoritit nan drei Bischife
den Vorsitz fiihren, so rechne ich alles Gute, was ich von Euch hore, mir
an; und glaubt Ihr etwas Gutes von mir, so ziihlt es zu Euern Verdiensten »,
indem er dies noch ferner begriindet durch die Einheit in Christo. (Epist.
VIIL, 40. Reinkens, Die pépstl. Dekrete I, 17. Friedrich, a. a. 0., S. 20, S. 358 ff.)

?) Im folgenden gesteht Prinz Max selbst, dass die keltische Kirche
«im Grunde fast unabhiingig » war, Tatstichlich war ihre Stellung von
Rom in keiner Weise beeinflusst (Friedrich, a. a. O., S. 21, S. 361f.). Die
«Gemeinschaft> war also jedenfalls keine Unterordnung. Dass die Pipste
damals nicht vermochten, eine Person oder (Gemeinde aus der ganzen Kirche
auszuschliessen, und umgekehrt, dass sie auch dem von einer anderen Kirche
Ausgeschlossenen, wenn sie ihn auch in ihrer eigenen, der rémischen Ge-
meinde zur Gemeinschaft zuliessen, doch damit nicht die Gemeinschaft der
iibrigen Kirchen verschaffen konnten, dariiber s. Friedrich, a. a. 0., S. 18,
S. 354 1.



— 307 —

Im Orient spielte, wie wir schon frither zugegeben haben,
der Primat unmittelbar eine sehr geringe Rolle fiir dieselbe.
Das é#dndert aber nichts daran, dass der Ursprung desselben
gottlich war und er sich nun mehr und mehr entfaltet hat.
So ist auch zuletzt die Unfehlbarkeitserklirung nur eine genauere
Ausfiihrung der Worte Christii Denn die Kirche, aufgebaut
auf den Felsen Petri, wirde ja wanken, wenn das Fundament
wanken konnte, wenn Petrus eine falsche Lehre der Christen-
heit verkiindigen konnte!). Gerade die orientalischen Kirchen-
streitigkeiten haben den von Gott verlichenen Vorzug des ro-
mischen Stuhles in ein um so helleres Licht gesetzt. All die
alten herrlichen Stiihle der alten Kirche — man kann sie
nicht genug beweinen — der von Alexandrien, Antiochien,
Konstantinopel, sind vielfach gesunken und teilweise der Haresie
zur Beute geworden. Der Stuhl von Rom ist immer mit neuer
Lebenskraft ausgestattet worden und im Besitze der Wahrheit
geblieben* ?).

Und nun vergleiche man die eben mitgeteilten Ausserungen
des Prinzen Max mit der zusammenfassenden Darstellung des
Janus Uber den altkirchlichen Organismus, und man wird so-
fort -eine merkwiirdige Ahnlichkeit finden:

,Unbeschadet der Ubereinstimmung mit dem grossen Ganzen
in allen wesentlichen Dingen ordnet und verwaltet jede Kirche
ihre Angelegenheiten mit autonomer Freiheit, bewahrt ihre
eigenen Uberlieferten Gebrduche und ihre Disziplin, und werden
kirchliche Fragen und Streitigkeiten, die nicht das Ganze be-
treffen und nicht eine grossere Tragweite angenommen, an Ort
und Stelle entschieden. Dabei gliedert sich die Kirche in Dio-
zesen, Provinzen, Patriarchate (spiter kamen die Landeskirchen
im Westen hinzu), und steht der romische Bischof an der Spitze
als erster Patriarch, als Zentrum und Repriasentant der Einheit,

) Mit den Worten Christi meint Prinz Max wohl den Ausspruch: Ich
habe fiir dich gebetet ete. (Luk. 22, 32 —37). Diese Worte gelten aber
von Petrus personlich und beziehen sich auf seine nachherige Verleugnung
und Bekehrung, sowie auf die Aufgabe, die gleichfalls im Glauben an
Christus als den Sohn Gottes und Messias wankend gewordenen Mitapostel
zu stirken. Uber das Subjekt der kirchlichen Unfehlbarkeit s. diese Zeit-
schrift, Jahrg. 1909, Heft 65, S. 54 ff.

) Liberius im vierten, Vigilius im sechsten, Honorius im siebenten
Jahrhundert!



— 308 —

als das die Kirche griechischer und lateinischer Zunge, den
Osten und den Westen verkniipfende Mittelglied, als oberster
kirchlicher Wachter und Bewahrer der (noch sehr wenig zahl-
reichen) allgemeinen Kirchengesetze (lange nur der nicénischen),
— aber er greift nicht ein in die kirchlichen Kreise der Patri-
archen, Metropoliten und Bischofe. Allgemein verbindende
Gesetze und allgemein verbindende Glaubensdekrete erlisst
nur die ganze auf einer Gkumenischen Synode konzentrierte
und reprisentierte Kirche“?).

Zum Schlusse noch ein Wort tber die ,Entfaltung® des
Dogmas, wovon Prinz Max an den angefiihrten und an andern
Stellen seines Buches redet, und die auch die beiden klassischen
Vertreter der neukatholischen Dogmatik, Scheeben und Heinrich,
in ihr System aufgenommen haben.

Wiihrend Kuhn noch betonte, ,dass die Kirche niemals die
Tradition ihrer Autoritit untergeordnet und sich eine Macht-
vollkommenheit itiber den Glauben angemasst hat; immer hat
sie sich lediglich als Depositir des apostolischen Glaubens be-
trachtet, daher bei Glaubensentscheidungen stets mit Sorgfalt
den Glauben der fritheren Jahrhunderte bis hinauf zu den Zeiten
der Apostel zu konstatieren gesucht und diesen von Anfang an
tiberlieferten Glauben zur Grundlage und Richtschnur ihrer
Entscheidungen gemacht“?) — reihte Perrone unter die Hiilfs-
mittel oder Quellen der Tradition ,das fortwihrende und leben-
dige Lehramt der Kirche, welches unter allen die erste Stelle
einnimmt“, ¢in?, Ahnlich heisst es bei Heinrich: [ Wenn die
Kirche durch eine definitive LLehrentscheidung einen die Glaubens-
oder Sittenlehre betreffenden Satz fiir eine von Gott geoffenbarte
Wahrheit erklart hat, so steht es mit Glaubensgewissheit fest,
dass diese Wahrheit auch wirklich in Schrift und Tradition
begriindet und deshalb explicite oder wenigstens implicite von
Anfang an im geschriebenen oder ungeschriebenen Worte Gottes
Uberliefert ist“4). — Das kirchliche Lehramt wird also an die
Spitze gestellt.

') Das Papsttum von J. von Déllinger. Neubearbeitung des Janus
von J. Friedrich, S. 21.

Z) Kuhn, Dogmatik, 2. Auflage, I, 87.

%) Perrone, Ist die unbefl. Empf. ... definierbar? S. 184.

4) J. B. Heinrich, Dogmatische Theologie, Mainz 1876, 2. Bd., S. 58.
Vgl. ferner ebenda S. 148, 1. Bd., S. 695.



— 309 —

Ferner wird das Prinzip des Vinzenz von Lerin direkt auf-
gegeben. Beziiglich des ,Jmmer*“ heisst es bei Heinrich: ,Was
gegemwdrtig von der lehrenden Kirche, d. h. von dem aposto-
lischen Stuhle und dem ihm verbundenen Episkopate, als eine
geoffenbarte Wahrheit gelehrt und demgemiiss von der ganzen
Kirche geglaubt wird, ist gottlich-apostolischer Uberlieferung,
wenn dieselbe auch nicht durch eine férmliche Lehrentscheidung
ausgesprochen ist.“ In einer Anmerkung sagt er: ,Die uni-
versalitas einer L.ehre oder Einrichtung beweist also von vorn-
herein deren antiquitas. Was die Kirche jetzt allgemein lehrt
und glaubt, davon haben wir die Glaubensgewissheit, dass es
seit der Apostelzeit immer, wenigstens implicite, gelehrt und
geglaubt wurde“?).

In ganz gleichem Sinne #ussert sich Scheeben: ,Es geniigt
vollkommen, wo dieselbe vorhanden ist, die notorische, a for-
tiori die durch vollgiiltiges Urteil festgestellte kirchliche Tra-
dition der Gegenwart, welche ipso facto das Dasein der bisherigen,
wenn auch vielleicht mehr oder weniger latenten, Tradition
so praskribiert, dass der Katholik nicht daran zweifeln darf,
und fiir ihn die direkte Erkenntnis der frithern Tradition nur
mehr wissenschaftliche Bedeutung hat“?).

Auch die beiden anderen Requisite des ,Uberall® und des
»Von allen* werden beseitigt: ,Da der apostolische Stuhl das
Fundament der Kirche, vor allem beziiglich des Glaubens ist,
und mit ihm notwendig alle rechtgliubigen Bischéfe und Christen
itbereinstimmen, so bildet die Lehre und der Glaube der romi-
schen (Lokal-) Kirche schon fir sich allein einen vollgeniigenden
Beweis der apostolischen Uberlieferung® 3).

Als FErgebnis des bisher Angefiilhrten fasst Heinrich das
eigentliche Prinzip des Vatikanismus in die Worte zusammen:
»,Es genligt eine pépstliche Kathedralentscheidung zum vollen
Beweise der katholischen Tradition“ ).

1 Heinrich, II, 66.

?) Scheeben, Handbuch der katholischen Dogmatik. 1. Bd. Freiburg
i. Br. 1873, Nr. 362.

%) Heinrich, a. a. 0., S. 70. Ebenso entschieden, nur etwas umstéind-
licher, spricht Scheeben dieselbe Behauptung aus a. a. 0., Nr. 332 ff.

%) A.a.0, S.75. Es ist darum auch ganz unberechtigt, wenn Scheeben,
a.a. 0, S. 157, Anm., sich so sehr gegen das Wort: La tradizione son’ io
striubt. Uber einen weitern Versuch, die Geschichte dieses Vorfalls zu
verwirren und ihn schliesslich ganz abzuleugnen, siehe: J. Friedrich, Einige
Bemerkungen zu des Jesuiten Granderath Gesch. d. Vat. Konzils, in dieser
Zeitschrift, Jahrg. 1909, Nr. 66, S. 219 ff.



— 310 —

Nachdem somit die Traditionsregel vernichtet und unter
die Glaubensquellen ,die katholische Uberzeugung, .die offent-
liche Meinung“, ,der Sinn der Glaubigen“, ,die allgemeine An-
schauung der Schule“ eingereiht worden!), ist es nur noch nétig,
durch irgend welche, stets leicht anzuwendende Mittel etwas
zu einer allgemein herrschenden Anschauung und dadurch, wie
Prinz Max sagt, reif fiir eine Entscheidung zu machen, um
darauf eine pépstliche Definition zu griinden. Das ist aber
gerade das, was Pius X. in seinem Syllabus Nr. 6 als Moder-
nismus verwirft: ,Bei der Entscheidung von Glaubenswahr-
heiten wirken die lernende und die lehrende Kirche in der Weise
zusammen, dass der lehrenden Kirche nichts weiter zusteht,
als die allgemein herrschenden Anschauungen der lernenden gut-
zuheissen. Die Modernisten, wie Pius X. sie beschreibt, haben
die moderne vatikanische Lehre in ihr System aufgenommen.

Resultat: Prinz Max gibt in seinen Ausfiihrungen iiber die
unbefleckte Empfingnis und den Primat den Altkatholiken recht.
Sein Versuch, die neukatholische Doktrin zu rechtfertigen, fithrt
ihn auf den Weg des Modernismus.

MENN.

) Die Belege s. bei Friedrich, Gesch. d. Vat. Konzils III, 291 ff., 280.




	Zwei wichtige Eingeständnisse

