
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 70

Artikel: Zwei wichtige Eingeständnisse

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403757

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


292

ZWEI WICHTIGE EINGESTÄNDNISSE.

In seinen an anderer Stelle dieses Bandes besprochenen
„Vorlesungen über die orientalische Kirchenfrage" ') sagt Prinz
Max, S. 174f., von der unbefleckten Empfängnis, sie sei für die
Union „ein kleiner Punkt der Schwierigkeit" gewerden. In
Wirklichkeit handelt es sich um eine sehr grosse Schwierigkeit.
Denn Prinz Max sagt selbst: „Die Griechen bezeichnen es als
ein xaivoipaveg Dogma und Aveisen es damit ab. Daran hindert sie
auch nicht die über alles gehende Verehrung zur Gottesmutter,
die sie haben." Schwerwiegend ist folgendes Eingeständnis:
„Den alten Griechen war die Wahrheit der unbefleckten
Empfängnis so wenig bekannt, als der ganzen übrigen Christenheit
im ersten Jahrtausend des Christentums und noch darüber hinaus.

Die griechische Kirche feierte die Empfängnis Maria.
Aveil nach ihrer Tradition Maria auf Avunderbare Weise aus
unfruchtbaren Eltern geboren war, weil der Engel Gabriel den
Eltern ihre Geburt verkündet haben sollte. Man hatte auch
vielfach den Glauben daran, dass Maria, wie Johannes der Täufer,
im Mutterschosse vor der Geburt geheiligt und Aen der
Erbsünde gereinigt worden sei. Genau in demselben Sinne, Avie

die Empfängnis Mariens, feierte die griechische Kirche schon

vor dem anderen Feste die Empfängnis Johannes' des Täufers.
Der hl. Andreas Aen Kreta, der das Festoffizium der Empfängnis

Mariens verfasst hat, sagt darin kein Wort Aen einer
unbefleckten Empfängnis. Da nun die Griechen den Gebrauch
hatten, sehr ausführlich zu sein und alles zum Lobe der Heiligen
zu sagen, was sich nur sagen liess, so konnte er an dem Festtage

den Gnadenvorzug nicht verschweigen, wenn er ihm irgend-

') Prinz Max, Herzog zu Sachsen, Dr. theol. et jur. etc., Professor
an der Universität Freiburg (Schweiz), Vorlesungen über die orientalische
Kirchentrage. Freiburg (Schweiz) 1907.



— 293 —

wie bekannt gewesen wäre. Das soll man aber ununwunden
zugeben und nicht die Dinge anders darstellen, als sie sind"1).

') Nicht selten begegnet man der Meinung, als ob es sich bei der
«unbefleckten Empfängnis» um die Person des Heilandes handle. Dem
gegenüber muss nachdrücklich darauf hingewiesen werden, dass das
prätendierte Dogma nichts zu tun hat mit dem Glauben, den wir im Credo
der hl. Messe mit den Worten bekennen : Ich glaube an Einen Herrn
Jesum Cristum der um der Menschheit Avillen und wegen unseres Heiles
herabgestiegen ist vom Himmel. Und Fleisch geworden vom heiligen Geiste
aus Maria, der Jungfrau, und Mensch geworden.

Wer die A-erwickelten Ausführungen Scheebens über den Gegenstand
im Freiburger Kirchenlexikon und in seiner Dogmatik liest, wird sich über
diese und andere Unklarheiten nicht wundem.

Dr. Andreas Menzel, Professor der Dogmatik und Moral, früher in
Braunsberg, dann in Bonn, wohin er mit dem Wintersemester 1874/75 auf
Wunsch des Bischofs Dr. Reinkens versetzt wurde, sprach sich in den
achtziger Jahren folgendermassen in seinen dogmatischen Vorlesungen, und
zwar in einem Anhang zur Lehre von der Erbsünde, aus :

s Nach der vorhergehenden Lehre unterliegen alle natürlichen
Nachkommen Adams der Erbsünde und derer. Folgen. Nur Ein vom Weibe
Geborener, Jesus Christus, ist davon ausgenommen, weil er eben nicht im
natürlichen Wege gezeugt, sondern vom hl. Geiste empfangen ist. Dem-
gemäss muss auch die Jungfrau Mai'ia als Tochter Adams unter dem
Gesetze der Erbsünde stehend gedacht werden, so dass auch sie die allgemeine
Erlösungsbedürftigkeit teilt, und alle ihr gewordene Gnade auf die Erlösung
in Christo zurückzuführen ist. Daneben hat in der Kirche von Anfang
an der Glaube geherrscht, dass die Mutter Gottes von jeder, auch von jeder
lässlichen, aktuellen Sünde freigeblieben sei und alle Chöre der Engel und
Heiligen übertreffe. Dies involviert aber das tatsächliche Freisein \Ton der
Erbsünde und selbst von der Konkupiszenz, die ja auch den Gerechtfertig'ten
zu lässlichen Sünden verleitet. Wie ist der sich hier kundgebende Widerspruch

zu lösen? Am einfachsten durch die allgemeine Annahme, dass
Maria schon im Mutterleibe von der Erbsehuld gereinigt worden sei. Es

fragt sich nur, ob die Reinigung gleich im Momente der Empfängnis, oder
später, jedenfalls vor der Geburt, geschehen sei. Darum allein dreht sich
die Kontroverse von der immaculata conceptio. Der hl. Bernard von Clairvaux

argumentiert in seiner epist. 174 folgendermassen: «Si ante concep-
tionem sanctificari minime potuit, quoniam non erat, sed nec in ipso quidem
conceptu propter peccatum quod inerat, restât, ut post conception in utero
iam existens sanctificationem accepisse credatur. » Er verwarf also die
unbefleckte Empfängnis, weil er die Einwirkung des hl. Geistes bei der Zeugung
perhorreszierte. Ihm folgten die Häupter der Scholastik, namentlich Thomas;
im Volke aber breitete sich die Vorliebe für das festum conceptionis immer
weiter aus. Nachdem inzwischen die auf Hippokrates und Exod. 21,22
gestützte Distinktion einer conceptio activa und einer 40 oder 80 Tage später
erfolgenden conceptio passiva (der anima rationalis nämlich) Eingang ge-



— 294 —

Über die Entstehung dieser Lehre finden wir a. a. 0. folgende
Angabe : „Nun ist dabei gerade das Merkwürdige, dass das Dogma
und seine Verkündigung als erste Wurzel aus der Festesfeier
der griechischen Kirche hervorgegangen sind1!. Das Fest der
Empfängnis der Muttergottes, welches die griechische Kirche
am 9. Dezember feierte, fing im 12. Jahrhundert an, sich im
Abendlande auszubreiten für den 8. Dezember. Und trotz des

anfänglichen Widerstandes, auch des hl. Bernard, behauptete
es sich in der Übung. Im Anschluss nun an diese alte Festesfeier

entstand im Abendlande die Lehre von der Unbeflecktheit
dieser Empfängnis, Avelche im Laufe der Jahrhunderte sich mehr
verbreitete und endlich für eine Glaubensentscheidung reif
Avurde."

Prinz Max gibt also ausdrücklich zu, dass dieses angebliche
Dogma mehr als 1000 Jahre unbekannt Avar. Auch das, Avas

er Aen der „Wurzel" desselben sagt, flösst ihm selbst kein rechtes
Vertrauen ein : „Nun sucht man vielfach dieses Dogma gerade
aus der griechischen Liturgie und aus griechischen Kirchen-
Aëtern zu belegen. Man sollte aber damit Aersichtig sein. Wenn
man Stellen in einem andern Sinne gebraucht, als sie gemeint
Avaren, dient man der Sache der Wahrheit nicht." „Macht man
den Griechen falsche AiiAvendungen von ihren Liturgien und
KircheiiA'ätern, so Avird sie das nur um so mehr abstossen."

Wie soll man also seiner Meinung nach den Griechen diese

funden. war der Argumentation Bernards der Nerv durchschnitten; wenn
man unter conc. die conc. passiva verstand, und Duns Scotus (t 1308)
konnte sein siegendes argumentum congruentise aufstellen: Decuit, Dens
potuit. ergo fecit. Das Beispiel der Pariser Universität, welche von jedem
Doktoranden das Bekenntnis der imm. conc. verlangte, riss andere Fakultäten

fort. Besonders in Spanien waren Klerus und Volk der Lehre
zugetan. Auch das Konzil a_oii Basel sprach sich in der 36. Sitzung, die
freilich nicht mehr als ökumenisch gilt, für die imm. conc. aus. Nicht minder
waren die im Streite der Dominikaner und Franziskaner erlassenen
päpstlichen Verordnungen jener Meinung günstig. Nachdem sich die Jesuiten
der Sache angenommen, und schliesslich selbst die Dominikaner ihre Meinung
aufgegeben, konnte Pius IN. diese als geoffenbarte und von allen zu
glaubende Lehre erklären: B. M. in primo instanti suse conceptionis fuisse
singulari Dei omnipotentis gratia et privilegio intuitu meritorum Christi
Jesu sah'atoris generis Immani ab omni originalis culpse labe pra?servatam
immunem (Rom, S.Dezember 1854...V» (Folgt ein entschiedener Protest.)

') Damit soll wohl gesagt sein, die griechische Festesfeier sei die erste
Wurzel des Dogmas und seiner Verkündia'ung'.



— 295 —

Neuerung plausibel machen? „Man muss ihnen eben einfach
sagen, dass das ein Punkt ist, der im christlichen Altertum nicht
bekannt war, der nur in der Kirchenlehre eingeschlossen wer.
wie die Blüte in der Knospe, der eine Schlussfolgerung ist aus
früher bekannten Prämissen, aber nicht eine früher bekannte
Wahrheit. Wenn man nun dem Griechen zeigt, dass die Knospe
zu der Blüte, aber noch nicht die Blüte selbst, in seinen alten
Festen und in seiner alten Verehrung Maria gelegen wer, so
kann das vielleicht auf ihn wirken." ,Kann vielleicht wirken',
gross ist also diese Zuversicht nicht. Er fährt fort: „Trotzdem
ist auch dieses Dogma nicht Aen der griechischen Kirche
ausdrücklich verworfen werden." Prinz Max, der den Orient
wiederholt bereist hat, wird sicher wissen, dass man aus
diesem Umstände durchaus nicht auf eine Anerkennung dieses

päpstlichen Dogmas durch die Morgenländer schüessen kann.
Das zeigt ihm schon der von ihm angerufene Zeuge, der durch
seine romanisierenden Tendenzen bekannt gewordene Propst
Maltzew. „Maltzew, der russische Propst in Berlin, der sich,
Aveil im Abendland lebend, offenbar bestrebt, der katholischen
Anschauung entgegenzukommen, gibt zu, dass es möglich sei,
dass das Dogma Pius' IX. wahr sei, hält aber ebenso auch seine
Umvahrheit für möglich." Also sogar MaltzeAV sieht in der Imm.
Conc. eine Meinung, die Avahr sein kann oder auch nicht, ist
also jedenfalls weit davon entfernt, darin eine göttlich geoffenbarte

Lehre zu sehen.
Was aber „die Knospe" und „die Blüte" angeht, so muss

daran erinnert werden, dass derartige Vergleiche zwar erläutern
und veranschaulichen, aber nicht ohne weiteres beAveisen. Prinz
Max indessen dürfte den Modernisten bedenklich nahe gerückt
sein.

Wir müssen aber etwas weiter ausholen.
Wie das Christentum durch das Wort Christi ins Leben

trat, so wurde es auch im Auftrage seines Stifters durch die

Predigt der Apostel verbreitet, um von allen Mitgliedern der
Kirche zu allen Zeiten gläubig angenommen zu werden.
Aufgabe der Apostel war die mündliche Lehrverkündigung, die

Predigt; nur gelegentlich und erst in der späteren Zeit ihrer
Wirksamkeit sehen Avir sie zum Schreiben ihre Zuflucht nehmen,
wenn sie Entfernte belehren, namentlich früher Vorgetragenes
in Erinnerung rufen Avollen.



— 296 —

Somit hat die christliche Religion und Kirche bestanden,
ehe die erste Schrift des Neuen Testamentes Aerfasst war.
Noch länger dauerte es, bis die verschiedenen Gemeinden nach
und nach in den Besitz der einzelnen Bücher kamen, und endlich

die ganze Sammlung zum Kanon sich abschloss und Gemeingut

aller Einzelkirchen wurde.
Wenn auch die neutestamentlichen Bücher nicht zu dem

ZAvecke verfasst sind, um die Lehre Christi vollständig
darzustellen, so ist diese Lehre doch ihrem Hauptinhalte nach in
der heiligen Schrift enthalten, welche demnach die primäre
Glaubensquelle ist. Da das Leben und die Lehre des Heilandes
von vier Evangelisten dargestellt wurde, da ausserdem fünf
Apostel, und ZAvar solche, welche die christliche Lehre von den
verschiedensten Standpunkten aus entAvickelten, Schriften
Aerfasst haben, unter ihnen endlich Paulus — den seinem Geiste
angehörigen Hebräerbrief mitgerechnet — vierzehn Briefe
geschrieben hat, so muss offenbar der Hauptinhalt unseres Glaubens
schon im Neuen Testamente niedergelegt sein *). Hierbei ist
nicht ausgeschlossen, dass sich über einige Punkte keine
Erklärungen, über andere nur Andeutungen Aerflnden. Daraus
ergibt sich, dass man a) nicht die absolute Suffizienz der hl.
Schrift behaupten kann, und dass b) die Tradition normative
Bedeutung für die Auslegung der Bibel hat, dass also die letztere
auszulegen ist in Übereinstimmung mit der Tradition.

Schrift und Tradition sind nach katholischer Anschauung
die beiden Erkenntnisquellen des Glaubens. Die dagegen geltend
gemachte Auffassung, dass die Tradition etwas Unbestimmtes,
Schwenkendes, leicht Veränderliches Aväre, Avurde berechtigt
sein, Avenn es nicht ein Merkmal gäbe, durch das man die echte
Tradition Aen jeder angeblichen unterscheiden könnte. Dieses
Kriterium der Traditionsregel hat seine klassische Formulierung
gefunden in dem bekannten, diese Zeitschrift als Motto zierenden
Satze des hl. Vinzenz Aen Lerin: es ist eifrig Sorge zu tragen,
dass man das festhält, Avas überall, Avas immer, Avas ven allen
geglaubt Avorden ist, denn das ist wahrhaft und im eigentlichen
Sinne katholisch.

Was ist also Tradition? Möhler2) antwortet darauf: „Die

') J. Langen, Das Vatikanische Dogma, Bonn 1876, I, t.
2) Symbolik, S. 357 f.



— 297 —

Tradition (im subjektiven Sinne) ist das fortwährend in den
Herzen der Gläubigen lebende Wort." „Die Tradition im ob-

jektiAen Sinne ist der in äusserlichen historischen Zeugnissen
vorliegende Gesamtglaube der Kirche durch alle Jahrhunderte
hindurch." Solche Zeugnisse sind die Glaubensbekenntnisse, die
Liturgien, die Konzilsdekrete, die Schriften der Kirchenväter.

Soll also eine sichere Gewähr dafür geboten sein, dass eine
angebliche Traditionslehre kein Irrtum sei, so muss sie sich
durch alle Jahrhunderte zurück bis zur Apostelzeit verfolgen
lassen, und zwar nicht bloss als lokale Ansicht, sondern in allen
Gemeinden, und nicht als Meinung einzelner, sondern als Glaube
der Kirche selbst. Eine Lehre, die dieser Probe nicht standhält,
kann Avohl als Meinung geduldet, aber nicht als allgemein
verpflichtender Glaubenssatz bezeichnet werden.

Aus diesem Grunde lautet die oberste, noch von dem Konzil
von Trient eingeschärfte Regel des katholischen Exegeten und
Dogmatikers: Die Schrift ist nach der Übereinstimmung der
Väter, oder in dein Sinne auszulegen, den die Kirche seit jeher
festgehalten hat '). Nicht als ob alle dogmatischen Stellen der
Bibel von -den Vätern übereinstimmend in Einer Weise
interpretiert werden wären, oder als ob die Kirche Eine Interpretation
derselben für die allein richtige erklärt hätte ; sondern so ist gemäss
jener altkatholischen Regel die Schrift zu deuten, dass dadurch
eine Harmonie zwischen dem biblischen Inhalte und der
kirchlichen Überliefeieng erzielt wird. Diese Harmonie ist nicht
erkünstelt oder erst geschaffen, sondeie etwas ganz
Selbstverständliches, Aveil in der Avesentlichen Identität der geschriebenen

mit der ungeschriebenen Lehre der Apostel begründet.
Je genauer und schärfer also der Exeget verfährt, desto klarer

') Zur Illustration dieser Regel möge eine Erinnerung an den sei. Prof.
Dr. F. H. Reusch aufgefrischt werden. Wenn er auf die Traditionsregel
zu sprechen kam, erzählte er wohl, dass unter den zahlreichen Briefen, die
er aus Anlass der Konzilswirren bekommen, einer sich befunden habe, der
ihn zur « Unterwerfung s> unter das Vatikanum durch den Hinweis darauf
zu bestimmen suchte, er habe doch bei seiner Priesterweihe das feierliche
Versprechen abgelegt: die hl. Schrift zu erklären «g'emäss dem Sinne, den
die Kirche festgehalten hat und festhält». Das Wort «festhält» sei
unterstrichen gewesen. Er bemerkte, dass, wenn er diesen Brief hätte beantworten
wollen, er sich darauf hätte beschränken können, die Worte « festgehalten
hat » zu unterstreichen.



— 298 —

Avird die Übereinstimmung der Schrift mit der kirchlichen Tradition

zutage tretenJ).
Demgemäss lehrt auch der auf Befehl Pius' V. herausgegebene

Catechismus Romanus : „Die Lehre der Kirche ist keine
neue, noch auch jetzt erst entstandene Wahrheit, sondern schon
ver Zeiten von den Aposteln gelehrt und über den ganzen Erdkreis
verbreitet" 2). Auch Pius X. befindet sich ganz auf katholischem
Standpunkt, wenn er in seinem Syllabus vom 3. Juli 1907 unter
Nr. 21 den Aen ihm als modernistischen Irrtum bezeichneten
Satz verwirft: „Die Offenbarung, Avelche den Gegenstand des
katholischen Glaubens ausmacht, war mit den Aposteln noch
nicht abgeschlossen."

Prinz Max aber ist mit seiner Theorie Aen der Knospe und
Blüte den Modernisten bedenklich nahe gerückt, geAviss ohne
dass er dies gewollt und bemerkt hat. Um es prinzipiell
auszusprechen : Gerade in der päpstlichen Kirchengemeinschaft ist

praktisch und theoretisch die Traditionsregel ausser Wirksamkeit
gesetzt worden, und die Modernisten haben nur das in ein System
gebracht, Avas sie von den Romanisten gelernt haben.

Wenn zur katholischen Glaubenslehre nur das gehört, oder,
Avie man auch sagt, fide divina nur das zu glauben ist, Avas

aus der Schrift und der Tradition als Lehre Christi erwiesen
Averden kann, so gehört das nicht dazu, was nicht entweder
a) aus unzweideutigen Stellen der hl. Schrift als Lehre Christi
erkannt, oder b) als der immer, überall und ven allen anerkannte
Sinn der hl. Schrift festgestellt werden kann, oder c) immer,
überall und Aen allen als auf apostolischer Überlieferung
beruhend geglaubt worden ist, oder ci) implicite in den direkt und

explicite geoffenbarten Begriffen als notwendiges Moment
enthalten ist. Z. B. ist in dem Satze : „Der Sohn Gottes ist Mensch
geAvorden", der Satz enthalten, dass Christus einen menschlichen
Willen gehabt.

Bei der Festhaltung dieser Grundsätze Aväre die Definition
der Immaculata Conceptio unmöglich gewesen ; denn bei dieser
Lehre kann ein eitiAvandfreier, biblischer und traditioneller Be-
Aveis nicht geführt werden, insbesondere auch nicht auf Grund
des unter d) Gesagten. Es handelt sich vielmehr um eine
Schulmeinung, von der Prinz Max ausdrücklich zugibt, dass sie erst

') J. Langen, 1. c, cf. Möhler, Symbolik, S. 356.

>) I, X, 14.



— 299 —

im zweiten christlichen Jahrtausend ans Licht trat. Wollte also
Pius IX. diese seine Lieblingsmeinung, wie er angibt, um die
Ehre der hl. Jungfrau zu mehren, zum Dogma „erheben", so

konnte der Weg zu diesem Ziele nur in einer Fälschung der
Lehre von den Quellen der Glaubenswahrheiten bestehen. Diese
Arbeit übernahm für ihn der Jesuit Perrone in seiner dem Papste
1847 gewidmeten Schrift: „Ist die unbefleckte Empfängnis der
seligsten Jungfrau Maria dogmatisch definierbar?"

Er gelangt darin zu dem Resultate, „dass hin und wieder
dogmatische Wahrheiten bestimmt wurden, über welche die
Väter tiefes Stillschweigen beobachteten; ja bisweilen war dies
auch der Fall, obgleich nicht wenige Väter damit nicht
übereinstimmten, oder für die entgegengesetzteMeinung sich erklärten ;

bisweilen auch dann, wenn selbst die hl. Schrift dem Anscheine
nach entgegen Avar" *).

Statt nun aber darin einen Verstoss gegen die Traditionsregel

zukonstatieren, Avendet er sofort das neu erfundene Argument
auf den vorliegenden Fall an und behauptet nochmals : .„Zur
Aufstellung einer dogmatischen Entscheidung reicht es für die
Kirche hin, dass der betreffende Artikel Avenigstens im
allgemeinen in der hl. Schrift sich vorfindet, und dass von ihm gleichsam

Keime, welche in der Folge emporsprossen, in der ältesten
Tradition niedergelegt sind; oder auch, dass die Tradition, wenn
die Schrift und auch die Väter davon schAveigen, Avenigstens im
Lehramte der Kirche und in dem allgemeinen Bewusstsein der
Gläubigen sich erhalten hat, bis endlich bei eintretender Gelegenheit

die göttlich geoffenbarte Lehre durch die Schriften der
Väter oder durch andere Quellen offenkundig wird. Denn man
darf nicht glauben, dass dann erst eine Lehre in der Kirche
Eingang zu finden begonnen, Avenn sie mit Hülfe der Quellen,
sie mögen nun Avas immer für einer Art sein, zu unserer Kenntnis

kommt, wellen wir nicht in absurde und irrige Folgerungen
geraten." Und dazu wird noch in einer Anmerkung hinzugefügt:
„Denn sonst musste man nicht wenige Dogmen als neu entstanden
betrachten und sagen, dass sie erst in einem späteren Zeitalter
in der Kirche Glauben erhalten"2).

') Perrone, Ist die unbefleckte Empf. definierbar? S. 201 f.
2) S. 205. Eine ausführliche Darstellung dieses Gegenstandes siehe bei

Friedrich, Gesch. d. Vat. Konzils, I. Bd., Bonn 1877. S. 612—631. Vgl.
J. H. Reinkens, Die päpstl. Dekrete. IL Die Traditionsrcgel der alten Kirche.
Münster 1871; ferner III. Die Unregelmässigkeit und Unfreiheit des Vat.
Konzils. Münster 1871. S. 8 ff.



— 300 —

Pius IX. akzeptierte diesen Modernismus für seine Definition

der Imm. Conc, und die Agumentation des Prinzen Max
bewegt sich in derselben Richtung.

Es ist ausdrücklich dagegen Verwahrung einzulegen, dass
die Lehre von der unbefleckten Empfängnis durch die päpstliche

Definition Dogma der katholischen Kirche geworden sei.
Diese Lehre beruht nicht auf Schrift und Tradition, sondern
hat sich im Wege theologischer, vielmehr mönchischer Spekulation

entwickelt und verdankt ihre Verbreitung dem frommen,
aber unklaren Bestreben, die Ehre der Mutter Gottes nach
Möglichkeit zu erhöhen. Den Mangel eines ordentlichen Be-
Aveises kann der päpstliche Spruch um so Aveniger ersetzen,
als der Verlauf der vetikanischen Synode nur zu sehr den
Verdacht begründet, die Proklamation der unbefleckten Empfängnis
durch den Papst allein sei hauptsächlich ein Versuch geAvesen,
zu sehen, Avas sich die Bischöfe und die christliche Welt
überhaupt würden gefallen lassen. Darüber spricht sich mit aller
Klarheit der bei der Vorbereitung der Definition hervorragend
beteiligte Jesuit Schrader aus : „Es ist dies ein dem Pontifikat
Pius' IX. ganz eigentümlicher Akt, wie ihn kein früheres Pontifikat
aufzuweisen hat. Denn der Papst hat dieses Dogma selbständig
und aus eigener Machtvollkommenheit ohne Mitwirkung eines
Konzils definiert, und diese selbständige Definition eines Dogmas
schliesst gleichzeitig zwar nicht ausdrücklich und förmlich, aber
nichtsdestoAveniger unzAveifelhaft und tatsächlich eine andere
dogmatische Entscheidung in sich: nämlich die Entscheidung
der Streitfrage, ob der Papst in Glaubenssachen auch für seine
Person unfehlbar sei, oder ob er diese Unfehlbarkeit nur an
der Spitze eines Konzils anzusprechen habe. Pius IX. hat, wie
gesagt, die Unfehlbarkeit des Papstes durch den Akt vom 8.

Dezember 1854 zwar nicht theoretisch definiert, aber praktisch
in Anspruch genommen'" '). Deutlicher kann man es wohl nicht
aussprechen, dass am genannten Tage lediglich eine Unfehlbarkeitsprobe

vorgenommen werde, und dass das angebliche
Dogma ein ballon d'essai für das vatikanische Konzil war. Auf
der ersten Unionskonferenz erklärte Döllinger2): „Wir deut-

') Schrader, Pius IX. als Papst und als König. Wien 1865. S. 12. Vgl.
J. Friedrieh, Gesch. d. Vat, Konzils I, 426 ff.

2) F. H. Reusch, Bericht über die am 14., 15. und 16. September zu Bonn
gehaltenen Unionskonferenzen. Bonn 1874, S. 40.



— 301 —

sehen Theologen verwerfen allerdings nicht bloss das Dogma,
sondern auch die Meinung, auch mit Rücksicht auf die vTielen

abergläubischen und törichten Dinge, Avelche die Lehre, auch
schon ehe sie zum Dogma gemacht wurde, zur Folge gehabt
hat" »).

Wie weit die gegenwärtige päpstliche Kirche ven der Rückkehr

zu gesunden und vernünftigen Anschauungen entfernt ist,
zeigt die Einrichtung eines besonderen Festes der angeblichen
Muttergottes-Erscheinung zu Lourdes (1858). Nachdem Pius IX.
in jener Erscheinung und in den unsinnigen Worten : „Ich bin
die unbefleckte Empfängnis" eine Bestätigung seines Dogmas
gefunden hatte, hat Pius X. vor kurzem das vorher nur
vereinzelt gefeierte Fest Apparitionis B. M. V. Immaculata? als
duplex maius für den 11. Februar seiner ganzen Obödienz
vorgeschrieben, und nach dem Kölner Direktorium für 1909 S. 9

müssen die Geistlichen als Einschiebsel beim Breviergebet sprechen

: Tandem Pius X. Pontifex Maximus pro sua erga Dei-

param pietate ac plurimorum votis annuens sacrorum antistitum
idem festum ad ecclesiam universam [sic] extendi!

Aus dem angedeuteten Grunde Avird den Orientalen diese
Lehre um so verdächtiger vorkommen, weil sie eben eine
Vorstufe ist für den Universalepiskopat und die Infallibilität, die
beide jedem Morgenländer, der eine Erinnerung an die
altchristliche Zeit sich bewahrt hat, geradezu ungeheuerlich
erscheinen müssen.

') Eine schlimme Folge des prätendierten Dogmas enthält eine briefliche

Äusserung des Bischofs Hefele an Prof. Reusch vom 20. März 1871 :

« Sie [Reusch] sagen richtig', man sollte für jedes Dogma mit seinem Leben
eintreten können, so fest müsse man überzeugt sein. Ich war es wohl
früher, aber seit 1854 nicht mehr. Gegen die iinmaeiüata conceptio habe
ich noch jetzt sehr starke Bedenken, aber ich bin doch nicht überzeugt,
dass das Gegenteil wahr ist, und so habe ich die Sache hingenommen, ohne
zu widersprechen, wie ich seit dem 18. Juli wenigstens nicht mehr öffentlich

der Infallibilität widersprochen habe. Aber das seit Jahrhunderten
herrschende römische System hat dafür gesorgt, dass ein ehrlicher Mensch zu
g-ar manchem, was er mitmachen muss, innerlich nicht zustimmen kann.
Wie oft empörte sich mein Inneres bei den Lügen des Breviers, und zwar
nicht nur in den Nokturnen, sondern auch in gar manchen Gebeten. Da
soll ich Lügen — beten, welcher Widerspruch, welche Zumutung!» (Das
ganze, sehr interessante Schreiben ist zum erstenmal abgedruckt in dieser
Zeitschrift, Jahrg. 1908, Heft 64, « Aktenstücke Hefele und die Infallibilität
betreffend», S. 673ff.)



— 302 —

Vorab die Bemerkung: Die Offenbarung ist mit Christus
und den Aposteln abgeschlossen. Sie ist gegeben und
entwickelt sich nicht ; Avas sich aber entAvickelt, ist unser subjektives
Verständnis derselben. Anders verhält es sich bei Verfassungsfragen.

Angenommen, der Primat sei göttlichen Ursprunges,
so ist die Ausgestaltung desselben Sache der Entwicklung. In
diesem Sinne Avollen Avir gewiss das Prinzip der historischen
Entwicklung in der Kirche als zu Recht bestehend anerkennen.
Wie jede andere Gesellschaft musste auch sie unter veränderten
Umständen veränderte Formen annehmen : die Zeit der
ungehindertsten und weitesten Verbreitung bedingte eine andere
Gestalt und andere Einrichtungen, als die Periode der Gründung
und der Anfänge des kirchlichen Lebens. Aber Avährend jede
andere, rein menschliche Gesellschaft ihre EntAvicklung bis zu
dem Grade völliger Umgestaltung ausdehnen darf, kann die
Kirche als göttliche Stiftung, ohne ihrer Bestimmung mehr oder
minder untreu zu werden, nie die Grundzüge verleugnen, Avelche
Christus selbst ihr aufgeprägt, und mit denen sie, durch die
Apostel repräsentiert, zuerst in der Welt erschien *).

Aus dem altkirchlichen Primat der ersten acht Jahrhunderte,
wie ihn Abendland und Morgenland anerkannt haben, möchte
Prinz Max den Universalepiskopat und die Infallibilität sich
„entfalten" lassen. Er kommt wiederholt und ausführlich auf
diesen Gegenstand zu sprechen. Dabei ist es aber auffallend,
dass er über die beiden vatikanischen Dogmen selber rasch
hinweggleitet, ohne diese „Entfaltung" im einzelnen plausibel
zu machen. In der Tat handelt es sich hier auch gar nicht
um eine Entfaltung, sondern um einen fundamentalen Umsturz.

S. 81 gesteht Prinz Max: „Wir müssen freilich zugeben,
dass in dem Primat des römischen Stuhles eine nicht geringe
Schwierigkeit für die Orientalen gelegen ist. Wir müssen auch
vollkommen zugeben, wenn wir bei der Wahrheit bleiben wollen,
dass der Primat für den Orient nie eine sehr grosse Rolle
gespielt hat. Wurden wir uns etwa das Verhältnis der alten
Kirche so vorstellen, als ob der Papst so das Morgenland
beherrscht hätte, wie er heutzutage das Abendland regiert, so

wäre das einfach eine falsche Darstellung. Der Primat und
der Vorrang des römischen Stuhles Avaren ganz geAviss den

') Jos. Langen, Vat. Dogma I, 21.



— 303 —

Griechen und Orientalen bekannt. Es gibt genug Zeugnisse
der griechischen Kirchenväter dafür. Dieser Primat wurde
aber nur in sehr bescheidener Weise und in ganz geringen
Grenzen ausgeübt. Die Kirchenväter des Orients, Avie der hl.
Athanasius, der hl. Chrysostomus, appellierten Avohl unter
ausserordentlichen Umständen, wenn sie unrechtmässig entsetzt werden

waren, an den päpstlichen Stuhl als eine höhere Autorität *).

Solches ist auch zu allen noch katholischen Zeiten der griechischen

Kirchen wieder vorgekommen. Allein in gewöhnlichen,
ruhigen Zeiten spielte der Primat keine Rolle. Die Vorstellung,
die die Griechen ven dem Primat hatten, beschränkte sich
ungefähr auf folgendes: Man wusste, dass ein ökumenisches
Konzil nur rechtmässig sei, wenn die päpstlichen Legaten
dabei präsidierten2). Man wusste fernerhin, dass man mit Rom
im Glauben übereinstimmen müsse3) und dass dieses der höchste
Wächter der Reinheit des Glaubens sei4,): endlich wusste man
noch, AAie oben erwähnt, dass man sich in ganz ausserordentlichen

Fällen dorthin um Hülfe wenden könne5). Auch die
Päpste vindizierten sich selbst in bezug auf den Orient nicht
viel mehr Rechte. Sie beanspruchten immer das Recht, bei
Häresien einschreiten zu können und bei grossen Ärgernissen

1) Vielmehr musste es ihnen in ihrer Lage auf die Kirchengemeinschaft

mit dem Patriarchen des Abendlandes ankommen (der seinerseits,
beiläufig bemerkt, auch in solchen Fragen synodaliter vorging). Überhaupt
suchte jeder Patriarch, auch der römische, den Frieden und das Band der
Liebe mit den übrigen Patriarchen. Im folgenden sagt Prinz Max das auch
selbst. Von höherer Autorität ist dabei nicht die Rede.

2) Dann hätte man im Orient etwas «gewusst», was geschichtlich gar
nicht zutrifft, denn die hier behauptete Bedingung für die Rechtmässigkeit
ist gar nicht erfüllt. Die Päpste hatten kein Berufungs-, Vorsitz- und
Bestätigungsrecht der ökumenischen Synoden.

s) Honorius!
*) Im ersten Jahrtausend der Kirche ist es nicht vorgekommen, dass

ein Papst eine für die ganze Kirche bestimmte und an die ganze Kirche
gerichtete Glaubensentscheidung erlassen hätte. Ihre dogmatischen
Erklärungen wurden, wenn es neue Irrlehren zu verurteilen galt, stets auf
Synoden erlassen, oder waren Antworten auf Anfragen einzelner oder mehrerer
Bischöfe. Erst wenn sie auf einer ökumenischen Synode gelesen, geprüft
und genehmigt waren, wurden sie als allgemeine Lehrnorm angesehen
(Janus, Neubearbeitung von J. Friedrich, S. 16).

6) Die sardicenzische Anordnung (343) ist von der orientalischen Kirche
nie beachtet worden (s. ebenda S. 17, S. 348).



— 304 —

warnend aufzutreten '). DaAen aber, dass der päpstliche Stuhl
unmittelbar in monarchischer Weise den Orient regiert hätte,
Avar keine Rede. Ein unmittelbares Eingreifen in die gewöhnlichen

orientalischen Kirchenangelegenheiten fand nie statt. Die
Wahl der Bischöfe und alle innern Angelegenheiten der orientalischen

Kirche geschahen ohne jede Einmischung Roms. Nur
hatten die Patriarchen den Brauch, sich gegenseitig die
Thronbesteigung anzuzeigen und dabei ein Glaubensbekenntnis
vorzulegen2). War nun irgendwie die Wahl unrechtmässig oder
das Glaubensbekenntnis nicht genügend, so verweigerte manchmal

der römische Bischof die Anerkennung der Patriarchen,
wie das auch die anderen Patriarchen zu tun pflegten. Nun
erinnern sich die Orientalen an dieses alte Verhältnis. Jetzt
aber stehen sie einer Ungeheuern Macht des Papsttums gegenüber,

und es ist ihnen schwer, diese anzuerkennen. Der Primat
hat sich ebenso mit dei' Zeit entfaltet"'), wie auch das Dogma
und andere Dinge ausgebaut werden sind. Aber zweifelsohne
haben die Orientalen ein geschichtliches Anrecht darauf, anders
behandelt zu werden, als der abendländische Teil der Christenheit.

Man muss eben sehr Avohl ZAvischen den göttlichen Grundlagen,

des Primates und dessen kirchenrechtlicher Ausgestaltung
unterscheiden, wie Herr Professor Ehrhard in seinem Vortrag
über die orientalische Kirchenfrage mit Recht bemerkt4]. Nicht
alles, Avas der Papst heute ausübt, gehört notAvendig zum Wesen
der Kirche oder zum Wesen des Primates. Wir müssen Avohl

bedenken, dass das abendländische Verhältnis, Avonach der Papst
überall eingreift und alles regiert, zum guten Teil mit seiner
Stellung als Patriarch dieses Teils der Kirche zusammenhängt.
Die gleichen Rechte hatten aber immer die orientalischen
Patriarchen gegenüber ihren Gebietsteilen. Man Avird also ganz
sicher bei einer Union den Orientalen Opfer bringen müssen,

1) Wie schon erwähnt, hatten die Päpste nicht einmal ein Berufungsrecht

der allgemeinen Synoden, und bei g'rossen Arg'ernissen konnte jeder
Bischof warnend auftreten (Irenœus im Osterfeierstreit).

2) Ein solches Inthronisationsschreiben (oder Synodalepistel) besitzen
wir z. B. von Gregor d. G. (Ep. I, 25), worin er die orientalischen Patriarchen
um die Gemeinschaft und Gegenseitigkeit in Gebet und Liebe bittet und
seine Annahme der fünf ersten allg. Konzilien bekennt.

3) Die «Entfaltung» besteht in dem Uinsturse der alten Kirchenverfassung.
4) Bei einer solchen Unterscheidung bleibt vom Vatikanum nichts übrig.



— 305 —

ihnen Zugeständnisse machen müssen, so weit gehen müssen, als
nur möglich, ihnen eine möglichst grosse SelbstverAvaltung geben
müssen. Wenn man einfach die Orientalen unter einen
römischen Kardinal stellen will, der sie nach geAvissen Kurialregeln
regiert, wenn man gar den Patriarchen von Konstantinopel
einer römischen Kongregation unterstellen will, so wird man
die Orientalen nie haben und in alle Ewigkeit nicht. Auf solchen
Wegen wird man einzelne Bekehrungen erreichen, aber nie
eine Union der Kirche oder des ganzen Volkes zustande bringen."

S. 173: „Ein weiterer Punkt, der heutzutage verhältnismässig

die grösste SchAvierigkeit macht, ist der Primat des
römischen Bischofes. Vollständig ist diese Wahrheit nicht
abhanden gekommen, Avenigstens bei den Griechen. Es gibt schon
solche, die ihn vollständig auch im Prinzip bekämpfen. Viele
Griechen jedoch anerkennen, dass sie zwar die Kirchengemeinschaft

mit Rom verloren haben, aber wissen doch genau, dass,
wenn man geeint Aväre, der römische Bischof der erste der
Christenheit sein musste und Avenigstens in einem gewissen Sinne ')
den Primat haben musste. Daher werden auch anstandslos die
Päpste in den griechischen Kirchenbüchern als Petri Nachfolger
angesehen und gefeiert. Theoretisch macht es also nicht so

grosse Schwierigkeiten als praktisch. Gegen eine tatsächliche
Anerkennung oder gar UnterAverfung unter ihn würden sie sich
mit Händen und Füssen sträuben. Die vatikanische Entscheidung

Aen der päpstlichen Unfehlbarkeit ist natürlich Aen ihnen
nicht angenommen Avorden, obAvohl sie auch nicht von der
griechischen Kirche als solcher verworfen wurde. Einzelne
gibt es aber nun, die ven einem ganz fanatischen Hasse gegen
den päpstlichen Stuhl erfüllt sind."

S. 196 f. : Zu den göttlichen Keimen, die in die Kirche
hineingesetzt werden sind, gehört auch der Primat des
Oberhauptes derselben. Nach dem Evangelium hat der Vorzug Petri
einen göttlichen Ursprung. Da nun die Kirche nicht nur für
die Zeit der Apostel geschaffen war, so musste auch Petrus
fortleben. Da nun Petrus nach allgemeiner alter Tradition
Bischof von Rom war und dort den Märtyrertod erlitt, so Avar
der römische Bischof im vollsten Sinne der Nachfolger Petri,

') D. h., deutlich gesagt, im Sinne der alten Kirche, der den
vatikanischen Papat vollständig ausschliesst.

Revne intern, de Théologie. Heft 70, 1010. 20



— 306 —

Avie auch die Christenheit anerkannte. In gewissem Sinne konnte
sich freilich auch der Bischof von Antiochien Nachfolger Petri
nennen und nennt sich noch heute so, aber doch nicht so, als
ob die Rechte Petri in der Weise auf ihn übergegangen Avaren,
wie auf den römischen Bischof1). Dabei ist aber auch ganz
dasselbe zu beobachten, Avie bei allen kirchlichen Dingen, dass
der Lebensinhalt des Primates sich bis auf die heutige Zeit
entfaltet hat und näher bestimmt worden ist, dass daher in den
ersten christlichen Jahrhunderten der Primat noch wenig
bekannt Avar, geben Avir herzlich gerne zu. In der Tat wird der
Bischof von Rom in den ersten Jahrhunderten nicht viel mehr
als einen Ehrenvorrang gehabt haben. Daneben Avusste man
aber doch, dass, wenn man zur Kirche gehören Avollte, man
in seiner Gemeinschaft sein müsse2). Auch in noch viel späterer

Zeit gab es selbst im Abendland Kirchen, die im Grunde
fast unabhängig vom römischen Stuhle waren, wie die grosse
keltische Kirche.

') Für die Auffassung des Primates, wie sie am Ende des VI. Jahrh.
Gregor d. G. hatte, ist dessen Schreiben an seinen Freund Eulogius,
Patriarchen A'on Alexandrien, charakteristisch. Letzterer schrieb ihm so viel
Lob wegen der Cathedra Petri, die er einnehme, dass er antwortete: Ich
gebe Dir all das Lob zurück, denn ich bin der Würde nach nicht mehr als

Du, da du dieselbe Cathedra zu Alexandrien einnimmst. Denn der Sits des

Petrus, dem allerdings der Vorrang zukomme, sei ««« drei Orten zugleich »,

zu Rom, zu Alexandrien und zu Antiochien, da der Apostelfürst ZAvei dieser
Sitze persönlich und einen durch seinen Jünger, den EA-angelisten (Markus).
gegründet habe. Der Vorrang des Petrus Averde also nun durch drei Bischöpe
zugleich repräsentiert (Patriarchalverfassung). «Da es also», fährt er fort,
« der Bine Sits des Einen ist, auf dem nach göttlicher Autorität nun drei Bischöpe
den Vorsitz fahren, so rechne ich alles Gute, was ich von Euch höre, mir
an; und glaubt Ihr etwas Gutes A'on mir. so zählt es zu Euern Verdiensten ».

indem er dies noch ferner begründet durch die Einheit in Christo. (Epist.
VII, 40. Reinkens, Die päpstl. Dekrete 1,17. Friedrich, a. a. 0„ S. 20, S. 358 ff.)

3) Im folgenden gesteht Prinz Max selbst, dass die keltische Kirche
« im Gruude fast unabhängig » war. Tatsächlich war ihre Stellung von
Rom in keiner Weise beeinflusst (Friedrich, a. a. 0.. S, 21, S. 361 f.). Die
« Gemeinschaft » Avar also jedenfalls keine Unterordnung. Dass die Päpste
damals nicht vermochten, eine Person oder Gemeinde aus der ganzen Kirche
auszuschliessen, und umgekehrt, dass sie auch dem A'on einer anderen Kirche
Ausgeschlossenen, wenn sie ihn auch in ihrer eigenen, der römischen
Gemeinde zur Gemeinschaft zuliessen, doch damit nicht die Gemeinschaft der
übrigen Kirchen verschaffen konnten, darüber s. Friedrich, a. a. 0., S. 18.

S. 354 f.



— 307 —

Im Orient spielte, wie wir schon früher zugegeben haben,
der Primat unmittelbar eine sehr geringe Rolle für dieselbe.
Das ändert aber nichts daran, dass der Ursprung desselben

göttlich wer und er sich nun mehr und mehr entfaltet hat.
So ist auch zuletzt die Unfehlbarkeitserklärung nur eine genauere
Ausführung der Worte Christi. Denn die Kirche, aufgebaut
auf den Felsen Petri, Avurde ja wanken, wenn das Fundament
Avanken könnte, Avenn Petrus eine falsche Lehre der Christenheit

verkündigen könnte *). Gerade die orientalischen
Kirchenstreitigkeiten haben den von Gott verliehenen Vorzug des
römischen Stuhles in ein um so helleres Licht gesetzt. All die
alten herrlichen Stühle der alten Kirche — man kann sie
nicht genug beweinen — der von Alexandrien, Antiochien,
Konstantinopel, sind vielfach gesunken und teilweise der Häresie
zur Beute gewerden. Der Stuhl Aen Rom ist immer mit neuer
Lebenskraft ausgestattet worden und im Besitze der Wahrheit
geblieben"2).

Und nun vergleiche man die eben mitgeteilten Äusserungen
des Prinzen Max mit der zusammenfassenden Darstellung des
Janus über den altkirchlichen Organismus, und man wird
sofort eine merkwürdige Ähnlichkeit finden :

„Unbeschadet der Übereinstimmung mit dem grossen Ganzen
in allen Avesentlichen Dingen ordnet und verweitet jede Kirche
ihre Angelegenheiten mit autonomer Freiheit, beAvahrt ihre
eigenen überlieferten Gebräuche und ihre Disziplin, und werden
kirchliche Fragen und Streitigkeiten, die nicht das Ganze
betreffen und nicht eine grössere Tragweite angenommen, an Ort
und Stelle entschieden. Dabei gliedert sich die Kirche in
Diözesen, Provinzen, Patriarchate (später kamen die Landeskirchen
im Westen hinzu), und steht der römische Bischof an der Spitze
als erster Patriarch, als Zentrum und Repräsentant der Einheit,

') Mit den Worten Christi meint Prinz Max wohl den Ausspruch : Ich
habe für dich gebetet etc. (Luk. 22, 32 — 37). Diese Worte gelten aber
von Petrus persönlich und beziehen sich auf seine nachherige Verleugnung
und Bekehrung, sowie auf die Aufgabe, die gleichfalls im Glauben an
Christus als den Sohn Gottes und Messias wankend gewordenen Mitapostel
zu stärken. Über das Subjekt der kirchlichen Unfehlbarkeit s. diese
Zeitschrift, Jahrg. 1909, Heft 65, S. 54 ff.

') Liberius im vierten, Vigilius im sechsten, Honorius im siebenten
Jahrhundert



— 308 —

als das die Kirche griechischer und lateinischer Zunge, den
Osten und den Westen verknüpfende Mittelglied, als oberster
kirchlicher Wächter und Bewahrer der (noch sehr wenig
zahlreichen) allgemeinen Kirchengesetze (lange nur der nicänischen),
— aber er greift nicht ein in die kirchlichen Kreise der
Patriarchen, Metropoliten und Bischöfe. Allgemein verbindende
Gesetze und allgemein verbindende Glaubensdekrete erlässt
nur die ganze auf einer ökumenischen Synode konzentrierte
und repräsentierte Kirche" ').

Zum Schlüsse noch ein Wort über die „Entfaltung" des

Dogmas, wovon Prinz Max an den angeführten und an andern
Stellen seines Buches redet, und die auch die beiden klassischen
Vertreter der neukatholischen Dogmatik, Scheeben und Heinrich,
in ihr System aufgenommen haben.

Während Kuhn noch betonte, „dass die Kirche niemals die
Tradition ihrer Autorität untergeordnet und sich eine
Machtvollkommenheit über den Glauben angemasst hat; immer hat
sie sich lediglich als Depositär des apostolischen Glaubens
betrachtet, daher bei Glaubensentscheidungen stets mit Sorgfalt
den Glauben der früheren Jahrhunderte bis hinauf zu den Zeiten
der Apostel zu konstatieren gesucht und diesen ven Anfang an
überlieferten Glauben zur Grundlage und Richtschnur ihrer
Entscheidungen gemacht"3) — reihte Perrone unter die Hülfs-
mittel oder Quellen der Tradition „das fortwährende und lebendige

Lehramt der Kirche, Avelches unter allen die erste Stelle
einnimmt", ein3). Ähnlich heisst es bei Heinrich: „Wenn die
Kirche durch eine definitive Lehrentscheidung einen die Glaubensoder

Sittenlehre betreffenden Satz für eine ven Gott geoffenbarte
Wahrheit erklärt hat, so steht es mit GlaubensgeAvissheit fest,
dass diese Wahrheit auch wirklich in Schrift und Tradition
begründet und deshalb explicite oder Avenigstens implicite Aen
Anfang an im geschriebenen oder ungeschriebenen Worte Gottes
überliefert ist"4). — Das kirchliche Lehramt Avird also an die
Spitze gestellt.

') Das Papsttum von J. von Döllinger. Neubearbeitung des Janus
von J. Friedrich, S. 21.

2) Kuhn, Dogmatik, 2. Auflage, I, 87.

8) Perrone, Ist die unbefl. Empf. definierbar? S. 184.

*) J. B. Heinrich, Dogmatische Theologie. Mainz 1876, 2. Bd., S. 58.

Vgl. ferner ebenda S. 148, 1. Bd., 3. 695.



— 309 —

Ferner wird das Prinzip des Vinzenz Aen Lerin direkt
aufgegeben. Bezüglich des „Immer" heisst es bei Heinrich : „Was
gegenwärtig von der lehrenden Kirche, d. h. ven dem apostolischen

Stuhle und dem ihm verbundenen Episkopate, als eine

geoffenbarte Wahrheit gelehrt und demgemäss von der ganzen
Kirche geglaubt wird, ist göttlich-apostolischer Überlieferung,
Avenn dieselbe auch nicht durch eine förmliche Lehrentscheidung
ausgesprochen ist." In einer Anmerkung sagt er: „Die uni-
versalitas einer Lehre oder Einrichtung beweist also von
vornherein deren antiquitas. Was die Kirche jetzt allgemein lehrt
und glaubt, davon haben wir die Glaubensgewissheit, dass es

seit der Apostelzeit immer, Avenigstens implicite, gelehrt und
geglaubt Avurde" ').

In ganz gleichem Sinne äussert sich Scheeben : „Es genügt
vollkommen, avo dieselbe vorhanden ist, die notorische, a
fortiori die durch vollgültiges Urteil festgestellte kirchliche
Tradition der Gegenwart, welche ipso facto das Dasein der bisherigen,
wenn auch vielleicht mehr oder weniger latenten, Tradition
so präskribiert, dass der Katholik nicht daran zweifeln darf,
und für ihn die direkte Erkenntnis der frühem Tradition nur
mehr wissenschaftliche Bedeutung hat" *).

Auch die beiden anderen Requisite des „Überall" und des

„Von allen" Averden beseitigt: „Da der apostolische Stuhl das
Fundament der Kirche, vor allem bezüglich des Glaubens ist,
und mit ihm notwendig alle rechtgläubigen Bischöfe und Christen
übereinstimmen, so bildet die Lehre und der Glaube der
römischen (Lokal-) Kirche schon für sich allein einen vollgenügenden
Beweis der apostolischen Überlieferung" 3).

Als Ergebnis des bisher Angeführten fasst Heinrich das

eigentliche Prinzip des Vatikanismus in die Worte zusammen :

„Es genügt eine päpstliche Kathedralentscheidung zum vollen
Beweise der katholischen Tradition"4).

') Heinrich, II, 66.
*) Scheeben, Handbuch der katholischen Dogmatik. 1. Bd. Freiburg

i. Br. 1873, Nr. 362.
') Heinrich, a. a. O., S. 70. Ebenso entschieden, nur etwas umständlicher,

spricht Scheeben dieselbe Behauptung- aus a. a. O., Nr. 332 ff.
4) A. a. 0., S. 75. Es ist darum auch ganz unberechtigt, wenn Scheeben,

a. a. O., S. 157, Anm., sich so sehr gegen das Wort: La tradizione son' io
sträubt. Über einen weitern Versuch, die Geschichte dieses Vorfalls zu
verwirren und ihn schliesslich ganz abzuleugnen, siehe : J. Friedrich, Einige
Bemerkungen zu des Jesuiten Granderath Gesch. d. Vat. Konzils, in dieser
Zeitschrift, Jahrg. 1909, Nr. 66, S. 219 ff.



— 310 —

Nachdem somit die Traditionsregel vernichtet und unter
die Glaubensquellen „die katholische Überzeugung", „die öffentliche

Meinung", „der Sinn der Gläubigen", „die allgemeine
Anschauung der Schule" eingereiht wordenl), ist es nur noch nötig,
durch irgend Avelche, stets leicht anzuwendende Mittel etwas
zu einer allgemein herrschenden Anschauung und dadurch, wde

Prinz Max sagt, reif für eine Entscheidung zu machen, um
darauf eine päpstliche Definition zu gründen. Das ist aber
gerade das, was Pius X. in seinem Syllabus Nr. 6 als Modernismus

verwirft: „Bei der Entscheidung von GlaubensAvahr-
heiten wirken die lernende und die lehrende Kirche in der Weise

zusammen, dass der lehrenden Kirche nichts Aveiter zusteht,
als die allgemein herrschenden Anschauungen der lernenden gut-
zuheissen. Die Modernisten, wie Pius X. sie beschreibt, haben
die moderne vatikanische Lehre in ihr System aufgenommen.

Resultat : Prinz Max gibt in seinen Ausführungen über die
unbefleckte Empfängnis und den Primat den Altkatholiken recht.
Sein Versuch, die neukatholische Doktrin zu rechtfertigen, führt
ihn auf den Weg des Modernismus.

Menn.

') Die Belege s. bei Friedrich, Gesch. d. Vat. Konzils III, 291 ff., 280.


	Zwei wichtige Eingeständnisse

