
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 70

Artikel: Die altkatholische Bewegung der Gegenwart : deren Ursprung,
Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten

Autor: Kopp, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403756

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403756
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


255

DIE ALTKATHOLISCHE BEWEGUNG

DER GEGENWART.

DEREN URSPRUNG, ENTWICKLUNG UND ZIEL

IN 50 FRAGEN UND ANTWORTEN1).

«Prüfet alles! Was gut ist, behaltet!»
1. Thess. 5, 21.

Yorwort zur 1. Auflage.

Vorliegendes Schril'tchen ist in erster Reihe dazu bestimmt,
die reifere Jugend unserer altkatholischen Gemeinden in
fasslicher Weise einzuführen in das Verständnis des Ursprungs.
Wesens und Zieles unserer BeAvegung, ihr die hohe Wichtigkeit

derselben klar zu machen und so dazu beizutragen, dass

überzeugte und darum begeisterte, treue und opfermutige
Anhänger unserer Sache heranAvachsen, die im stände sind, vor
Freund und Feind Rechenschaft zu geben von ihrem Glauben
und ihrer kirchlichen Stellung, und sich fähig erweisen, erfolgreich

mitzuarbeiten an den grossen Aufgaben, welche das
20. Jahrhundert in religiöser und kirchlicher Beziehung an sie
stellen wird. Weiterhin aber dachte der Verfasser auch an
diejenigen aus dem katholischen Volke, die zwar noch im
römischen Lager sich befinden, aber unbefriedigt sind von dem Geist,
der sie da umweht, weil sie fühlen, dass das nicht mehr der
reine, belebende Geist Christi ist, die hungern nach der von

') Quoique la Bévue ne publie que des études inédites, elle se fait un
plaisir de publier celle-ci, soit parce que les additions considérables qu'elle
contient en font une œuvre à peu près nouvelle, soit parce que le sujet
est de nature à favoriser l'extension de notre Eglise. Nous la recommandons

donc comme une excellente publication de propagande.
La Direction.



— 256 —

Christus ausgehenden reinen Lebensluft des Geistes und darum
prüfend ihr Auge auf die anderen sie umgebenden christlichen
Konfessionen werfen. Solchen aufrichtig nach Wahrheit
Suchenden soll diese Schrift ein bequemes und billiges Mittel
darbieten, das Wesen unserer Kirchengemeinschaft kennen zu
lernen, und so den Weg weisen, den sie einzuschlagen haben.
Möge das Büchlein nach beiden Richtungen hin gute Frucht
bringen

Zur 2. Auflage.

Durch die freundliche Aufnahme ermuntert, Avelche diese
meine Erstlingsschrift in unserer Gemeinschaft gefunden, bin
ich daran gegangen, eine 2. Auflage vorzubereiten, und habe
dabei unter Berücksichtigung der Wünsche, die im „Altkatholischen

Volksblatt" und im Berner ..Katholik" zum Ausdruck
kamen, mehrfache Erweiterungen vorgenommen. Zunächst wurden

in Frage 39 und 42, worin in der 1. Auflage nur auf die
altkatholische Gemeinschaft in Deutschland Bezug genommen
war, auch die SctiAvesterkirchen in der Schweiz, in Österreich,
Holland usw. bedacht. Weiter wurden in den Fragen 34, 35,
44 und 46 geschichtliche Notizen über die altkatholischen
Kirchen der einzelnen Länder, sowie über die griechisch-morgenländisch-russische,

die armenische und britische Kirche
eingeflochten1). Ferner werden in einem Anhang zu Frage 31

die Bestrebungen der sogenannten ..Reformkatholiken" der
neueren Zeit (Modernisten) besprochen. Insbesondere aber
habe ich mich in einer Beilage zu Frage 32 2) der schwierigen

Aufgabe unterzogen. das Verhältnis unserer heutigen
Reformbewegung zu den Reformationskirchen des 16.

Jahrhunderts nach den verschiedenen hauptsächlich in Betracht
kommenden Richtungen näher zu kennzeichnen. Die Angehörigen

dieser Kirchen leben ja unmittelbar neben und unter uns
als Glieder Eines Staates, Einer Nation, Eines Vaterlandes: zu
ihnen bringt uns das praktische Leben vielfach in die nächsten
Beziehungen. Ihnen auch in kirchlicher Hinsicht näher zu treten,
erscheint demnach, zumal bei dem Vorhandensein auch vieler

') Bezüglich Deutschlands, der Schweiz und Österreichs sind besondere

Beilagen zu Frage 35 in Vorbereitung begriffen, worin auch die
einzelnen Gemeinden behandelt werden.

-') Veröffentlicht in der Internat, theol. Revue, Nr. 67 und 68.



— 257 —

innerer Anknüpfungspunkte, als im höchsten Grade wünschens-
Avert, und irgend eine Art Union mit ihnen wäre aufs Freudigste
zu begrüssen. Der erste Schritt aber zur Erreichung dieses

erstrebenswerten Zieles ist das gegenseitige „Sichnäherkennen-
und Verstehenlernen" und die beiderseitige gewissenhafteste
Selbstprüfung. Darum glaubte ich, wenn auch die vTolle

Erreichung des genannten Zieles von der nächsten Zukunft noch
nicht zu erhoffen sein dürfte, doch zur Förderung der
gegenseitigen Annäherung einen bescheidenen Versuch wagen zu sollen.
Auf die übrigen, zahlreich vorgenommenen, grösseren oder kleineren

Erweiterungen Avili ich an dieser Stelle nicht näher eingehen.
Möge das Büchlein in der neuen erweiterten Gestalt sich
geeignet erAveisen, auch in weiteren Kreisen innerhalb und ausserhalb

unserer Gemeinschaft segensreich zu wirken zur Förderung

des Reiches Gottes in der A'on Christus ersehnten Einheit
des Glaubens und der Liebe

Der Verfasser.

Inhaltsverzeichnis.
I. Ursprung und Gründe der altkatholischen Bewegung.

Frage
1. Warum haben Avir Altkatholiken uns von dem Papsttum

und der diesem unterworfenen Priesterschaft der
römischkatholischen Kirche losgemacht?

2. Was sind das für neue Lehren, um derentwillen AAir aus der
römischen Kirche ausschieden?

3. Warum halten wir diese Lehren für unchristlich, d. i. dem
Willen Christi Aviderstreitend

4. Warum Avohl hat Christus die in 3 a genannten Verbote
erlassen

5. Berufen sich nicht auch die Urheber und Anhänger der
neuen Glaubenslehren zur Begründung der päpstlichen
Ansprüche auf den Willen Christi?

6. Was sind das für Schriftstellen, worauf man sich römischer-
seits beruft?

7. Warum lassen sich diese Worte des Heilands keinesfalls
auf alle angeblichen Nachfolger Petri, seien sie würdige
oder unAAùirdige, anwenden?

8. Warum aber können auch für Petrus selbst die Worte Jesu
nicht den Sinn haben, welcher jetzt von den Verfechtern
der neuen Glaubenssätze ihnen beigelegt wird?
Revue intern, de Théologie. Heft 70, 191U. 17



— 258 —

9. Hat nicht die römisch-katholische Kirche selbst bezüglich
der Schrifterklärung einen Grundsatz aufgestellt, wodurch
die falsche Deutung der in Frage 6 aufgeführten Stellen
zu dem angegebenen Zwecke ausgeschlossen sein sollte?

10. Warum halten Avir die oben angeführten vatikanischen
Glaubenssätze für durchaus unkatholisch?

11. Welcher Art waren die erwähnten Fälschungen und Er¬
dichtungen

12. Wie verhält es sich mit dem sogenannten Pseudo-Isidor?
13. Welche Fortsetzungen des Pseudo-Isidor sind besonders er¬

wähnenswert, und wie \Terhält es sich mit dem sogenannten
Pseudo-Cyrill

14. Woraus ist klar ersichtlich, dass die von uns bestrittenen
vatikanischen Glaubenssätze in der alten Kirche völlig
unbekannt waren und auch später nie allgemein in der Kirche
geglaubt wurden?

15. Warum können die neuen Glaubenssätze unmöglich wahr
sein?

16. Ist es denn für das praktische Leben nicht gleichgültig, ob
das christliche Volk die neuen Glaubenssätze annimmt oder
nicht

17. Weshalb sind die neuen Glaubenssätze unheilvoll für die
Kirche

18. Weshalb drohen die neuen Glaubenssätze insbesondere Un¬

heil für Staat und Gesellschaft?
19. Weshalb sind die neuen Glaubenssätze auch gefahrbringend

für das Heil der Einzelnen?
20. Aus Avelchen äusseren (formellen) Gründen mussten wir uns

gleichfalls berechtigt und verpflichtet halten, die neuen
Glaubenssätze zu ATerwerfen

21. Genügen diejenigen, welche erkennen, dass die neuen Glau¬
benssätze durchaus unchristlich, unkatholisch, unwahr und
unheilvoll sind und auch in formell unrechtmässiger Weise
zustande kamen, nicht auch ihrer Pflicht, wenn sie bloss
innerlich dieselben verwerfen, äusserlich aber aus
irgendwelchen irdischen Rücksichten sich ihnen unterwerfen und
Mitglieder der römischen Kirche bleiben?

22. Berechtigt uns aber die Überzeugung \Ton der Pflichtgemäss-
heit der vcm uns erwählten Handlungsweise dazu, andere,
die nicht mit uns halten, die uns vielleicht sogar verfolgen,



— 259 —

desAvegen zu verachten und zu A-erspotten, zu verdammen
und zu hassen?

II. Entwicklung und Ziel der altkatholischen Bewegung. Unterschiede.

23. Beschränkten wir uns, nachdem wir uns von Rom hatten
trennen müssen, lediglich auf die Verneinung der genannten
Glaubenssätze?

24. Wie unterscheiden wir uns in Glaubenssachen, abgesehen
ATon den ZAvei neuen Dogmen, ATon den Anhängern der jetzigen
Papstkirche

25. Hat sich auch bezüglich der Sittenlehre (Moral) ein Unter¬
schied zwischen der alten christkatholischen und der neuen
vatikanischen Kirche herausgebildet?

26. Welches sind die unterscheidenden Merkmale unserer Kirchen¬

verfassung, d. i. der äusseren Rechtsordnung und Einrichtung
unserer Kirchengemeinschaft

27. In welchen Gesetzbüchern ist die für die altkatholischen
Kirchengemeinschaften festgesetzte Ordnung niedergelegt?

28. Wodurch unterscheiden Avir uns ATon der römischen Kirche
in bezug auf kirchliche Disziplin?

29. Wodurch unterscheiden wir uns A7on der römischen Kirche
in Beziehung auf den Kultus, d. i. in gottesdienstlichen
Dingen

30. Wie unterscheiden wir uns von der römischen Kirche in
kirchenpolitischer Beziehung

31. Sind Avir aber nicht, wie manche uns A'orwerfen, durch
Vornahme der angeführten Reformen von der katholischen
Kirche abgefallen?

32. Warum haben Avir uns nicht zur Ersparung all der Ar¬

beiten, Schwierigkeiten und Opfer, Avelche die Bildung einer
besonderen Kirchengemeinschaft und die Vornahme unserer
Reformen erforderte, einfach an eine der schon seit dem
16. Jahrhundert bestehenden Reformationskirchen
angeschlossen?

33. Was erkennen wir Altkatholiken als Aufgabe und Ziel un¬

serer besonderen reformierenden Kirchenbildung?
34. Wo fanden wir gleich bei Beginn unserer BeAvegung An¬

schluss und tatkräftige Hülfe?
35. In Avelchen Ländern haben sich seit 1870 altkatholische

Gemeinschaften gebildet?



— 260 —

36. In Avelchen Volksschriften finden sich alljährlich Angaben
über den jeweiligen Stand unserer Bewegung?

37. Welche Stellung haben die Staatsregierungen zu unseren
Gemeinschaften eingenommen

38. Wo ist Gelegenheit zur Ausbildung altkatholischer Priester¬
amtskandidaten und zur Einführung übertretender
Geistlicher in den Dienst unserer Gemeinschaft?

39. Welche sonstigen Anstalten, Stiftungen, Vereine, Bauten
usw. zur Förderung der altkatholischen Bewegung, bezie-
hungSAveise des Wohles ihrer Mitglieder, sind zu erwähnen?

40. Welche Gliederung besteht innerhalb der altkatholischen
Kirchengemeinschaften in Deutschland, der Schweiz und
Österreich

41. Was dient ausser dem gleichen Gottesdienst in der Landes¬

sprache und der Synode dazu, die Geistesgemeinschaft
und das Gefühl der Zusammengehörigkeit unter den
einzelnen Gemeinden eines jeden Bistums unserer Gemeinschaft
zu nähren und aufrecht zu halten?

42. Welche altkatholischen Zeitschriften verdienen besondere
Erwähnung?

43. Wie stehen die altkatholischen Gemeinschaften der Arer-

schiedenen Länder miteinander in Verbindung?
44. Mit Avelchen Kirchengemeinschaften stehen Avir auf befreun¬

detem Fusse?
45. Durch welche Mittel suchen Avir eine Verständigung und

Einigung' mit diesen befreundeten Kirchen anzubahnen?
46. Mit Avelcher derselben ist am ehesten A'olle Verständigung

und Einigung zu erhoffen
47. Mit Avelcher Kirche ist gleichfalls die Einigung schon sehr

Aveit gediehen?
48. Warum scheint mit der räumlich und national in den ein¬

zelnen Ländern uns am nächsten stehenden evangelischen
Kirche die Einigung am schwersten erreichbar?

49. Welche Aveitere segensreiche Folgen erhoffen Avir vTon

einer zunehmenden Verständigung und Einigung unserer
Kirchengemeinschaft mit anderen christlichen Konfessionen

.-
V

50. Wodurch kann und soll der einzelne Altkatholik, welchem
Stande er auch angehöre, das Seinige beitragen zur Förderung

der hohen Ziele des Altkatholizismus?



261

Ursprung und Gründe der altkatholischen
Bewegung.

1. Warum haben wir Altkatholiken uns von dem Papsttum und
der diesem unterworfenen Priesterschaft der römisch-katholischen
Kirche losgemacht?

Weil in dieser Kirche am 18. Juli 1870 durch Papst Pius IX.
(1846—1878) in der Bulle „Pastor seternus" auf einem im Va-
.tikan zu Rom abgehaltenen Konzil (daher vatikanisch genannt)
das Bekenntnis neuer Glaubenslehren vorgeschrieben Avurde,
welche wir nicht als christlich, daher auch nicht als katholisch,
nicht als wahr und heilbringend, sondern als unchristlich,
unkatholisch, unwahr und unheilvoll erkennen. Diejenigen aber,
Avelche gemäss ihrer Avohlbegründeten Überzeugung die neuen
Glaubenslehren nicht annehmen konnten und auch offen zu
Avidersprechen1) für ihre heilige Gewissenspflicht hielten, wurden
ATon den auf so traurige Abwege geratenen Hierarchen, d. i.

geistlichen Beherrschern dieser Kirche, als exkommuniziert, d. h.

aus ihrer Gemeinschaft ausgeschlossen erklärt. Sie konnten
daher rechtmässigerAveise A7on deren Priestern weder die
Lossprechung im Busssakrament und die hl. Kommunion, noch im
Sterbefall die kirchliche Beerdigung erhalten, und Avenn sie
heiraten wollten, blieb ihnen die kirchliche Einsegnung A^er-

sagf, weshalb sie da, wo nicht gesetzlich eine Ziviltrauung
ermöglicht Avar, z. B. in Preussen vor dem 1. Oktober 1874, im
übrigen Deutschland A*or dem 1. Januar 1876, mit Avelchem

Tage das Reichsgesetz vom 6. Februar 1875 betreffend die
obligatorische Zi\ilehe in Kraft trat, in der ScliAveiz bis zum
Erlass der Bundesverfassung ATon 1874 (Art. 53 und 54), nicht
einmal eine rechtsgültige Ehe schüessen konnten ohne
Überrumpelung des zur Beurkundung allein zuständigen Pfarrers.
Ausserdem hatten sie sogar unter Umständen die Ausweisung
aus dem Gottesdienste ihrer bisherigen Gemeinde zu gewär-

') In neuerer Zeit wird gegenüber päpstlichen Erlassen nicht nur
äussere Unterwerfung' und Unterlassung' offenen Widerspruchs, sondern
auch innere Zustimmung' und freudiger Gehorsam verlangt.



— 262 —

tigen. So sahen sie sich denn genötigt, zur Bildung besonderer
Gemeinden und Kirchengemeinschaften und, da alle jene
Bischöfe, die auf dem Konzil die betreffenden Glaubensvorlagen
bekämpft hatten, nach demselben einer nach dem anderen sich
unterwarfen, auch zur Wahl einiger neuer Bischöfe und zur
Einrichtung von eigenen Bistümern zu schreiten und behufs
Wahrung ihrer vermögensrechtlichen Ansprüche auf katholische

Kirchengebäude, Pfründen usw. auch die staatliche
Anerkennung als katholisch anzustreben. Sonst hätten sie auf
die Befriedigung ihrer gewohnten religiös-kirchlichen Bedürfnisse,

sowie auf jeden dauernden praktischen Erfolg ihres
Widerstandes verzichten, ja sogar dulden müssen, dass ihren eigenen
Kindern in den Schulen der Glaube an die nach ihrer
Überzeugung verwerflichen Lehren beigebracht, und damit zugleich
ein Keim peinlicher Entfremdung ihnen selbst gegenüber ins
Herz gesenkt werde.

Bischof Hefele von Rottenburg in Württemberg (f 5. Juni
18931, einer der entschiedensten Avissenschaftlichen Bekämpfer
der neuen Glaubenssätze auf dem Konzil, der auch nach
demselben noch einige Zeit der Annahme und Verkündigung
derselben sich widersetzte, schliesslich aber doch, Aveil von allen
Seiten gedrängt, sich unterwarf und am 10. April 1871 sie

seiner Diözese verkündigte, schrieb noch am 25. Januar 1871

an einen Bonner Freund (Prof. Reusch) : „Leider muss ich mit
Schulte sagen: .Ich lebte viele Jahre in einer schweren
Täuschung/ Ich glaubte der katholischen Kirche zu dienen und
diente dem Zerrbild, das der Romanismus und der Jesuitismus
daraus gemacht haben. Erst in Rom Avurde mir recht klar,
dass das, was man dort treibt und übt, nur mehr Schein und
Namen des Christentums hat, nur die Schale; der Kern ist ent-

schwunden, alles total veräusserlieht." Ebenderselbe schrieb
am 11. November 1870 an das altkatholische Bonner Komitee :

„Ich kann mir in Rottenburg so wenig als in Rom
verhehlen, dass das neue Dogma einer wahren, wahrhaftigen,
biblischen und traditionellen Begründung entbehrt und die Kirche
in unberechenbarer Weise schädigt, so dass letztere nie einen
herberen und tödlicheren Schlag erlitten hat, als am 18. Juli
d. J Ich sehe mit Schrecken, dass demnächst in allem
Religionsunterricht Deutschlands die Infallibilität als das Haupt-
und Primärdogma des Christentums wird gelehrt werden, und



— 263 —

ich kann mir den Schmerz der Eltern wohl vorstellen, Avelche

ihre Kinder solchen Schulen überlassen müssen1)."

Der französische Staatsmann Graf Montalembert (f 13. März
1870), ATon Pius IX. selbst Avegen seiner Verdienste um die
römische Kirche einst zum römischen Senator ernannt, sprach
während des Konzils sterbend die Avarnenden Worte: „Sie
(er meint die Mehrheit der Konzilsmitglieder) opfern Gerechtigkeit

und Wahrheit, Vernunft und Geschichte in einem grossen
Brandopfer dem Idol (Götzenbild), das sie sich im Vatikan
aufstellten."

Stiftspropst Prof. u. Döllinger in München (f 10. Januar 1890)
schloss sein Schreiben vom 28. März 1871 an den Münchener
Erzbischof v. Scherr, worin er seine Stellung zu den
vatikanischen Beschlüssen ausführlich darlegte und woraufhin er
unterm 17. April 1871 exkommuniziert wurde, mit folgenden
denkwürdigen Worten: „Als Christ, als Theologe, als Geschichts-

kundiger, als Bürger kann ich diese Lehre nicht annehmen. Nicht
als Christ: denn sie ist unverträglich mit dem Geiste des

Evangeliums und mit den klaren Aussprüchen Christi und der Apostel;
sie will gerade das Imperium dieser Welt aufrichten, Avelches

Christus ablehnte, will die Herrschaft über die Gemeinden,
welche Petrus allen und sich selbst verbot. Nicht als Theologe:

denn die gesamte echte Tradition der Kirche steht ihr
unATersöhnlich entgegen. Nicht als Geschichtskenner kann ich sie

annehmen: denn als solcher weiss ich, dass das beharrliche
Streben, diese Theorie der Weltherrschaft zu verwirklichen,
Europa Ströme A'on Blut gekostet, ganze Länder verwirrt und
heruntergebracht, den schönen organischen Verfassungsbau der
älteren Kirche zerrüttet und die ärgsten Missbräuche in der
Kirche erzeugt, genährt und festgehalten hat. Als Bürger
endlich muss ich sie Aron mir weisen, Aveil sie mit ihren
Ansprüchen auf Unterwerfung der Staaten und Monarchen und
der ganzen politischen Ordnung unter die päpstliche Gewalt
und durch die eximierte (Ausnahms-) Stellung, welche sie für
den Klerus fordert, den Grund legt zu endloser, ATerderblicher
ZAvietracht zwischen Staat und Kirche, zwischen Geistlichen

') Näheres über das Verhalten Hefeies auf und nach dem Konzil und
den vollen Wortlaut der einschlägigen Briefe s. bei Schulte, Der Altkatholizismus

(Giessen 1887). S. 215—236.



— 264 —

und Laien. Denn das kann ich mir nicht verbergen, dass diese
Lehre, an deren Folgen das alte deutsche Reich zugrunde
gegangen ist, falls sie bei dem katholischen Teil der deutschen
Nation herrschend würde, sofort auch den Keim eines unheilbaren

Siechtums in das eben erbaute neue Reich verpflanzen
würde ')."

2. Was sind das für neue Lehren, um derentwillen wir aus der rö¬

mischen Kirche ausschieden?

a) Die Lehre, dass der Papst nicht bloss das Amt der
Oberaufsicht oder Leitung (Ehrenprimat), sondern die velie und
höchste richterliche Gewalt (Jurisdiktionsprimat) über die ganze
Kirche besitze, nicht nur in Sachen des Glaubens und der
Sitten, sondern auch in Sachen, welche die Disziplin (d. h. die
äussere Zucht und Ordnung) und die Regierung der über die

ganze Erde verbreiteten Kirche betreffen, und nicht bloss in
ihren bedeutenderen Teilen, sondern in ihrer ganzen Fülle, und
zwar als eine ordentliche und unmittelbare, über alle und
jegliche Kirchen und über alle und jegliche Hirten und Gläubigen
(Schlusssatz des 3. Hauptstücks der vatikanischen Dekrete) —
kurz gesagt: die Lehre von der unumschränkten bischöflichen
Allgewalt des Papstes oder seinem Universal-Episkopat. Hiernach
sind die Bischöfe nur mehr päpstliche Vikare, wenn auch
dasselbe 3. Hauptstück, mit sich selbt in logischem Widerspruche
stehend, sagt, dass damit der ordentlichen und unmittelbaren
Jurisdiktionsgewalt der Bischöfe kein Eintrag geschehe, und
hiernach haben die Gläubigen auch in politischen und sozialen
Fragen, die ja zum Gebiet der Sitte gehören, päpstlichen
Weisungen Folge zu leisten. Auch kann hiernach in allen kirchlichen

Dingen der Papst als Richter angerufen werden, und
gibt es ven seinem Urteil keine Berufung mehr an eine höhere
Autorität, als Avelche bis dahin das allgemeine Konzil galt.
Sogar alle Getauften jedweder Konfession gehören, wie Pius IX.
am 7. August 1873 dem deutschen Kaiser Wilhelm I. schrieb,
in irgend einer Beziehung oder auf irgend eine Weise dem
Papste an.

b) Die Lehre, dass der Papst, Avenn er Aen seinem
Lehrstuhle aus (ex cathedra) spricht, d. h. wenn er, in Ausübung

') Den vollen Wortlaut dieses Schreibens s. bei Schulte a. a. O-, S. 192
bis 203.



— 265 —

seines Amtes als Hirt und Lehrer aller Christen, kraft seiner
höchsten apostolischen Gewalt, eine Glaubens- oder Sittenlehre
als eine von der gesamten Kirche festzuhaltende erklärt,
vermöge des göttlichen, im hl. Petrus auch ihm verheissenen
Beistandes jene Unfehlbarkeit besitze, mit Avelcher der göttliche
Erlöser seine Kirche in Entscheidung solcher Lehren ausgestattet

wissen Avollte, und dass deshalb solche Entscheidungen
desselben aus sich selbst, nicht aber erst durch die Zustimmung
der Kirche, unverbesserlich, d. h. unabänderlich festzuhalten
seien (Schlusssatz des 4. Hauptstücks) — kurz gesagt : die Lehre
von der lehramtlichen Unfehlbarkeit des Papstes (Infallibilitätj. Hiernach

erhebt sich der Papst noch im besondern bezüglich der Lehr-
geAvalt über die ganze Kirche, die eigentliche Trägerin der
Unfehlbarkeit, von der Christus verheissen hat, dass die Pforten des
Totenreiches sie nie überwältigen werden (Matth. 16,18), und über
das allgemeine Konzil, deren naturgemäss höchststehendes Organ,
wann immer es gilt, den Avahrhaft christkatholischen Charakter
einer Lehre durch sorgfältige Untersuchung der bezüglichen
Zeugnisse aus allen Zeitaltern und allen Teilen der Kirche
festzustellen. Und während bisher selbst Glaubensentscheidungen
allgemeiner Konzilien nicht für unbedingt unfehlbar galten
(Augustin, Karl der Grosse in den libri carolini, der Kardinal
Turrecremata u. a.), sondern nur, wenn sie eben Avirklich mit
dem Glauben der Gesamtkirche (Schrift und Tradition)
übereinstimmten, und wenn daher auch die auf einem Konzil nicht
oder nicht genügend vertretenen Teile der Kirche nachträglich
ihre Zustimmung erklärten, soll der Papst nunmehr gar nicht
an die Zustimmung der Kirche gebunden sein.

3. Warum halten wir diese Lehren für unchristlich, d. i. dem
Willen Christi widerstreitend?

a) Weil Christus seinen Aposteln ausdrücklich verboten
hat, dass einer Aen ihnen eine solche Herrschaft, ja auch
nur solche Titel für sich in Anspruch nehme, wie sie jetzt
durch die neuen Glaubenssätze unter Androhung des Kirchenbanns

für den Bischof ven Rom als angeblichen Nachfolger
Petri in Anspruch genommen Averden. Was aber Jesus für
seine ersten Jünger als unstatthaft erklärte, und zwar nicht
bloss für seine Lebzeiten, sondern überhaupt, das kann ebensowenig

späteren Nachfolgern derselben erlaubt sein, die viel-



— 266 -
fach an Kraft des Glaubens und der Liebe jenen Aveit

nachstehen, daher noch mehr als jene der Gefahr des Irrtums und
sündigen Missbrauchs ausgesetzt sind.

Matth. 20, 25—27 : „Ihr wisset, dass die Regenten der
Heidenvölker über diese herrschen, und ihre Grossen Gewalt
über sie ausüben. Unter euch aber soll es nicht so sein;
sondern wer unter euch gross werden will, der sei euer Diener ;

und Aver unter euch der erste sein avüI, sei euer Knecht; Avie

auch der Menschensohn nicht gekommen ist, sich bedienen zu
lassen, sondern zu dienen und sein Leben hinzugeben als Lösepreis

für viele." Vgl. Luk. 22, 24—27.
Matth. 23, 8—12: ..Ihr aber sollt euch nicht Lehrmeister

(Rabbi) nennen lassen ; denn nur einer ist euer Lehrmeister,
ihr alle aber seid Brüder. Auch sollt ihr keinen von euch auf
Erden eueren (geistigen) Vater nennen ; denn nur einer ist
euer Vater, der in den Himmeln. Auch Führer sollt ihr euch
nicht nennen lassen ; denn einer ist euer Führer, Christus. Der
aber, obAvohl grösser als ihr (gewöhnlich übersetzt : Der Grössere
aber Aen euch), wird euer Diener sein. Denn Aver sich selbst
erhöht, wird erniedrigt Averden; Aver sich aber selbst erniedrigt,

Avird erhöht Averden/
Er selbst wollte hiernach, Avie der einzige Bräutigam (Joh. 3,

29), so auch das einzige Oberhaupt, d. i. der massgebende
Lehrmeister und Führer oder Regent seiner Kirche sein und
bleiben, der die Einheit ihrer Glieder untereinander und mit
dem Vater aller vermittelt, und durch welchen ihnen wahres
Leben und die Kraft zuströmt, Adele Frucht zu bringen zur
Verherrlichung des himmlischen Vaters.

Vgl. Joh. 15, 1—8: T,Ich bin der wahre Weinstock, und
mein Vater ist der Weingärtner Ihr seid die Reben. Wer
in mir bleibt, und ich in ihm, der bringt viele Frucht. Denn
ohne mich vermöget ihr nichts."

Joh. 14, 6: „Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben.
Niemand kommt zum Vater, als durch mich." Vgl. Joh. 17,
21 unter Frage 4.

b) Die Unfehlbarkeitslehre im besonderen betreffend: Weil
Christus allen Aposteln gemeinsam, nicht bloss einem unter
ihnen, den zum richtigen Verstehen und Verkünden seiner
Lehre nötigen Beistand des hl. Geistes, seines Avahren,
ständigen Stellvertreters auf Erden, verheissen hat, mithin nach



— 267 —

ihrem Hingange, wie eigentlich im Wortlaut des vatikanischen
Dekrets selbst zugegeben ist, nur die ganze Kirche,
beziehungsweise die Gesamtheit ihrer leitenden und massgebenden
Organe, nicht eine einzelne Persönlichkeit, als Trägerin der
Lehrunfehlbarkeit zu betrachten ist.

Matth. 28, 20: „Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis ans
Ende der Welt."

Joh. 14, 26: „Der Beistand aber, der hl. Geist, den der
Vater senden wird in meinem Namen, der Avird euch alles
lehren und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt habe."

Joh. 16, 13: „Wenn er aber kommt, der Geist der Wahrheit,

der Avird euch in alle Wahrheit einführen."

4. Warum wohl hat Christus die in 3 a genannten Verbote er¬

lassen

a) Weil durch das Streben einzelner seiner Diener nach
Herrschaft und durch äussere Erhebung eines einzelnen über
alle anderen, Avodurch angeblich die Einheit gefördert Averden

soll, in Wahrheit nur Missgunst, Eifersucht und ZAvietracht genährt
Averden, mithin die Bruderliebe und damit Friede und Eintracht
unter ihnen, Avie die Erfahrung lehrt, nur allzuoft eine Störung
erleiden (vgl. Matth. 20, 20—24). Nun aber ist gerade die
Bruderliebe das Hauptlebenselement des Reiches Gottes, das

er auf Erden gegründet hat. Wie dieses Reich nicht entstehen
konnte ohne des Menschensohnes in der Liebe Gottes wurzelnde
selbstaufopfernde Bruderliebe, so kann es ohne diese auch nicht
in gesundem Zustande bestehen und gedeihen und seine
segensreichen Wirkungen zur Aellen Entfaltung bringen. Die Gottesliebe

ist daher in seinen Augen zwar das erste und grösste
aller Gebote (Matth. 22, 37. 38), gleich wichtig aber ist ihm
die ven ihr untrennbare Nächstenliebe (Matth. 22, 39). Letztere
ist ihm sogar das wahre Kennzeichen seiner Jüngerschaft, mithin
der Zugehörigkeit zum Reiche Gottes. Daher schwebte ihm auch
Friede und Einigkeit der Christen untereinander als die
köstlichste Frucht seines Opferwerkes auf Erden ver Augen, um
deren Gedeihen er in seinem hohepriesterlichen Gebete den
himmlischen Vater aufs inständigste bat, und darin sah er
zugleich das wirksamste Zeichen und Beweismittel des göttlichen
Ursprungs seiner Sendung für die noch ungläubige Welt.



— 268 —

Joh. 13,35: „Daran werden alle erkennen, dass ihr meine
Jünger seid, wenn ihr euch einander liebet."

Joh. 17, 20. 21: „Ich bitte aber nicht für sie allein,
sondern auch für die, welche durch ihr Wort an mich glauben
werden, auf dass alle eins seien, wie du, Vater, in mir, und
ich in dir, dass auch sie in uns eins seien, damit die Welt
glaube, dass du mich gesandt hast."

b) Weil unumschränkte kirchliche Gewalt in der Hand
eines einzelnen seiner Diener auch für die anderen
Lebenselemente des Reiches Gottes, die Wahrheit und die daraus allein
erwachsende wahre Freiheit und Heiligkeit der Kinder Gottes,
eine grosse Gefahr in sich schliesst. Der hl. Geist nämlich,
der als unsichtbarer Stellvertreter Christi in der Kirche wirkt,
pflegt nicht einen einzelnen seiner Diener mit der ganzen Fülle
seiner Gaben zu überschütten, so dass derselbe als jeweiliger
einziger sichtbarer Stellvertreter Gottes ebenso wie Christus
selbst, der ewige Gottessohn, für sich allein würdig und fähig
Aväre, die ganze Kirche Gottes auf Erden in der wünschenswertesten

Weise zu regieren, sondern er verteilt seine Gaben
an die einzelnen, Avie an die Aerschiedenen Glieder eines Leibes,
in verschiedenartiger Weise, so dass nur unter dem einträchtigen

Zusammenwirken aller der ganze Leib der Kirche
gedeihen kann (1. Kor. 12, 4—31). Daher ist auch kein einziger
Diener der Kirche, auch der beste nicht, über jegliche Schwäche
des Irrtums und der Sünde erhaben. Einen Beweis hierfür haben
wir an Petrus selbst (s. Frage 14 a). Würde nun aber einer als
unumschränkter Herr über die ganze Kirche Avalten dürfen, so

musste, wenn dieser eine in gefährlichen Irrtum fällt oder in
schwerer Versuchung unterliegt und sein Amt selbstsüchtig,
die Freiheit knechtend missbraucht, in einem Sinne z. B..
wie Satan dem Heiland selbst in der 3. Versuchung zumutete
(Matth. 4, 8—10), durch ihn die ganze Kirche, Aveil zu
unbedingtem Gehorsam verpflichtet, in Lehre oder Leben auf
unheilvolle Abwege geraten und dem Verderben anheimfallen
(vgl. Gregor Gr. Ep. VII, 27).

Joh. 17, 17: „Heilige sie in der Wahrheit: dein Wort ist
die Wahrheit."

Joh. 17, 19: „Ich weihe mich selbst für sie, auf dass auch
sie geweiht seien in der Wahrheit."

Joh. 8, 32: „Ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die
Wahrheit Avird euch frei machen."



269

5. Berufen sich nicht auch die Urheber und Anhänger der neuen
Glaubenslehren zur Begründung der päpstlichen Ansprüche auf
den Willen Christi?

Allerdings ; aber aus jenen Worten Christi, auf Avelche sie
sich berufen, folgt keinesAvegs, Avas sie damit beweisen wollen,
in dem beabsichtigten Umfange, nicht einmal für Petrus, an
Avelchen die Worte gerichtet sind, geschweige denn für angebliche

Nachfolger Petri, von Avelchen an den betreffenden Stellen
gar nicht die Rede ist. Darum kommt es eigentlich gar nicht
darauf an, ob die römischerseits geltend gemachte Annahme,
dass Petrus Gründer und erster Bischof der römischen
Christengemeinde 25 Jahre lang geAvesen, und daher die Bischöfe von
Rom als Nachfolger auf dem Stuhle Petri zu betrachten seien,
auf Wahrheit beruhe oder nicht. Denn wenn Petrus selbst,
wie später gezeigt Averden soll, keinen Primat im Sinne einer
Herrschaft über die ganze Kirche innehatte, so kann ein
solcher auch Nachfolgern desselben unmöglich zustehen. Übrigens

ist auch jene Annahme völlig unerweisbar und unstichhaltig.

Aus dem Neuen Testament steht nur fest, dass Paulus
zwei Jahre als Gefangener in Rom gelehrt hat (Apg. 28, 30.

31) ; aber die zugunsten eines frühen Aufenthalts Petri dort-
selbst versuchte Umdeutung Babylons als Rom an der Stelle
seines ersten Briefes, wo er Grüsse von der Christengemeinde
zu Babylon bestellt (1. Petr. 5, 13), ist reine Willkür. Wäre
Petrus Bischof von Rom geAvesen, so hätte Paulus in seinem
Brief an die Römer davon gewiss Erwähnung getan. Möglich,
ja wahrscheinlich ist nur, dass später auch Petrus einige Zeit
ver seinem Tode in Rom wirkte, insbesondere wenn die
Überlieferung richtig sein sollte, dass Petrus und Paulus in Rom
den Martyrtod erlitten, da so es sich erklären Avurde, dass in
der alten Kirche die Bischöfe von Rom vielfach als Nachfolger
des Petrus und Paulus bezeichnet werden '). Hätte aber auch
wirklich, was nicht zugegeben Averden kann, Petrus die jetzt
römischerseits ihm zugeschriebenen Vorrechte innegehabt, und
sollte, was für ihn galt, auch für Nachfolger gelten, und wäre
er wirklich erster Bischof von Rom geAvesen, und wäre Avirklich

J) Zu vergleichen Schulte, « Die Stellung der Konzilien, Päpste und
Bischöfe». Prag 1871, S. 114—ltl; und Otto Hassler, «Die Petrussage».
Aarau 1877.



— 270 —
*

die Nachfolge in seine besonderen, die ganze Kirche betreffenden
Vollmachten äusserlich an Rom geknüpft — in Wahrheit ist
es im Reiche Christi die Nachfolge im Geiste, nicht an diesem
oder jenem Orte, worauf alles ankommt —, so wäre doch diese

Nachfolge längst durch die päpstlichen Wirren im 10., 14. und
15. Jahrhundert unheilbar in Brüche gegangen, und die darauf
begründeten Ansprüche wären verfallen. Nachdem nämlich
gegen Ende des 9. Jahrhunderts der römische Stuhl in unheilvolle

Abhängigkeit von italienischen Adelsgeschlechtern geraten
Avar, die sich der Engelsburg in Rom bemächtigten (Schändung
der Leiche des Papstes Formosus 897 durch Stefan VI. und
Ungültigerklärung' seiner Weihen), herrschten im 10.
Jahrhundert 50 Jahre hindurch durch den Markgrafen Adalbert
Aen Toskana auf der Engelsburg liederliche Weiber, nämlich
Theodora, die Frau des Senators Theophylakt, mit ihren
Töchtern Marozia und Theodora, und besetzten durch ihren
Einfluss den päpstlichen Stuhl mit ihren Buhlen, Kindern
und Enkeln, die denselben durch AusscliAveifung aller Art
entweihten — Pornokratie —: im 14. und 15. Jahrhundert aber
war zuerst beinahe 70 Jahre lang (1309 bis 1377) der päpstliche

Hof gar nicht zu Rom, sondern zu Avignon in Frankreich,

noch dazu als ein Sammelpunkt sittlicher Avie religiöser
FriAelität und Liederlichkeit, und darauf (1378—1417) hatte die
Christenheit gleichzeitig mehrere Päpste, einen französischen
und einen italienischen, und zuletzt sogar drei, die sich gegenseitig

verfluchten — das sogenannte „babylonische Exil" der
Päpste und das päpstliche Schisma — so dass schliesslich
das Konstanzer Konzil Ordnung schaffen musste durch
Absetzung der drei vorhandenen Päpste und Wahl eines neuen,
Martins V., 11. November 1417.

Die späteren Päpste ven 1417 an haben also ihre
Einsetzung infolge Unterbrechung der Nachfolge auf dem
sogenannten Stuhle Petri zu Rom lediglich vom Konstanzer Konzile

abzuleiten und demnach nicht mehr Rechte zu beanspruchen,
als dieses Konzil ihnen zuerkannte (vgl. Frage 14, k).

Ausserdem bietet auch die Art, wie seit langem (1059) die
Bischöfe von Rom gewählt werden, keineswegs die menschenmögliche

Gewähr dafür, dass der Gewählte jedesmal der wahrhaft,

auch in den Augen Gottes, Würdigste und Fähigste sei,

auch nur nach Weise des Petrus, wie sie im Neuen Testa-



— 271 —

mente beglaubigt ist, eine hervorragend leitende Stellung in
der Kirche einzunehmen, geschweige denn in der jetzt
beanspruchten Weise als voller irdischer Stellvertreter Christi selbst
unumschränkt herrschendes Oberhaupt der ganzen Kirche zu
werden, folglich auch nicht die Gewähr dafür, dass der
Gewählte jedesmal ohne weiteres von Gott mit der hierzu nötigen,
in letzterem Falle geradezu ausserordentlichen Kraft des hl.
Geistes ausgerüstet Averde. Die Wahl geschieht ja nicht mehr,
wie in der alten Kirche, gemeinschaftlich durch Geistlichkeit
und Volk, so dass man bei deren Einstimmigkeit sagen könnte:
„Volkes Stimme Gottes Stimme", sondern nur durch ein aus
päpstlicher Ernennung hervorgegangenes Ratskollegium von
Kardinälen, die bei der Wahl oftmals von ganz anderen
Rücksichten als ven der auf die grösste Würdigkeit sich leiten lassen,
und unter welchen die Italiener unAerhältnismässig stark
vertreten sind. Zurzeit z. B. sind unter 61 Kardinälen 36 Italiener,
2 Deutsche, 6 Österreicher, 1 Belgier, 1 Brasilianer, 6 Spanier,
5 Franzosen, 1 Portugiese, 2 Engländer und einer aus den

Vereinigten Staaten Nordamerikas. Hiesse es unter solchen
Umständen nicht Gott versuchen, d. i. unnötigerweise ein
Wunder von ihm verlangen, Avollte man jedem Papste die nun
beanspruchte Lehrunfehlbarkeit zuschreiben und die Fähigkeit,
eine bischöfliche Allgewalt Avahrhaft zum Heile der Kirche
auszuüben

6. Was sind das für Schriftstellen, worauf man sich römischerseits

beruft?

a) Für die bischöfliche AllgeAvalt des Papstes beruft man
sich auf Matth. 16, 18 f.: „Du bist Petrus (Felsenmann), und
auf dieser Petra (Fels) werde ich meine Kirche bauen, und die
Pforten der Unterwelt werden sie nicht überwältigen. Dir
werde ich die Schlüssel des Himmelreiches geben: alles, was
du auf Erden binden wirst, wird auch in den Himmeln
gebunden sein, und alles, was du auf Erden lösen Avirst, wdrd
auch in den Himmeln gelöst sein."

Ferner auf Joh. 21, 15 ff. : „Weide meine Lämmer, weide
meine Schafe."

b) Für die lehramtliche Unfehlbarkeit des Papstes beruft
man sich auf Luk. 22, 31 f. : „Simon, Simon Siehe, der Satan



— 272 —

hat begehrt, euch zu sieben Avie Weizen. Ich habe aber für
dich gebetet, dass dein Glaube nicht verloren gehe, und du,
Avenn du dich Avirst bekehrt haben, stärke deine Brüder."

7. Warum lassen sich diese Worte des Heilands keinesfalls auf
alle angeblichen Nachfolger Petri, seien sie würdige oder
unwürdige, anwenden

Weil sie rein persönlich lauten, auf ganz eigenartige
Vorkommnisse im Leben Petri sich beziehen, nämlich die der
ersten Stelle auf das bekannte Glaubenszeugnis, das er auf
Christi Frage: „Für Aven haltet ihr mich?a ablegte, die der
beiden anderen Stellen aber auf seine dreimalige Verleugnung.
Die Worte können daher höchstens sinngemässe AnAvendung
finden auf Männer, die mit ähnlicher Kraft des Glaubens und
der Liebe, wie Petrus, vor anderen sich auszeichnen durch ihr
Zeugnis für Christus und mit ähnlicher Entschiedenheit
bussfertiger Reue, wie er, sich wieder erheben von einem etAvaigen
Falle menschlicher Schwäche und Verirrung. Man kann aber
nicht mit Recht behaupten, dass Christus mit jenen Worten
die Einsetzung eines ständigen, von Petrus aus sich forterbenden,
obersten Kirchenamts beabsichtigt habe. Hätte er das geAvollt,
so hätte er auch etwas bestimmen müssen über Bedingung und
Form der Übertragung an Nachfolger. Man kann nur, im
Einklang mit den Kircheiwätern, sagen: Es scheint naturgemäss
und ZAveckmässig und dem Willen Christi nicht Avidersprechend
zu sein, wenn, je nachdem Zeit und Umstände es erfordern
und ermöglichen, ähnlich, wie zur Zeit der Gründung der
Kirche mit Petrus der Fall Avar, so auch im Aveiteren
Verlaufe ihrer Geschichte zur Darstellung der Einheit nach
aussen und der Festigung derselben nach innen, jeweils ein
Bischof, der Aermöge hervorragender Eigenschaften besonders
dazu sich eignet, durch das allgemeine Vertrauen seiner
Mitbrüder zu ihrem Wortführer für bestimmte feierliche
Gelegenheiten gew"ählt und an die Spitze der Veiwvaltung der
gemeinsamen kirchlichen Angelegenheiten als ihr Organ
gestellt wird, also den Rang eines Ersten unter Gleichen, eines

Ehrenpräsidenten der christlichen Gemeinschaft, oder einen
Ehrenprimat einnimmt.



— 273 —

8. Warum aber können auch für Petrus selbst die Worte Jesu
nicht den Sinn haben, icelcher jetzt von den Verfechtern der

neuen Glaubenssätze ihnen beigelegt wird?

Weil sonst Jesus mit sich selbst in Widerspruch geraten
wäre, Avas undenkbar ist. Mit den in Frage 3 angeführten
Worten hat er ja seinen Aposteln eine solche Herrschaft
anzustreben ausdrücklich Aerboten, wie er sie da dem Petrus

übertragen haben soll; und AA'ann dieselben miteinander über
den Vorrang stritten (Matth. 18, 1—4 und Luk. 22, 24), da

schnitt er den Streit nicht einfach dadurch ab, dass er erklärte,
er habe den Petrus bereits (Matth. 16, 18 f.) ein für allemal
zu ihrem Ersten bestimmt, sondern er gab ihnen zu erkennen,
dass sie überhaupt jeden ehrgeizigen Gedanken an Vorrang
oder Herrschaft fahren lassen müssen, indem er das eine Mal
ein kleines Kind ihnen als Muster vorstellte, das andere Mal
sich selbst, der sie bei Tisch bedient (Luk. 22, 27), ihnen

sogar die Füsse gewaschen habe (Joh. 13, 12—17). Daher
sind eben mehrdeutige bildliche Ausdrücke, avìc „Felsenmann"1,
„Schlüssel des Himmelreichs", „Binden und Lösen", „Weiden
der Lämmer und Schafe", so auszulegen, dass sie mit anderen
klar und unzweideutig lautenden Worten nicht im Widerspruch
stehen.

9. Hat nicht die römisch-katholische Kirche selbst bezüglich der

Schlußerklärung einen Grundsatz aufgestellt, wodurch die falsche
Deutung der in Frage 6 aufgeführten Stellen zu dem angegebenen
Zwecke, ausgeschlossen sein sollte?

Allerdings. Nämlich nach einer Bestimmung des Konzils
von Trient und dem sogenannten tridentinischen
Glaubensbekenntnis Pius IV. ist (in Sachen des Glaubens und der Sitten)
die hl. Schrift in dem Sinn anzunehmen, Avelchen die Kirche
von jeher festgehalten hat und festhält, und nach der einmütigen

Übereinstimmung der alten Kirchenväter (so nennt man
die Kirchenlehrer der sechs ersten Jahrhundertei zu erklären ;

ja es muss das ven Bischöfen, Priestern und geistlichen
Professoren vor ihrem Amtsantritt eidlich versprochen Averdenl).

') « Sacrarti Scripturam juxta eum sensum, quem tenuit et tenet sancta
mater Ecclesia, cuius est judicare de vero sensu et interpretatione sacrarum
Scripturarum, admitto, nec eam unquam nisi juxta unanimem consensum
patrum accipiam et interpretabor. »

Revue intern, de Theologie. Heft 70, 1910. 18



— 274 —

Nun aber hat auch nicht ein einziger der Kirchenväter jene
Stellen in dem Sinne ausgelegt, dass da dem Petrus ein
Herrscher-, beziehungsweise ein unfehlbares Lehramt in der Kirche
übertragen worden sei, welches sich ven ihm auf die jeAveiligen
Bischöfe vqn Rom als seine Nachfolger forterben müsse.

ai Unter dem Fels, worauf Christus seine Kirche bauen
wollte, verstanden sie vielfach Avie Petrus selbst (siehe Frage 14 a)

gar nicht die Person des Petrus oder ein in ihm begründetes
Amt, sondern entAveder den von ihm bekannten Glauben an
Christus, als den Sohn des lebendigen Gottes, beziehungsweise
diese Wahrheit, die er bekannte, oder im eigentlichen vollen
Sinne des Wortes Christum selbst, die Person des Petrus aber
höchstens in übertragenem Sinne, insofern er eben erster
Vertreter dieser GrundAvahrheit Avar und auch nach Erhebung Aen
seinem Falle wieder als solcher sich bewährte.

Z. B. Augustinus (f 430) tract, in Joann. 124, 5: „Die Kirche
geht nicht unter, Aveil sie auf den Felsen gegründet ist, nach
dem Petrus seinen Namen erhielt. Denn nicht von „Petrus"
kommt „petra" (Fels) her, sondern Petrus ven petra, Avie nicht
Christus nach Christianus (Christ), sondern der Christ nach
Christus benannt wdrd. Darum nämlich sagt der Herr: „Auf
diesen Felsen will ich meine Kirche bauen", Aveil Petrus
gesagt hatte: „Du bist Christus, der Sohn des lebendigen Gottes."

Auf diesen Felsen also, sagt er, den du bekannt hast, will ich
meine Kirche bauen. Der Fels icar nämlich Christus. Auf dieses
Fundament ist Petrus selbst aufgebaut werden. Niemand kann
nämlich ein anderes Fundament legen, als welches gelegt ist,
d. i. Christus Jesus" (1. Kor. 3, 11). In einer früheren Erklärung
übrigens hatte Augustinus in dem angedeuteten beschränkten
Sinne auch die Person des Petrus als Fels der Kirche
bezeichnet.

Hieronymus (f 420) in Matth. 16, 18 ; M. 26,117 : „Dem Simon,
der an den Fels Christus glaubte, schenkte er den Namen Petrus.
Aber metaphorisch (secundum metaphoram petrœ) wird mit
Recht ihm gesagt: Ich werde meine Kirche über dir bauen."

Jedenfalls also ist nach den Kirchenvätern der ehrende
Beiname „Petrus" (Felsenmann), den der Heiland nach Joh. 1,

43 dem Jonassohn Simon schon bei seinem ersten Anblick in
Aussicht stellte, nicht vëllig gleichbedeutend zu fassen mit der
„Petra11 (Fels), worauf die Kirche zu bauen Avar. Christus



— 275 —

selbst nennt ja auch den Petrus bald darauf (Matth. 16, 23),
als dieser seine noch irdische Gesinnung offenbarte und dem
Heiland das Betreten des Leidensweges ausreden wollte, einen
Satan, der ihm zum Ärgernis sei, der nicht denke, Avas Gottes,
sondern Avas der Menschen ist; und in der Sttmde der
Verleugnung sagte sich Petrus sogar dreimal unter Beteuerungsformeln

los von Christus, dem Fels der Kirche. Das eigentliche,

nie Avankende Felsenftmdament der Kirche ist und bleibt
daher Christus selbst, als sündeloser Gottmensch, Petrus aber
(und so nach ihm selbst der Beste) kann zeitweise schwach
werden, Avanken und fallen, und Petrus rechtfertigt seinen
Ehrennamen nur dadurch, dass er mit einer gewissen Festigkeit

und Entschiedenheit des Glaubens auf das wahre
Felsenfundament sich stellt, dass er mit dem entschlossenen Bekennen
desselben den andern Aposteln zuAerkommt, dass er auch nach
seinem Falle durch die Gnade von oben noch die Kraft findet,
sich Avieder zu erheben, und so auch in der Folge seinen
Mitaposteln Aerangeht im Glauben und Bekennen und Wirken.
Aber zwischen dieser hervorragenden Stellung eines Ersten
unter Gleichen (Primat), die wir mit den Vätern dem Petrus
gerne zuerkennen, und die AAehl die ganze Kirche jederzeit
gerne dem in ihren Augen Würdigsten unter den Bischöfen
zuerkennen Avurde, und zwischen jener Herrscherstellung in
der Kirche, wie sie im Laufe der Zeit von den römischen
Bischöfen angestrebt und im Jahre 1870 zum Glaubenssatze
erhoben wurde, ist ein himmelweiter Unterschied.

b) Was ferner die an der gleichen Stelle dem Petrus ver-
heissene Schlüssel- und Binde- und Lösegeicalt betrifft, so
erkennen in ersterer die Kirchenväter nicht etwas von der Binde-
und Lösegewralt Verschiedenes, Avas dem Petrus allein
übertragen worden wäre und von ihm auf seine persönlichen
Nachfolger hätte übergehen können, etwa die Herrschergewalt
über die ganze Kirche, sondern nur einen anderen bildlichen
Ausdruck für das Binden und Lösen, womit eben das
Verschlossenhalten oder das Aufschliessen des Zugangs zum Reiche
Gottes untrennbar verbunden ist, also in beiden Bezeichnungen
nur die gleiche Vollmacht, aveiche an anderen Stellen (Matth.
18, 18; 28, 19 f.; Joh. 20, 22 f.) sämtlichen Aposteln,
beziehungsweise in der ersten Stelle der Gemeinde der Gläubigen
übertragen wurde, nämlich die Vollmacht, mit dem Schlüssel



— 276 —

der ihnen zuteil gewordenen Glaubenserkenntnis (vgl. Luc.
11, 52) durch Verbreitung dieser den Empfänglichen und
Bussfertigen die Türe zum Reiche Gottes aufzuschliessen, die in
demselben geltenden Grundsätze bekannt zu geben — „Binden
und Lösen" nämlich heisst bei den Rabbinen auch soviel als

„für unerlaubt und für erlaubt erklären" — und nach diesen
Grundsätzen die in demselben vorhandenen Schätze der Gnade
und Wahrheit, also auch die Sündenvergebung (letztere zuerst
durch die Taufe), für die Gläubiggewordenen zu verwalten.
Daher lassen sie auch an dieser Stelle die genannte Vollmacht
in der Person des Petrus allen Aposteln übertragen Averden

(Ambrosius), oder auch der Gesamtkirche, deren Glauben er
bekannt hat.

Augustinus, der die SchlüsselgeAvalt auf die Vollmacht der
Sündenvergebung deutet, schreibt in Serm. 295, 2: „Eben Aveil

er allein die ganze Kirche repräsentierte, verdiente er zu hören:
„Dir will ich die Schlüssel des Himmelreichs geben." Diese
Schlüssel empfing nämlich nicht Ein Mensch, sondern die Einheit

der Kirche. Darum also wird der Vorzug des Petrus
gepriesen, Aveil er die Gesamtheit und Einheit der Kirche
repräsentierte, da ihm gesagt wurde: Dir übergebe ich, was allen
übergeben worden ist. Damit ihr Avisset, dass die Kirche es

ist, Avelche die Schlüssel des Himmelreichs empfing, so

vernehmet, Avas der Herr an einer anderen Stelle zu allen
Aposteln sagt: „Empfanget heiligen Geist" und dann: „Wem ihr
die Sünden erlasset" usw. Das bezieht sich auf die Schlüssel.
Damit du erkennst, dass Petrus damals die ganze Kirche
verstellte, höre, dass das gleiche, Avas ihm gesagt wird, allen
Gläubigen gesagt Avird an der Stelle : Wenn dein Bruder gegen dich
gesündigt hat uswT., nämlich: Was ihr auf Erden binden werdet
usw. (Matth. 18, 15—18)."

Ebenderselbe im Tract. 124, 5 in Joann. : „Die Kirche, die
auf Christus gegründet wird, empfing ven ihm die Schlüssel
des Himmelreichs in der Person des Petrus, d. h. die Macht,
die Sünden zu binden und zu lösen.a

Ebenderselbe de doctr. christ. 1, 18: „Diese Schlüssel also
gab er seiner Kirche, damit nämlich einem jeden in der Kirche,
der nicht glauben Avurde, dass ihm seine Sünden erlassen werden,
sie auch Avirklich nicht erlassen werden sollten, derjenige aber,
der es glauben und gebessert sich von ihnen abwenden würde,



- 277 —

indem er in dem Schosse derselben Kirche sich befände, durch
eben jenen Glauben und jene Besserung geheilt Avurde."

Gaudentius von Brixen (f um 420; serm. 16: „Mit Petrus
empfangen nach Joh. 20, 22: „Nehmet hin hl. Geist; Avem ihr
die Sünden erlasset" usw., und nach Matth. 28, 19: „Gehet hin
und lehret alle Völker", alle Apostel die Schlüssel. Die Türe
des Himmelreichs nämlich wird nur durch diesen Schlüssel der
geistigen Sakramente geöffnet."

Tertullian (f 220) ist lange Zeit der einzige, der (de

pudic. 21) in den Worten „Dir will ich die Schlüssel des

Himmelreichs geben" eine dem Petrus besonders gegebene
Verheissung erblickt, nämlich dass ihm die Ehre zuteil werden
solle, als Erster sowohl für Juden als Heiden die Tore des
Himmelreichs zu öffnen. Aber in diesem Sinne genommen, ist
die Verheissung ein für allemal erfüllt in der Apg. 2, 14—41
und 10, 34—48 erzählten Weise und kann nicht für Nachfolger
geltend gemacht Averden.

c) In den Worten aber „ Weide meine Lämmer"- usw. finden
die Väter ausgedrückt die Wiedereinsetzung Petri in das Apostelamt,

von dem er sich durch die dreimalige Verleugnung eigentlich

losgesagt hatte, und zum Teil auch in die hervorragende
Stellung, die ihm zuvor eigen war.

Cyrill Alex, (f 444) Thesaur. de Trin. assert. 32 : „Da ihm
mehr verziehen Avurde als den übrigen, ward er gefragt, ob

er nun auch mehr liebe Die dreifache Verleugnung sollte
dadurch gut gemacht werden Das „Weide meine Lämmer"
usw. war gleichsam eine gewisse Erneuerung des bereits
übertragenen Apostolates, welche die Schmach des inzAvischen

eingetretenen Falles aufheben sollte und aufheben den Kleinmut
der menschlichen SchAväche."

Beda der Ehrwürdige (f 735), der die Lehren der älteren
Kirchenväter Aviedergibt, schreibt in hom. 2, 15: „Was zu
Petrus gesagt wurde „Weide meine Schafe", das AAuirde zu allen
gesagt ; denn die übrigen Apostel waren dasselbe, was Petrus
war. Aber dem Petrus wird der Primat gegeben, damit die
Einheit der Kirche ausgedrückt Averde."

Ähnlich lehrt Cyprian (f 258) de unit. eccl. c. 4 über den
Primat des Petrus als Ersten unter Gleichen: „Auf jenen Einen
baut er seine Kirche und übergibt ihm das Weiden seiner
Schafe. Und obgleich er allen seinen Aposteln nach der Auf-



— 278 —

erstehung die gleiche Gewalt verleiht und sagt: „Wie mich der
Vater gesendet hat, so sende ich euch" usw. (Joh. 20, 21), so
hat er doch, um die Einheit zu offenbaren, den Ursprung dieser
Einheit durch seine Autorität ven Einem anfangen lassen. Das
waren jedenfalls auch die übrigen Apostel, was Petrus war, mit
der gleichen Teilnahme sowohl an der Ehre, als der Macht
ausgerüstet; aber der Anfang geht von der Einheit aus [und
dem Petrus wird der Primat gegeben], damit die Kirche Christi
als Eine [und Ein Stuhl] sich zeige. [Und alle sind Hirten,
und es erscheint Eine Herde, die Aen allen Aposteln mit
völliger Übereinstimmung geweidet werden soll, damit Eine Kirche
Christi sich darstelle]." Die eingeschalteten Worte sind eine
Fälschung aus dem Ende des 6. Jahrhunderts, die zuerst in
einem Briefe des Papstes Pelagius IL an die istrischen Bischöfe
sich findet.

d) Ebensowenig finden die Kirchenväter in den Worten:
„Ich habe für dich gebetet"' usw. die Zusicherung einer ständigen
Irrtumsunfähigkeit in allen einzelnen Glaubenssachen oder die
Übertragung einer unumschränkten Herrschergewalt, sondern
einfach die Bitte um BeAvahrung vor gänzlichem, dauerndem
Verlust des Glaubens an Christus überhaupt, nämlich an seine
niessianischc Würde und göttliche Sendung, und die blosse

Mahnung, nach seiner Wiedererhebung vom Falle auch die
anderen Jünger zu stärken, wenn sie schwanken im Glauben.

Theodoret de div. carit. p. 1508 (Migne): „Mit den Worten:
Simon, Simon usw. wollte er sagen: Wie ich dich trotz
deines Sclnvankens nicht verachtet habe, so Averde auch du
eine Stütze der Schwankenden unter deinen Brüdern, und teile
die Hülfe, die du selbst geniessest, mit, und stosse die Ausgleitenden

nicht ab, sondern richte die Gefährdeten auf."
Erst Papst Agatho (678—681) Avich Aen der Auslegung der

Väter ab (680) und wollte in dieser Stelle die Verheissung eines
besonderen Vorrechts für den römischen Stuhl finden, um avo-

möglich die Verdammung seines Vorgängers Honorius
abzuwenden. Seine Deutung ist dann durch den falschen Isidor
(Frage 12) den ältesten Päpsten untergelegt und durch Gratian
(Frage 13) Aerbreitet worden.

Eine nähere Besprechung dieser Lukas-Stelle siehe in
Döllingers „Briefe und Erklärungen", München, bei Beck, 1890,
s. 8—12!



— 279 —

Die Verwendung einer neuen Deutung genannter Stellen
zu dogmatischen ZAvecken verstösst also jedenfalls Avenigstens
indirekt gegen den Geist des oben angeführten, vom Konzil
von Trient aufgestellten katholischen Grundsatzes bezüglich
der Schrifterklärung. Auf Auslegungen, die den Vätern fremd
sind, oder worin sie nicht übereinstimmen, kann kein Avahrhaft
katholischer Glaubenssatz gegründet werden.

Eingehendes über obige Schriftstellen siehe bei Langen,
„Das Vatikanische Dogma A'on dem Universal-Episkopat und
der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem Verhältnis zum Neuen
Testament und der patristischen Exegese". Bonn 1871—1876,
bei Ed. Weber, 4 Teile. 2. Ausg. in 1 Bd. 1876.

10. Warum halten wir die oben angeführten vatikanischen Glau¬
benssätze für durchaus unkatholisch?

Weil nach der in der alten Kirche geltenden Traditionsregel,

Avie sie z. B. um 440 Aen dem hl. Vinzenz v. Leiins im
Anschluss an Irenäus und Tertullian aufgestellt und auch auf
dem Konzil von Trient (1545—1563) noch festgehalten wurde,
Avahrhaft katholisch nur das ist, Avas, weil schon von Christus
und den Aposteln überliefert, immer, überall und von allen in
der Kirche geglaubt worden ist. Jene Lehren aber tauchten
bei einzelnen allerdings schon im 5. Jahrhundert, offiziell von
Rom vertreten aber erst seit der Mitte des 9. Jahrhunderts auf
und konnten nur unter Berufung auf eine Reihe von Fälschungen
und Erdichtungen — schon Nikolaus I. (858—867) berief sich
auf solche — und unter Anwendung Aen ZAvang und Gewalt
gegen die Verteidiger der alten Lehre ausgebreitet und praktisch

Aenvertet Averden. Erst gegen Ende des 13. Jahrhunderts
wurden sie auch in dogmatische und geschichtliche Lehrbücher
aufgenommen, doch fanden sie niemals allgemeine Annahme.
Nicht nur hat die morgenländische Kirche sie niemals als
katholisch anerkannt, auch in der abendländischen Kirche gelang
es nicht, das überlieferte Glaubensbewusstsein völlig zu
unterdrücken und auszulöschen. Sowohl einzelne durch Frömmigkeit

und Gelehrsamkeit ausgezeichnete Männer: Bischöfe,
Theologen, Rechtsgelehrte und Dichter, wie Erzbischof Hinkmar von
Rheims (f 882), Abt Bernhard von Clairvaux (f 1153), der
italienische Dichter Dante (f 1321), Weihbischof Nikol. von Hont-
heim in Trier (Febronius, f 1791), die Kirchenhistoriker Tille-



— 280 —

mont, Fleury, Natalis Alexander, als auch ganze Körperschaften
und Teile der Kirche, Avie die Pariser Hochschule während vier
Jahrhunderten (Kanzler Gerson, f 1429), die gelehrte Mauriner
Ordensgenossenschaft in Frankreich, 1618 gegründet, sowie die
Oratorianer daselbst und überhaupt die katholische Kirche
Frankreichs bis ins 18. Jahrhundert hinein, gedlikanisch genannt,
sofern sie Rom gegenüber an ihren von alters her ererbten
Eigentümlichkeiten und Rechten festhielt (siehe Frage 14 l),
mit dem berühmten Bischof Bossuet v. Meaux (f 1704) und
Prof. Richer (f 1631), ja ganze Generalkonzilien (Näheres unter
Frage 14) legten Zeugnis ab für den alten Glauben der Kirche.

Das Wort „katholisch", das in der hl. Schrift noch nicht
vorkommt, werde zur Kennzeichnung der christlichen Kirche
Avahrscheinlich zur Zeit der Apostelschüler zuerst gebraucht -¦¦¦

Ignatius, Bischof von Antiochia (f ca. 116) schreibt in seinem
Briefe an die Gemeinde in Smyrna cap. 8: „Da, avo Christus
Jesus ist, da ist die katholische Kirche" — und zwar ursprünglich
nicht im räumlichen Sinne, um ihre Ausbreitung in der ganzen
Welt, beziehungsweise ihre Bestimmung dazu, zum Ausdruck zu
bringen, sondern um anzudeuten, dass sie in Lehre, Gottesverehrung

und Verfassung festhält an dem ganzen Wesen (xatP clor)
dessen, was Christus gelehrt und angeordnet hat, im Gegensatz
zu solchen, die nach Gutdünken nur geAvisse Teile des Christentums

zur Annahme sich auswählten und daher Häretiker oder
häretisch genannt wurden (von aigzïoitai sich auswählen).
Siehe Prof. Bullinger im „Altkatholischen Volksblatt" Nr. 20/03.
Nach alten Erklärern soll das Wort „katholisch" auch eine
solche innere, das Ganze durchziehende Einheit bezeichnen,
kraft deren jeder einzelne Teil alle Avesentlichen Eigenschaften
des Ganzen besitzt, Avie z. B. ein Wassertropfen und ein Feuerfunke

ihrem Wesen nach dasselbe sind, Avas eine Wassermasse
und ein Feuerbrand. Siehe Bischof Reinkens, „Über Einheit der
katholischen Kirche", S. 138 ff., Würzburg 1877, bei iStahel.

Hiernach ist katholisch, was in der Weise dem Ganzen eigen
ist und es durchzieht, dass es in jedem einzelnen Teile sich
findet. Was aber zu diesem inneren, dem Ganzen in allen
seinen Teilen gemeinsamen Wesen des Christentums gehört,
lässt sich eben am sichersten durch Anwendung des oben
angeführten Satzes des hl. Vinzenz v. L. erkennen. Die in der
römischen Kirche üblich gewerdene Sitte, als katholisch ohne



— 281 —

weiteres alles das zu bezeichnen, Avas nun einmal, gleichviel
seit wann und wie, in derselben sich eingebürgert hat, ist
natürlich völlig willkürlich und unberechtigt. Es soll ZAvar, Avie

auch Vinzenz selbst bemerkt (commonit. c. 28), durch seinen
Grundsatz nicht jeglicher Fortschritt der Glaubenserkenntnis
ausgeschlossen sein; ein solcher darf und soll Adelmehr
stattfinden (Joh. 16, 13), aber die Entwicklung darf nicht zur
Verkehrung ins Gegenteil Averden („ut vere profectus sit ille fidei,
non permutate", schreibt Vinzenz. Vgl. Joh. 16, 14: „Der-
selbige, d. i. der hl. Geist, Avird mich verherrlichen; denn ven
dem meinigen wird er nehmen und euch verkündigen"). Bilden
nun aber die neuen Glaubenssätze nicht einen direkten Gegensatz

zu dem, was Christus (Matth. 23, 8—12) gelehrt hat?
Was aber die erwähnten Fälschungen und Erdichtungen

betrifft, die schon im 5. Jahrhundert ihren Anfang nahmen und bis
ins 13. hinein fortgesetzt wurden, so konnten sie auf die Dauer den
kritischen Blicken der Wissenschaft nicht entgehen und Avurden
schliesslich als solche aufgedeckt. Dennoch stützt sich Pius IX. in
der dem vatikanischen Konzil zur Begründung der neuen
Glaubenssätze vorgelegten ersten dogmatischen Konstitution über die
Kirche Christi wieder auf längst erwiesene Fälschungen, sowie
auf entstellt oder verstümmelt angeführte Texte und auf
unrichtige Behauptungen und Auslegungen (Näheres darüber findet
sich in Schulte, „Der Altkatholizismus", S. 296 ff., Giessen 1887,
sowie in „Fragen ohne Antwort" von Obricht, S. 133—168.
Halle, bei Strien, 1896). Die grossartigsten der früheren
Fälschungswerke sind bekannt unter dem Namen „Pseudo-Isidor"
und „Pseudo-Cyrill".

11. Welcher Art icaren die erwähnten Fälschungen und Erdich¬

tungen?
Man fälschte durch Beisätze oder Verstümmelungen

Beschlüsse von Konzilien, Schriften von Kirchenvätern, Päpsten
oder sonstigen hervorragenden Männern, oder man erdichtete
ganze Urkunden, z. B. die Geschichte von der Bekehrung,
Taufe und Heilung des Kaisers Konstantin des Grossen durch
Papst Sylvester — nach zeitgenössischem Berichte wurde er
erst kurz vor seinem Tode in Nikomedien, einer kleinasiatischen
Stadt, durch Eusebius, den Bischof dieser Stadt, getauft — und
die sogenannte Konstantinische Schenkungsurkunde, wonach



— 282 —

dieser Kaiser zum Dank für seine Heilung vom Aussatz dem
Papst Sylvester Rom und Italien mit den okzidentalischen
Provinzen (Lombardei, Venetien und Istrien, später auch auf alle
Inseln des Westens, Avie Korsika, selbst Irland gedeutet)
geschenkt haben soll; ferner, um das Eingreifen des Ostgoten
Theodorich des Grossen bei einer strittigen Wahl in Rom zu
Aerhindern, erdichtete man Akten einer gar nicht gehaltenen
Synode zu Sinuessa, die in einem ähnlichen Falle entschieden
haben sollte, der römische Bischof könne von niemand auf
Erden gerichtet werden, und einen „Brief des hl. Petrus an die
Könige der Franken", von Papst Stefan III. um 754 an König
Pipin geschickt, Avorin der hl. Petrus um Hülfe bittet für Rom
und den Papst gegen die Longobarden. Auch das 530 begonnene
und im 8. Jahrhundert fortgesetzte Papstbuch, Lebensbeschreibungen

der alten Päpste enthaltend, ist mit zahlreichen
Erdichtungen durchflochten. Der Zweck solcher Machenschaften
war, päpstliche Ansprüche zu begründen und als schon in
früherer Zeit ausgeübt und anerkannt darzustellen, darunter auch
den Anspruch auf Länderbesitz. Dadurch Avurde z. B. König
Pipin der Kleine Aeranlasst, das frühere byzantinische Exarchat
Aen Ravenna und die Pentapolis den Longobarden zu entreissen
und 756 dem römischen Stuhle zu schenken, welche Schenkung
die Grundlage bildete zu dem späteren Kirchenstaate.

Näheres bei Littledale, „Klare und einfache Gründe gegen
den Eintritt in die römische Kirche". Deutsch von Woker (mit
Vorwort Aen Bischof Herzog!, S. 144 ff., London, Wymann
& Söhne 1881, und in Friedrich, „Papsttum von Döllinger"
(Janus), S. 21 ff. München, bei Beck, 1892.

12. Wie verhält es sich mit dem sogenannten Pseudo-Pidor?

Um das Jahr 845 Avurde im Avestfränkischen Reiche eine

Sammlung von Konzilienbeschlüssen und Papstbriefen verfertigt

und Aerbreitet, welche man fälschlich dem bereits 636
gestorbenen Bischof Isidor Aen Sevilla zuschrieb. In diese Sammlung

Avaren neben echten Stücken auch viele unechte
aufgenommen Avorden, und zwar nicht bloss aus früherer Zeit
stammende Fälschungen, sondern auch neue, insbesondere 95 neu
erdichtete päpstliche Dekretalschreiben, aber auch einige falsche
Schreiben anderer Kirchenhäupter und falsche Synodalakten.
Es geschah das ursprünglich ZAvar zu dem Zwecke, um zu-



— 283 —

gunsten der Bischöfe die päpstliche Gewalt zu steigern, nämlich
um die Bischöfe von ihren Erzbischöfen, den Provinzialsynoden
und der weltlichen GeAvalt unabhängiger zu machen und direkt
unter den Papst zu stellen. In der Folge aber musste unter
der auf Grund dieser Fälschungen eingetretenen Steigerung
der päpstlichen Gewalt zur Oberherrschaft über Staat und
Kirche naturnotwendig auch die bischöfliche GeAvalt leiden und
zu einer entwürdigenden Abhängigkeit von Rom herabsinken.

Die Avichtigsten der Ansprüche, die im Pseudo-Isidor als
schon lange geübt und anerkannt zur Geltung gebracht Averden,
sind in folgenden Sätzen enthalten : Das Priestertum ist von
Christus zum Oberherrn der Welt bestellt; daher steht kein
Bischof oder Kleriker unter dem weltlichen Gericht. Im Papst
ruht die Fülle des Priestertums, er ist der Bischof der ganzen
Kirche ; ihm ist daher das ausschliessliche Richteramt über alle
Bischöfe vorbehalten, und ohne seine Bestätigung kann kein
Bischof Aen einem Provinzialkonzil abgesetzt werden. Ihm
steht die Fülle der Macht zu, die Bischöfe sind nur seine
dienenden Gehülfen in dem einem jeden angeAviesen en Distrikt;
er kann daher auch einen Bischof von einer Kirche an eine
andere versetzen. Er allein auch kann allgemeine Konzilien
versammeln und ihren Beschlüssen Gesetzeskraft geben ; auch
Glaubensdekrete ven Konzilien sind ohne seine Bestätigung
kraftlos. Die römische Kirche wird bis zum Ende unberührt
bleiben von jedem Makel des Irrtums. Alle wichtigeren
kirchlichen Angelegenheiten Averden endgültig in Rom entschieden.
Angeklagte Geistliche können vom ProAdnzialkonzil an den

Papst appellieren.
Zwar war die Echtheit dieser Sammlung und A'ieler Stücke

derselben schon sofort bei dem Bekanntwerden derselben von
Erzbischof Hinkmar Aen Rheims (f 882) angezweifelt und
bestritten werden, später auch Aen Kardinal Nikolaus von Cues

(f 1464); aber schlagend deren Unechtheit nachzuweisen,
gelang erst im 16. Jahrhundert den sogenannten Magdeburger
Centuriatoren, d. i. einer Anzahl evangelischer Theologen, die
unter Leitung des Magdeburger Predigers Matthias Flacius die

Kirchengeschichte zuerst Avissenschaftlich bearbeiteten, das

ganze Werk nach Jahrhunderten unter sich verteilend, daher
ihr Name (1559—1574); und dann vollends gelang es gegenüber

einem Verteidigtmgsversuche des Jesuiten Turrianus (1572)



— 284 —

dem Genfer Prediger David Blondel (1628). Seitdem konnte
man sich gegnerischerseits ZAvar der Anerkennung der Wahrheit

nicht mehr ganz entziehen. Selbst Papst Pius VI. schrieb
einmal 1789: „Lassen Avir diese Sammlung beiseite, die, wenn
ihr Avollt, verbrannt werden sollte." Und der Jesuit De Regnon
äussert darüber in seinen „Etudès religieuses" 1865 die
freimütigen Worte: „Ja, der Betrüger hat sein Ziel erreicht. Er
hat, wie er wünschte, die Disziplin der Kirche geändert, aber
er hat nicht den allgemeinen Verfall aufgehalten. Einem
Betrug gibt Gott niemals seinen Segen. Nichts als Unheil haben
die falschen Dekretalen herbeigeführt." Dennoch aber werden
noch immer fälsche Stücke daraus als echt verwendet, z. B. im
Rechtsbuch der römischen Kirche, in Liguoris Moraltheologie
und im römischen Brevier, dem den römischen Geistlichen zum
täglichen Gebrauch vorgeschriebenen Andachtsbuch.

13. Welche Fortsetzungen des Pseudo-Isidor sind besonders er¬

wähnenswert, und icie verhält es sich mit dem sogenannteil
Pseudo-Cyrill?
a) Im 11. Jahrhundert Avurde unter Papst Gregor VII.

(1073—1085) das pseudo-isidorische System Aveiter ausgebildet
und namentlich behufs Begründung einer Oberherrschaft des

Papstes über die ganze Welt, auch über die Fürsten in
weltlichen Dingen, durch neue Fälschungen, die gregorianischen
genannt, zu stützen gesucht. In diesem Sinne wurde das Kirchenrecht

in Aerschiedenen neuen Gesetzessammlungen bearbeitet,
so von Anselm veti Lucca (1080—1086), von Kardinal Deus-
dedit, von Bischof Bonizo Aen Piacenza, ven Kardinal Gregor
von Pavia in seinem Polykarpus (vor 1118) und in Deutschland
von Bischof Burkard von Worms (1012—1022). Papst Gregor VII.
selbst fasste das ganze System in 27 Sätzen zusammen in seinen

„Dictatus".
Hervorgehoben seien als gregorianische Weiterbildungen

Pseudo-Isidors folgende Sätze: Bischöfe können von Päpsten
und ihren Legaten rasch und durch ein summarisches
Verfahren abgesetzt werden. Fürsten stehen unbedingt und in
jeder Beziehung unter dem Papste (ven Gregor VIÏ.
dargetan in einem Schreiben an Bischof Hermann von Metz aus
einem Schreiben des Papstes Gelasius durch sinnentstellende
Auslassungen und Zusammenrückung getrennter Sätze). Ihm,



— 285 —

der die Macht hat, die Pforten des Himmels zu schüessen
oder zu öffnen, steht auch zu, über die Erde, also auch über
Fürsten zu richten ; er selbst aber kann von niemand
gerichtet werden. Das Papsttum ist der Sonne zu vergleichen,
das Königtum dem Mond. Die irdische Herrschergewalt ist
auf Anstiften Satans durch gottlose, lasterhafte Menschen
aufgerichtet worden. Mit einem Gebannten darf man nicht
einmal reden, folglich auch nicht mit gebannten Fürsten; darum
werden solche zur Regierung unfähig und müssen abgesetzt
werden. Aus der päpstlichen Binde- und Lösegewalt folgt das
Recht des Papstes, Fürsten abzusetzen und Untertanen vom
Eide der Treue zu lösen. Päpstliche Anordnungen sind so

anzunehmen, als seien sie durch die Stimme Petri selbst bestätigt
(Fälschung einer Erklärung des Papstes Agatho). Päpstliche
Dekretalbriefe sind den kanonischen Schriften der Bibel gleich-
zuachten (Fälschung von August, de doctr. christ. 1. 2, c. 8),
daher ihre Lehren als unfehlbar anzunehmen. Ein in rechter
Weise ordinierter Papst wird alsbald durch Petri Verdienste
unzweifelhaft heilig, während weltliche Fürsten leicht durch
den Besitz der GeAvalt schlecht Averden. Auch daraus folgt
die Berechtigung des päpstlichen Anspruchs auf Unfehlbarkeit
und Weltherrschaft. Provinzialsynoden ohne AnAvesenheit des

Papstes sind ohne Gewicht (falsches Dekret des Papstes
Symmachus), ja unerlaubt.

b) Durch neue Entstellungen und Fälschungen bereichert
und verschärft fand das Papalsystem Ausdruck in der 1139

bis 1142 entstandenen, in der Folge auf lange hinaus
massgebend gewordenen, berühmten Kirchenrechtssammlung des

Gratian, eines rechtsgelehrten Mönches in Bologna, Dekret
Gratians genannt.

Darin Avird z. B. Karl dem Grossen der auf der deutschen

Nationalsynode zu Tribur 895 ausgesprochene Grundsatz
zugeschrieben, das Aen Rom auferlegte Joch müsse ertragen
Averden, wenn es auch unerträglich scheine. Auch ist darin
Canon 36 der Trullanischen Synode von 692 gefälscht, um den
dort erneuerten Beschluss des Konzils Aen Chalzedon, betreffend
Avesentliche Gleichstellung des Patriarchen von Neu-Rom
(Konstantinopel) mit dem von Alt-Rom, gegenteilig lauten zu lassen
(statt nec non ist non tarnen gesetzt). Desgleichen ist durch
einen Zusatz gefälscht Canon 17 der Synode zu Karthago vom



— 286 —

Jahre 418, um das dort ausgesprochene Verbot der Appellation
niederer Kleriker an eine fremdländische Instanz (ad
transmarina), womit zweifellos Rom gemeint ist (siehe Frage 14 f),
gerade bezüglich Roms aufzuheben. Ausserdem tritt Gratian
ein für Anwendung von Gewalt in Glaubenssachen und für
Verfolgung und Hinrichtung von Häretikern und gibt dem
Begriff der Häresie eine masslose xlusdehnung. Der Papst wird
gleich Christus als hoch über allen Kirchengesetzen stehend
erklärt, da er es ja sei, der jedem Gesetze erst Kraft verleihe.
Er auch sei ven den Geistlichen als ihr einziger Gerichtsherr
anzuerkennen.

c) Auf Gratian bauten Aveiter die darauffolgenden Dekre-
talensammlungen bis 1313, nämlich: die Dekretalen Gregors IX.,
der Liber sextus und die Clementinen (von Clemens V.), womit das
aus diesen vder Sammlungen bestehende kanonische Rechtsbuch
(corpus juris canonici) zum Abschluss kam. Später werden
noch beigefügt zwei sogenannte Extravagantensammlungen,
Dekretalen Johannes XXII. u. a. enthaltend, sowie Glossen
oder Erklärungen zu den einzelnen Teilen des corpus juris
canonici.

Der Avährend dieser Zeit unter Fälschung Aen Geschichte
und Bibel, z. B. von Deuteron. 17, 12, oder unter Avillkürlicher
Deutung von Bibelstellen erfolgte Ausbau des Systems sei
gekennzeichnet durch folgende Sätze und Tatsachen : Der
apostolische Stuhl hat das römische Kaisertum Aen den Griechen
auf die Deutschen (Karl den Grossen) übertragen ; daher steht
dem Papste das Recht zu, einen von den deutschen Kurfürsten
gewählten König zu verwerfen (Innozenz III. 1198—1216). Der
Papst ist Herr des Gesetzes, und alles in der Kirche ist sein

Eigentum; daher gilt das Verbot der Simonie (Handel mit
geistlichen Ämtern) für die römische Kurie nicht (Joh. de deo um
1245). Die päpstliche Gewalt verhält sich zur kaiserlichen und
königlichen, wie die Sonne, die über den Tag herrscht, zum
Mond, der von jener sein Licht empfängt, um die Nacht ein

wenig zu erhellen, oder wie die Seele zum Leib, welcher nichts
für sich, sondern nur der unterwürfige Diener der Seele sein
soll (Innozenz III.). Dem Papste steht zu, überall da, wo es sich

um eine schwere Sünde handelt, mit seiner richterlichen Macht
einzuschreiten, zu strafen und die Entscheidungen weltlicher
Gerichte zu annullieren (Aen Innozenz III. in der Dekretale



— 287 —

„Novit" aus Matth. 18, 15—17 gefolgert). Nicht erst Konstantin
der Grosse hat durch seine (angebliche) Schenkung den Papst
zum Herrn und Gebieter der ganzen Welt gemacht, wie
Gregor IX. (1227—1241) lehrte, sondern schon Christus, der
dem Petrus die Binde- und Lösegewalt für das irdische und
das himmlische Reich übergab. Daher ist die weltliche Macht
nur insoweit eine legitime, als die Fürsten sie als eine vom
Papst verliehene gebrauchen (Innozenz IV., 1243—1254). Jeder
Kleriker muss dem Papst gehorchen, auch dann noch, wenn
dieser Ungerechtes befiehlt ; denn niemand darf über das, was
der Papst tut, urteilen. Eine Ausnahme ist nur zulässig, Avenn
der Auftrag eine Häresie enthielte, oder eine grosse Verwir-
rung der Kirche zu befürchten wäre (Innozenz IV.). Die irdische
Gewalt kann, wenn sie vom rechten Wege abAveicht, ven der
geistlichen gerichtet werden, die höchste geistliche Gewelt aber
in einem solchen Falle nur von Gott allein (Bonifaz VIII., 1294
bis 1303, in der Bulle „Unam sanctam"). Weitere zwei Sätze
dieser Bulle siehe in Frage 18. Jeder Kaiser hat dem Papst
einen förmlichen Treu- und Gehorsamseid zu schwören, so dass

er mit keinem Feinde der römischen Kirche und mit keinem,
der ihr verdächtig ist, ein Bündnis eingehen darf (Clemens V.,
1305—1314). Der Papst ist oberster, ja einziger Gesetzgeber der

ganzen Kirche, er trägt alle Rechte im Schreine seiner Brust
(Bonifaz VIII.) ; er kann daher auch bestehende Gesetze im
ganzen oder für einzelne Fälle aufheben (dispensieren). Er ist
auch Herr über das Fegfeuer (Aug. Trionfo im Auftrag Joh. XXII.).
Erzbischöfe und Bischöfe Avurden durch einen Gehorsamseid
völlig abhängig gemacht vom Papste, erstere auch durch das
vom Papste um hohen Preis zu beziehende Pallium (eine weiss-
wollene Schulterbinde, auch Hermelinkragen genannt), nach
dessen Empfang erst sie seit 1215 ihr Amt antreten durften;
sie Avurden tatsächlich zu blossen Vikaren und Vasallen des

Universalbischofs. Seit Innozenz III. wird der Papst nicht mehr
bloss Vicarius Petri, sondern mit Vorliebe Stellvertreter Christi
und Gottes genannt. Gemäss der Fülle der Gewalt kann er
von Rechts wegen vom Recht dispensieren (nicht bloss von
allgemeinen Kirchengesetzen, sondern selbst ven göttlichen
Geboten). In der Folge mussten die Bischöfe alle fünf Jahre vom
Papst sich die eigentlich im bischöflichen Amte selbst liegenden
Vollmachten zu Dispensen von kirchlichen Satzungen, z. B.



— 288 —

gewissen Ehehindernissen, die sogenannten Quinquennalfakul-
täten, erbitten. Er befreit durch sogenannte Exemtionen Stifter
oder Klöster gegen Entrichtung eines jährlichen Zinses ven der
bischöflichen Gewalt und setzt die Mönche, namentlich seit dem
13. Jahrhundert die Bettelmönche, als seine ihm unmittelbar
unterstehenden und unbedingt ergebenen Elitetruppen den
Bischöfen und Pfarrern an die Seite und stattet sie mit besonderen

Vorrechten aus, Avie Predigen, Geldeinsammeln,
Ablassverkünden, Kirchenbannverhängen, Beichthören mit der Macht
der Lossprechung auch in Fällen, die sonst dem Papste
vorbehalten sind. Nicht minder greift er in die Verwaltung und
Verfassung der Diözesen ein durch Legaten, Avelche mit
unumschränkten Vollmachten ausgerüstet (Bann und Interdikt) die
Länder durchziehen, Synoden veranstalten und diesen Beschlüsse
vorschreiben, die sie zu fassen haben, auch in die weltlichen
Angelegenheiten sich einmischen. Wegen streitiger
Pfründebesetzungen oder BischofsAvahlen. kann nach Rom appelliert
werden ; durch die infolgedessen in Rom zu führenden
Prozesse geraten Bischöfe und Pfründenbesitzer vielfach tief in
Schulden und auch dadurch in die peinlichste Abhängigkeit
(siehe Woker, „Das kirchliche Finanzwesen der Päpste", S. 18 f.

Nördlingen, bei Beck, 1878). Das noch von Innozenz III.
anerkannte erzbischöfliche Recht, die Bischöfe ihrer Provinz zu

bestätigen, wird unter Nikolaus III. (1277—1280) dem Papste
verbehalten; desgleichen das Besetzungsrecht einer Anzahl ven
Bischofsstühlen und anderen geistlichen Stellen, sowie die
Lossprechung von gewissen Sünden und Aen Kirchenstrafen
(Reservationen). Päpstliche Günstlinge, auch Italiener, Averden durch
Empfehlung oder Auftrag in auswärtigen Diözesen auf einflussreiche

Stellen oder Pfründen gebracht. Clemens IV. (1265 bis
1268) behauptet sogar das Recht des Papstes, alle kirchlichen
Stellen ohne Unterschied zu vergeben. Auf den während dieser
Periode veranstalteten, in der Folge fälschlich als ökumenisch
bezeichneten allgemeinen abendländischen Kirchenversammlungen,

nämlich vier Lateransynoden zu Rom 1123, 1139, 1179

und 1215 und der zweiten zu Lyon 1274 (die erste zu Lyon
1245 und die zu Vienne 1311 Avaren auch nicht allgemeine
abendländische Konzilien), macht nicht das Konzil die Gesetze,
sondern der Papst lässt seine Dekrete verlesen und meist ohne

eigentliche freie Beratung darüber unter Zustimmung der Ver-



— 289 —

sammelten als Gesetz verkündigen. Die Kirche ven Rom,
ursprünglich die mit ihrem Bischof und ihren Priestern
vereinigte Gemeinschaft der Gläubigen, ist vom Ende des 11.

Jahrhunderts bis gegen 1130 hin zur römischen Kurie geAvorden,
d. i. zu einer grossen, von mehreren hundert Personen (Kardinälen,

Notaren, Taxatoren, Schreibern usav.) besorgten Geschäftskanzlei,

wo Prozesse geführt, Pfründen vergeben, Privilegien,
Dispensen, Schutzbriefe, Ablässe, Absolutionen, allerlei
Entscheidungen, Befehle und Taxenforderungen ausgefertigt werden,
Avährend das Avahrhaft Religiöse, zum Heil der Seelen Dienende
völlig vernachlässigt Avird, so dass von ihrem simonistischen
Treiben der Verfall der Kirche ausgeht (Klagen der hl. Hildegard

ca. 1170, Bonaventura (f 1274), Birgitta (f 1373), Katharina
Aen Siena (f 1380), Dante, Pelavo, Petrarca, Abt Jakob von
Junterburg u. a.).

dj Schliesslich entstand um die Mitte des 13. Jahrhunderts,
als die Kreuzfahrer das sogenannte lateinische Kaiserreich
gründeten, und es sich darum handelte, die getrennte griechische
Kirche von der Berechtigung der päpstlichen Ansprüche auf
UniAersalgewelt und Unfehlbarkeit in der Kirche zu überzeugen,
durch einen lateinischen Theologen, Avahrschein lieh einen
Dominikaner, der sich unter den Griechen aufgehalten hatte, ein
neues Fälschungswerk, Pseudo-Cyrill genannt, nämlich eine dem
444 verstorbenen Bischof Cyrill von Alexandrien untergeschobene

Sammlung Aen erdichteten oder gefälschten, zugunsten
der päpstlichen Ansprüche lautenden Aussprüchen griechischer
Konzilien und griechischer Kirchenväter, darunter des hl.
Chrysostomus (f 407) und der beiden hl. Cyrille: von
Jerusalem (f 386) und ven Alexandrien, sowie eines angeblichen
Maximus. Diese Sammlung wurde 1261 dem Papste Urban IV.
zugeschickt und Aen diesem, der offenbar selbst sich täuschen
liess, sogleich in einem Schreiben an den griechischen Kaiser
Michael Paläologus, wenn auch ohne Nennung Aen Namen,
benützt und auch dem berühmten Dominikaner Thomas von
Aquin (f 1274) als echt zugestellt, der sie sogleich, ohne
Verdacht zu schöpfen, in einer Schrift gegen die Griechen Aer-
wertete und darauf gestützt die Lehre ven der päpstlichen
Allgewalt und Unfehlbarkeit in die dogmatischen Lehrbücher
einführte. In des Thomas Fusstapfen traten nämlich die
darauffolgenden Verfasser derartiger Bücher, wie der Augustiner-

Revue intern, ilo Théologie. Heft 70, 1910. 19



— 290 —

mönch Augustin Trionfo von Ankona (1320), der Dominikaner
Torquemada (1450), die Kardinäle Thomas de Vio oder Cajetan,
Jakobazzi, Melchior Cano, Bellarmin (1621) und die ihm
folgenden Jesuiten. Erst die Dominikaner Nicolai, Le Quien u. a.,
letzterer ausführlich in der Vorrede zu seiner „Panoplia contra
schisma Grœcorum", die 1718 zu Paris erschien, sagten es offen
heraus, dass ihr Meister Thomas durch einen Betrüger, und
dann die ganze Schar der folgenden Theologen und Kanonisten
durch Thomas irregeführt Avorden sei. Siehe auch eine von
Prof. Reusch 1889 im 18. Bande der Abhandlungen der
historischen Klasse der bayerischen Akademie der Wissenschaften
veröffentlichte Untersuchung „Die Fälschungen in dem Traktat
des Thomas von Aquin gegen die Griechen" (Opusculum contra
errores Grœcorum ad Urbanum IV.).

Das Wesentlichste von dem, was nach Pseudo-Cyrill die
Orientalen über die Stellung des Papstes in den ersten fünf
Jahrhunderten gelehrt haben sollen, ist nach Döllingers Papsttum

von Friedrich S. 133 f. folgendes: Christus hat dem Petrus
die GeAvaltfülle, die er selbst besessen, bestätigt, und so ist es

der Papst allein, welcher zu gebieten, zu lösen und zu binden
hat. Ihm gehorcht jedermann so, als ob er Christus selber
wäre; Avas er entscheidet, muss beobachtet Averden. Denn
Christus ist mit jedem Papst Aellständig und Aellkommen in
bezug auf Sakrament und Autorität. Der apostolische Stuhl
regiert, allein unerschütterlich im Glauben Petri stehend, während

andere Kirchen durch Irrtum befleckt sind. So ist die
römische Kirche die Sonne, ven Avelcher alle anderen Kirchen
ihr Licht empfangen. Ein Konzil hat seine Autorität nur vom
Papste. Die Aufstellung eines neuen Glaubensbekenntnisses ist
sein Recht, und wer seiner Autorität sich nicht unterwirft, ist
Häretiker; denn dem Papste allein steht es zu, über jede Frage
der Lehre zu entscheiden.

e) Um dem Inhalt der oben angeführten Rechtsbücher den
Schein einer geschichtlichen Bestätigung zu geben, musste auch
die Geschichtschreibung jener Zeit eine Unmasse ven Fälschungen
und Erdichtungen aufnehmen. So verfuhr, Avenu auch vielleicht
nicht immer mit Bewusstsein fälschend, der schlesische
Dominikaner Martin von Troppau, zubenannt der Pole, seit 1278

Erzbischof von Gnesen (f 1279) in seinem Compendium „Chronik
der Päpste und Kaiser", ferner der Dominikaner Tolomeo von



— 291 —

Lucca, päpstlicher Bibliothekar und 1318 zum Bischof von
Torcello ernannt, in seiner bis 1313 reichenden Kirchengeschichte.
Dieser war z. B. der erste, Avelcher die Fabel Aen der
Einsetzung der Kurfürsten durch Gregor V. (995) verbreitete, als
Ergänzung zu der Aen Alexander III. und Innozenz III. erson-
nenen Theorie Aen der Übertragung des Kaisertums von den
Griechen auf die Deutschen durclv die Päpste. Ähnlich Avurde
die spanische Geschichte gefälscht durch die Bischöfe Pelayo
Aen Oviedo und Lucas Aen Tuy (in seiner um 1236 geschriebenen

Weltchronik), um die lange Zeit bis gegen Ausgang des
11. Jahrhunderts selbständig gewesene Kirche Spaniens mehr
und mehr Rom zu unterwerfen. Später nahm auch der
Kardinal Cäsar Baronius ^Oratorianer, f 1607) eine Masse von
unechten Stücken und Erdichtungen auf in seinen den Magdeburger

Centurien (siehe Frage 12) gegenübergestellten
kirchengeschichtlichen Annalen, die bis 1198 gehen und 1588—1607
in 12 Bänden herausgegeben wurden, sowie in seiner
Neubearbeitung des römischen Martyrologiums (1586) und in dem ven
ihm und Bellarmin 1602 unter Clemens VIII. neubearbeiteten
BreAder. Der Jesuit Alfons Pisanus Aerfasste eine ganz
apokryphe (falsche) Geschichte des nicänischen Konzils (Dillingen
1572). Auch die Kirchengeschichte Spaniens wurde neuerdings
den jesuitischen Ordenszwecken entsprechend grossartig
gefälscht, indem der Jesuit Roman de la Xiguera Chroniken
erdichtete und archäologische Denkmale nebst Reliquien
verfertigte (siehe Reusch, „Index" II, 244—250).

M. Kopp.

(Fortsetzung folgt.)


	Die altkatholische Bewegung der Gegenwart : deren Ursprung, Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten

