Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 70

Artikel: Die altkatholische Bewegung der Gegenwart : deren Ursprung,
Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten

Autor: Kopp, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403756

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403756
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE ALTKATHOLISCHE BEWEGUNG
DER GEGENWART.

DEREN URSPRUNG, ENTWICKLUNG UND ZIEL
IN 50 FRAGEN UND ANTWORTEN?®.

« Priifet alles! Was gut ist, behaltet!»
1. Thess. 5, 21.

Yorwort zur 1. Auflage.

Vorliegendes Schriftchen ist in erster Reihe dazu bestimmt,
die reifere Jugend unserer altkatholischen Gemeinden in fass-
licher Weise einzufiihren in das Verstindnis des Ursprungs.
Wesens und Zieles unserer Bewegung, ihr die hohe Wichtig-
keit derselben klar zu machen und so dazu beizutragen, dass
tiberzeugte und darum begeisterte, treue und opfermutige An-
hanger unserer Sache heranwachsen, die im stande sind, vor
Freund und Feind Rechenschaft zu geben von ihrem Glauben
und ihrer kirchlichen Stellung, und sich fihig erweisen, erfolg-
reich mitzuarbeiten an den grossen Aufgaben, welche das
20. Jahrhundert in religioser und kirchlicher Beziehung an sie
stellen wird. Weiterhin aber dachte der Verfasser auch an die-
jenigen aus dem Kkatholischen Volke, die zwar noch im roémi-
schen Lager sich befinden, aber unbefriedigt sind von dem Geist,
der sie da umweht, weil sie fiihlen, dass das nicht mehr der
reine, belebende Geist Christi ist, die hungern nach der von

1) Quoique la Revne ne publie que des études inédites, elle se fait un
~ plaisir de publier celle-ci, soit parce que les additions considérables qu’elle
contient en font une ceuvre a peu pres nouvelle, soit parce que le sujet
est de nature a favoriser I'extension de notre Eglise. Nous la recomman-

dons donc comme une excellente publication de propagande.
La Direction.



Christus ausgehenden reinen Lebensluft des Geistes und darum
priifend ihr Auge auf die anderen sie umgebenden christlichen
Konfessionen werfen. Solchen aufrichtig nach Wahrheit Su-
chenden soll diese Schrift ein bequemes und billiges Mittel
darbieten, das Wesen unserer Kirchengemeinschaft kennen zu
lernen, und so den Weg weisen, den sie einzuschlagen haben.
Moge das Biichlein nach beiden Richtungen hin gute Frucht
bringen!
Zur 2. Auilage.

Durch die freundliche Aufnahme ermuntert, welche diese
meine Erstlingsschrift in unserer Gemeinschaft gefunden, bin
ich daran gegangen, ecine 2. Auflage vorzubereiten, und habe
dabei unter Bertcksichtigung der Wiinsche, die im ., Altkatho-
lischen Volksblatt® und im Berner .Katholik® zum Ausdruck
kamen, mehrfache Erweiterungen vorgenomimen. Zunidchst wur-
den in Frage 39 und 42, worin in der 1. Auflage nur auf die
altkatholische Gemeinschaft in Deutschland Bezug genommen
war, auch die Schwesterkirchen in der Schweiz, in Osterreich,
Holland usw. bedacht. Weiter wurden in den Fragen 34, 35,
44 und 46 geschichtliche Notizen tiber die altkatholischen Kir-
chen der einzelnen Linder, sowie {iber die griechisch-morgen-
landisch-russische, die armenische und britische Kirche ein-
geflochten!). Ferner werden in einem Anhang zu Frage 31
die Bestrebungen der sogenannten ,Reformkatholiken® der
neueren Zeit (Modernisten) besprochen. Insbesondere aber
habe ich mich in einer Beilage zu Frage 32 %) der schwie-
rigen Aufgabe unterzogen, das Verhiltnis unserer heutigen
Reformbewegung zu den Reformationskirchen des 16. Jahr-
hunderts nach den verschiedenen hauptsiichlich in Betracht
kommenden Richtungen niither zu kennzeichnen. Die Angeho-
rigen dieser Kirchen leben ja unmittelbar neben und unter uns
als Glieder LEines Staates, Einer Nation, Eines Vaterlandes; zu
ihnen bringt uns das praktische Leben vieltfach in die ndchsten
Beziehungen. Thuen auch in kirchlicher Hinsicht nither zu treten,
erscheint demnach, zumal bei dem Vorhandensein auch vieler

') Beziiglich Deutschlands, der Schweiz und Osterreichs sind beson-
dere Beilagen zu Frage 35 in Vorbereitung begriffen, worin auch die
cinzelnen Gemeinden behandelt werden.

) Veroffentlicht in der Internat. theol. Revue, Nr. 67 und 68.



— 257 —

innerer Ankniipfungspunkte, als im hochsten Grade wiinschens-
wert, und irgend eine Art Union mit ihnen wéare aufs Freudigste
zu begriissen. Der erste Schritt aber zur Erreichung dieses
erstrebenswerten Zieles ist das gegenseitige ,Sichnédherkennen-
und Verstehenlernen“ und die beiderseitige gewissenhafteste
Selbstpriifung. Darum glaubte ich, wenn auch die volle Errei-
chung des genannten Zieles von der néchsten Zukunft noch
nicht zu erhoffen sein diirfte, doch zur Férderung der gegen-
seitigen Annidherung einen bescheidenen Versuch wagen zu sollen.
Auf die iibrigen, zahlreich vorgenommenen, grosseren oder kleine-
ren Erweiterungen will ich an dieser Stelle nicht ndher eingehen.
Moge das Biichlein in der neuen erweiterten Gestalt sich ge-
eignet erweisen, auch in weiteren Kreisen innerhalb und ausser-
halb unserer Gemeinschaft segensreich zu wirken zur Forde-
rung des Reiches Gottes in der von Christus ersehnten Einheit
des Glaubens und der Liebe!
Der Verfasser.

Inhaltsverzeichnis.
I. Ursprung und Grinde der altkatholischen Bewegung.
Frage
1. Warum haben wir Altkatholiken uns von dem Papsttum
und der diesem unterworfenen Priesterschaft der rdémisch-
katholischen Kirche losgemacht?

. Was sind das fiir neue Lehren, um derentwillen wir aus der

romischen Kirche ausschieden?

5. Warum halten wir diese Lehren fir unchristlich, d. i. dem
Willen Christi widerstreitend?

4, Warum wohl hat Christus die in 3 ¢ genannten Verbote
erlassen?

D. Berufen sich nicht auch die Urheber und Anhénger der
neuen Glaubenslehren zur Begrindung der pépstlichen An-
spriiche auf den Willen Christi?

6. Was sind das fiir Schriftstellen, worauf man sich romischer-

seits beruft?

Warum lassen sich diese Worte des Heilands keinesfalls

auf alle angeblichen Nachfolger Petri, seien sie wilirdige

oder unwiirdige, anwenden ?

8. Warum aber konnen auch fiir Petrus selbst die Worte Jesu
nicht den Sinn haben, welcher jetzt von den Verfechtern
der neuen Glaubenssitze ihnen beigelegt wird?

L

-1

Revueintern. de Théologie, Heft 70, 1910. 17



10.

11.

12.
13.

14.

17.

18.

19.

21,

22.

— 258 —

Hat nicht die romisch-katholische Kirche selbst beziiglich
der Schrifterkldrung einen Grundsatz aufgestellt, wodurch
die falsche Deutung der in Frage 6 aufgefiihrten Stellen
zu dem angegebenen Zwecke ausgeschlossen sein sollte?
Warum halten wir die oben angeflihrten vatikanischen
Glaubenssitze fur durchaus wnkatholisch?

Welcher Art waren die erwéhnten Filschungen und Er-
dichtungen?

Wie verhiilt es sich mit dem sogenannten Pseudo-Isidor?
Welche Fortsetzungen des Pseudo-Isidor sind besonders er-
wihnenswert, und wie verhilt es sich mit dem sogenannten
Pseudo-Cyrill ?

Woraus ist klar ersichtlich, dass die von uns bestrittenen
vatikanischen Glaubenssitze in der alten Kirche vollig un-
bekannt waren und auch spéiter nie allgemein in der Kirche
geglaubt wurden?

Warum konnen die neuen Glaubenssitze unmdiglich wahr
sein ?

Ist es denn fiir das praktische Leben nicht gleichgiiltig, ob
das christliche Volk die neuen Glaubenssitze annimmt oder
nicht?

Weshalb sind die neuen Glaubenssiitze wnheilvoll fir die
Kirche?

Weshalb drohen die neuen Glaubenssiitze insbesondere Un-
heil fiir Staat und Gesellschaft?

Weshalb sind die neuen Glaubenssiitze auch gefahrbringend
fiir das Heil der Einzelnen?

Aus welchen dusseren (formellen) Griinden mussten wir uns
gleichfalls berechtigt und verpflichtet halten, die neuen
Glaubenssitze zu verwerfen?

Genligen diejenigen, welche erkennen, dass die neuen Glau-
benssitze durchaus unchristlich, unkatholisch, unwahr und
unheilvoll sind und auch in formell unrechtméssiger Weise
zustande kamen, nicht auch ihrer Pflicht, wenn sie bloss
innerlich dieselben verwerfen, #usserlich aber aus irgend-
welchen irdischen Riicksichten sich ihnen unterwerfen und
Mitglieder der romischen Kirche bleiben?

Berechtigt uns aber die Uberzeugung von der Pflichtgemiiss-
heit der von uns erwéihlten Handlungsweise dazu, andere,
die nicht mit uns halten, die uns vielleicht sogar verfolgen,



. Beschriankten wir uns, nachdem wir uns von Rom hatten

25,

24,

30.

S

33.

34.

— 259 —

deswegen zu verachten und zu verspotten, zu verdammen
und zu hassen?

Entwicklung und Ziel der altkatholischen Bewegung. Unterschiede.

trennen missen, lediglich auf die Verneinung der genannten
Glaubenssitze ? )

. Wie unterscheiden wir uns in Glaubenssachen, abgesehen

von den zwei neuen Dogmen, von den Anhingern der jetzigen
Papstkirche?

. Hat sich auch beziiglich der Sittenlehre (Moral) ein Unter-

schied zwischen der alten christkatholischen und der neuen
vatikanischen Kirche herausgebildet ?

. Welches sind die unterscheidenden Merkmale unserer Kirchen-

verfassung, d. 1. der dusseren Rechtsordnung und Einrichtung
unserer Kirchengemeinschaft?

. In welchen Gesetzbiichern ist die fiir die altkatholischen

Kirchengemeinschaften festgesetzte Ordnung niedergelegt?
Wodurch unterscheiden wir uns von der romischen Kirche
in bezug auf Kkirchliche Disziplin?

Wodurch unterscheiden wir uns von der romischen Kirche
in Beziehung auf den Kuwltus, d. i. in gottesdienstlichen
Dingen?

Wie unterscheiden wir uns von der romischen Kirche in
kirchenpolitischer Beziehung?

Sind wir aber nicht, wie manche uns vorwerfen, durch
Vornahme der angefiihrten Reformen von der katholischen
Kirche abgefallen?

. Warum haben wir uns nicht zur Ersparung all der Ar-

beiten, Schwierigkeiten und Opfer, welche die Bildung einer
besonderen Kirchengemeinschaft und die Vornahme unserer
Reformen erforderte, einfach an eine der schon seit dem
16. Jahrhundert bestehenden Reformationskirchen ange-
schlossen?

Was erkennen wir Altkatholiken als Aufgabe und Ziel un-
serer besonderen reformierenden Kirchenbildung?

Wo fanden wir gleich bei Beginn unserer Bewegung An-
schluss und tatkréftige Hiulfe?

. In welchen Liandern haben sich seit 1870 altkatholische

Gemeinschaften gebildet?



40.

41.

42.

43.

48.

49.

— 260 —

. In welchen Volksschriften finden sich alljihrlich Angaben

iber den jeweiligen Stand unserer Bewegung?

. Welche Stellung haben die Staatsregierungen zu unseren

Gemeinschaften eingenommen?

Wo ist Gelegenheit zur Ausbildung altkatholischer Priester-
amtskandidaten und zur Einflihrung iibertretender Geist-
licher in den Dienst unserer Gemeinschaft?

. Welche sonstigen Anstalten, Stiftungen, Vereine, Bauten

usw. zur Forderung der altkatholischen Bewegung, bezie-
hungsweise des Wohles ihrer Mitglieder, sind zu erwéihnen?
Welche Gliederung besteht innerhalb der altkatholischen
Kirchengemeinschaften in Deutschland, der Schweiz und
Osterreich ?

Was dient ausser dem gleichen (Gottesdienst in der Landes-
sprache und der Synode dazu, die Geistesgemeinschaft
und das Gefithl der Zusammengehorigkeit unter den ein-
zelnen Gemeinden eines jeden Bistums unserer Gemeinschaft
zu néhren und aufrecht zu halten? '
Welche altkatholischen Zeitschriften verdienen besondere
Erwahnung?

Wie stehen die altkatholischen Gemeinschaften der ver-
schiedenen Linder miteinander in Verbindung?

. Mit welchen Kirchengemeinschaften stehen wir auf befreun-

detem Fusse?
Durch welche Mittel suchen wir eine Verstindigung und
Einigung mit diesen befreundeten Kirchen anzubahnen?

. Mit welcher derselben ist am ehesten volle Verstindigung

und Einigung zu erhoffen?

. Mit welcher Kirche ist gleichfalls die Einigung schon sehr

weit gedichen?

Warum scheint mit der rdumlich und national in den ein-
zelnen [andern uns am nichsten stehenden evangelischen
Kirche die Einigung am schwersten erreichbar?

Welche weitere segensreiche Folgen erhoffen wir wvon
einer zunehmenden Verstindigung und Einigung unserer
Kirchengemeinschaft mit anderen christlichen Xonfes-
sionen?

. Wodurch kann und soll der einzelne Altkatholik, welchem

Stande er auch angehore, das Seinige beitragen zur Forde-
rung der hohen Ziele des Altkatholizismus?



— 261 —

Ay

Ursprung und Griinde der altkatholischen
Bewegung.

1. Warum haben wir Altkatholiken wns von dem Papsttum wund
der diesem unterworfenen Priesterschaft der rimisch-katholischen
Kirche losgemacht?

Weil in dieser Kirche am 18. Juli 1870 durch Papst Pius IX.
(1846—1878) in der Bulle ,Pastor eeternus“ auf einem im Va-
tikan zu Rom abgehaltenen Konzil (daher vatikanisch genannt)
das Bekenntnis neuer Glaubenslehren vorgeschrieben wurde,
welche wir nicht als christlich, daher auch nicht als katholisch,
nicht als wahr und heilbringend, sondern als unchristlich, un-
katholisch, unwahr und unheilvoll erkennen. Diejenigen aber,
welche gemiss ihrer wohlbegrindeten Uberzengung die neuen
Glaubenslehren nicht annehmen konnten und auch offen zu
widersprechen?) fiir ihre heilige Gewissenspflicht hielten, wurden
von den auf so traurige Abwege geratenen Hierarchen, d. i.
geistlichen Beherrschern dieser Kirche, als exkommuniziert, d. h.
aus ihrer Gemeinschaft ausgeschlossen erklirt. Sie konnten
daher rechtmissigerweise von deren Priestern weder die lLos-
sprechung im Busssakrament und die hl. Kommunion, noch im
Sterbefall die Kkirchliche Beerdigung erhalten, und wenn sie
heiraten wollten, blieb ihnen die kirchliche Einsegnung ver-
sagt, weshalb sie da, wo nicht gesetzlich eine Ziviltrauung er-
moglicht war, z. B. in Preussen vor dem 1. Oktober 1874, im
iibrigen Deutschland vor dem 1. Januar 1876, mit welchem
Tage das Reichsgesetz vom 6. Februar 1875 betreffend die ob-
ligatorische Zivilehe in Kraft trat, in der Schweiz bis zum Er-
lass der Bundesverfassung von 1874 (Art. 53 und 54), nicht
einmal eine rechtsgiiltige Ehe schliessen konnten ohne Uber-
rumpelung des zur Beurkundung allein zustindigen Pfarrers.
Ausserdem hatten sie sogar unter Umstinden die Ausweisung
aus dem Gottesdienste ihrer bisherigen Gemeinde zu gewéir-

1) In neuerer Zeit wird gegeniiber pipstlichen Erlassen nicht nur
dussere Unterwerfung und Unterlassung offenen Widerspruchs, sondern
auch innere Zustimmung und freudiger Gehorsam verlangt.



e B6B ==

tigen. So sahen sie sich denn genétigt, zur Bildung besonderer
Gemeinden und Kirchengemeinschaften und, da alle jene Bi-
schofe, die auf dem Konzil die betreffenden Glaubensvorlagen
bekampft hatten, nach demselben einer nach dem anderen sich
unterwarfen, auch zur Wahl einiger neuer Bischéfe und zur
Einrichtung von eigenen Bistimern zu schreiten und behufs
Wahrung ihrer vermogensrechtlichen Anspriiche auf katho-
lische Kirchengebiude, Pfriinden usw. auch die staatliche An-
erkennung als katholisch anzustreben. Sonst hitten sie auf
die Befriedigung ihrer gewohnten religios-kirchlichen Bediirf-
nisse, sowie auf jeden dauernden praktischen Erfolg ihres Wider-
standes verzichten, ja sogar dulden missen, dass ihren eigenen
Kindern in den Schulen der Glaube an die nach ihrer Uber-
zeugung verwerflichen Lehren beigebracht, und damit zugleich
ein Keim peinlicher Entfremdung ihnen selbst gegeniiber ins
Herz gesenkt werde.

Bischof Hefele von Rottenburg in Wiirttemberg (7 5. Juni
1893), einer der entschiedensten wissenschaftlichen Bekampfer
der neuen Glaubenssitze auf dem Konzil, der auch nach dem-
selben noch einige Zeit der Annahme und Verkindigung der-
selben sich widersetzte, schliesslich aber doch, weil von allen
Seiten gedriangt, sich unterwarf und am 10. April 1871 sie
seiner Diozese verkiindigte, schrieb noch am 25. Januar 1871
an einen Bonner Freund (Prof. Reusch): ,Leider muss ich mit
Schulte sagen: ,Ich lebte viele Jahre in einer schweren Tau-
schung.’ Ich glaubte der kKatholischen Kirche zu dienen und
diente dem Zerrbild, das der Romanismus und der Jesuitismus
daraus gemacht haben. Erst in Rom wurde mir recht Kklar,
dass das, was man dort treibt und tbt, nur mehr Schein und
Namen des Christentums hat, nur die Schale; der Kern ist ent-
schwunden, alles total veridusserlicht.* Ebenderselbe schrieb
am 11. November 1870 an das altkatholische Bonner Komitee:
,Ich kann mir in Rottenburg so wenig als in Rom ver-
hehlen, dass das neue Dogma einer wahren, wahrhaftigen, bib-
lischen und traditionellen Begriindung entbehrt und die Kirche
in unberechenbarer Weise schédigt, so dass letztere nie einen
herberen und todlicheren Schlag erlitten hat, als am 18. Juli
d.J....... Ich sehe mit Schrecken, dass demnéchst in allem
Religionsunterricht Deutschlands die Infallibilitit als das Haupt-
und Primirdogma des Christentums wird gelehrt werden, und



— 263 —

ich kann mir den Schmerz der Eltern wohl vorstellen, welche
ihre Kinder solchen Schulen tiberlassen miissen !).“

Der franzosische Staatsmann Graf Montalembert (7 13. Marz
1870), von Pius IX. selbst wegen seiner Verdienste um die
romische Kirche einst zum rémischen Senator ernannt, sprach
wiahrend des Konzils sterbend die warnenden Worte: _Sie
(er meint die Mehrheit der Konzilsmitglieder) opfern Gerechtig-
keit und Wahrheit, Vernunft und Geschichte in einem grossen
Brandopfer dem Idol (Gétzenbild), das sie sich im Vatikan auf-
stellten.“

Stiftspropst Prof. v. Déllinger in Munchen (7 10.Januar 1890)
schloss sein Schreiben vom 28. Marz 1871 an den Miinchener
Erzbischof v. Scherr, worin er seine Stellung zu den vatika-
nischen Beschlissen ausfithrlich darlegte und woraufhin er
unterm 17. April 1871 exkommuniziert wurde, mit folgenden
denkwiirdigen Worten: ., dls Christ, als Theologe, als Geschichts-
kundiger, als Biirger kann ich diese Lehre nicht annelimen. Nicht
als Christ: denn sie ist unvertriaglich mit dem Geiste des Evan-
geliums und mit den klaren Ausspriichen Christi und der Apostel;
sie will gerade das Imperium dieser Welt aufrichten, welches
Christus ablehnte, will die Herrschaft itber die Gemeinden,
welche Petrus allen und sich selbst verbot. Nicht als T%eo-
loge: denn die gesamte echte Tradition der Kirche steht ihr
unversohnlich entgegen. Nicht als Geschichtskenner kann ich sie
annehmen: denn als solcher weiss ich, dass das beharrliche
Streben, diese Theorie der Weltherrschaft zu verwirklichen,
Europa Strome von Blut gekostet, ganze Linder verwirrt und
heruntergebracht, den schénen organischen Verfassungsbau der
dlteren Kirche zerriittet und die éirgsten Missbriiuche in der
Kirche erzeugt, gendhrt und festgehalten hat. Als Biirger
endlich muss ich sie von mir weisen, weil sie mit ihren An-
sprichen auf Unterwerfung der Staaten und Monarchen und
der ganzen politischen Ordnung unter die péapstliche Gewalt
und durch die eximierte (Ausnahms-) Stellung, welche sie fiir
den Klerus fordert, den Grund legt zu endloser, verderblicher
Zwietracht zwischen Staat und Kirche, zwischen Geistlichen

1) Niiheres iiber das Verhalten Hefeles auf und nach dem Konzil und
den vollen Wortlaut der einschligigen Briefe s. bei Schulte, Der Altkatho-
lizismus (Giessen 1887), S. 215—236.



— BE =

und Laien. Denn das kann ich mir nicht verbergen, dass diese
Lehre, an deren Folgen das alte deutsche Reich zugrunde
gegangen ist, falls sie bei dem katholischen Teil der deutschen
Nation herrschend wirde, sofort auch den Keim eines unheil-
baren Siechtums in das eben erbaute neue Reich verpflanzen
wiirde 1).“

2. Was sind das fiir neue Lehren, um derentwillen wir aus der ro-
mischen Kirche ausschieden?

@) Die Lehre, dass der Papst nicht bloss das Amt der
Oberaufsicht oder Leitung (Ehrenprimat), sondern die volle und
héchste richterliche Gewalt (Jurisdiktionsprimat) tiber die ganze
Kirche besitze, nicht nur in Sachen des Glaubens und der
Sitten, sondern auch in Sachen, welche die Disziplin (d. h. die
aussere Zucht und Ordnung) und die Regierung der iiber die
ganze Krde verbreiteten Kirche betreffen, und nicht bloss in
ihren bedeutenderen Teilen, sondern in ihrer ganzen Fiille, und
zwar als eine ordentliche und unmittelbare, iiber alle und jeg-
liche Kirchen und iiber alle und jegliche Hirten und Gliubigen
(Schlusssatz des 3. Hauptstiicks der vatikanischen Dekrete) —
kurz gesagt: die Lehre von der unumschrdinkten bischiflichen All-
gewalt des Papstes oder seinem Unwersal-Episkopat. Hiernach
sind die Bischofe nur mehr pépstliche Vikare, wenn auch das-
selbe 3. Hauptstiick, mit sich selbt in logischem Widerspruche
stehend, sagt, dass damit der ordentlichen und unmittelbaren
Jurisdiktionsgewalt der Bischéfe kein Eintrag geschehe, und hier-
nach haben die Glaubigen auch in politischen und sozialen
Fragen, die ja zum Gebiet der Sitte gehoéren, pipstlichen Wei-
sungen Folge zu leisten. Auch kann hiernach in allen Kkirch-
lichen Dingen der Papst als Richter angerufen werden, und
gibt es von seinem Urteil keine Berufung mehr an eine héhere
Autoritat, als welche bis dahin das allgemeine Konzil galt.
Sogar alle Getauften jedweder Konfession gehoren, wie Pius IX.
am 7. August 1873 dem deutschen Kaiser Wilhelm I. schrieb,
in irgend einer Beziehung oder auf irgend eine Weise dem
Papste an.

b) Die Lehre, dass der Papst, wenn er von seinem Lehr-
stuhle aus (ex cathedra) spricht, d. h. wenn er, in Ausiibung

) Den volien Wortiaut dieses Schreibens s. bei Schulte a. a. O., S. 192
bis 203.



— 260 —

seines Amtes als Hirt und Lehrer aller Christen, kraft seiner
héchsten apostolischen Gewalt, eine Glaubens- oder Sittenlehre
als eine von der gesamten Kirche festzuhaltende erklirt, ver-
moge des gottlichen, im hl. Petrus auch ihm verheissenen Bei-
standes jene Unfehlbarkeit besitze, mit welcher der gottliche
Erloser seine Kirche in Entscheidung solcher Lehren ausge-
stattet wissen wollte, und dass deshalb solche Entscheidungen
desselben aus sich selbst, nicht aber erst durch die Zustimmung
der Kirche, unverbesserlich, d. h. unab&nderlich festzuhalten
seien (Schlusssatz des 4. Hauptstiicks) — kurz gesagt: die Lehre
von der lehramtlichen Unfehlbarkeit des Papstes (Infallibilitit). Hier-
nach erhebt sich der Papst noch im besondern beziiglich der Lehr-
gewalt tiber die ganze Kirche, die eigentliche Trigerin der Unfehl-
barkeit, von der Christus verheissen hat, dass die Pforten des
Totenreiches sie nie tiberwiiltigen werden (Matth. 16, 18), und iiber
das allgemeine Konzil, deren naturgemiiss hichststehendesOrgan,
wann immer es gilt, den wahrhaft christkatholischen Charakter
einer Lehre durch sorgfiltige Untersuchung der beztiglichen
Zeugnisse aus allen Zeitaltern und allen Teilen der Kirche fest-
zustellen. Und wihrend bisher selbst Glaubensentscheidungen
allgemeiner Konzilien nicht fiir unbedingt unfehlbar galten
(Augustin, Karl der Grosse in den libri carolini, der Kardinal
Turrecremata u. a.), sondern nur, wenn sie eben wirklich mit
dem Glauben der Gesamtkirche (Schrift und Tradition) {iber-
einstimmten, und wenn daher auch die auf einem Konzil nicht
oder nicht geniigend vertretenen Teile der Kirche nachtriglich
ihre Zustimmung erklidrten, soll der Papst nunmehr gar nicht
an die Zustimmung der Kirche gebunden sein.

3. Warum halten wir diese Lehren [fir unchristlich, d. i. dem

Willen Chvristi widerstreitend ?

a) Weil Christus seinen Aposteln ausdriicklich verboten
hat, dass einer von ihnen eine solche Herrschaft, ja auch
nur solche Titel fir sich in Anspruch nehme, wie sie jetzt
durch die neuen Glaubenssiitze unter Androhung des Kirchen-
banns fiir den Bischof von Rom als angeblichen Nachfolger .
Petri in Anspruch genommen werden. Was aber Jesus fir
seine ersten Jinger als unstatthaft erklirte, und zwar nicht
bloss fiir seine Lebzeiten, sondern tiberhaupt, das kann ebeunso-
wenig spiteren Nachfolgern derselben erlaubt sein, die viel-



— 266 —

fach an Kraft des Glaubens und der Liebe jenen weit nach-
stehen, daher noch mehr als jene der Gefahr des Irrtums und
stindigen Missbrauchs ausgesetzt sind.

Matth. 20, 25—27: ,Ihr wisset, dass die Regenten der
Heidenvolker iiber diese herrschen, und ihre Grossen Gewalt
uber sie ausiiben. Unter euch aber soll es nicht so sein; son-
dern wer unter euch gross werden will, der sei euer Diener;
und wer unter euch der erste sein will, sei euer Knecht; wie
auch der Menschensohn nicht gekommen ist, sich bedienen zu
lassen, sondern zu dienen und sein Leben hnuugeben als Lose-
preis fiir \'1ele Vgl. Luk. 22, 24—27.

Matth. 23, 8—12: _Ihr aber sollt euch nicht Lehrmeister
(Rabbi) nennen lassen; denn nur einer ist euer Lehrmeister,
ihr alle aber seid Briider. Auch sollt ihr keinen von euch auf
Erden eueren (geistigen) Vater nennen; denn nur einer ist
euer Vater, der in den Himmeln. Auch Fihrer sollt ihr euch
nicht nennen lassen; denn einer ist euer Fihrer, Christus. Der
aber, obwohl grosser als ihr (gewohnlich tibersetzt: Der Grossere
aber von euch), wird euer Diener sein. Denn wer sich selbst
erhoht, wird erniedrigt werden; wer sich aber selbst ernie-
drigt, wird erhoht werden.*

Lr selbst wollte hiernach, wie der einzige Brautigam (Joh. 3,
29), so auch das einzige Oberhaupt, d. i. der massgebende
Lehrmeister und Fiihrer oder Regent seiner Kirche sein und
bleiben, der die Einheit ihrer Glieder untereinander und mit
dem Vater aller vermittelt, und durch welchen ihnen wahres
Leben und die Kraft zustromt, viele Frucht zu bringen zur
Verherrlichung des himmlischen Vaters.

Vgl. Joh. 15, 1—8: _Ich bin der wahre Weinstock, und
mein Vater ist der Weingirtner.... Ihr seid die Reben. Wer
in mir bleibt, und ich in ihm, der bringt viele Frucht. Denn
ohne mich vermoget ihr nichts.

Joh. 14, 6: _Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben
Niemand kommt zum Vater, a,ls durch mich.* Vgl. Joh. 1T,
21 unter Frage 4.

b) Die Unfehlbarkeitslehre im besonderen betreffend: Weil
Christus allen Aposteln gemeinsam, nicht bloss einem unter
ihnen, den zum richtigen Verstehen und Verkiinden seiner
Lehre notigen Beistand des hl. Geistes, seines wahren, stin-
digen Stellvertreters auf Erden, verheissen hat, mithin nach



ihrem Hingange, wie eigentlich im Wortlaut des vatikanischen
Dekrets selbst zugegeben ist, nur die ganze Kirche, be-
ziechungsweise die Gesamtheit ihrer leitenden und massgebenden
Organe, nicht eine einzelne Personlichkeit, als Tridgerin der
Lehrunfehlbarkeit zu betrachten ist.

Matth. 28, 20: ,Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis ans
Ende der Welt.“

Joh, 14, 26: ,Der Beistand aber, der hl. Geist, den der
Vater senden wird in meinem Namen, der wird euch alles
lehren und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt habe.“

Joh. 16, 13: ,Wenn er aber kommt, der Geist der Wahr-
heit, der wird euch in alle Wahrheit einfithren.®

4. Warum wohl hat Christus die in 3« genannten Verbote er-
lassen ?

a) Weil durch das Streben einzelner seiner Diener nach
Herrschaft und durch &ussere Erhebung eines einzelnen iber
alle anderen, wodurch angeblich die Einheit gefordert werden
soll, in Wahrheit nur Missgunst, Eifersucht und Zwietracht geniihrt
werden, mithin die DBruderliebe und damit Friede und Eintracht
unter ihnen, wie die Erfahrung lehrt, nur allzuoft eine Stérung
erleiden (vgl. Matth. 20, 20—24). Nun aber ist gerade die
Bruderliebe das Hauptlebenselement des Reiches Gottes, das
er auf Erden gegriindet hat. Wie dieses Reich nicht entstehen
konnte ohne des Menschensohnes in der Liebe Gottes wurzelnde
selbstaufopfernde Bruderliebe, so kann es ohne diese auch nicht
in gesundem Zustande bestehen und gedeihen und seine segens-
reichen Wirkungen zur vollen Entfaltung bringen. Die Gottes-
liebe ist daher in seinen Augen zwar das erste und grosste
aller Gebote (Matth. 22, 37. 38), gleich wichtig aber ist ihm
die von ihr untrennbare Nichstenliebe (Matth. 22, 39). Letztere
ist ihm sogar das wahre Kennzeichen seiner Jiingerschaft, mithin
der Zugehorigkeit zum Reiche Gottes. Daher schwebte ihm auch
Friede und Einigkeit der Christen untereinander als die kost-
lichste Frucht seines Opferwerkes auf Erden vor Augen, um
deren Gedeihen er in seinem hohepriesterlichen Gebete den
himmlischen Vater aufs instdndigste bat, und darin sah er zu-
gleich das wirksamste Zeichen und Beweismittel des gottlichen
Ursprungs seiner Sendung fir die noch unglaubige Welt.



— 268 —

Joh. 13, 35: ,Daran werden alle erkennen, dass ihr meine
Jiinger seid, wenn ihr euch einander liebet.“

Joh. 17, 20. 21: ,Ich bitte aber nicht fiir sie allein, son-
dern auch fiur die, weleche durch ihr Wort an mich glauben
werden, auf dass alle eins seien, wie du, Vater, in mir, und
ich in dir, dass auch sie in uns eins seien, damit die Welt
glaube, dass du mich gesandt hast.*

b) Weil unumschrinkte kirchliche Gewalt in der Hand
eines einzelnen seiner Diener auch fiir die anderen Lebens-
elemente des Reiches Gottes, die Wahrheit und die daraus allein
erwachsende wahre Freiheit und Heiligkeit der Kinder Gottes,
eine grosse Gefahr in sich schliesst. Der hl. Geist nimlich,
der als unsichtbarer Stellvertreter Christi in der Kirche wirkt,
pflegt nicht einen einzelnen seiner Diener mit der ganzen Fiille
seiner Gaben zu iberschiitten, so dass derselbe als jeweiliger
einziger sichtbarer Stellvertreter Gottes ebenso wie Christus
selbst, der ewige Gottessohn, fiur sich allein wiirdig und fihig
wiire, die ganze Kirche Gottes auf Erden in der wiinschens-
wertesten Weise zu regieren, sondern er verteilt seine Gaben
an die einzelnen, wie an die verschiedenen Glieder eines Leibes,
in verschiedenartiger Weise, so dass nur unter dem eintriich-
tigen Zusammenwirken aller der ganze Leib der Kirche ge-
deihen kann (1. Kor. 12, 4—31). Daher ist auch kein einziger
Diener der Kirche, auch der beste nicht, tiber jegliche Schwiche
des Irrtums und der Siinde erhaben. Einen Beweis hierfiir haben
wir an Petrus selbst (s, Frage 14¢g). Wiirde nun aber ciner als
unumschriankter Herr tiber die ganze Kirche walten dirfen, so
misste, wenn dieser eine in gefihrlichen Irrtum fillt oder in
schwerer Versuchung unterliegt und sein Amt selbstsiichtig,
die Freiheit knechtend missbraucht, in einem Sinne z. B.,
wie Satan dem Heiland selbst in der 3. Versuchung zumutete
(Matth. 4, 8-—10), durch ihn die ganze Kirche, weil zu unbe-
dingtem Gehorsam verpflichtet, in Lehre oder Leben auf un-
heilvolle Abwege geraten und dem Verderben anheimfallen
(vgl. Gregor Gr. Ep. VII, 27).

Joh. 17, 17: ,Heilige sie in der Wahrheit; dein Wort ist
die Wahrheit.“

Joh. 17, 19: ,Ich weihe mich selbst fiir sie, auf dass auch
sie geweiht seien in der Wahrheit.“

Joh. 8, 32: ,Ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die
Wahrheit wird euch frei machen.“



— 269 —

5. Berufen sich micht auch die Urheber und Anhdnger der neuen
Glaubenslehren zur Begriindung der pdpstlichen Anspriiche auf
den Willen Christi?

Allerdings; aber aus jenen Worten Christi, auf welche sie
sich berufen, folgt keineswegs, was sie damit beweisen wollen,
in dem beabsichtigten Umfange, nicht einmal fiir Petrus, an
welchen die Worte gerichtet sind, geschweige denn fir angeb-
liche Nachfolger Petri, von welchen an den betreffenden Stellen
gar nicht die Rede ist. Darum kommt es eigentlich gar nicht
darauf an, ob die romischerseits geltend gemachte Annahme,
dass Petrus Griinder und erster Bischof der romischen Christen-
gemeinde 25 Jahre lang gewesen, und daher die Bischéfe von
Rom als Nachfolger auf dem Stuhle Petri zu betrachten seien,
auf Wahrheit beruhe oder nicht. Denn wenn Petrus selbst,
wie spiiter gezeigt werden soll, keinen Primat im Sinne einer
Herrschaft iiber die ganze Kirche innehatte, so kann ein
solcher auch Nachfolgern desselben unméglich zustehen. Ubri-
gens ist auch jene Annahme vollig unerweisbar und unstich-
haltig. Aus dem Neuen Testament steht nur fest, dass Paulus
zwei Jahre als Gefangener in Rom gelehrt hat (Apg. 28, 30,
31); aber die zugunsten eines frithen Aufenthalts Petri dort-
selbst versuchte Umdeutung Babylons als Rom an der Stelle
seines ersten Briefes, wo er Griisse von der Christengemeinde
zu Babylon bestellt (1. Petr. 5, 13), ist reine Willkiir. Wire
Petrus Bischof von Rom gewesen, so hiitte Paulus in seinem
Brief an die Roémer davon gewiss Erwihnung getan. Moglich,
Ja wahrscheinlich ist nur, dass spater auch Petrus einige Zeit
vor seinem Tode in Rom wirkte, insbesondere wenn die Uber-
lieferung richtig sein sollte, dass Petrus und Paulus in Rom
den Martyrtod erlitten, da so es sich erkliaren wiirde, dass in
der alten Kirche die Bischiofe von Rom vielfach als Nachfolger
des Petrus und Paulus bezeichnet werden!). Hitte aber auch
wirklich, was nicht zugegeben werden kann, Petrus die jetzt
romischerseits ihm zugeschriebenen Vorrechte innegehabt, und
sollte, was fir ihn galt, auch fiir Nachfolger gelten, und wire
er wirklich erster Bischof von Rom gewesen, und wéire wirklich

) Zu vergleichen Schulte, « Die Stellung der Konzilien, Pipste und

Bischéfe ». Prag 1871, S, 114—141; und Otto Hassler, « Die Petrussage ».
Aarau 1877.



— 270 —

»
die Nachfolge in seine besonderen, die ganze Kirche betreffenden
Vollmachten Ausserlich an Rom gekniipft — in Wahrheit ist
es im Reiche Christi die Nachfolge im Geiste, nicht an diesem
oder jenem Orte, worauf alles ankommt —, so wiire doch diese
Nachfolge lingst durch die péapstlichen Wirren im 10., 14. und
15. Jahrhundert unheilbar in Briiche gegangen, und die darauf
begriindeten Anspriiche wiren verfallen. Nachdem néimlich
gegen Ende des 9. Jahrhunderts der romische Stuhl in unheil-
volle Abhangigkeit von italienischen Adelsgeschlechtern geraten
war, die sich der Engelsburg in Rom bemachtigten (Schiandung
der Leiche des Papstes Formosus 897 durch Stefan VI. und
Ungiiltigerkldrung seiner Weihen), herrschten im 10. Jahr-
hundert 50 Jahre hindurch durch den Markgrafen Adalbert
von Toskana auf der Engelsburg liederliche Weiber, némlich
Theodora, die Frau des Senators Theophylakt, mit ihren
Tochtern Marozia und Theodora, und besetzten durch ihren
Einfluss den pépstlichen Stuhl mit ihren Buhlen, Kindern
und Enkeln, die denselben durch Ausschweifung aller Art ent-
weihten — Pornokratie —; im 14. und 15. Jahrhundert aber
war zuerst beinahe 70 Jahre lang (1309 bis 1377) der pipst-
liche Hof gar nicht zu Rom, sondern zu Avignon in Frank-
reich, noch dazu als ein Sammelpunkt sittlicher wie religitser
Frivolitit und Liederlichkeit, und darauf (1378—1417) hatte die
Christenheit gleichzeitig mehrere Piipste, einen franzosischen
und einen italienischen, und zuletzt sogar drei, die sich gegen-

seitig verfluchten — das sogenannte ,babylonische Exil“ der
Piapste und das pépstliche Schisma — so dass schliesslich

das Konstanzer Konzil Ordnung schaffen musste durch Ab-
setzung der drei vorhandenen Pépste und Wahl eines neuen,
Martins V., 11. November 1417,

Die spiiteren -Papste von 1417 an haben also ihre Ein-
setzung infolge Unterbrechung der Nachfolge auf dem soge-
nannten Stuhle Petri zu Rom lediglich vom Konstanzer Kon-
zile abzuleiten und demnach nicht mehr Rechte zu beanspruchen,
als dieses Konzil ihnen zuerkannte (vgl. Frage 14, k).

Ausserdem bietet auch die Art, wie seit langem (1059) die
Bischofe von Rom gewihlt werden, keineswegs die menschen-
mogliche Gewiihr dafiir, dass der Gewihlte jedesmal der wahr-
haft, auch in den Augen Gottes, Wiirdigste und Fahigste sei,
auch nur nach Weise des Petrus, wie sie im Neuen Testa-



mente beglaubigt ist, eine hervorragend leitende Stellung in
der Kirche einzunehmen, geschweige denn in der jetzt bean-
spruchten Weise als voller irdischer Stellvertreter Christi selbst
unumschréinkt herrschendes Oberhaupt der ganzen Kirche zu
werden, folglich auch nicht die Gewihr dafiir, dass der Ge-
withlte jedesmal ohne weiteres von Gott mit der hierzu notigen,
in letzterem Falle geradezu ausserordentlichen Kraft des hl.
Geistes ausgeriistet werde. Die Wahl geschieht ja nicht mehr,
wie in der alten Kirche, gemeinschaftlich durch Geistlichkeit
und Volk, so dass man bei deren Einstimmigkeit sagen konnte:
,Volkes Stimme Gottes Stimme“, sondern nur durch ein aus
péipstlicher Ernennung hervorgegangenes Ratskollegium wvon
Kardiniilen, die bei der Wahl oftmals von ganz anderen Riick-
sichten als von der auf die grosste Wiirdigkeit sich leiten lassen,
und unter welchen die Italiener unverhiltnismissig stark ver-
treten sind. Zurzeit z. B. sind unter 61 Kardinilen 56 Italiener,
2 Deutsche, 6 Osterreicher, 1 Belgier, 1 Brasilianer, 6 Spanier,
5 Franzosen, 1 Portugiese, 2 Englinder und einer aus den
Vereinigten Staaten Nordamerikas. Hiesse es unter solchen
Umstanden nicht Gott versuchen, d. i. unnoétigerweise ein
Wunder von ihm verlangen, wollte man jedem Papste die nun
beanspruchte Lehrunfehlbarkeit zuschreiben und die Fdhigkeit,
eine bischofliche Allgewalt wahrhaft zum Heile der Kirche aus-
zuliben ?

6. Was sind das fiir Schriftstellen, worauf man sich romischer-
seits beruft?

a) Fur die bischofliche Allgewalt des Papstes beruft man
sich auf Matth. 16, 18 f.: .Du bist Petrus (Felsenmann), und
auf dieser Petra (Fels) werde ich meine Kirche bauen, und die
Pforten der Unterwelt werden sie nicht uberwiltigen. Dir
werde ich die Schliissel des Himmelreiches geben: alles, was
du auf Erden binden wirst, wird auch in den Himmeln ge-
bunden sein, und alles, was du auf Erden lésen wirst, wird
auch in den Himmeln geldst sein.“

Ferner auf Joh. 21, 15 ff.: ,Weide meine Limmer, weide
meine Schafe.“

b) Fiir die lehramtliche Unfehlbarkeit des Papstes beruft
man sich auf Luk. 22, 31 f.: ,Simon, Simon! Siehe, der Satan



hat begehrt, euch zu sieben wie Weizen. Ilch habe aber fir
dich gebetet, dass dein Glaube nicht verloren gehe, und du,
wenn du dich wirst bekehrt haben, stirke deine Briider.“

1. Warum lassen sich diese Worte des Heilands keinesfalls auf
alle angeblichen Nachfolger Petri, seien sie wiirdige oder un-
wiirdige, anwenden ?

Weil sie rein personlich lauten, auf ganz eigenartige Vor-
kommnisse im Leben Petri sich beziehen, namlich die der
ersten Stelle auf das bekannte Glaubenszeugnis, das er auf
Christi ¥Frage: . Flr wen haltet ihr mich?* ablegte, die der
beiden anderen Stellen aber auf seine dreimalige Verleugnung.
Die Worte konnen daher hochstens sinngemiisse Anwendung
finden auf Minner, die mit dhnlicher Kraft des Glaubens und
der Liebe, wie Petrus, vor anderen sich auszeichnen durch ihr
Zeugnis fiir Christus und mit dhnlicher Entschiedenheit buss-
fertiger Reue, wie er, sich wieder erheben von einem etwaigen
Falle menschlicher Schwiche und Verirrung. Man kann aber
nicht mit Recht behaupten, dass Christus mit jenen Worten
die Einsetzung eines stindigen, von Petrus aus sich forterbenden,
obersten Kirchenamts beabsichtigt habe. Hiitte er das gewollt,
so hiitte er auch etwas bestimmen miissen iiber Bedingung und
Form der Ubertragung an Nachfolger. Man kann nur, im Ein-
klang mit den Kirchenvitern, sagen: Es scheint naturgemiiss
und zweckmiissig und dem Willen Christi nicht widersprechend
zu sein, wenn, je nachdem Zeit und Umstéinde es erfordern
und ermoglichen, #hnlich, wie zur Zeit der Griundung der
Kirche mit Petrus der Fall war, so auch im weiteren Ver-
laufe ihrer Geschichte zur Darstellung der Einheit nach
aussen und der Festigung derselben nach innen, jeweils ein
Bischof, der vermoge hervorragender Eigenschaften besonders
dazu sich eignet, durch das allgemeine Vertrauen seiner Mit-
brilder zu ihrem Wortfihrer fir bestimmte feierliche Ge-
legenheiten gewihlt und an die Spitze der Verwaltung der
gemeinsamen kirchlichen Angelegenheiten als ihr Organ ge-
stellt wird, also den Rang eines Ersten unter Gleichen, eines
Ehrenpriisidenten der christlichen Gemeinschaft, oder einen
Ehrenprimat einnimmt.



— 273 —

8. Warum aber kinnen auch fir Petrus selbst die Worte Jesu
nicht den Sinn haben, welcher jetzt von den Verfechtern der
neuen Glaubenssdtze thnen beigelegt wird?

Weil sonst Jesus mit sich selbst in Widerspruch geraten
wiare, was undenkbar ist. Mit den in Frage 3 angefiihrten
Worten hat er ja seinen Aposteln eine solche Herrschaft an-
zustreben ausdriicklich verboten, wie er sie da dem Petrus
tibertragen haben soll; und wann dieselben miteinander tber
den Vorrang stritten (Matth. 18, 1—4 und Luk. 22, 24), da
schnitt er den Streit nicht einfach dadurch ab, dass er erklirte,
er habe den Petrus bereits (Matth. 16, 18 f.) ein fur allemal
zu ihrem Ersten bestimmt, sondern er gab ihnen zu erkennen,
dass sie tlberhaupt jeden ehrgeizigen (Gedanken an Vorrang
oder Herrschaft fahren lassen miissen, indem er das eine Mal
ein kleines Kind ihnen als Muster vorstellte, das andere Mal
sich selbst, der sie bei Tisch bedient (Luk. 22, 27), ihnen
sogar die Fisse gewaschen habe (Joh. 13, 12—17). Daher
sind eben mehrdeutige bildliche Ausdriicke, wie ,Felsenmann®,
sSchliissel des Himmelreichs“, ,Binden und Lésen“, ,Weiden
der Lammer und Schafe®, so auszulegen, dass sie mit anderen
klar und unzweideutig lautenden Worten nicht im Widerspruch
stehen.

9. Hat nicht die romisch-katholische Kirche selbst beziiglich der
Schrifterkldirung einen Grundsatz aufgestellt, wodurch die falsche
Deutung der in Frage 6 aufgefithrten Stellen zu dem angegebenen
Zwecke ausgeschlossen sein sollte?

Allerdings. Niamlich nach einer Bestimmung des Konzils
von Trient und dem sogenannten tridentinischen Glaubens-
bekenntnis Pius IV, ist (in Sachen des Glaubens und der Sitten)
die hl. Schrift in dem Sinn anzunehmen, welchen die Kirche
von jeher festgehalten hat und festhilt, und nach der einmii-
tigen Ubereinstimmung der alten Kirchenviter (so nennt man
die Kirchenlehrer der sechs ersten Jahrhunderte) zu erkléiren;
ja es muss das von Bischofen, Priestern und geistlichen Pro-
fessoren vor ihrem Amtsantritt eidlich versprochen werden?).

1) « Sacram Scripturam juxta eum sensum, quem tenuit et tenet sancta
mater Ecclesia, cuius est judicare de vero sensu et interpretatione sacrarum

Scripturarum, admitto, nec eam unquam nisi juxta unanimem consensum
patrum accipiam et interpretabor. »

Revue intern. de Théologie. Heft 70, 1910. - 18



— 274 —

Nun aber hat auch nicht ein einziger der Kirchenviiter jene
Stellen in dem Sinne ausgelegt, dass da dem Petrus ein Herr-
scher-, beziehungsweise ein unfehlbares Lehramt in der Kirche
tibertragen worden sei, welches sich von ihm auf die jeweiligen
Bischiofe von Rom als seine Nachfolger forterben miisse.

a) Unter dem Fels, worauf Christus seine Kirche bauen
wollte, verstanden sie vielfach wie Petrus selbst (siehe Frage 14 a)
gar nicnt die Person des Petrus oder ein in ihm begrindetes
Amt, sondern entweder den von ihm bekannten Glauben an
Christus, als den Sohn des lebendigen Gottes, beziehungsweise
diese Wahrheit, die er bekannte, oder im eigentlichen vollen
Sinne des Wortes Christum selbst, die Person des Petrus aber
hochstens in lbertragenem Sinne, insofern er eben erster Ver-
treter dieser Grundwahrheit war und auch nach Erhebung von
seinem Falle wieder als solcher sich bewiihrte.

Z. B. Augustinus (1 430) tract. in Joann. 124, 5: ,Die Kirche
geht nicht unter, weil sie auf den Felsen gegriindet ist, nach
dem Petrus seinen Namen erhielt. Denn nicht von ,Petrus“
kommt ,petra“ (Fels) her, sondern Petrus von petra, wie nicht
Christus nach Christianus (Christ), sondern der Christ nach
Christus benannt wird. Darum nimlich sagt der Herr: ,Auf
diesen Felsen will ich meine Kirche bauen®, weil Petrus ge-
sagt hatte: ,Du bist Christus, der Sohn des lebendigen Gottes.*
Auf diesen Felsen also, sagt er, den du bekannt hast, will ich
meine Kirche bauen. Der Fels war nédmlich Christus. Auf dieses
Fundament ist Petrus selbst aufgebaut worden. Niemand kann
namlich ein anderes Fundament legen, als welches gelegt ist,
d. i. Christus Jesus® (1. Kor. 3, 11). In einer fritheren Erklirung
fibrigens hatte Augustinus in dem angedeuteten beschriankten
Sinne auch die Person des Petrus als Fels der Kirche be-
zeichnet.

Hieronymus (7 420) in Matth. 16, 18; M. 26, 117: .,Dem Simon,
der an den Fels Christus glaubte, schenkte er den Namen Petrus.
Aber metaphorisch (secundum metaphoram petree) wird mit
Recht ihm gesagt: Ich werde meine Kirche tiber dir bauen.“

Jedenfalls also ist nach den Kirchenviitern der ehrende
Beiname ,Petrus® (Felsenmann), den der Heiland nach Joh. 1,
43 dem Jonassohn Simon schon bei seinem ersten Anblick in
Aussicht stellte, nicht véllig gleichbedeutend zu fassen mit der
yPetra* (Fels), worauf die Kirche zu bauen war. Christus



— 275 —

selbst nennt ja auch den Petrus bald darauf (Matth. 16, 23),
als dieser seine noch irdische Gesinnung offenbarte und dem
Heiland das Betreten des Leidensweges ausreden wollte, einen
Satan, der ihm zum Argernis sei, der nicht denke, was Gottes,
sondern was der Menschen ist; und in der Stunde der Ver-
leugnung sagte sich Petrus sogar dreimal unter Beteuerungs-
formeln los von Christus, dem Fels der Kirche., Das eigent-
liche, nie wankende Felsenfundament der Kirche ist und bleibt
daher Christus selbst, als slindeloser Gottmensch, Petrus aber
(und so nach ihm selbst der Beste) kann zeitweise schwach
werden, wanken und fallen, und Petrus rechtfertigt seinen
Ehrennamen nur dadurch, dass er mit einer gewissen Festig-
keit und Entschiedenheit des Glaubens auf das wahre Felsen-
fundament sich stellt, dass er mit dem entschlossenen Bekennen
desselben den andern Aposteln zuvorkommt, dass er auch nach
seinem Falle durch die Gnade von oben noch die Kraft findet,
sich wieder zu erheben, und so auch in der Folge seinen Mit-
aposteln vorangeht im Glauben und Bekennen und Wirken.
Aber zwischen dieser hervorragenden Stellung eines Ersten
unter Gleichen (Primat), die wir mit den Vétern dem Petrus
gerne zuerkennen, und die wohl die ganze Kirche jederzeit
gerne dem in ihren Augen Wiirdigsten unter den Bischofen
zuerkennen wiirde, und zwischen jener Herrscherstellung in
der Kirche, wie sie im Laufe der Zeit von den rémischen Bi-
schofen angestrebt und im Jahre 1870 zum Glaubenssatze er-
hoben wurde, ist ein himmelweiter Unterschied.

b) Was ferner die an der gleichen Stelle dem Petrus ver-
heissene Schliissel- und Binde- und Lisegewalt betrifft, so er-
kennen in ersterer die Kirchenvéter nicht etwas von der Binde-
und Loésegewalt Verschiedenes, was dem Petrus allein {iiber-
tragen worden wire und von ihm auf seine persénlichen
Nachfolger hitte tibergehen konnen, etwa die Herrschergewalt
uber die ganze Kirche, sondern nur einen anderen bildlichen
Ausdruck fir das Binden und Losen, womit eben das Ver-
schlossenhalten oder das Aufschliessen des Zugangs zum Reiche
Gottes untrennbar verbunden ist, also in beiden Bezeichnungen
nur die gleiche Vollmacht, welche an anderen Stellen (Matth.
18, 18; 28, 19f.; Joh. 20, 22 f.) samtlichen Aposteln, bezie-
hungsweise in der ersten Stelle der Gemeinde der Glaubigen
iibertragen wurde, ndmlich die Vollmacht, mit dem Schliissel



s DG e

der ihnen zuteil gewordenen Glaubenserkenntnis (vgl. Luec.
11, 52) durch Verbreitung dieser den Empfinglichen und Buss-
fertigen die Tiire zum Reiche Gottes autzuschliessen, die in
demselben geltenden Grundsiitze bekannt zu geben — ,Binden
und Losen“ namlich heisst bei den Rabbinen auch soviel als
Hfur unerlaubt und fir erlaubt erkliaren“ — und nach diesen
Grundsitzen die in demselben vorhandenen Schéitze der Gnade
und Wahrheit, also auch die Stndenvergebung (letztere zuerst
durch die Taufe), flir die Glaubiggewordenen zu verwalten.
Daher lassen sie auch an dieser Stelle die genannte Vollmacht
in der Person des Petrus allen Aposteln tibertragen werden
(Ambrosius), oder auch der Gesamtkirche, deren Glauben er
bekannt hat.

Augustinus, der die Schliisselgewalt auf die Vollmacht der
Siindenvergebung deutet, schreibt in Serm. 295, 2: JEben weil
er allein die ganze Kirche reprisentierte, verdiente er zu hoéren:
,Dir will ich die Schliissel des Himmelreichs geben.“ Diese
Schlissel empfing namlich nicht Ein Mensch, sondern die Ein-
heit der Kirche. Darum also wird der Vorzug des Petrus ge-
priesen, weil er die Gesamtheit und Einheit der Kirche repri-
sentierte, da ihm gesagt wurde: Dir tibergebe ich, was allen
iibergeben worden ist. Damit ihr wisset, dass die Kirche es
ist, welche die Schlissel des Himmelreichs empfing, so ver-
nehmet, was der Herr an einer anderen Stelle zu allen Apo-
steln sagt: ,Empfanget heiligen Geist* und dann: ,Wem ihr
die Sinden erlasset® usw. Das bezieht sich auf die Schliissel .
Damit du erkeunst, dass Petrus damals die ganze Kirche vor-
stellte, hore, dass das gleiche, was ihm gesagt wird, allen Glau-
bigen gesagt wird an der Stelle: Wenn dein Bruder gegen dich
geslindigt hat usw., namlich: Was ihr auf Erden binden werdet
usw. (Matth. 18, 15--18).“

Ebenderselbe im Tract. 124, 5 in Joann.: ,Die Kirche, die
auf Christus gegriindet wird, empfing von ihm die Schlissel
des Himmelreichs in der Person des Petrus, d. h. die Macht,
die Siinden zu binden und zu lésen.“

Ebenderselbe de doctr. christ. 1, 18: ,Diese Schliissel also
gab er seiner Kirche, damit ndmlich einem jeden in der Kirche,
der nicht glauben wiirde, dass ihm seine Siinden erlassen werden,
sie auch wirklich nicht erlassen werden sollten, derjenige aber,
der es glauben und gebessert sich von ihnen abwenden wiirde,



- 277 —

indem er in dem Schosse derselben Kirche sich befinde, durch
eben jenen Glauben und jene Besserung geheilt wiirde.“

Gaudentius von Brixen (7 um 420) serm. 16: ,Mit Petrus
empfangen nach Joh. 20, 22: ,Nehmet hin hl. Geist; wem ihr
die Siinden erlasset“ usw., und nach Matth. 28, 19: ,Gehet hin
und lehret alle Volker®, alle Apostel die Schliissel. Die Tiire
des Himmelreichs ndmlich wird nur durch diesen Schliissel der
geistigen Sakramente geoffnet.“

Tertullian ( 220) ist lange Zeit der einzige, der (de
pudic. 21) in den Worten ,Dir will ich die Schlissel des
Himmelreichs geben“ eine dem Petrus besonders gegebene Ver-
heissung erblickt, namlich dass ihm die Ehre zuteil werden
solle, als Erster sowohl fiir Juden als Heiden die Tore des
Himmelreichs zu offnen. Aber in diesem Sinne genommen, ist
die Verheissung ein fiir allemal erfiilt in der Apg. 2, 14—41
und 10, 34—48 erzihlten Weise und kann nicht fir Nachfolger
geltend gemacht werden.

¢) In den Worten aber , Weide meine Ldmmer® usw. finden
die Viter ausgedriickt die Wiedereinsetzung Petri in das Apostel-
amt, von dem er sich durch die dreimalige Verleugnung eigent-
lich losgesagt hatte, und zum Teil auch in die hervorragende
Stellung, die ihm zuvor eigen war.

Cyrill Alex. ( 444) Thesaur. de Trin. assert. 32: ,Da ihm
mehr verziehen wurde als den tlibrigen, ward er gefragt, ob
er nun auch mehr liebe... Die dreifache Verleugnung sollte
dadurch gut gemacht werden... Das ,Weide meine Limmer*
usw. war gleichsam eine gewisse Erneuerung des bereits tiber-
tragenen Apostolates, welche die Schmach des inzwischen ein-
getretenen Falles aufheben sollte und aufheben den Kleinmut
der menschlichen Schwiche.

Beda der Ehrwiirdige ( 735), der die Lehren der dlteren
Kirchenviter wiedergibt, schreibt in hom. 2, 15: ,Was zu
Petrus gesagt wurde ,Weide meine Schafe“, das wurde zu allen
gesagt; denn die librigen Apostel waren dasselbe, was Petrus
war. Aber dem Petrus wird der Primat gegeben, damit die
Einheit der Kirche ausgedriickt werde.*

Ahnlich lehrt Cyprian (+ 258) de unit. eccl. c. 4 {iber den
Primat des Petrus als Ersten unter Gleichen: ,Auf jenen Einen
baut er seine Kirche und iibergibt ihm das Weiden seiner
Schafe. Und obgleich er allen seinen Aposteln nach der Auf-



erstehung die gleiche Gewalt verleiht und sagt: , Wie mich der
Vater gesendet hat, so sende ich euch“ usw. (Joh. 20, 21), so
hat er doch, um die Einheit zu offenbaren, den Ursprung dieser
Einheit durch seine Autoritit von Einem anfangen lassen. Das
waren jedenfalls auch die ibrigen Apostel, was Petrus war, mit
der gleichen Teilnahme sowohl an der Ehre, als der Macht
ausgeristet; aber der Anfang geht von der Einheit aus [und
dem Petrus wird der Primat gegeben], damit die Kirche Christi
als Eine [und Ein Stuhl] sich zeige. [Und alle sind Hirten,
und es erscheint Eine Herde, die von allen Aposteln mit vél-
liger Ubereinstimmung geweidet werden soll, damit Eine Kirche
Christi sich darstellel.“ Die eingeschalteten Worte sind eine
Filschung aus dem Ende des 6. Jahrhunderts, die zuerst in
einem Briefe des Papstes Pelagius II. an die istrischen Bischéfe
sich findet.

d) Ebensowenig finden die Kirchenviter in den Worten:
oIch habe fiir dich gebetet* usw. die Zusicherung einer stindigen
Irrtumsunfihigkeit in allen einzelnen Glaubenssachen oder die
Ubertragung einer unumschriinkten Herrschergewalt, sondern
einfach die Bitte um Bewahrung vor génzlichem, dauerndem
Verlust des Glaubens an Christus Uberhaupt, namlich an seine
messianische Wiirde und gottliche Sendung, und die blosse
Mahnung, nach seiner Wiedererhebung vom Falle auch die
anderen Junger zu stirken, wenn sie schwanken im Glauben.

Theodoret de div. carit. p. 1508 (Migne): .Mit den Worten:
Simon, Simon usw. wollte er sagen: Wie ich dich trotz
deines Schwankens nicht verachtet habe, so werde auch du
eine Stiitze der Schwankenden unter deinen Briidern, und teile
die Hiilfe, die du selbst geniessest, mit, und stosse die Ausglei-
tenden nicht ab, sondern richte die Gefahrdeten auf.®

Erst Papst Agatho (678—681) wich von der Auslegung der
Viiter ab (680) und wollte in dieser Stelle die Verheissung eines
besonderen Vorrechts fiir den romischen Stuhl finden, um wo-
moglich die Verdammung seines Vorgangers Honorius abzu-
wenden. Seine Deutung ist dann durch den falschen Isidor
(Frage 12) den iltesten Papsten untergelegt und durch Gratian
(Frage 13) verbreitet worden.

Eine niihere Besprechung dieser Lukas-Stelle siehe in Dél-
lingers ., Briefe und Erklarungen“, Miinchen, bei Beck, 1890,
S, 8—12.



279 —

Die Verwendung einer neuen Deutung genannter Stellen
zu dogmatischen Zwecken verstosst also jedenfalls wenigstens
indirekt gegen den Geist des oben angefiihrten, vom Konzil
von Trient aufgestellten katholischen Grundsatzes beziiglich
der Schrifterklarung. Auf Auslegungen, die den Vitern fremd
sind, oder worin sie nicht tibereinstimmen, kann kein wahrhaft
katholischer Glaubenssatz gegriindet werden.

Eingehendes tliber obige Schriftstellen siehe bei Langen,
,Das Vatikanische Dogma von dem Universal-Episkopat und
der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem Verhiltnis zum Neuen
Testament und der patristischen Exegese“. Bonn 1371—1876,
bei Ed. Weber. 4 Teile. 2. Ausg. in 1 Bd. 1876.

10. Warum halten wir die oben angefiihrten vatikanischen Glau-
benssdtze fiir durchaus unkatholisch?

Weil nach der in der alten Kirche geltenden Traditions-
regel, wie sie z. B. um 440 von dem hl. Vinzenz v. Lerins im
Anschluss an Irendus und Tertullian aufgestellt und auch auf
dem Konzil von Trient (1545—1563) noch festgehalten wurde,
wahrhaft katholisch nur das ist, was, weil schon von Christus
und den Aposteln tiberliefert, immer, iiberall und von allen in
der Kirche geglaubt worden ist. Jene Lehren aber tauchten
bei einzelnen allerdings schon im 5. Jahrhundert, offiziell von
Rom vertreten aber erst seit der Mitte des 9. Jahrhunderts auf
und konnten nur unter Berufung auf eine Reihe von Félschungen
und Erdichtungen — schon Nikolaus I. (858—867) berief sich
auf solche — und unter Anwendung von Zwang und Gewalt
gegen die Verteidiger der alten Lehre ausgebreitet und prak-
tisch verwertet werden. Erst gegen Ende des 13. Jahrhunderts
wurden sie auch in dogmatische und geschichtliche Lehrbiicher
aufgenommen, doch fanden sie niemals allgemeine Annahme.
Nicht nur hat die morgenliandische Kirche sie niemals als ka-
tholisch anerkannt, auch in der abendlandischen Kirche gelang
es nicht, das tberlieferte Glaubensbewusstsein voéllig zu unter-
dricken und auszuléschen. Sowohl einzelne durch Frommig-
keit und Gelehrsamkeit ausgezeichnete Manner: Bischofe, Theo-
logen, Rechtsgelehrte und Dichter, wie Erzbischof Hinkmar von
Rheims (f 882), Abt Bernhard von Clairvaux (f 1153), der ita-
lienische Dichter Dante (f 1321), Weihbischof Nikol. von Hont-
heim in Trier (Febronius, 1 1791), die Kirchenhistoriker Tille-



— 280 —

mont, Fleury, Natalis Alexander, als auch ganze Korperschaften
und Teile der Kirche, wie die Pariser Hochschule wihrend vier
Jahrhunderten (Kanzler Gerson, 1 1429), die gelehrte Mauriner
Ordensgenossenschaft in Frankreich, 1618 gegriindet, sowie die
Oratorianer daselbst und {iberhaupt die katholische Kirche
Frankreichs bis ins 18. Jahrhundert hinein, gallikanisch genannt,
sofern sie Rom gegeniiber an ihren von alters her ererbten
Eigentiimlichkeiten und Rechten festhielt (siehe Frage 14 1),
mit dem beriihmten Bischof Bossuet v. Meaux (f 1704) und
Prof. Richer ({ 1631), ja ganze Generalkonzilien (Niheres unter
Frage 14) legten Zeugnis ab fiir den alten Glauben der Kirche.

Das Wort katholisch®, das in der hl. Schrift noch nicht
vorkommt, wurde zur Kennzeichnung der christlichen Kirche
wahrscheinlich zur Zeit der Apostelschiiler zuerst gebraucht —-
Ignatius, Bischof von Antiochia (1 ca. 116) schreibt in seinem
Briefe an die Gemeinde in Smyrna cap. 8: ,Da, wo Christus
Jesus ist, da ist die katholische Kirche* — und zwar urspriinglich
nicht im rdumlichen Sinne, um ihre Ausbreitung in der ganzen
Welt, beziehungsweise ihre Bestimmung dazu, zum Ausdruck zu
bringen, sondern um anzudeuten, dass sie in Lechre, Gottesver-
ehrung und Verfassung festhiilt an dem ganzen Wesen (x«d’ ¢20v)
dessen, was Christus gelehrt nnd angeordnet hat, im Gegensatz
zu solchen, die nach Gutdinken nur gewisse Teile des Christen-
tums zur Annahme sich auswihlten und daher Heretiker oder
haretisch genannt wurden (von wigsio%et == sich auswihlen).
Siehe Prof. Bullinger im ,Altkatholischen Volksblatt® Nr. 20/03.
Nach alten Erklarern soll das Wort ,katholisch® auch eine
solche innere, das Ganze durchziehende Einheit bezeichnen,
kraft deren jeder einzelne Teil alle wesentlichen Eigenschaften
des Ganzen besitzt, wie z. B. ein Wassertropfen und ein Feuer-
funke ihrem Wesen nach dasselbe sind, was eine Wassermasse
und ein Feuerbrand. Siehe Bischof Reinkens, ,Uber Einheit der
katholischen Kirche“, S. 138 ff., Wiirzburg 1877, bei Stahel.
Hiernach ist katholisch, was in der Weise dem Ganzen eigen
ist und es durchzieht, dass es in jedem einzelnen Teile sich
findet., Was aber zu diesem inneren, dem Ganzen in allen
seinen Teilen gemeinsamen Wesen des Christentums gehort,
lasst sich eben am sichersten durch Anwendung des oben an-
getiihrten Satzes des hl. Vinzenz v. L. erkennen. Die in der
romischen Kirche iiblich gewordene Sitte, als katholisch ohne



— 281 —

weiteres alles das zu bezeichnen, was nun einmal, gleichviel
seit wann und wie, in derselben sich eingebtirgert hat, ist na-
tirlich vollig willkiirlich und unberechtigt. Es soll zwar, wie
auch Vinzenz selbst bemerkt (commonit. ¢. 28), durch seinen
Grundsatz nicht jeglicher Fortschritt der Glaubenserkenntnis
ausgeschlossen sein; ein solcher darf und soll vielmehr statt-
finden (Joh. 16, 13), aber die Entwicklung darf nicht zur Ver-
kehrung ins Gegenteil werden (,ut vere profectus sit ille fidei,
non permutatio®, schreibt Vinzenz. Vgl. Joh. 16, 14: _Der-
selbige, d. i. der hl. Geist, wird mich verherrlichen; denn von
dem meinigen wird er nehmen und euch verkiindigen“). Bilden
nun aber die neuen Glaubenssitze nicht einen direkten Gegen-
satz zu dem, was Christus (Matth. 23, 8—12) gelehrt hat?

Was aber die erwihnten Félschungen und Erdichtungen be-
trifft, die schon im 5. Jahrhundert ihren Anfang nahmen und bis
ins 13. hinein fortgesetzt wurden, so konnten sie auf die Dauer den
kritischen Blicken der Wissenschaft nicht entgehen und wurden
schliesslich als solche aufgedeckt. Dennoch stiitzt sich Pius IX. in
der dem vatikanischen Konzil zur Begriindung der neuen Glau-
benssitze vorgelegten ersten dogmatischen Konstitution iiber die
Kirche Christi wieder auf lingst erwiesene Filschungen, sowie
auf entstellt oder verstimmelt angefiihrte Texte und auf un-
richtige Behauptungen und Auslegungen (Niheres dariiber findet
sich in Schulte, ,Der Altkatholizismus¥, S. 296 ff., Giessen 1887,
sowie in ,Fragen ohne Antwort“ von Obricht, S. 133—168.
Halle, bei Strien, 1896). Die grossartigsten der fritheren Fil-
schungswerke sind bekannt unter dem Namen ,Pseudo-Isidor
und ,Pseudo-Cyrill“.

11. Welcher Art waren die erwdhnten Filschungen und Erdich-
tungen ?

Man falschte durch Beisitze oder Verstiimmelungen Be-
schliisse von Konzilien, Schriften von Kirchenviitern, Pipsten
oder sonstigen hervorragenden Midnnern, oder man erdichtete
ganze Urkunden, z. B. die Geschichte von der Bekehrung,
Taufe und Heilung des Kaisers Konstantin des Grossen durch
Papst Sylvester — mnach zeitgenossischem Berichte wurde er
erst kurz vor seinem Tode in Nikomedien, einer Kleinasiatischen
Stadt, durch Eusebius, den Bischoft dieser Stadt, getauft — und
die sogenannte Konstantinische Schenkungsurkunde, wonach

-



— 282 —

dieser Kaiser zum Dank fir seine Heilung vom Aussatz dem
Papst Sylvester Rom und Italien mit den okzidentalischen Pro-
vinzen (Lombardei, Venetien und Istrien, spiter auch auf alle
Inseln des Westens, wie Korsika, selbst Irland gedeutet) ge-
schenkt haben soll; ferner, um das Eingreifen des Ostgoten
Theodorich des Grossen bei einer strittigen Wahl in Rom zu
verhindern, erdichtete man Akten einer gar nicht gehaltenen
Synode zu Sinuessa, die in einem #dhnlichen Falle entschieden
haben sollte, der romische Bischof koénne von niemand auf
Erden gerichtet werden, und einen ,Brief des hl. Petrus an die
Konige der Franken“, von Papst Stefan III. um 754 an Konig
Pipin geschickt, worin der hl. Petrus um Hilfe bittet fiir Rom
und den Papst gegen die Longobarden. Auch das 530 begonnene
und im 8. Jahrhundert fortgesetzte Papstbuch, Lebensbeschrei-
bungen der alten Piépste enthaltend, ist mit zahlrcichen Er-
dichtungen durchflochten. Der Zweck solcher Machenschafien
war, pépstliche Anspriiche zu begriinden und als schon in frii-
herer Zeit ausgeilibt und anerkannt darzustellen, darunter auch
den Anspruch auf Liénderbesitz. Dadurch wurde z. B. Konig
Pipin der Kleine veranlasst, das friihere byzantinische Exarchat
von Ravenna und die Pentapolis den Longobarden zu entreissen
und 756 dem romischen Stuhle zu schenken, welche Sehenkung
die Grundlage bildete zu dem spiiteren Kirchenstaate.

Néheres bei Littledale, ,Klare und einfache Griinde gegen
den Eintritt in die romische Kirche®. Deutsch von Woker (mit
Vorwort von Bischef Herzeg), S. 144 ft., London, Wymann
& Schne 1881, und in Friedrich, ,Papsttum vou Dollinger
(Janus), S. 21 ff. Minchen, bei Beck, 1892.

12. Wie verhdlt es sich mit dem sogenannten Pseudo-Isidor?

Um das Jahr 845 wurde im westfrankischen Reiche eine
Sammlung von Konzilienbeschliissen und Papstbriefen verfer-
tigt und verbreitet, weleche man filschlich dem bereits 636 ge-
storbenen Bischof Isidor von Sevilla zuschrieb. In diese Samm-
lung waren neben echten Sticken auch viele unechte auf-
genommen worden, und zwar nicht bloss aus friiherer Zeit
stammende Félschungen, sondern auch neue, insbesondere 95 neu
erdichtete péipstliche Dekretalschreiben, aber auch einige falsche
Schreiben anderer Kirchenhidupter und falsche Synodalakten.
Es geschah das urspringlich zwar zu dem Zwecke, um zu-



gunsten der Bischife die pipstliche Gewalt zu steigern, namlich
um die Bischofe von ihren Erzbischofen, den Provinzialsynoden
und der weltlichen Gewalt unabhéngiger zu machen und direkt
unter den Papst zu stellen. In der Folge aber musste unter
der auf Grund dieser Filschungen eingetretenen Steigerung
der péapstlichen Gewalt zur Oberherrschaft iiber Staat und
Kirche naturnotwendig auch die bischofliche Gewalt leiden und
zu einer entwiirdigenden Abhiingigkeit von Rom herabsinken.

Die wichtigsten der Anspriiche, die im Pseudo-Isidor als
schon lange gelibt und anerkannt zur Geltung gebracht werden,
sind in folgenden Sitzen enthalten: Das Priestertum ist von
Christus zum Oberherrn der Welt bestellt; daher steht Kkein
Bischof oder Kleriker unter dem weltlichen Gericht. Im Papst
ruht die Fiulle des Priestertums, er ist der Bischof der ganzen
Kirche; ihm ist daher das ausschliessliche Richteramt tiber alle
Bischoéfe vorbehalten, und ohne seine Bestitigung kann kein
Bischof von einem Provinzialkonzil abgesetzt werden. Ihm
steht die Fille der Macht zu, die Bischofe sind nur seine die-
nenden Gehiilfen in dem einem jeden angewiesenen Distrikt;
er kann daher auch einen Bischof von einer Kirche an eine
andere versetzen. Er allein auch kann allgemeine Konzilien
versammeln und ihren Beschliissen Gesetzeskraft geben; auch
Glaubensdekrete von Konzilien sind ohne seine Bestiitigung
kraftlos. Die romische Kirche wird bis zum Ende unberihrt
bleiben von jedem Makel des Irrtums. Alle wichtigeren kirch-
lichen Angelegenheiten werden endgiltig in Rom entschieden.
Angeklagte Geistliche konnen vom Provinzialkonzil an den
Papst appellieren.

Zwar war die Echtheit dieser Sammlung und vieler Stiicke
derselben schon sofort bei dem Bekanntwerden derselben von
Erzbischof Hinkmar von Rheims (7 882) angezweifelt und be-
stritten worden, spiter auch von Kardinal Nikolaus von Cues
(+ 1464); aber schlagend deren Unechtheit nachzuweisen, ge-
lang erst im 16. Jahrhundert den sogenannten Magdeburger
Centuriatoren, d. i. einer Anzahl evangelischer Theologen, die
unter Leitung des Magdeburger Predigers Matthias Flacius die
Kirchengeschichte zuerst wissenschaftlich bearbeiteten, das
ganze Werk nach Jahrhunderten unter sich verteilend, daher
ihr Name (1559—1574); und dann vollends gelang es gegen-
tiber einem Verteidigungsversuche des Jesuiten Turrianus (1572)



284 —

dem Genfer Prediger David Blondel (1628). Seitdem konnte
man sich gegnerischerseits zwar der Anerkennung der Wahr-
heit nicht mehr ganz entziehen. Selbst Papst Pius VI. schrieb
einmal 1789: ,Lassen wir diese Sammlung beiseite, die, wenn
ihr wollt, verbrannt werden sollte.“ Und der Jesuit De Regnon
aussert dartber in seinen ,Etudés religieuses“ 1865 die frei-
miitigen Worte: ,Ja, der Betriiger hat sein Ziel erreicht. Er
hat, wie er wiinschte, die Disziplin der Kirche geandert, aber
er hat nicht den allgemeinen Verfall aufgehalten. Einem Be-
trug gibt Gott niemals seinen Segen, Nichts als Unheil haben
die falschen Dekretalen herbeigefiihrt. Dennoch aber werden
noch immer falsche Stiicke daraus als echt verwendet, z. B. im
Rechtsbuch der romischen Kirche, in Liguoris Moraltheologie
und im romischen Brevier, dem den romischen Geistlichen zum
tiiglichen Gebrauch vorgeschriebenen Andachtsbuch.

13. Welche Fortsetzungen des Pseudo-Isidor sind besonders er-
wihnenswert, und wie verhdlt es sich mit dem sogenannten
Pseudo-Cyrill 2
a) Im 11. Jahrhundert wurde unter Papst Gregor VII.

(1073-—1085) das pseudo-isidorische System weiter ausgebildet

und namentlich behufs Begriindung einer Oberherrschaft des

Papstes iiber die ganze Welt, auch iliber die Firsten in welt-

lichen Dingen, durch neue Falschungen, die gregorianischen

genannt, zu stiitzen gesucht. In diesem Sinne wurde das Kirchen-
recht in verschiedenen neuen Goesetzessammlungen b.earbeitet,
so von Anselm von Lucca (1080—1086), von Kardinal Deus-
dedit, von Bischof Bonizo von Piacenza, von Kardinal Gregor
von Pavia in seinem Polyvkarpus (vor 1118) und in Deutschland

vou Bischof Burkard von Worms (1012—1022). Papst Gregor VII.

selbst fasste das ganze System in 27 Siitzen zusammen in seinen

LDictatus®.

Hervorgehoben seien als gregorianische Weiterbildungen
Pseudo-Isidors folgende Sitze: Bischofe kénnen von Pépsten
und ihren Legaten rasch und durch ein summarisches Ver-
fahren abgesetzt werden. Firsten stehen unbedingt und in
jeder Beziehung unter dem Papste (von Gregor VII. dar-
getan in einem Schreiben an Bischof Hermann von Metz aus
einem Schreiben des Papstes Gelasius durch sinnentstellende
Auslassungen und Zusammenriickung getrennter Sétze). Ihm,



— 285 —

der die Macht hat, die Pforten des Himmels zu schliessen
oder zu offnen, steht auch zu, tber die Erde, also auch tiber
Firsten zu richten; er selbst aber kann von niemand ge-
richtet werden. Das Papsttum ist der Sonne zu vergleichen,
das Konigtum dem Mond. Die irdische Herrschergewalt ist
auf Anstiften Satans durch gottlose, lasterhafte Menschen auf-
gerichtet worden. Mit einem Gebannten darf man nicht ein-
mal reden, folglich auch nicht mit gebannten Firsten; darum
werden solche zur Regierung unfihig und missen abgesetzt
werden. Aus der pidpstlichen Binde- und Losegewalt folgt das
Recht des Papstes, Fiirsten abzusetzen und Untertanen vom
Eide der Treue zu losen. Péapstliche Anordnungen sind so an-
zunehmen, als seien sie durch die Stimme Petri selbst bestéitigt
(Falschung einer Erklirung des Papstes Agatho). Péapstliche
Dekretalbriefe sind den kanonischen Schriften der Bibel gleich-
guachten (Filschung von August. de doctr. christ. 1. 2, c. 8),
daher ihre Lehren als unfehlbar anzunehmen. Ein in rechter
Weise ordinierter Papst wird alsbald durch Petri Verdienste
unzweifelhaft heilig, wihrend weltliche Firsten leicht durch
den Besitz der Gewalt schlecht werden. Auch daraus folgt
die Berechtigung des pépstlichen Anspruchs auf Unfehlbarkeit
und Weltherrschaft. Provinzialsynoden ohne Anwesenheit des
Papstes sind ohne Gewicht (falsches Dekret des Papstes Sym-
machus), ja unerlaubt. ,

b) Durch neue Entstellungen und Félschungen bereichert
und verschirft fand das Papalsystem Ausdruck in der 1139
bis 1142 entstandenen, in der Folge auf lange hinaus mass-
gebend gewordenen, beriihmten Kirchenrechtssammlung des
Gratian, eines rechtsgelehrten Monches in Bologna, Dekret
Gratians genannt. \

Darin wird z. B. Karl dem Grossen der auf der deutschen
Nationalsynode zu Tribur 895 ausgesprochene Grundsatz zu-
geschrieben, das von Rom auferlegte Joch miisse ertragen
werden, wenn es auch unertriglich scheine. Auch ist darin
Canon 36 der Trullanischen Synode von 692 gefilscht, um den
dort erneuerten Beschluss des Konzils von Chalzedon, betreffend
wesentliche Gleichstellung des Patriarchen von Neu-Rom (Kon-
stantinopel) mit dem von Alt-Rom, gegenteilig lauten zu lassen
(statt nec non ist non tamen gesetzt). Desgleichen ist durch
einen Zusatz gefilscht Canon 17 der Synode zu Karthago vom



— 286 —

Jahre 418, um das dort ausgesprochene Verbot der Appellation
niederer Kleriker an eine fremdldndische Instanz (ad trans-
marina), womit zweifellos Rom gemeint ist (siche Frage 14 f),
gerade beziiglich Roms aufzuheben. Ausserdem tritt Gratian
ein fir Anwendung von Gewalt in Glaubenssachen und fiir
Verfolgung und Hinrichtung von Hiretikern und gibt dem Be-
griff der Hiresie eine masslose Ausdehnung. Der Papst wird
gleich Christus als hoch iiber allen Kirchengesetzen stehend
erklart, da er es ja sei, der jedem Gesetze erst Kraft verleihe.
Er auch sei von den Geistlichen als ihr einziger Gerichtsherr
anzuerkennen.

¢) Auf Gratian bauten weiter die darauffolgenden Dekre-
talensammlungen bis 1313, nimlich: die Dekretalen Gregors IX.,
der Liber sextus und die Clementinen (von Clemens V.), womit das
aus diesen vier Sammlungen bestehende kanonische Rechtsbuch
(corpus juris canonici) zum Abschluss kam. Spiter wurden
noch bheigefiigt zwei sogenannte Extravagantensammlungen,
Dekretalen Johannes XXII. u. a. enthaltend, sowie Glossen
oder Erklarungen zu den einzelnen Teilen des corpus juris
canonici.

Der wiahrend dieser Zeit unter Filschung von Geschichte
und Bibel, z. B. von Deuteron. 17, 12, oder unter willkurlicher
Deutung von Bibelstellen erfolgte Ausbau des Systems sei ge-
kennzeichnet durch folgende Sitze und Tatsachen: Der apo-
stolische Stuhl hat das romische Kaisertum von den Griechen
auf die Deuntschen (Karl den Grossen) iibertragen; daher steht
dem Papste das Recht zu, einen von den deutschen Kurfiirsten
gewahlten Konig zu verwerfen (Innozenz II1. 1198—1216). Der
Papst ist Herr des Gesetzes, und alles in der Kirche ist sein
Eigentum; daher gilt das Verbot der Simonie (Handel mit geist-
lichen Amtern) fiir die romische Kurie nicht (Joh. de deo um
1245). Die pépstliche Gewalt verhiilt sich zur kaiserlichen und
koniglichen, wie die Sonne, die tiber den Tag herrscht, zum
Mond, der von jener sein Licht empfingt, um die Nacht ein
wenig zu erhellen, oder wie die Seele zum Leib, welcher nichts
fir sich, sondern nur der unterwiirfige Diener der Seele sein
soll (Innozenz III.). Dem Papste steht zu, iberall da, wo es sich
um eine schwere Siinde handelt, mit seiner richterlichcn Macht
einzuschreiten, zu strafen und die Entscheidungen weltlicher
Gerichte zu annullieren (von Innozenz III. in der Dekretale



— 287 —

»,Novit“ aus Matth. 18, 15—17 gefolgert). Nicht erst Konstantin
der Grosse hat durch seine (angebliche) Schenkung den Papst
zum Herrn und Gebieter der ganzen Welt gemacht, wie
Gregor IX. (1227—1241) lehrte, sondern schon Christus, der
dem Petrus die Binde- und Lésegewalt fiir das irdische und
das himmlische Reich iibergab. Daher ist die weltliche Macht
nur insoweit eine legitime, als die Firsten sie als eine vom
Papst verliehene gebrauchen (Innozenz IV., 1245—1254), Jeder
Kleriker muss dem Papst gehorchen, auch dann noch, wenn
dieser Ungerechtes befiehlt; denn niemand darf iiber das, was
der Papst tut, urteilen. Eine Ausnahme ist nur zulidssig, wenn
der Auftrag eine Héaresie enthielte, oder eine grosse Verwir-
rung der Kirche zu befirchten ware (Innozenz IV.). Die irdische
Gewalt kann, wenn sie vom rechten Wege abweicht, von der
geistlichen gerichtet werden, die héchste geistliche Gewalt aber
in einem solchen Falle nur von Gott allein (Bonifaz VIII., 1294
bis 1303, in der Bulle ,Unam sanctam®). Weitere zwei Sitze
dieser Bulle siehe in Frage 18. Jeder Kaiser hat dem Papst
einen formlichen Treu- und Gehorsamseid zu schwoéren, so dass
er mit keinem Feinde der romischen Kirche und mit keinem,
der ihr verdichtig ist, ein Bindnis eingehen darf (Clemens V.,
1305—1314). Der Papst ist oberster, ja einziger Gesetzgeber der
ganzen Kirche, er tragt alle Rechte im Schreine seiner Brust
(Bonifaz VIIL.); er kann daher auch bestehende Gesetze im
ganzen oder fiir einzelne Fille aufheben (dispensieren). Er ist
auch Herr liber das Fegfeuer (Aug. Trionfo im Auftrag Joh. XXIL.).
Erzbischéfe und Bischéfe wurden durch einen Gehorsamseid
vollig abhéngig gemacht vom Papste, erstere auch durch das
vom Papste um hohen Preis zu beziehende Pallium (eine weiss-
wollene Schulterbinde, auch Hermelinkragen genannt), nach
dessen Empfang erst sie seit 1215 ibhr Amt antreten durften;
sie wurden tatséchlich zu blossen Vikaren und Vasallen des
Universalbischofs. Seit Innozenz III. wird der Papst nicht mehr
bloss Vicarius Petri, sondern mit Vorliebe Stellvertreter Christi
und Gottes genannt. Geméss der Fille der Gewalt kann er
von Rechts wegen vom Recht dispensieren (nicht bloss von all-
gemeinen Kirchengesetzen, sondern selbst von gottlichen Ge-
boten). In der Folge mussten die Bischofe alle funf Jahre vom
Papst sich die eigentlich im bischéflichen Amte selbst liegenden
Vollmachten zu Dispensen von kirchlichen Satzungen, z. B.



gewissen Ehehindernissen, die sogenannten Quinquennalfakul-
tdten, erbitten. Er befreit durch sogenannte Exemtionen Stifter
oder Kloster gegen Entrichtung eines jahrlichen Zinses von der
bischoflichen Gewalt und setzt die Monche, namentlich seit dem
13. Jahrhundert die Bettelmonche, als seine ihm unmittelbar
unterstehenden und unbedingt ergebenen Elitetruppen den Bi-
schofen und Pfarrern an die Seite und stattet sie mit beson-
deren Vorrechten aus, wie Predigen, Geldeinsammeln, Ablass-
verkiinden, Kirchenbannverhidngen, Beichthoren mit der Macht
der Lossprechung auch in Fillen, die sonst dem Papste vor-
behalten sind. Nicht minder greift er in die Verwaltung und
Verfassung der Diodzesen ein durch Legaten, welche mit unum-
schrinkten Vollmachten ausgeriistet (Bann und Interdikt) die
Lander durchziehen, Synoden veranstalten und diesen Beschliisse
vorschreiben, die sie zu fassen haben, auch in die weltlichen
Angelegenheiten sich einmischen. Wegen streitiger Pfrinde-
besetzungen oder Bischofswahlen.kann nach Rom appelliert
werden; durch die infolgedessen in Rom zu fithrenden Pro-
zesse geraten Bischofe und Pfrindenbesitzer vielfach tief in
Schulden und auch dadurch in die peinlichste Abhingigkeit
(siehe Woker, ,Das kirchliche Finanzwesen der Péapste®, S. 181.
Nordlingen, bei Beck, 1878). Das noch von Innozenz III. an-
erkannte erzbischofliche Recht, die Bischofe ihrer Provinz zu
bestiatigen, wird unter Nikolaus III. (1277—1280) dem Papste
vorbehalten; desgleichen das Besetzungsrecht einer Anzahl von
Bischofsstiihlen und anderen geistlichen Stellen, sowie die Los-
sprechung von gewissen Sitinden und von Kirchenstrafen (FRe-
servationen). Papstliche Giinstlinge, auch Italiener, werden durch
Empfehlung oder Auftrag in auswiirtigen Diozesen auf einfluss-
reiche Stellen oder Pfriinden gebracht. Clemens IV. (1265 bis
1268) behauptet sogar das Recht des Papstes, alle kirchlichen
Stellen ohne Unterschied zu vergeben. Auf den wiithrend dieser
Periode veranstalteten, in der Folge filschlich als 6kumenisch
bezeichneten allgemeinen abendlandischen Kirchenversamm-
lungen, nidmlich vier Lateransynoden zu Rom 1123, 1139, 1179
und 1215 und der zweiten zu Lyon 1274 (die erste zu Lyon
1245 und die zu Vienne 1311 waren auch nicht allgemeine
abendlindische Konzilien), macht nicht das Konzil die Gesetze,
sondern der Papst lisst seine Dekrete verlesen und meist ohne
eigentliche freie Beratung dariiber unter Zustimmung der Ver-



— 289 —

sammelten als Gesetz verkiindigen. Die Kirche von Rom,
urspriinglich die mit ihrem Bischof und ihren Priestern ver-
einigte Gemeinschaft der Gldubigen, ist vom Ende des 11. Jahr-
hunderts bis gegen 1130 hin zur rémischen Kurie geworden,
d. i. zu einer grossen, von mehreren hundert Personen (Kardi-
nilen, Notaren, Taxatoren, Schreibern usw.) besorgten Geschéfts-
kanzlei, wo Prozesse gefiihrt, Pfriinden vergeben, Privilegien,
Dispensen, Schutzbriefe, Ablésse, Absolutionen, allerlei Ent-
scheidungen, Befehle und Taxenforderungen ausgefertigt werden,
wihrend das wahrhaft Religiose, zum Heil der Seelen Dienende
vollig vernachlassigt wird, so dass von ihrem simonistischen
Treiben der Verfall der Kirche ausgeht (Klagen der hl. Hilde-
gard ca. 1170, Bonaventura (f 1274), Birgitta (v 1373), Katharina
von Siena (+ 1380), Dante, Pelayo, Petrarca, Abt Jakob von
Junterburg u. a.).

d) Schliesslich entstand um die Mitte des 13. Jahrhunderts,
als die Kreuzfahrer das sogenannte lateinische Kaiserreich
griindeten, und es sich darum handelte, die getrennte griechische
Kirche von der Berechtigung der pépstlichen Anspriiche auf
Universalgewalt und Unfehlbarkeit in der Kirche zu iiberzeugen,
durch einen lateinischen Theologen, wahrscheinlich einen Do-
minikaner, der sich unter den Griechen aufgehalten hatte, ein
neues Falschungswerk, Pseudo-Cyrill genannt, nimlich eine dem
444 verstorbenen Bischof Cyrill von Alexandrien untergescho-
bene Sammlung von erdichteten oder gefidlschten, zugunsten
der péapstlichen Anspriche lautenden Ausspriichen griechischer
Konzilien und griechischer Kirchenviter, darunter des hl.
Chrysostomus (f 407) und der beiden hl. Cyrille: von Jeru-
salem (7 386) und von Alexandrien, sowie eines angeblichen
Maximus. Diese Sammlung wurde 1261 dem Papste Urban IV.
zugeschickt und von diesem, der offenbar selbst sich tiduschen
liess, sogleich in einem Schreiben an den griechischen Kaiser
Michael Paldologus, wenn auch ohne Nennung von Namen,
beniitzt und auch dem berithmten Dominikaner Thomas wvon
Agquin (v 1274) als echt zugestellt, der sie sogleich, ohne Ver-
dacht zu schopfen, in einer Schrift gegen die Griechen ver-
wertete und darauf gestiitzt die Lehre von der piépstlichen
Allgewalt und Unfehlbarkeit in die dogmatischen Lehrbiicher
einfiihrte. In des Thomas Fusstapfen traten namlich die darauf-
folgenden Verfasser derartiger Biicher, wie der Augustiner-

Revue intern. de Théologie. Heft 70, 1910, 19



— P90 -

monch Augustin Trionfo von Ankona (1320), der Dominikaner
Torquemada (1450), die Kardinile Thomas de Vio oder Cajetan,
Jakobazzi, Melchior Cano, Bellarmin (1621) und die ihm fol-
genden Jesuiten. Erst die Dominikaner Nicolai, Le Quien u. a.,
letzterer ausfiihrlich in der Vorrede zu seiner ,Panoplia contra
schisma Greecorum®, die 1718 zu Paris erschien, sagten es offen
heraus, dass ihr Meister Thomas durch einen Betriiger, und
dann die ganze Schar der folgenden Theologen und Kanonisten
durch Thomas irregefithrt worden sei. Siehe auch eine von
Prof. Reusch 1889 im 18. Bande der Abhandlungen der histo-
rischen Klasse der bayerischen Akademie der Wissenschaften
veroffentlichte Untersuchung ,Die Falschungen in dem Traktat
des Thomas von Aquin gegen die Griechen“ (Opusculum contra
errores Greecorum ad Urbanum IV.).

Das Wesentlichste von dem, was nach Pseudo-Cyrill die
Orientalen iiber die Stellung des Papstes in den ersten finf
Jahrhunderten gelehrt haben sollen, ist nach Déllingers Papst-
tum von Friedrich S. 133 f. folgendes: Christus hat dem Petrus
die Gewaltfiille, die er selbst besessen, bestitigt, und so ist es
der Papst allein, welcher zu gebieten, zu lésen und zu binden
hat. Thm gehorcht jedermann so, als ob er Christus selber
wire; was er entscheidet, muss beobachtet werden. Denn
Christus ist mit jedem Papst vollstindig und vollkommen in
bezug auf Sakrament und Autoritit. Der apostolische Stuhl
regiert, allein unerschiitterlich im Glauben Petri stehend, wih-
rend andere Kirchen durch Irrtum befleckt sind. So ist die
romische Kirche die Sonne, von welcher alle anderen Kirchen
ihr Licht empfangen. Ein Konzil hat seine Autoritit nur vom
Papste. Die Aufstellung eines neuen Glaubensbekenntnisses ist
sein Recht, und wer seiner Autoritiit sich nicht unterwirft, ist
Hiretiker; denn dem Papste allein steht es zu, iiber jede Frage
der Lehre zu entscheiden.

¢) Um dem Inhalt der oben angefiihrten Rechtsbiicher den
Schein einer geschichtlichen Bestiitigung zu geben, musste auch
die Geschichtschreibung jener Zeit eine Unmasse von Félschungen
und Erdichtungen aufnehmen. So verfuhr, wenn auch vielleicht
nicht immer mit Bewusstsein falschend, der schlesische Do-
minikaner Martin von Troppau, zubenannt der Pole, seit 1278
Erzbischof von Gnesen (+ 1279) in seinem Compendium ,Chronik
der Papste und Kaiser*, ferner der Dominikaner Tolomeo von



DI -

Lucca, pépstlicher Bibliothekar und 1318 zum Bischof von Tor-
cello ernannt, in seiner bis 1313 reichenden Kirchengeschichte.
Dieser war z. B. der erste, welcher die Fabel von der Ein-
setzung der Kurfiirsten durch Gregor V. (995) verbreitete, als
Erginzung zu der von Alexander III. und Innozenz III. erson-
nenen Theorie von der Ubertragung des Kaisertums von den
Griechen auf die Deutschen durch' die Pipste. Ahnlich wurde
die spanische Geschichte gefédlscht durch die Bischofe Pelayo
von Oviedo und Lucas von Tuy (in seiner um 1236 geschrie-
benen Weltchronik), um die lange Zeit bis gegen Ausgang des
11. Jahrhunderts selbstindig gewesene Kirche Spaniens mehr
und mehr Rom zu unterwerfen. Spiter nahm auch der Kar-
dinal Cisar Baronius (Oratorianer, + 1607) eine Masse von un-
echten Stiicken und Erdichtungen auf in seinen den Magde-
burger Centurien (siehe Frage 12) gegeniibergestellten kirchen-
geschichtlichen Annalen, die bis 1198 gehen und 1538—1607
in 12 Bénden herausgegeben wurden, sowie in seiner Neube-
arbeitung des romischen Martyrologiums (1586) und in dem von
ihm und Bellarmin 1602 unter Clemens VIII. neubearbeiteten
Brevier. Der Jesuit Alfons Pisanus verfasste eine ganz apo-
kryphe (falsche) Geschichte des nicénischen Konzils (Dillingen
1572). Auch die Kirchengeschichte Spaniens wurde neuerdings
den jesuitischen Ordenszwecken entsprechend grossartig ge-
falscht, indem der Jesuit Roman de la Xiguera Chroniken er-
dichtete und arch#ologische Denkmale nebst Reliquien ver-
fertigte (siehe Reusch, .Index® II, 244—250).

M. Korp.
(Fortsetzung folgt.)




	Die altkatholische Bewegung der Gegenwart : deren Ursprung, Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten

