
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 70

Artikel: L'ancien-catholicisme et la théologie scientifique

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403754

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 213

L'ANCIEN-CATHOLICISME

ET LA THÉOLOGIE SCIENTIFIQUE.

Le raisonnement suivant est encore très répandu : « La
théologie est chose religieuse; donc elle dépend de la religion
et de l'Eglise. Son but, chez les chrétiens, est de démontrer la
vérité du christianisme et la nécessité d'obéir à l'Eglise. Donc
elle n'a rien à faire avec les sciences. Donc une théologie dite
scientifique est un contresens. Dieu nous en préserve! Ne confondons

pas la religion et la science ; ce sont deux ordres de choses
distinctes. La science trop souvent attaque la religion et
prévariqué ; donc une théologie scientifique, serait plus encore qu'un
contresens; elle serait une prévarication.»

Ce tissu de sophismes doit être réfuté, d'abord parce que
ce sont des sophismes, ensuite parce qu'ils sont de nature à

faire considérer la religion et l'Eglise chrétienne comme hostiles
à la science. Et comme la science a l'avenir pour elle, comme
dans un conflit avec les théologiens ce n'est pas elle qui
reculera, on voit à quelle catastrophe ces sophismes peuvent
conduire : discréditer et ruiner la religion en général, le christianisme

et l'Eglise en particulier.
Rétablissons donc les choses dans leur vérité par de justes

définitions et par un exacte exposé de la situation.

1° Le point de départ de toute cette question est dans la
notion de la religion.

Les personnes ci-dessus indiquées disent encore : La religion
est la révélation que Dieu a faite de lui-même au monde par
le Christ et par l'Eglise, révélation qui impose manifestement à

toute personne religieuse la nécessité de se soumettre à Dieu
et à l'Eglise, donc la nécessité de ne pas discuter, et de laisser
les savants faire leurs affaires. Nous, gens religieux, faisons



— 214 —

les nôtres, c'est-à-dire croyons, obéissons, recevons de l'Eglise
nos dogmes et leurs explications, et écartons les dires des
prétendus savants, qui ne peuvent qu'embrouiller ce que la religion
enseigne et ce que l'Eglise décide.

Nouveau tissu de sophismes et de cercles vicieux. Les
braves gens qui raisonnent ainsi, supposent déjà leur thèse
prouvée, en s'appuyant sur des mots dans lesquels ils mettent
déjà leurs propres idées; et croyant leur thèse démontrée,
évidente, ils repoussent toute discussion. Ils supposent déjà comme
démontré: 1° que Dieu a révélé au monde leur religion c) eux;
2° que Dieu à institué pour le salut du monde leur Eglise à eux ;
3° qu'il est donc logique de pratiquer cette religion et d'obéir
à cette Eglise, simplement, sans opposition ni discussion.

Malheureusement, rien de tout cela n'est évident a priori.
Aucune de ces trois assertions n'est fondée, ou du moins, des

esprits qui passent pour intelligents, lettrés, honnêtes, de bonne
foi, n'acceptent comme fondée aucune de ces trois assertions.
Ils en demandent les preuves. Ils y ont droit. Les leur refuser
serait, de la part des croyants, de la cruauté, de l'inhumanité,
et même de l'irréligion. La charité, la justice, la foi même leur
font un devoir de justifier et de démontrer ce qu'ils affirment.
«Le sage n'affirme rien qu'il ne prouve », dit le proverbe. S'ils
sont sages, ils doivent prouver.

Voilà donc déjà évidente la nécessité d'une preuve. Or
une preuve est chose scientifique. Dieu a révélé au monde la
religion, dit-on. Mais où est Dieu? Où est sa révélation? Où,
quand, à qui a-t-il fait cette révélation? Qui en est dépositaire?
Que contient-elle? Ce contenu est-il évident, ou doit-il être
expliqué? Et s'il doit être expliqué, qui le fera? L'Eglise, dites-
vous. Quelle Eglise il y en a plusieurs. La vôtre, dites-vous.
Très bien, mais, de grâce, il faut justifier cette préférence, il
faut donner les preuves que votre Eglise a bien les droits que
vous lui attribuez.

Les preuves en question doivent être tirées de l'histoire ;

elles doivent reposer sur des documents historiques. Où sont-ils?
Ils doivent, de plus, être intelligibles. Destinés à éclairer et à

convaincre des hommes raisonnables, ils doivent satisfaire la
raison, ne pas contredire le bon sens, la logique, l'évidence.

Or c'est là ce qu'on appelle la science et la science la plus
élémentaire. Donc, on le voit, bon gré mal gré, il faut admettre



— 215 —

une théologie rationnelle, logique, conforme à l'évidence, à l'histoire

certaine, par conséquent scientifique.
Les ennemis de la théologie scientifique auraient tort de

croire que les partisans de cette théologie sont irreligieux, qu'ils
veulent citer Dieu à leur barre, l'interroger avec orgueil, lui
manquer de respect, et remplacer la religion par l'impiété.
Nullement. Il ne s'agit point de cela. Il s'agit simplement d'être
homme de sens et de raison, de découvrir la vérité pour s'y
soumettre. Dieu qui a fait l'homme raisonnable, ne saurait
écarter la raison qu'il a créée. Il doit être le premier à donner
satisfaction à cette raison et à cette conscience, qui sont, de

par lui, la gloire de l'homme, et qui sont les meilleurs moyens
de glorifier Dieu lui-même. Repousser la raison, violer ses droits,
serait offenser Dieu. Combattre la science, serait combattre la
vraie religion, parce que la vraie science n'est que la vérité
connue et rendue évidente.

Que l'on réfute avec la raison et la vraie science les faux
savants qui se trompent, très bien. Mais les vrais savants doivent
être entendus, ou, si l'on préfère, la science vraie qu'ils enseignent
doit être respectée, admise et aimée. Toute vérité vient de Dieu;
toute lumière vient de l'auteur des lumières, de Dieu qui est
la lumière même. La religion-vérité est une sœur de la science-
vérité ; ce sont deux rayons du même soleil. Il ne peut pas y
avoir d'opposition entre ces deux lumières si elles sont, non
des apparences, non des spéciosités, non des illusions, mais des

réalités positives. C'est la raison qui dissipe les fausses lumières;
n'ayons donc pas peur de la raison.

C'est ainsi que la théologie rationnelle s'impose à tout homme
raisonnable. Or théologie rationnelle et théologie scientifique
sont synonymes, la raison éclairée conduisant à la science, et
la science vraie reposant sur la raison.

2° Si nous consultons l'histoire, le monde, la société actuelle
avec laquelle nous sommes obligés de compter, nous arrivons
à la même conclusion. Voici comment:

Qu'on le veuille ou non, que cela déplaise ou non, le fait
est que tout le monde ou à peu près veut aujourd'hui se rendre
compte de la religion ou des choses religieuses : les uns, pour
légitimer leur irreligion ou leur indifférence; d'autres, pour savoir
le parti qu'ils doivent prendre dans cette grave question, s'ils



— 216 —

doivent être indifférents, ou hostiles, ou favorables, car la chose
en vaut la peine; les autres enfin, pour justifier leurs sentiments
religieux, qu'ils croient fondés parce qu'ils ont été élevés dans
ce point de vue; mais cette simple croyance de tradition et
d'éducation ne leur suffit plus. La matière est trop importante
en elle-même, elle implique trop de conséquences sérieuses, elle
impose trop de devoirs souvent onéreux, pour qu'on passe sur
elle à la légère.

Aujourd'hui la religion touche à tout; à tort ou à raison,
elle devient un système de morale sociale avec telle personne,
un système politique avec telle autre, un système de philosophie
avec une troisième ; elle exige telle vue sur l'histoire, tel
jugement sur l'évolution de l'humanité, selon qu'on est religieux
ou qu'on ne l'est pas, qu'on voit en elle un facteur du progrès
ou un élément de décadence. Il n'est plus permis d'ignorer les
discussions. Si modeste que soit la position qu'on occupe, on
veut être libre dans sa conduite, dans sa tenue, dans ses
appréciations. Puisqu'il faut prendre parti, il faut aussi pouvoir dire
pourquoi, justifier son choix, défendre son opinion, réfuter les
objections, en un mot paraître raisonnable et l'être. L'instruction
est assez répandue, même dans la simple bourgeoisie, pour
qu'on doive être à même de se rendre compte, publiquement
ou non, d'après la raison et la science, de la religion en soi,
donc de la religion naturelle et des religions positives, de leurs
origines, de leur nature, de leurs effets. Les objections les plus
graves courent les rues et les salons, le moindre journal soulève
des difficultés à propos du moindre incident, les miracles se

multiplient à Lourdes à chaque pèlerinage, les débats religieux
ou irreligieux recommencent à chaque tremblement de terre,
les attaques contre la Providence et contre Dieu sont choses

quotidiennes. Il faut donc savoir à quoi s'en tenir, non seulement

pour faire bonne contenance dans le monde, dans un
cercle de penseurs et ailleurs, mais encore et surtout pour soi-
même, pour la satisfaction de son esprit et de sa conscience.
Ceci est du bon sens. Or ceci est de la théologie rationnelle
et scientifique.

Qu'on veuille bien le remarquer, il ne sagit plus d'un coup
d'œil rapide jeté sur les religions en vue d'un jugement banal
à prononcer. C'est aux sources de l'histoire que l'on veut
remonter. Une œuvre nouvelle est en train de se réaliser, œuvre



— 217 —
•

savante et d'une grande étendue: Religionsurkunden der Völker,
sur allgemeinen Religionsgeschichte.

En voici le plan, publié par l'éditeur Julius Boehmer ;

Fünf Abteilungen: 1. Die Vorderasiatisch-westeuropäische
Völkergruppe. — 2. Die mongolische Völkergruppe. — 3. Die
amerikanische Völkergruppe. — 4. Die Naturvölker und kulturarmen

Völker. — 5. Das Christentum (die einzige Nicht-Volksreligion

im Vollsinn des Wortes).
Die Abteilung 1.— 3. umfasst die Völker, die in irgend einem

Sinne eine Geschichte oder geschichtliche Vergangenheit haben;
Abteilung 4. die Völker, die bis heute geschichtslos sind;
Abteilung 5. die Religion, die als solche von der Geschichte und
der geschichtlichen EntAvicklung unabhängig ist.

Zur ersten Abteilung sind zu rechnen: 1. Religions-Urkunden
der Ägypter. 2. Religions-Urkunden der Semiten: Araber, Baby-
lonier, Assyrer, Phönizier, Syrer, Israeliten, Mandäer, Manichäer
u. s. w. 3. Religionsurkunden der Arier: Indier (Brahmanismus,
Buddhismus, Hinduismus), Perser, Griechen, Römer, Kelten,
Germanen, Balten, Slaven, Albaner, Rumänen, Phryger, Thraker,
Armenier. 4. Religionsurkunden der Kaukasier: Tscherkessen,
Georgier, Etrusker.

Zur zweiten Abteilung gehören: Religions-Urkunden 1. der
Chinesen, 2. der Japaner, 3. der Hunnen, Magyaren, Finnen,
4. der Türken.

In die dritte Abteilung fallen: Religions-Urkunden 1. der
Azteken in Mexiko, 2. der Maya und Nahua in Yucatan, 3. der
Chibcha im nördlichen Süd-Amerika, 4. der Inka in Peru.

In die vierte Abteilung kommen die übrigen Religionen der
vier aussereuropäischen Erdteile. Hier werden berücksichtigt
z. B. die Völker Sibiriens; die turkmanischen Stämme in Asien,
die Bataken, Dajaken u. s. av. ; die Kaffern, Madagassen, Eweer
Afrikas u. s. -w. ; die verschiedenen Völkergruppen der Südsee
und Australiens; die Eskimos und Indianer Nord-Amerikas.

In der fünften Abteilung endlich sollen ausser der Bibel
und den Bekenntnisschriften der einzelnen Kirchengemeinschaften

alle Schriften aller Zeitalter, die für die christliche
Religion von bleibendem W^erte sind, Aufnahme finden.

On imagine aisément la quantité d'études sérieuses et
approfondies que toutes ces recherches vont provoquer. Aux Histoires



— 218 —

des religions que nous avons déjà!), ajoutons donc celle-ci, qui
sera certainement considérable.

Quel qu'en soit l'esprit, il est impossible de rester à l'écart,
de n'en pas prendre connaissance, de ne pas contrôler ses assertions

et ses documents, de ne pas discuter ses conclusions.
C'est de nous-mêmes, de nos consciences, de nos Aries spirituelles
qu'il s'agit. Essayer de fuir le débat (si débat il y a), serait
trahir son devoir envers soi-même, manquer à sa conscience et
à son honneur, et si l'on est religieux, ce serait manquer aussi
à son devoir envers Dieu, qui doit être défendu et glorifié.

A côté de cette œuvre nouvelle, je pourrais en citer une
quantité d'autres, très scientifiques aussi, sur les origines des

religions, sur les formes primitives ou inférieures du sentiment
religieux et de la civilisation, sur les documents récemment
découverts en Orient, sur les religions indo-européennes, sur
les religions sémitiques. On peut dire que la science des formes
du polythéisme est en train de se renouveler. Que de progrès
accomplis pendant les cinquante dernières années! Les librairies

allemandes surabondent en ouvrages d'une science
incontestable: à côté des Holtzmann, des Harnack, des Heinrici, des

Krüger, des Kaftan, des Fr. M. Schiele, des Kautsch, que
d'autres noms ne faudrait-il pas citer, pour être simplement
équitable Que les adversaires du protestantisme trompent
faibles les systèmes protestants actuels, ils ont beau jeu, car
ces systèmes sont les premiers à se démolir eux-mêmes. Mais
si le protestantisme, tel qu'il se présente aujourd'hui, est faible,
la science protestante est énorme comme érudition. Les points
de vue sont nouveaux. Mieux posées, les questions s'éclairent
les unes les autres. En tout cas, l'application de la méthode
scientifique à la théologie est aujourd'hui un devoir élémentaire2).

Lorsque l'attaque n'était qu'une raillerie voltairienne, on
pouvait se borner à faire une riposte simplement spirituelle.
Mais nous n'en sommes plus là : le bon mot, qui suffit à tout
dans les choses légères, ne suffit à rien dans les affaires
sérieuses, et la religion est sérieuse. La critique religieuse
actuelle n'est plus celle du XVIIIe siècle : favorable ou hostile,

') Rappelons, en particulier, le volume intitulé: Third Congress for the History
of religions ; Oxford 1908. A'oir la «Revue internat, de Th.». avril 1909, p. 413-415.

ä) Voir l'ouvrage publié sous ce titre, en 1903, par M. G. Berguer, Genève.



— 219 —

elle ne se borne plus à des suppositions, à des hypothèses, à

de simples tendances sympathiques ou antipathiques; elle est
fondée sur des faits positifs que les découvertes historiques
ont mis en lumière, sur des règles philologiques et scientifiques

qui sont de rigueur et dont nul aujourd'hui ne peut plus
se dispenser, sur des méthodes que le progrès des temps et des

esprits impose.
Partir de la révélation surnaturelle et miraculeuse comme

d'une chose qui ne se discute pas et qui porte sa preuve avec
elle, et bâtir sur ce fondement prétendu indiscutable et évident
tout un édifice de même nature qui ne relève que des prétendus

dépositaires de cette révélation, ce procédé n'est plus de
mise. Des enfants encore crédules peuvent s'en contenter. Mais
le public intelligent, habitué à raisonner de tout et à faire la
preuve partout, exige aujourd'hui, dès le point de départ, une
démonstration en règle. Qu'est-ce que la révélation? qu'est-ce
que le surnaturel qu'est-ce que le miracle Ce ne sont pas
là des idées premières et intuitives par elles-mêmes ; elles en
supposent tant d'autres qu'il est impossible de commencer
patelles un cours logique de théologie. La théologie, étant une
science, n'est plus une affaire d'autorité, mais de raison et de

logique. Dans leur bon temps, nombre de théologiens ont mis
la charrue devant les bœufs, ont jonglé avec des mots obscurs
et non définis, a\rec des maximes et des formules pleines d'à
peu près et de fausses équivalences, à coups de sophismes,
de trucs et d'anathèmes. Ceci n'est plus permis. Science, la
théologie doit procéder comme toutes les sciences, et nul ne
peut l'en dispenser.

Sans doute elle n'est pas une science mathématique, et
l'on ne saurait exiger d'elle des lumières algébriques et des
raisonnements par a -f- b. Elle est une science d'ordre logique,
métaphysique et moral, et comme telle, elle doit fournir des

preu\res de cet ordre; je dis des preuves et non des assertions
fantaisistes, et non des racontars de l'autre monde, et non des

témoignages de visionnaires malades ou de mystiques
hystériques. Les maladies dites religieuses sont un fait; elles sont
connues et classées, et les chimères qu'elles suggèrent ne
peuvent plus passer pour des réalités saines et de bon aloi.

Vous dites que la religion est un fait divin. Prouvez-le.
L'assertion n'est pas simple ; elle est même très compliquée.



— 220 —

En attendant que vous ayez fourni cette démonstration, il est
déjà évident qu'elle est aussi un fait humain. Comme fait
humain, elle est composée d'éléments humains, elle relève donc
de la nature de l'homme, soit de son corps, soit de son âme,
c'est-à-dire de ses facultés intellectuelles et morales. Donc,
logiquement, le traité de la vraie religion présuppose le traité de

l'homme; l'anthropologie est ainsi de première nécessité pour
établir la théologie scientifique. Impossible d'expliquer des idées
religieuses, si l'on n'explique pas d'abord ce qu'est une idée,
d'où elle vient et comment elle évolue. Impossible d'expliquer
des sentiments religieux, des actes religieux, si l'on n'explique
pas d'abord ce qu'est un sentiment en soi, ce qu'est un acte
moral et de conscience, quelle en est la source, la condition,
la portée, les conséquences, etc. Donc science du corps humain,
science de l'âme, physiologie, psychologie, logique, métaphysique,

ontologie, éthique, nature et histoire de ces sciences,
telles sont les préambules nécessaires, indispensables, de la
théologie sérieuse et solide. La théologie romaine est pleine
de cercles vicieux et de pétitions de principes; aussi ne
compte-t-elle plus que dans les séminaires fermés à la lumière
du jour, où le public qui pense librement et qui parle librement
ne pénètre jamais.

Si donc on veut sauver la théologie, si on veut lui faire
une place d'honneur parmi les penseurs, si on veut qu'elle vive
dans les intelligences, dans la raison, dans les consciences éclairées,

il faut qu'elle soit scientifique. Scientifique ou nulle, il n'y
a plus de milieu.

J'entends les timides se récrier et dire que c'est la fin du
monde et de la religion. Erreur. C'est la fin d'un régime fini
et usé, mais c'est le commencement d'un régime de lumière
et de liberté. C'est la fin des illusions maladives et des superstitions

de la crédulité naïve, mais c'est le commencement de

la foi éclairée, de la conviction qui sait rendre compte d'elle-
même, et qui peut agir un grand jour, le front haut, sans avoir
à rougir devant le tribunal de la science. C'est donc la
réhabilitation de la religion qui commence. Vilipendée, conspuée

par les esprits irreligieux, la théologie relè\Te le gant et
réclame sa place, avec modestie, il est vrai, mais aussi avec fierté
et dignité. Elle connaît ses lacunes puisqu'elle est science
humaine, mais elle sait aussi ce qu'elle vaut. C'est une ère



— 221 —

nouvelle: ère de lumière, de démonstration et non de vision,
de lutte intellectuelle et non d'anathème, d'adhésion libre et
consciencieuse, et non de pression ni d'inquisition. Voilà l'avenir;

c'est même déjà le présent. To be or not to be.

3° Après avoir prouvé que la théologie doit être rationnelle

et scientifique, précisons, par plus de détails, ce que doit
être la théologie scientifique.

Au moyen âge, les théologiens s'adjugeaient la première
place, non pas tant parce que Dieu est l'Etre premier et
suprême que parce que la théologie était à leurs yeux la
première et la maîtresse des sciences (domina scientiarum); celles-
ci n'étaient que ses servantes. Dès lors les sciences devaient
obéir à la théologie ; c'était celle-ci qui dictait les principes et
les décisions, que nulle science ne devait oser contredire.
Quelle naïveté! De ce que Dieu est l'Etre suprême, on
concluait que la science que les hommes se faisaient de lui, devait
faire loi aux mathématiques, à l'astronomie, aux sciences
naturelles et à la philosophie. Si la théologie enseignait que tel
homme a arrêté le soleil, l'astronomie deArait le croire à la lettre
et l'enseigner expressément. Si la théologie enseignait que tel
fait dépassait les forces de la nature et qu'il ne pouvait avoir
été accompli que par Dieu même, la physique, la chimie,
l'anthropologie devaient l'admettre aveuglément et l'enseigner.

Etc.
Aujourd'hui cette attitude est renversée. Dieu reste

certainement l'Etre suprême, et quand il parle, sa parole est divine.
Mais il faut prouver qu'il a parlé; et quand on invoque un
miracle comme preuve qu'il a parlé, il faut prouver que ce
miracle est bien un miracle, d'abord qu'il a réellement eu lieu,
ensuite que la cause qui l'a produit est bien une cause divine,
Dieu même. Toutes ces preuves relèvent de la science, ou
plutôt des sciences auxquelles ce fait se rapporte. Ici la théologie

n'a pas à commander. Chaque science examine et
contrôle ce qui est de son domaine, et elle le fait en toute liberté.
Les mathématiques posent leurs principes, les autres sciences

apportent leurs données, non des hypothèses ou des probabilités

discutables, mais leurs données certaines, constatées,
démontrées, les seules qui aient force de lois. Il est clair que
les simples probabilités ne sauraient être imposées à qui que



-- 222 —

ce soit, et que la théologie, ainsi que toute autre science, a
le droit de les révoquer en doute et de les tenir pour suspectes.
Je ne parle ici que des données certaines et positivement
scientifiques.

Il est bon de remarquer que Thomas d'Aquin, lorsqu'il
voulait démontrer théologiquement une vérité religieuse,
commençait maintes fois sa démonstration en citant Aristote ou un
autre philosophe, voire même Averrohès, donc en faisant appel
à une donnée scientifique ou à une vérité philosophique. Venait
ensuite sa preuve à lui (respondeo dicendum quod...). Il
suivait, de fait, la méthode que nous préconisons. Souvent les
Pères ont fait de même. Seulement, comme les sciences, à

l'époque des Pères et à l'époque de Thomas d'Aquin, n'étaient
rien moins que certaines, il en est résulté que la prétendue
démonstration des Pères ou de Thomas d'Aquin n'en était pas
une, et que la scolastique est aujourd'hui abandonnée partout
où l'entêtement du parti pris n'existe pas, partout où les
données des sciences actuelles sont acceptées. Je n'ai point à
discuter ici contre les partisans de la physique et de la chimie
d'Aristote; ce serait temps perdu. Que les thomistes actuels
veuillent adapter la philosophie de Thomas d'Aquin et les sciences
naturelles d'Aristote aux sciences actuelles, c'est leur affaire.
Leur tentative me paraît vaine, puérile même. Aussi y a-t-il
mieux à faire qu'à les suivre. Il faut aller aux sciences
franchement et sans biaiser; nous avons tout à gagner dans cette
franchise. Arrière les demi-mesures, les demi-vérités qui sont
des demi-mensonges. Ressusciter à demi un mort, ce n'est pas
le rendre vivant.

C'est ici qu'il faudrait exposer dans quelles relations la
théologie se trouve avec chaque science, ce qu'elle est en
droit d'attendre de chacune, et ce que chacune, en restant
dans sa propre sphère, peut lui donner. De fait, les données
des sciences ont des conséquences philosophiques, et la vraie
philosophie est ainsi fondée sur les sciences, en ce sens que
la philosophie ne peut pas établir des principes qui seraient
en contradiction avec les faits scientifiquement positifs. Il n'y
a pas de vraie métaphysique contre la vraie physique. 11 n'y
a pas de \Traie psychologie contre la vraie physiologie. La
théologie, qui est en contact immédiat avec la philosophie,
reçoit ainsi, par l'intermédiaire de celle-ci, communication des



__ 923 --¦

données certaines des sciences. Telle est l'harmonie entre les
sciences, la philosophie et la théologie. C'est dans le traité de
la théologie comme science — traité qui sert d'introduction à

l'étude de la théologie systématique — que cette question est
étudiée à tous les points de vue qu'elle comporte. Ce qui
précède suffit, je crois, pour établir l'autonomie de chaque science
dans sa sphère propre, et également, les relations et les influences
qui existent des unes aux autres, étant donnée l'unité de l'univers

et par conséquent aussi l'unité des sciences. Dieu, cause
première de l'univers, ne nous est connu naturellement que par
la connaissance que nous avons de son œuvre. C'est ainsi que
la théologie, science de Dieu et des choses divines, est forcément

liée aux sciences naturelles et philosophiques, et qu'elle
ne peut se mettre en contradiction avec elles. Cette dépendance

envers celles-ci, loin de lui nuire et de l'humilier, est

pour elle une garantie, une sécurité, une certitude. Du moment
que l'intelligence humaine est obligée de se soumettre à la
lumière et à la vérité des sciences, elle est obligée aussi de
se soumettre à la lumière et à la vérité de la théologie
scientifique, celle-ci étant liée à celle-là. Cet enchaînement, loin
d'ébranler la religion, la fortifie évidemment.

Ces notions établies, il est facile de comprendre en quoi
consiste la théologie rationnelle et scientifique. C'est celle qui
suit les données de la raison, soit de la raison spéculative, soit
de la raison expérimentale, et qui, de plus, observe et protège
les méthodes dites scientifiques, reçues comme telles dans les
cercles scientifiques, et cela, qu'il s'agisse de philologie, d'exégèse,

d'interprétation de textes positifs, d'histoire ou de

psychologie, de morale, cle philosophie et de dogmatique. Cet
appel à la raison, loin d'effrayer les gens raisonnables, ne peut
que les réjouir. La vraie science ne saurait travailler contre
elle-même.

En tout cas, un point sur lequel tout le monde sera d'accord

est celui-ci, à savoir : tout théologien faisant appel à la
théologie scientifique, s'engage ipso facto à ne pas enseigner
ce qu'il ne sait pas, et à n'enseigner que ce qu'il sait. C'est
écarter du premier coup toutes les interminables discussions
sur les subtilités aussi naïves qu'insolubles, dans lesquelles se

complaisent les rêveurs qui ont du temps à perdre, les
rabâcheurs qui croient prouver quelque chose en répétant sans



224 - -

cesse les mêmes riens, les modestes qui croient connaître les
secrets de la trinité, de la vie future, de l'action divine, etc.
Que d'érudition verbale et verbeuse, dépensée en pure perte,
par exemple sur la vie de St.Jean Baptiste dont on ne sait
que ce qu'en disent les Evangiles, ou sur la vraie place de

l'épiclésis et sur le moment précis de la consécration eucharistique1),

ou sur l'état et le lieu des âmes après la mort, ce

qu'elles font et ce qu'elles ne font pas Il y a des théologiens

qui savent tout, surtout l'inconnaissable. Quel service la
théologie scientifique ne rendrat-elle pas à la vraie théologie,
en la débarrassant de tout ce fatras indigeste et compromettant!

Cette réforme par élimination sera déjà, quoique négative,
un résultat immense. C'est délivrer Lazare de ses bandelettes.

4° Selon M. Saltet (historien), la méthode positive pour
étudier la théologie ne remonte qu'au XVI0 siècle, alors qu'à
la suite de la Renaissance et des travaux de l'humanisme, une
nouvelle attaque contre l'Eglise rendit nécessaire une nouvelle
apologétique et une nouvelle méthode d'études théologiques2).
« La méthode positive est un ensemble de procédés qui
consiste à appliquer aux sciences ecclésiastiques la philologie,
c'est-à-dire les ressources de la linguistique et de la critique5)
Tandis que la scolastique dégénérée achevait sa chute et
parcourait les derniers stades qui devaient la conduire au
protestantisme, un mouvement d'un immense avenir se dessinait en
dehors des sciences ecclésiastiques: c'était la renaissance des
lettres profanes et l'avènement de l'humanisme qui en fut la
conséquence »4).

Avant de poursuivre la pensée de M. S. sur la nature et
le rôle de la théologie positive, il importe de remarquer la
manière dont il retrace l'histoire de la méthode scolastique.
Comme on vient de le voir, il distingue une scolastique «

dégénérée », sorte de modernisme scolastique dans lequel «la doc-

') Prière de lire comme spécimen de subtilité prétentieuse et de chinoiserie
théologique la lettre publiée par M. Pierre Batiffol dans le «Guardian» du 15
décembre 1906, sous ce titre: The consécration moment in the Eucharist, p. 2029-2030.

2) «Bulletin de litt, eccles. de l'Institut de Toulouse», nov. 1909, p. 391.
3) N'est-ce que cela? Et l'histoire, et les sciences naturelles, et la philosophie,

ne doivent-elles pas être aussi appliquées à la théologie?
4) 1'- 391 •



— 225 —

trine luthérienne a toutes ses origines » *). Cette singulière
opinion est due à une découverte d'un autre historien «eminent»,
le P. Denifle. Avant cette scolastique dégénérée des XIVe et
XVe siècles, il y a eu la grande scolastique : d'abord, une
première scolastique, qui ne fut pas encore la grande, et qui
consiste simplement à expliquer les textes bibliques, ainsi que les

Livres des Sentences de Pierre Lombard, « information
philosophique insuffisante malgré les créations de St. Anselme et
d'Abélard » 2) ; puis, la seconde scolastique, la grande, instituée

pour combattre l'averroïsme et l'hérésie albigeoise. Donc «

méthode de combat et complément de la croisade albigeoise » 3).

C'est le début du XIIIe siècle. « L'apologétique nouvelle
consistait à appliquer la philosophie d'Aristote à la démonstration
du dogme; de là des constructions doctrinales en partie
nouvelles», combattues par le parti conservateur, « représenté par
les maîtres séculiers de l'Université de Paris et par les
Franciscains». Albert le Grand et St. Thomas «voulaient exorciser
l'aristotélisme et le baptiser. Tentative hardie Il y eut des

condamnations... Dans la condamnation de l'aristotélisme aver-
roïste, on voulut englober l'aristotélisme thomiste. St. Thomas
fut accusé de compromettre et de miner la foi sur des points
importants. Situation inquiétante, St. Thomas était désavoué par
la Faculté de théologie »4). Après la mort de Thomas, la
scolastique aristotélicienne subit plusieurs défaites et condamnations.

On avait le thomisme des Frères Prêcheurs, l'augustinisme

de St. Bonaventure, et, à quelques années de là, le sco-
tisme des Frères mineurs. Le Frère mineur Roger Bacon

(f 1294), d'Oxford, découvrit sept péchés dans la scolastique:
« prédominance excessiA~e de la philosophie ; lacunes de

l'information, particulièrement au sujet des langues; exposé imparfait

des sciences qu'elle professe ; importance exagérée accordée

au Livre des Sentences, qui fait négliger la Bible au profit
delà spéculation; emploi d'un texte biblique corrompu; exégèse
parfois inexacte » 5). M. Saltet avoue que cette critique «

contient une part de vérité » ; que cette époque ne disposait que
de ressources très limitées. « Comment s'étonner aussi que le
demi-siècle que représente l'apogée de la scolastique n'ait pas
épuisé les sciences ecclésiastiques?» Charmant aveu, qui per-

') p. 389-390. - 2) p. 383- — 3) p- 384- — ') P- 386. - 5) P. 388

Revue intern, de Théologie. Heft 70, 1910. 15



— 226 —

met de déclarer, même à Rome, que la scolastique n'est pas
le dernier mot. Si Léon XIII entendait cet aveu, il serait fort
triste.

Quoi qu'il en soit, il fallait «compléter l'usage de la
philosophie par une information littéraire étendue » *). Autre
aveu : il y eut un conservatisme immobile et un radicalisme
novateur (sic), et entre eux, « le juste milieu, le juste progrès,
fut rarement trouvé». Les novateurs, les «enfants terribles >

adoptèrent des théories qui « devaient amener fatalement la
ruine de la théologie » : tels furent les théologiens modernes,
les scolastiques dégénérés, les pères du protestantisme.

Ecoutons M. Saltet: «Les doctrines les plus spécifiquement
luthériennes: la négation de la grâce intérieure, la doctrine
de la justice imputée, l'autorité prépondérante de l'Ecriture, la
négation de l'autorité des papes, etc., sont autant d'articles de

foi de la scolastique dégénérée » 2). Et maintenant les protestants,

les luthériens du moins, savent d'où ils viennent et ce
qu'ils sont: des scolastiques dégénérés! Le P. Denifle a découvert

que Scot a préparé Occam, que la scolastique a
commencé à dégénérer avec Duns Scot, que la scolastique
dégénérée est principalement l'occamisme, et ensuite le luthéranisme!
« Luther n'est que la résultante, la pétrification de la décadence
du moyen âge, particulièrement en théologie!» Et nunc eru-
dimini

Enfin l'humanisme vint, et avec lui la théologie positive.
« Les pauvres langues du moyen âge » furent remplacées par
'-•les splendeurs des langues anciennes». C'est « la période
héroïque de l'érudition; une méthode était créée... méthode
d'enquête précise et desintéressée... A cet égard, la philologie
n'est ni payenne, ni chrétienne, ni catholique, ni protestante ;

c'est une science indépendante, comme la physique et la
chimie »3). Mais voilà que, par suite du fond payen de la Renaissance,

« la philologie devient une arme contre l'Eglise. La
scolastique dégénérée doit donc faire face à deux contradictions:

à l'humanisme payen et au protestantisme». Alors, grâce
au concile de Trente, l'humanisme chrétien s'organisa et se

fortifia. Comme St. Dominique avait sauvé la grande scolastique

au XIIIe siècle, Ignace de Loyola sauva le grand huma-

') V. 389. — s) F. 390. - 3) P. 392.



77

nisme chrétien au XVIe. « Il y eut donc désormais, dans

l'Eglise (sic), deux méthodes de travail ecclésiastique : la
scolastique et la positive Depuis le milieu du XVIe siècle, la
théologie scolastique se développa sous une forme nouvelle;
pour une part, elle fut différente de la scolastique du XIIIe siècle.
Le XVIIe siècle, particulièrement, fut profondément attaché à

la théologie spéculative ; mais on peut reconnaître que, dans

son ensemble, il a été sévère et même injuste pour la scolastique

du moyen âge Mais la méthode positive gagnait
toujours du terrain. Dans ses dernières années si remplies, Bossuet

trouva du temps pour l'étude de l'hébreu, tant il se rendait
compte que son éloquence n'avait pas complètement triomphé
des arguments critiques de Richard Simon » 1).

M. Saltet constate que ce mouvement d'études a été

interrompu en France pendant un siècle, après la Révolution; que
l'érudition ecclésiastique a passé à l'Allemagne protestante;
que le labeur allemand fut < colossal » et qu'il est « indispensable

» de le connaître. M. Saltet critique ce labeur allemand
et ses résultats ; il y voit une subtilité croissante et des partis
pris philosophiques2'. Les travailleurs français, enfin, se sont
remis à l'œuvre, mais sans se préserver des défauts allemands:
de là « des causes de dissolution et une douloureuse faillite » 3).

Allusion évidente à Lois}- et Cie.

Ce qui suit dans l'exposé de M. S. n'est pas clair; ce ne
sont que des généralités embarrassées. Il faut que les deux
méthodes s'entendent pour réparer le mal. La néo-scolastique
recommandée par Léon XIII a une puissance d'adaptation et
de rajeunissement. «Le travail à faire est immense» (p. 397).
Je le crois sans peine. M. S. croit qu'aATec une soumission absolue
à l'Eglise (sic : lire le pape), et une parfaite sincérité, tout
ira bien.

Pour nous, nous avons d'autres espoirs. Si je suis entré
dans cet exposé minutieux de la pensée de M. Saltet, c'est qu'il
m'a paru piquant sur plusieurs points; c'est qu'il indique les

nouveaux tournants de la pensée ultramontaine sur le
protestantisme ; c'est que les ultramontains, s'ils se soumettent à

toutes les condamnations antiscientifiques du pape, ont du moins
l'avantage de reconnaître que le tnwail théologique à faire

') P. 394. - «) P. 395. - h P. 396.



— 22« —

est « immense » ; c'est que, loin de vouloir l'éviter, ils semblent
désireux de l'entreprendre. A la bonne heure De plus, s'ils
avouent que la scolastique a été une théologie de combat, il
est clair qu'elle est finie, car les armes et les méthodes de
combat changent. S'ils avouent que l'apologétique entreprise
par la scolastique s'est faite par l'adaptation de l'aristotélisme
au dogme, il est clair qu'elle aussi, elle est finie, car l'aristotélisme

a fait son temps.
Ce qui résulte de toute cette élucubration, c'est que Rome

elle-même a besoin de la science; c'est que, tout en condamnant

la vraie science et la vraie critique, elle est obligée de faire
appel à la science et à la critique, tant il est vrai aujourd'hui
que même l'erreur ne peut se défendre et subsister qu'en se

couvrant hypocritement du masque de la vérité. N'est-ce pas
la meilleure démonstration de la nécessité, pour la théologie,
d'être réellement scientifique?

5° On objecte : « A quoi bon votre science et tout ce tra-
A7ail en pure perte? Ce qu'il faut, c'est l'action. C'est avec des

hommes d'action que Arous réformerez ce que a-ous Aroulez

réformer, et que vous serez forts. Sans doute, quelques hommes
de science sont quelquefois utiles, mais combien rarement!
Voyez-les dans leur bibliothèque : ce n'est certainement pas de
là que part le mouvement qui vivifie les masses. Voyez vos
libéraux, auxquels vous attachez tant d'importance pour
défendre votre cause et A^otre Eglise. Oui, il en est de bons, de

fidèles; mais regardez la majorité. Xe vous lâchent-ils pas pour
donner la main aux ultramontains dans les élections? Ne
placent-ils pas leurs intérêts de parti et leurs aA_antages personnels

au-dessus de ce que A'ous appelez la science, le progrès,
la réforme Vous leur aATez prêché pendant plus de trente ans
des vérités scientifiques, un évangile éclairé, un christianisme
libéral; et ils sont les premiers à déserter Aros églises, à envoyer
leurs enfants là où va le grand nombre, c'est-à-dire chez les
ultramontains. Voilà les faits. Ce qui mène le monde, ce qui
attire les masses, ce qui fait foule, c'est la bêtise qui flatte,
c'est la sensibilité qui touche, c'est la superstition qui charme,
c'est l'absence de tout travail intellectuel, c'est la promesse de

pousser les clients et de soigner leurs affaires dans le monde.
Rome se fortifie en ne fatiguant pas le cerveau des auditeurs,



— 229 —

en laissant les consciences tranquilles, en leur parlant de ce

qui empêche de penser, en leur promettant monts et merveilles
en ce monde si l'on est avrec elle, et la vie éternelle si l'on
suit aveuglément ses conseils. Voilà tout. Arrière la science,
vive l'obscurité; plus les mystères sont noirs, plus le peuple
les croit et les aime. C'est la nuit qui plaît aux yeux que le
soleil éblouit et blesse. Ce sont les ignorants qui remplissent
les églises. Donc vous faites fausse route avec votre science.
Vous confondez Eglise et Académie. Faites une Académie,
très bien ; mais ne parlez ni religion ni Eglise, si vous rêvez
une théologie scientifique. Voyez-vous une théologie scientifique

dans les Evangiles, dans les Epîtres des Apôtres, chez
les Pères? Pas l'ombre. Donc imitez-les, et contentez-vous des
vieilles ritournelles auxquelles personne ne croit, mais que tout
le monde conserve; elles endorment les âmes, donc elles font
du bien. C'est ce qu'il faut aujourd'hui pour la foule des
indifférents et des assoupis. Surtout pas de réveil, pas d'appel, pas
de nouveauté excitante; la religion est une vieille chose, et
la jeune science ne peut que lui déplaire. Voilà la vérité,
voilà l'expérience, voilà la routine, voilà la force, voilà le
succès »

Hélas cette horrible doctrine n'est que trop goûtée par
les égoïstes, les farceurs, les jouisseurs, les exploiteurs, ceux
pour qui le monde n'est qu'une matière à duper, pour qui la
vie n'est qu'une partie de plaisir, pour qui la science, le
libéralisme et le progrès ne sont que des mots sonores, des
réclames politiques pour faire venir l'eau au moulin. N'importe.
Je crois à la vérité ; je crois que si le mensonge triomphe
aujourd'hui, c'est la vérité qui le remplacera demain. Faire de
la religion une affaire de ténèbres, est chose tellement odieuse
qu'elle ne saurait durer longtemps. Que Rome triomphe à cette
condition, je n'enA'ie pas son succès. Vive le Christ! Je suis
des deux ou trois qui aiment mieux se réunir en son nom ;

la solitude avec lui m'est plus chère que le triomphe sans lui.
Le triomphe sans lui, c'est le commencement de la fin; la
solitude avec lui, c'est le commencement de la vie éternelle. Mon
choix est fait.

Oui, j'avoue que la science n'est pas tout; qu'elle doit se

tourner en amour, en charité, en religion, et que cette évolution,

cette perfection de la science est rare. Toujours est-il qu'elle



— 230 —

est possible, logique, et qu'elle constitue un devoir aux consciences
droites. Je crois à la conscience et à la logique, quelque arriéré
que soit encore notre état social et l'état intellectuel des masses.
Je répudie comme une honte l'exploitation de la bêtise humaine
et de la superstition sentimentale. Et en agissant ainsi, je suis
certainement dans le Arrai. J'ouvre les Ecritures, et pour me
consoler des fanfaronnades de l'objection, je lis:

« Sois ferme dans la voie du Seigneur, et dans la vérité de

ton sentiment et dans la science ') • • • L'esprit leur a communiqué

la science2!... Combien grand est celui quia trouvé la
sagesse et la science3) Le Très Haut a donné aux hommes
la science4]... Et l'esprit du Seigneur reposera sur lui, l'esprit

de sagesse et d'intelligence, l'esprit de conseil et de force,
l'esprit de science et de piété 6) L'esprit du Seigneur lui a

montré le sentier de la justice, il lui a communiqué la science
et l'a conduit dans la voie de la prudence6; Et je vous
donnerai des pasteurs selon mon cœur, et ils vous nourriront de
science et de doctrine7)... Mon peuple s'est tu, parce qu'il
n'avait pas la science; et toi, parce que tu as repoussé la
science, je te repousserai et t'éloignerai de mon sacerdoce s).
J'ai voulu la miséricorde et non le sacrifice, j'ai A-oulu la science
de Dieu plus que les holocaustes 9i... Et toi, prophète du Très
Haut, tu marcheras devant la face du Seigneur pour préparer
ses voies et pour donner la science du salut à son peuple 10)

Et je prie pour que votre charité marche de plus en plus
dans la science n) Rien ne m'est une perte, si j'ai une science
supérieure du Christ Jésus1'-)... Croissez dans la science de

Dieu l3; ...»
Et maintenant, je sais à quoi m'en tenir. Je sais où est

l'esprit de Dieu. Je vois où est la vraie religion et en quoi
elle consiste. Je distingue les fils de la lumière et les enfants
des ténèbres. Mon devoir est clair. Je n'hésite pas. Vive la
science!

Les théologiens du concile de Trente, en 1563, ont reconnu
que l'art chrétien n'était pas toujours digne de sa haute mission;
et ils ont jugé que l'Eglise ne devrait plus permettre qu'un
artiste scandalisât les fidèles par sa naïveté ou par son igno-

') Ecclésiastique V, 12. — 2) XVII, 6. — XXV. 13. - 4) XXXVIII, 6. -
5) Isaïe XI, 2. — 6) Isaïe XL, 14. — T) Jérémie III, 15. — s) Osée IV, 6. -
9) VI, 6. — 10) Luc I, 77. — ") Philipp. I, 9. - ,2) 111, 8. — 13) Coloss. I, 10.



— 231 —

ranee. Excellent. Ils auraient bien dû faire le même aAreu et
la même recommandation au sujet de la théologie de leur temps,
qui était loin d'être digne de sa haute mission et qui scandalisait
souvent les âmes honnêtes et droites. La théologie de notre
temps, dans beaucoup de milieux, est loin d'être meilleure, si
même elle n'est pire: nier la pauvreté de l'apologétique actuelle
et des expositions dogmatiques, serait de l'aveuglement. On

n'échappe pas au danger en fermant les yeux. Il faut relever
les ruines de la théologie mo3renâgesque, non en les admirant,
mais en les réparant. Le surnaturel a besoin du naturel, gratin
prœsupponit naturam, comme la sainteté a besoin de la morale
et comme la religion a besoin de la logique. Même les faits
mystiques et de sentiment sont aujourd'hui soumis à l'observation

psychologique et physiologique. Tout doit maintenant se

faire avec méthode et logique, et non d'après les rêveries
sentimentales ou les caprices de l'exégèse accommodatice.

Ce point de vue est parfaitement exact. La source de la
force n'est pas dans la matière, ni dans l'argent, ni dans la
puissance humaine, mais dans la vérité. Il y a l'idée-lumière, l'idée-
sentiment, l'idée-volonté. Chaque mentalité suit sa tendance :

les uns vont à la volonté, d'autres au sentiment, d'autres à la
lumière. Tous doiArent, définitivement, revenir à Vidée comme
à la source première. Si donc nous voulons être forts, nous
anciens-catholiques, forts en religion et en théologie, nous devons
nous replacer sur le terrain de Vidée. Je n'exclus ni l'idée-volonté,
ni l'idée-sentiment, mais je place en premier lieu l'idée lumière,
l'idée-science. Notre théologie doit être scientifique; c'est elle
seule qui nous remettra en contact, en union profonde avec
la vérité. Sans cela, mensonge, persévérance du mensonge,
triomphe du mensonge. Ce n'est pas la peine de faire une
réforme pour continuer les mensonges régnants. Non, non;
assez de toute cette fantasmagorie dite religieuse. Vive la vérité,
vive le Christ, vive le vrai christianisme, revu dans la lumière
historique, et non à traA^ers les fausses couleurs des systèmes
humains. Donc notre réforme en faveur d'une théologie scientifique,

solide, sérieuse, sincère, s'impose, et c'est elle que j'affirme
et que je glorifie ici. Et tous nos amis seront de cet avis. Il
ne s'agit pas de casser les vitres, mais de les nettoyer, afin
que la lumière du soleil puisse de nouveau passer à travers.
Déchirons les rideaux du Vatican et des écoles qui se sont



— 232 —

trompées, et voyons enfin ce qui a été et ce qui est, coûte que
coûte. Voilà notre esprit, notre désir, notre œuvre.

Rassurons les timides en leur faisant remarquer qu'il ne
s'agit pas d'ébranler les dogmes, mais de les fortifier en les
affirmant dans leur pureté première, d'après les paroles mêmes
du Christ; qu'il ne s'agit pas de discuter sur les dogmes mêmes,
mais uniquement sur les fausses explications théologiques qui
en ont été données; que cette discussion ne s'adresse pas aux
simples fidèles, qui ont autre chose à faire que de se livrer à
des recherches pour eux inutiles; que cette discussion s'adresse
uniquement aux cercles théologiques dont c'est le devoir de
travailler scientifiquement; que cette discussion n'a nullement
pour but de donner raison à priori aux opinions dites dangereuses,
mais, au contraire, de réfuter, et le plus solidement possible,
toute opinion erronée, de quelque patronage qu'elle se prévale.
Cette discussion n'est donc pas dirigée contre la vérité, mais
pour elle, pour la vraie science, pour la vraie religion. Telle
est la meilleure manière de poursuivre l'erreur jusque dans ses
derniers retranchements, de démasquer l'irréligion, de réfuter
les objections dont la subtilité fait toute la force ; mises au grand
jour, elle deviennent impuissantes. Toute objection dissimulée,
écartée, laissée dans le secret par prudence, est un péril ; il
faut étouffer le monstre, dès qu'il apparaît. La vérité et la
sagesse l'exigent.

Une vraie réforme de la théologie n'exige pas seulement
un sincère et profond amour de la vérité, mais encore une
recherche exacte et méthodique de la vérité, et surtout un
discernement parfait des valeurs et des nuances dans les faits
constatés et dans les idées énoncées. Par exemple, il faut
reproduire exactement la vérité historique. Or, pour cela, suffit-
il d'énoncer et de citer les faits qui se sont accomplis dans le
passé? l'histoire n'est-elle que cela? Non. Il faut distinguer les
faits de valeur et leur accorder la place à laquelle ils ont droit,
place trop souvent occupée par des faits sans valeur. De même

que la véritable histoire politique et sociale d'une nation consiste
moins dans les guerres et dans les faits et gestes des princes
que dans l'évolution même de la nation, dans le progrès des

idées, des mœurs et des institutions, ainsi la véritable histoire
religieuse consiste à montrer l'évolution de la religion et des

religions, le progrès dans la notion de Dieu et dans la con-



— 233 —

science religieuse de l'humanité. L'humanité progresse-t-elle
religieusement, et quels progrès religieux a-t-elle accomplis?
Où en est elle de sa destinée? Les Eglises actuelles dites
chrétiennes sont-elles toutes réellement chrétiennes? n'y a-t-il pas
plus de paganisme, d'idées payennes, de rites payens, dans
quelques-unes d'entre elles que de véritable christianisme? Etc.
Une vraie et sérieuse réforme de la théologie doit pousser
l'amour de la vérité jusque-là. Car, ainsi que l'a remarqué
Fouillée, «nous appartenons à la vérité, la vérité ne nous appartient

pas; nous n'avons par conséquent le droit ni de la modifier,
ni de la diminuer, ni de l'ajourner». Il en est qui, sous
prétexte de prudence, veulent la cacher pour plus de tranquillité
dans les masses. Erreur: c'est amonceler des nuages qui
éclateront d'autant plus violemment plus tard. Oh que Pascal avait
raison lorsqu'il disait (vérité toujours actuelle) : « Les hommes
n'ayant pu guérir la mort, la misère, l'ignorance, se sont avisés,

pour se rendre heureux, de n'y point penser; c'est tout ce qu'ils
ont pu inventer pour se consoler de tant de maux. Mais c'est
une condition bien misérable, puisqu'elle va, non pas à guérir
le mal, mais à le cacher simplement pour un peu de temps,
et qu'en le cachant elle fait qu'on ne pense pas à le guérir
véritablement. »

Les papistes eux-mêmes reconnaissent qu'il faut «renouveler
les sciences religieuses». M. Du Vauroux, évêque d'Agen,
demande « des docteurs initiés à la haute culture et à toutes les

exigences des méthodes modernes». «Il importe, dit-il aux
étudiants en théologie, que vos travaux offrent toutes les
garanties aux exigences croissantes des âmes modernes... Point
d'esprit de système, d'absolutisme intransigeant, de passions
étroites ni violentes... Il n'y a pas de préjugé plus redoutable
à détruire que la prétendue incompatibilité de la science avec
la foi.. Développons notre enseignement supérieur Nous
demandons un enseignement exact, méthodique, détaillé,
scientifique par conséquent»1). M. Mignot, archevêque d'Albi, l'écrit
en toutes lettres dans son volume sur L'Eglise et la critique2).

') L'enseignement supérieur catholique (^ Bulletin de Toulouse», décembre 1909,
p. 418-425).

2) On lit dans l'avant-propos : « Il n'est pas surprenant que l'esprit contemporain

aborde cette étude avec des dispositions, des méthodes, des exigences que les

théologiens et les apologistes d'autrefois n'ont pas connues, auxquelles beaucoup de



— 234 —

Le malheur est que, pendant que quelques évêques intelligents
tiennent ce langage de bon sens, Rome condamne infailliblement

tous les ouvrages de science qui réfutent ses erreurs.
Il va de soi que les protestants parlent de même. M. Albert

Dartigue, en décembre 1909, a démontré que la théologie
évangélique, elle aussi, a besoin d'être scientifiqueJ).

6° On comprend dès lors pourquoi les anciens-catholiques
s'appliquent avec tant d'ardeur à la réforme de la théologie
et de l'Eglise par l'accord de la théologie et de l'Eglise avec
les sciences. Réformer la théologie d'après les données certaines
de toutes les sciences (sciences naturelles, anthropologie,
philosophie, philologie, histoire, sociologie), est une œuvre
gigantesque et superbe. Cette œuATe exige d'abord que toutes les
notions religieuses qui ont été faussées et dénaturées par Rome

ceux de nos jours ne sont point assez préparés, et qu'il en résulte quelques surprises,
et ça et là des malentendus et des conflits. Mais la forme nouvelle que prennent de

fort anciennes controverses ne peut point nous étonner bien longtemps, et c'est avec
confiance que, malgré les oppositions et les tâtonnements, nous assistons a un riche
épanouissement des sciences religieuses renouvelées. Bien que mes fonctions me tinssent
éloigné des conditions du travail scientifique proprement dit. je n'ai pu m'abstraire
de ce magnifique essor de la pensée chrétienne. » — Et plus loin : <¦ Au lieu de
s'effrayer outre mesure des exigences de Vespri! scientifique, des préoccupations religieuses
de la pensée contemporaine, il faut plutôt s'en réjouir. N'est-ce pas un siècle
théologique qui s'annonce? Les grands problèmes de demain seront encore des
problèmes religieux. Et c'est non pas notre effroi, mais notre espérance, qu'il en soit
ainsi, que taut de questions se posent et qu'elles passionnent les âmes. C est l'éternel
besoin de l'Evangile qui agite toute la masse -> (p. 279-280).

') Après avoir signalé les attaques du. parti positiviste qui considère la théologie

comme une étude puérile, il s'est exprimé ainsi: < Le pasteur est donc obligé
de défendre sa foi contre les attaques des ennemis de la religion. Il n'a plus le droit,
comme par le passé, de limiter son travail au cercle étroit de son Eglise; c'est pour
lui un devoir impérieux de faire œuvre d'apologète. Si l'irréligion n'était le fait que
d'une minorité intellectuelle, il pourrait juger la lutte inutile; mais les doctrines négatives

émises par les savants ou les pseudo-savants finissent toujours par s'infiltrer
dans la masse, où elles ont des effets d'autant plus graves qu'elles sont acceptées par
les gens simples comme des vérités indiscutables. Ur pour lutter contre cet athéisme
qui prétend être scientifique et qui s'appuie en effet sur des résultats scientifiques,
mal interprétés ou exagérés, il faut avoir soi-même une culture scientifique, il faut
être au courant des méthodes, des procédés et des principaux résultats de la science.
Il est donc de toute nécessité que dans les Facultés de théologie une large place soit
faite à l'apologétique fondée sur des bases philosophiques et scientifiques. Nos adversaires

prétendent qu'une telle étude est impossible et qu'il est illusoire de vouloir
faire une synthèse de la science et de la théologie. Nous devons répondre à cette
critique, non par des arguments et des démonstrations, mais par des faits : il faut

que la valeur intellectuelle des pasteurs sortis de nos Facultés de théologie montre la
valeur de ces Facultés elles-mêmes. »



— 235 —

et par qui que ce soit, soient rétablies dans leur vérité et leur
exactitude. Cette réforme est plus vaste que celle du XVIe
siècle, laquelle a été concentrée principalement sur la doctrine
de la justification par la foi. La réforme ancienne-catholique
ne touche pas seulement à ce dernier point, mais à une quantité
d'autres non moins importants.

De plus, la réforme du XVIe siècle, en faisant appel à la
liberté de la conscience individuelle, a trop laissé croire que
cette liberté individuelle suffisait; et, sans le vouloir, elle a
ainsi amoindri de fait la nécessité et le rôle de l'Eglise. Au
contraire, la réforme du XIXe siècle veut fortifier l'Eglise, mais
la fortifier en mettant fin à ses abus, en la ramènent à ses
devoirs primitifs et à ce qu'elle doit être d'après la vraie doctrine
du Christ. Voilà pourquoi l'ancien-catholicisme, tout en
poursuivant la réforme de la théologie par la science, poursuit aussi,
et avec non moins de zèle, la réforme de l'Eglise 1° par le
rétablissement du vrai sens des dogmes chrétiens, sens faussé par
nombre de théologiens; 2° par la destruction de la papauté, qui
est une institution politique, et de la pire espèce, absolument
nuisible à la religion ; 3° enfin par l'union de toutes les Eglises
chrétiennes sur le terrain des enseignements du Christ: tus-
trurare omnia in Christo, quœ in cœlis et quœ in terra sunt
(Ephes, I, 10). — Donc petite Eglise, mais grands projets!
Notre petitesse ne nous fait nullement peur, parce que nous
avons, pour y suppléer, une grandeur de premier ordre, le
Christ: cum infirmor tune potens sum (IICorr. XII, 10).

On voit, par ces simples indications, les ressemblances de
but et les dissemblances de moyens, qui existent entre les
deux réformes susdites, entre le protestantisme et l'ancien-
catholicisme. Certains théologiens reprochent à l'ancien-catholicisme

d'avoir des points de ressemblance avec le protestantisme.

Ils ne comprennent pas que toute réforme est une
réforme et que par conséquent des points de ressemblance sont
inévitables dans toutes les réformes. Mais il faut voir aussi
les dissemblances, à savoir: ce que l'ancien-catholicisme ajoute
au protestantisme, et comment une réforme, au XXe siècle,
doit être forcément autre que ce qu'a été celle du XVIe. Les
protestants qui reprochent aux anciens-catholiques de ne pas
se faire protestants, sont aussi aveugles que les théologiens
qui leur reprochent d'être protestants. Une connaissance exacte



— 236 —

des points de vue et des besoins des XIXe et XXe siècles
mettrait fin à ces confusions et à ces griefs inutiles. Que chaque
Eglise particulière suive donc sa voie suivant sa vocation
particulière et sa conscience. Il y a place pour toutes au soleil
du Père céleste et dans le cœur du Christ, qui s'est fait tout
à tous. Comme dit St. Paul, «les opérations sont différentes et
même divisées: et divisiones operationum sunt, idem vero Deus
qui operatur omnia in omnibus » (1 Cor. XII, 6). Et encore :

«Omnia et in omnibus Christus» (Coloss. Ill, 11)... Quoniam
ex ipso, et per ipsum et in ipso sunt omnia : ipsi gloria in
sœcula. Amen » (Rom. XI, 36).

A ceux qui nous demanderaient s'il doit y avoir plusieurs
théologies, nous ferions la réponse suivante: Ne confondons pas
la théologie avec la foi objective ou le dogme. Una fides, une
seule foi, l'enseignement du Christ; pas d'autre. Mais cet
enseignement divin est si sublime, si profond, si vaste, qu'il nécessite

plusieurs explications; la faiblesse de nos esprits ne peut
pas l'embrasser dans toute son étendue par une seule explication.

Si l'on veut appeler «théologie» l'explication en question,
on peut très bien admettre, on doit même admettre la pluralité
des théologies.

Mais, pour ne pas choquer certains esprits timides qui
s'offusqueraient si on leur disait qu'il y a plusieurs sciences
mathématiques, plusieurs chimies, plusieurs histoires naturelles,
plusieurs philosophies, etc., bornons-nous, si on le préfère, à

dire qu'il n'y a qu'une science théologique ; mais ajoutons
aussitôt que cette théologie doit impliquer des points de A^ue divers
et même opposés, des méthodes multiples et même opposées.
L'opposition dans les sciences (et la théologie est une science),
loin d'être un obstacle, est un moyen de progrès, moyen très
humain, très naturel, inévitable, exigé par la vérité même de

nos facultés spirituelles, intellectuelles et morales. Les
sentiments sont divers et opposés, donc les opinions ou explications

théologiques peuvent et même doivent l'être aussi, et tout
cela dans l'unité de la foi et du Christ Sauveur. Rien de plus
facile à comprendre, lorsqu'on ne traite pas les hommes en
machines.

E. Michaud.


	L'ancien-catholicisme et la théologie scientifique

