Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 70

Artikel: L'ancien-catholicisme et la théologie scientifique
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403754

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ANCIEN-CATHOLICISME
ET LA THEOLOGIE SCIENTIFIQU E.

Le raisonnement suivant est encore trés répandu: «La
théologie est chose religieuse; donc elle dépend de la religion
et de I'Eglise. Son but, chez les chrétiens, est de démontrer la
vérité du christianisme et la nécessité d'obéir & 'Eglise. Donc
elle n'a rien & faire avec les sciences. Donc une théologie dite
scientifique est un contresens. Dieu nous en préserve! Ne confon-
dons pas la religion et la science; ce sont deux ordres de choses
distinctes. La science trop souvent attaque la religion et pré-
varique ; donc une théologie scientifique, serait plus encore qu'un
contresens; elle serait une prévarication. »

Ce tissu de sophismes doit étre réfuté, d’abord parce que
ce sont des sophismes, ensuite parce qu'ils sont de nature a
faire considérer la religion et I’'Eglise chrétienne comme hostiles
a la science. Et comme la science a 'avenir pour elle, comme
dans un conflit avec les théologiens ce n’est pas elle qui re-
culera, on voit & quelle catastrophe ces sophismes peuvent con-
duire: discréditer et ruiner la religion en général, le christia-
nisme et I'Eglise en particulier.

Rétablissons donc les choses dans leur vérité par de justes
définitions et par un exacte exposé de la situation.

1° Le point de départ de toute cette question est dans la
notion de la religion.

Les personnes ci-dessus indiquées disent encore: La religion
est la révélation que Dieu a faite de lui-méme au monde par
le Christ et par I'Eglise, révélation qui impose manifestement &
toute personne religieuse la nécessité de se soumettre a Dieu
et & I'Eglise, donc la nécessité de ne pas discuter, et de laisser
les savants faire leurs affaires. Nous, gens religieux, faisons



e DM ==

les notres, c'est-a-dire croyons, obéissons, recevons de I'Eglise
nos dogmes et leurs cxplications, et écartons les dires des pré-
tendus savants, qui ne peuvent qu'embrouiller ce que la religion
enseigne et ce que I'Eglise décide.

Nouveau tissu de sophismecs et de cercles vicieux. Les
braves gens qui raisonnent ainsi, supposent déja leur these
prouvée, en s'appuyant sur des mots dans lesquels ils mettent
déja leurs propres idées; et croyant leur these démontrée, évi-
dente, ils repoussent toute discussion. Ils supposent déja comme
démontré: 1° que Dieu a révélé au monde leur religion @ eux;
2° que Dieu a institué pour le salut du monde leur Eglise a eux;
3° qu'il est donc logique de pratiquer cette religion et d'obéir
a cette Eglise, simplement, sans opposition ni discussion.

Malheureusement, rien de tout cela n'est évident a priori.
Aucunc de ces trois assertions n'est fondée, ou du moins, des
esprits qui passent pour intelligents, lettrés, honnétes, de bonne
foi, n'acceptent comme fondée aucune de ces trois assertions.
[ls en demandent les preuves. Ils y ont droit. Les leur refuser
serait, de la part des croyants, de la cruauté, de I'inhumanité,
ct méme de lirreligion. La charité, la justice, la foi méme leur
font un devoir de justifier et de démontrer ce qu'ils affirment.
«Le sage n'affirme rien qu'il ne prouve », dit le proverbe. S'ils
sont sages, ils doivent prouver.

Voila donc déja évidente la nécessité d'une preuve. Or
une preuve est chose scientifique. Dieu a révélé au monde la
religion, dit-on. Mais ol est Dieu? Ou est sa révélation? On,
quand, a qui a-t-il fait cette révélation? Qui en est dépositaire?
Que contient-elle? Ce contenu est-il évident, ou doit-il étre ex-
pliqué? Et s'il doit étre expliqué, qui le fera? L’Eglise, dites-
vous. Quelle Eglise? il y en a plusieurs. La voétre, dites-vous.
Tres bien, mais, de grace, il faut justifier cette préférence, il
faut donner les preuves que votre Eglise a bien les droits que
vous lui attribuez.

I.es preuves en question doivent étre tirées de I'histoire;
elles doivent reposer sur des documents historiques. Ol sont-ils?
Ils doivent, de plus, étre intelligibles. Destinés a éclairer et &
convaincre des hommes raisonnables, ils doivent satisfaire la
raison, ne pas contredire le bon sens, la logique, 1'évidence.

Or c'est la ce qu'on appelle la science et la science la plus
élémentaire. Donc, on le voit, bon gré mal gré, il faut admettre



— 215 —

une théologie rationnelle, logique, conforme a 'évidence, a I'his-
toire certaine, par conséquent scienfifique.

Les ennemis de la théologie scientifique auraient tort de
croire que les partisans de cette théologie sont irreligieux, qu'ils
veulent citer Dieu a leur barre, linterroger avec orgueil, lui
manquer de respect, et remplacer la religion par l'impiété.
Nullement. Il ne s’agit point de cela. Il s’agit simplement d’étre
homme de sens et de raison, de découvrir la vérité pour s’y
soumettre. Dieu qui a fait ’homme raisonnable, ne saurait
écarter la raison qu'il a créée. Il doit étre le premier 4 donner
satisfaction a cette raison et a cette conscience, qui sont, de
par lui, la gloire de 1'homme, et qui sont les meilleurs moyens
de glorifier Dieu lui-méme. Repousser la raison, violer ses droits,
serait offenser Dieu. Combattre la science, serait combattre la
vraie religion, parce que la vraie science n'est que la vérité
connue et rendue évidente.

Que l'on réfute avec la raison et la vraie science les faux
savants qui se trompent, trés bien, Mais les vrais savants doivent
&tre entendus, ou, si I'on préfere, la science vraie qu'ils enseignent
doit étre respectée, admise et aimée. Toute vérité vient de Dieu;
toute lumiere vient de l'auteur des lumieres, de Dieu qui est
la lumieére méme. La religion-vérité est une sceur de la science-
vérité; ce sont deux rayons du méme soleil. Il ne peut pasy
avoir d’opposition entre ces deux lumieres si elles sont, non
des apparences, non des spéciosités, non des illusions, mais des
réalités positives. C'est la raison qui dissipe les fausses lumieres;
n'ayons donc pas peur de la raison.

C’est ainsi que la théologie rationnelle s'impose a tout homme
raisonnable. Or théologie rationnelle et théologie scientifique
sont synonymes, la raison éclairée conduisant A la science, et
la science vraie reposant sur la raison.

2° Si nous consultons I'histoire, le monde, la société actuelle
avec laquelle nous sommes obligés de compter, nous arrivons
a la méme conclusion. Voici comment:

Qu’on le veuille ou non, que cela déplaise ou non, le fait
est que tout le monde ou a peu prés veut aujourd'hui se rendre
compte de la religion ou des choses religieuses: les uns, pour
légitimer leur irreligion ou leur indifférence; d’autres, pour savoir
le parti qu'ils doivent prendre dans cette grave question, s'ils



— 216 —

doivent étre indifférents, ou hostiles, ou favorables, car la chose
en vaut la peine; les autres enfin, pour justifier leurs sentiments
religieux, qu'ils croient fondés parce qu'ils ont été élevés dans
ce point de vue; mais cette simple croyance de tradition et
d’éducation ne leur suffit plus. La mati¢re est trop importante
en elleeméme, elle implique trop de conséquences sérieuses, elle
impose trop de devoirs souvent onéreux, pour qu'on passe sur
elle &4 la légere.

Aujourd’hui la religion touche a tout; a tort ou a raison,
elle devient un systéme de morale sociale avec telle personne,
un systéme politique avec telle autre, un systéme de philosophie
avec une troisieme; elle exige telle vue sur 'histoire, tel juge-
ment sur l'évolution de l'humanité, selon qu'on est religieux
ou qu'on ne l'est pas, qu'on voit en elle un facteur du progres
ou un élément de décadence. 11 n'est plus permis d’ignorer les
discussions. Si modeste que soit la position qu’on occupe, on
veut étre libre dans sa conduite, dans sa tenue, dans ses appr¢-
ciations. Puisqu'il faut prendre parti, il faut aussi pouvoir dire
pourquoi, justifier son choix, défendre son opinion, réfuter les
objections, en un mot paraitre raisonnable et I'étre. L’instruction
est assez répandue, méme dans la simple bourgeoisie, pour
qu'on doive étre & méme de se rendre compte, publiquement
ou non, d'aprés la raison et la science, de la religion en soi,
donc de la religion naturelle et des religions positives, de leurs
origines, de leur nature, de leurs effets. Les objections les plus
graves courent les rues et les salons, le moindre journal souleve
des difficultés a propos du moindre incident, les miracles se
multiplient & Lourdes & chaque pélerinage, les débats religieux
ou irreligieux recommencent 4 chaque tremblement de terre,
les attaques contre la Providence et contre Dieu sont choses
quotidiennes. Il faut donc savoir & quoi s’'en tenir, non seule-
ment pour faire bonne contenance dans le monde, dans un
cercle de penseurs et ailleurs, mais encore et surtout pou# soi-
méme, pour la satisfaction de son esprit et de sa conscience.
Ceci est du bon sens. Or ceci est de la théologie rationnelle
et scientifique.

Qu’'on veuille bien le remarquer, il ne sagit plus d'un coup
d'ceil rapide jeté sur les religions en vue d'un jugement banal
A prononcer. C’est aux sources de l'histoire que 'on veut re-
monter. Une ceuvre nouvelle est en train de se réaliser, ceuvre



— 217 —
L)
savante et d'une grande étendue: Religionsurkunden der Vilker,

sur allgemeirnen Religionsgeschichte.
En voici le plan, publié par 'éditeur Julius Boehmer;

Finf Abteilungen: 1. Die Vorderasiatisch-westeuropéische
Voélkergruppe. — 2. Die mongolische Vélkergruppe. — 3. Die
amerikanische Volkergruppe. — 4. Die Naturvélker und kultur-
armen Volker., — 5. Das Christentum (die einzige Nicht-Volks-
religion im Vollsinn des Wortes). ‘

Die Abteilung 1.— 3. umfasst die Viélker, die in irgend einem
Sinne eine Geschichte oder geschichtliche Vergangenheit haben;
Abteilung 4. die Volker, die bis heute geschichtslos sind; Ab-
teilung 5. die Religion, die als solche von der Geschichte und
der geschichtlichen Entwicklung unabhingig ist.

Zur ersten Abteilung sind zu rechnen: 1. Religions-Urkunden
der Agypter. 2. Religions-Urkunden der Semiten: Araber, Baby-
lonier, Assyrer, Phonizier, Syrer, Israeliten, Mandier, Manichier
u. s. w. 3. Religionsurkunden der Arier: Indier (Brahmanismus,
Buddhismus, Hinduismus), Perser, Griechen, R&émer, Kelten,
Germanen, Balten, Slaven, Albaner, Ruminen, Phryger, Thraker,
Armenier. 4. Religionsurkunden der Kaukasier: Tscherkessen,
Georgier, Etrusker.

Zur zweiten Abteilung gehoren: Religions-Urkunden 1. der
Chinesen, 2. der Japaner, 3. der Hunnen, Magyaren, Finnen,
4. der Tirken.

In die dritte Abteilung fallen: Religions-Urkunden 1. der
Azteken in Mexiko, 2. der Maya und Nahua in Yucatan, 3. der
Chibcha im noérdlichen Siid-Amerika, 4. der Inka in Peru.

In die vierte Abteilung kommen die {ibrigen Religionen der
vier aussereuropdischen Erdteile. Hier werden beriicksichtigt
z. B. die Vélker Sibiriens; die turkmanischen Stimme in Asien,
die Bataken, Dajaken u. s. w.; die Kaffern, Madagassen, Eweer
‘Afrikas u. s. w.; die verschiedenen Vélkergruppen der Siidsee
und Australiens; die Eskimos und Indianer Nord-Amerikas.

In der fiinften Abteilung endlich sollen ausser der Bibel
und den Bekenntnisschriften der einzelnen Kirchengemein-
schaften alle Schriften aller Zeitalter, die fiir die christliche
Religion von bleibendem Werte sind, Aufnahme finden.

On imagine aisément la quantité d'études sérieuses et appro-
fondies que toutes ces recherches vont provoquer. Aux Histoires



~ 218 —

&
des religions que nous avons d'éjal), ajoutons donc celle-ci, qui
sera certainement considérable.

Quel qu’en soit l'esprit, il est impossible de rester & 'écart,
de n'en pas prendre connaissance, de ne pas controler ses asser-
tions et ses documents, de ne pas discuter ses conclusions.
C’est de nous-mémes, de nos consciences, de nos vies spirituelles
qu'il s’agit. Essayer de fuir le débat (si débat il y a), serait
trahir son devoir envers sol-méme, manquer a sa conscience et
a son honneur, et si l'on est religieux, ce serait manquer aussi
a son devoir envers Dieu, qui doit étre défendu et glorifié.

A coté de cette ceuvre nouvelle, je pourrais en citer une
gquantité d'autres, trés scientifiques aussi, sur les origines des
religions, sur les formes primitives ou inférieures du sentiment
religieux et de la civilisation, sur les documents récemment
découverts en Orient, sur les religions indo-européennes, sur
les religions sémitiques. On peut dire que la science des formes
du polythéisme est en train de se renouveler. Que de progrés
accomplis pendant les cinquante derniéres années! Les librai-
ries allemandes surabondent en ouvrages d'une science incon-
testable: & coté des Holtzmann, des Harnack, des Heinrici, des
Kriiger, des Kaftan, des Fr. M. Schiele, des Kautsch, que
d’autres noms ne faudrait-il pas citer, pour étre simplement
équitable! Que les adversaires du protestantisme trouvent
faibles les systémes protestants actuels, ils ont beau jeu, car
ces systémes sont les premiers a se démolir eux-mémes. Mais
si le protestantisme, tel qu'il se présente aujourd’hui, est faible,
la science protestante est énorme comme érudition. Les points
de vue sont nouveaux. Mieux posées, les questions s'éclairent
les unes les autres. En tout cas, 1'application de la méthode
scientifique a la théologie est aujourd’hui un devoir élémen-
taire 2).

Lorsque l'attaque n'était qu'une raillerie voltairienne, on
pouvait se borner a faire une riposte simplement spirituelle.
Mais nous n'en sommes plus la: le bon mot, qui suffit a tout
dans les choses légeres, ne suffit a4 rien dans les affaires
sérieuses, et la religion est sérieuse. La critique religieuse
actuelle n'est plus celle du XVIII¢ siecle: favorable ou hostile,

') Rappelons, en particulier, le volume intitulé: 7%ird Congress for the History
of religions ; Oxford 1908. Voir la «Revue internat. de Th.», avril 1909, p. 413-415.
*) Voir l'ouvrage publié sous ce titre, en 1903, par M. G. Berguer, Geneve.



— 219 —

elle ne se borne plus a des suppositions, a4 des hypotheéses, a
de simples tendances sympathiques ou antipathiques; elle est
fondée sur des faits positifs que les découvertes historiques
ont mis en lumiere, sur des régles philologiques et scienti-
fiques qui sont de rigueur et dont nul aujourd’hui ne peut plus
se dispenser, sur des méthodes que le progres des temps et des
esprits impose.

Partir de la révélation surnaturelle et miraculeuse comme
d'une chose qui ne se discute pas et qui porte sa preuve avec
elle, et batir sur ce fondement prétendu indiscutable et évident
tout un édifice de méme nature qui ne reléve que des préten-
dus dépositaires de cette révélation, ce procédé n’est plus de
mise. Des enfants encore crédules peuvent s’en contenter. Mais
le public intelligent, habitué a raisonner de tout et a faire la
preuve partout, exige aujourd’hui, des le point de départ, une
démonstration en réegle. Qu’est-ce que la révélation? qu'est-ce
que le surnaturel? qu'est-ce que le miracle? Ce ne sont pas
14 des idées premieéres et intuitives par elles-mémes; elles en
supposernit tant d’autres qu'il est impossible de commencer par
elles un cours logique de théologie. La théologie, étant une
science, n'est plus une affaire d'autorité, mais de raison et de
logique, Dans leur bon temps, nombre de théologiens ont mis
la charrue devant les beoeufs, ont jonglé avec des mots obscurs
et non définis, avec des maximes et des formules pleines d'a
peu preés et de fausses équivalences, a coups de sophismes,
de trucs et d'anathémes. Ceci n'est plus permis. Science, la
théologie doit procéder comme toutes les sciences, et nul ne
peut 'en dispenser.

Sans doute elle n'est pas une science mathématique, et
I'on ne saurait exiger d'elle des lumiéres algébriques et des
raisonnements par a -+ 0. Elle est une science d’ordre logique,
métaphysique et moral, et comme telle, elle doit fournir des
preuves de cet ordre; je dis des preuves et non des assertions
fantaisistes, et non des racontars de l'autre monde, et non des
‘témoignages de visionnaires malades ou de mystiques hysté-
riques. Les maladies dites religieuses sont un fait; elles sont
connues et classées, et les chimeéres qu'elles suggeérent ne
peuvent plus passer pour des réalités saines et de bon aloi.

Vous dites que la religion est un fait divin. Prouvez-le.
L'assertion n'est pas simple; elle est méme treés compliquée.



— 220 —

En attendant que vous ayez fourni cette démonstration, il est
déja évident qu’elle est aussi un fait humain. Comme fait
humain, elle est composée d’éléments humains, elle releve donc
de la nature de 'homme, soit de son corps, soit de son ame,
c’est-d-dire de ses facultés intellectuelles et morales. Donc, logi-
quement, le traité de la vraie religion présuppose le traité de
'homme; 'anthropologie est ainsi de premiére nécessité pour
établir la théologie scientifique. Impossible d'expliquer des idées
religieuses, si 'on n'explique pas d'abord ce qu'est une idée,
d'olu elle vient et comment elle évolue. Impossible d’expliquer
des sentiments religieux, des actes religieux, sil'on n'explique
pas d’abord ce qu'est un sentiment en soi, ce qu'est un acte
moral et de conscience, quelle en est la source, la condition,
la portée, les conséquences, etc. Donc science du corps humain,
science de 1'ame, physiologie, psychologie, logique, métaphy-
sique, ontologie, éthique, nature ect histoire de ces scicnces,
telles sont les préambules nécessaires, indispensables, de la
théologie sérieuse et solide. La théologie romaine est pleine
de cercles vicieux et de pétitions de principes; aussi ne
compte-t-elle plus que dans les séminaires fermés a la lumiere
du jour, ou le public qui pense librement et qui parle librement
ne pénétre jamais.

Si donc on veut sauver la théclogie, si cn veut lui faire
une place d’honneur parmi les penseurs, si on veut qu’elle vive
dans les intelligences, dans la raison, dans les consciences ¢clai-
rées, il faut qu’elle soit scientifique. Scientifique ou nulle, il n'y
a plus de milieu.

J'entends les timides se récrier et dire que c’est la fin du
monde et de la religion. Erreur. Clest la fin d'un régime fini
et usé, mais c'est le commencement d'un régime de lumidre
et de liberté. C'est la fin des illusions maladives et des supers-
titions de la crédulité naive, mais c'est le commencement de
la foi éclairée, de la conviction qui sait rendre compte d’elle-
méme, et qui peut agir un grand jour, le front haut, sans avoir
a rougir devant le tribunal de la science. C'est donc la réha-
bilitation de la religion qui commence. Vilipendée, conspuée
par les esprits irreligieux, la théologie releve le gant et ré-
clame sa place, avec modestie, il est vrai, mais aussi avec fierté
et dignité. Elle connait ses lacunes puisqu'elle est science hu-
maine, mais elle sait aussi ce qu'elle vaut. C'est une ere



m OB s

nouvelle: eére de lumiere, de démonstration et non de vision,
de lutte intellectuelle et non d'anathéme, d’adhésion libre et
consciencieuse, et non de pression ni d’inquisition. Voila I'ave-
nir; c’est méme déja le présent. 7o be or not to be.

3° Apreés avoir prouvé que la théologie doit étre ration-
nelle et scientifique, précisons, par plus de détails, ce que doit
étre la théologie scientifique.

Au moyen age, les théologiens s'adjugeaient la premieére
place, non pas tant parce que Dieu est 'Etre premier et su-
préme que parce que la théologie ¢tait & leurs yeux la pre-
miere et la maitresse des sciences (domina scientiarumi); celles-
ci n'étaient que ses servantes. Deés lors les sciences devaient
obéir a la théologie; c'était celle-ci qui dictait les principes et
les décisions, que nulle science ne devait oser contredire.
Quelle naiveté! De ce que Dieu est I'Etre supréme, on con-
cluait que la science que les hommes se faisaient de lui, devait
faire loi aux mathématiques, A l'astronomie, aux sciences na-
turelles et & la philosophie. Si la théologie enseignait que tel
homme a arrété le soleil, 'astronomie devait le croire a la lettre
et I'enseigner expressément. Si la théologie enseignait que tel
fait dépassait les forces de la nature et qu'il ne pouvait avoir
été accompli que par Dieu méme, la physique, la chimie,
l'anthropologie devaient l'admettre aveuglément et l'ensei-
gner. Etc.

Aujourd’hui cette attitude est renversée. Dieu reste cer-
tainement I'Etre supréme, et quand il parle, sa parole est divine.
Mais il faut prouver qu’il a parlé; et quand on invoque un
miracle comme preuve qu'il a parlé, il faut prouver que ce
miracle est bien un miracle, d’abord qu'il a réellement eu lieu,
ensuite que la cause qui l'a produit est bien une cause divine,
Dieu méme. Toutes ces preuves relévent de la science, ou
plutot des sciences auxquelles ce fait se rapporte. Ici la théo-
logie n'a pas & commander. Chaque science examine et con-
trole ce qui est de son domaine, et elle le fait en toute liberté.
Les mathématiques posent leurs principes, les autres sciences
apportent leurs données, non des hypothéses ou des probabi-
lités discutables, mais leurs données certaines, constatées, dé-
montrées, les seules qui aient force de lois. Il est clair que
les simples probabilités ne sauraient étre imposées a qui que



ce soit, et que la théologie, ainsi que toute autre science, a
le droit de les révoquer en doute et de les tenir pour suspectes.
Je ne parle ici que des données certaines et positivement scien-
tifiques.

Il est bon de remarquer que Thomas d'Aquin, lorsqu'il
voulait démontrer théologiquement une vérité religieuse, com-
mencait maintes fois sa démonstration en citant Aristote ou un
autre philosophe, voire méme Averrohés, donc en faisant appel
a une donnée scientifique ou a une vérité philosophique. Venait
ensuite sa preuve a lui (vespondeo dicendum quod...). 11 sui-
vait, de fait, la méthode que nous préconisons. Souvent les
Peéres ont fait de méme. Seulement, comme les sciences, a 1'é-
poque des Peéres et & I'époque de Thomas d’Aquin, n’étaient
rien moins que certaines, il en est résulté que la prétendue
démonstration des Peres ou de Thomas d’Aquin n'en était pas
une, et que la scolastique est aujourd’hui abandonnée partout
out 'entétement du parti pris n’existe pas, partout ou les don-
nées des sciences actuelles sont acceptées. Je n'ai point a dis-
cuter ici contre les partisans de la physique et de la chimie
d’Aristote; ce serait temps perdu. Que les thomistes actuels
veuillent adapter la philosophie de Thomas d’Aquin et les sciences
naturelles d’Aristote aux sciences actuelles, c'est leur affaire,.
Leur tentative me parait vaine, puérile méme. Aussi y a-t-il
mieux a faire qu'a les suivre. Il faut aller aux sciences fran-
chement et sans biaiser; nous avons tout & gagner dans cette
franchise. Arriére les demi-mesures, les demi-vérités qui sont
des demi-mensonges. Ressusciter & demi un mort, ce n’est pas
le rendre vivant.

C’est ici qu'il faudrait exposer dans quelles relations la
théologie se trouve avec chaque science, ce qu'elle est en
droit d'attendre de chacune, et ce que chacune, en restant
dans sa propre sphere, peut lui donner. De fait, les données
des sciences ont des conséquences philosophiques, et la vraie
philosophie est ainsi fondée sur les sciences, en ce sens que
la philosophie ne peut pas établir des principes qui seraient
en contradiction avec les faits scientifiquement positifs. Il n'y
a pas de vraie métaphysique contre la vraie physique. 1l n'y
a pas de vraie psychologie contre la vraie physiologie. La
théologie, qui est en contact immédiat avec la philosophie,
rec¢oit ainsi, par Yintermédiaire de celle-ci, communication des



données certaines des sciences. Telle est 'harmonie entre les
sciences, la philosophie et la théologie. C'est dans le traité de
la théologie comme science — traité qui sert d’introduction a
I'étude de la théologie systématique — que cette question est
étudiée a tous les points de vue qu'elle comporte. Ce qui pré-
ceéde suftit, je crois, pour établir 'autonomie de chaque science
dans sa sphére propre, et é¢galement, les relations et les influences
qui existent des unes aux autres, étant donnée l'unité de 1'uni-
vers et par conséquent aussi l'unité des sciences. Dieu, cause
premiére de l'univers, ne nous est connu naturellement que par
la connaissance que nous avons de son ceuvre. C’est ainsi que
la théologie, science de Dieu et des choses divines, est forcé-
ment liée aux sciences naturelles et philosophiques, et qu’elle
ne peut se mettre en contradiction avec elles. Cette dépen-
dance envers celles-ci, loin de lui nuire et de I'humilier, est
pour elle une garantie, une sécurité, une certitude. Du moment
que l'intelligence humaine est obligée de se soumettre a la
lumiere et a la vérité des sciences, elle est obligée aussi de
se soumettre a la lumiére et a la vérité de la théologie scien-
tifique, celle-ci étant liée a celle-la. Cet enchainement, loin
d’ébranler la religion, la fortifie évidemment.

Ces notions établies, il est facile de comprendre en quoi
consiste la théologie rationnelle et scientifique. C’est celle qui
suit les données de la raison, soit de la raison spéculative, soit
de la raison expérimentale, et qui, de plus, observe et protége
les méthodes dites scientifiques, regues comme telles dans les
cercles scientifiques, et cela, qu'il s’agisse de philologie, d'exé-
gese, d'interprétation de textes positifs, d’histoire ou de psy-
chologie, de morale, de philosophie et de dogmatique. Cet
appel a la raison, loin d’effrayer les gens raisonnables, ne peut
que les réjouir. La vraie science ne saurait travailler contre
elle-méme.

En tout cas, un point sur lequel tout le monde sera d’ac-
cord est celui-ci, & savoir: tout théologien faisant appel a la
théologie scientifique, s’'engage ipso facfo & ne pas enseigner
ce qu'il ne sait pas, et & n’enseigner que ce qu'il sait. C'est
¢carter du premier coup toutes les interminables discussions
sur les subtilités aussi naives qu’insolubles, dans lesquelles se
complaisent les réveurs qui ont du temps a perdre, les raba-
cheurs qui croient prouver quelque chose en répétant sans



224

cesse les mémes riens, les modestes qui croient connaitre les
secrets de la trinité, de la vie future, de l'action divine, etc.!
Que d'érudition verbale et verbeuse, dépensée en pure perte,
par exemple sur la vie de St.Jean Baptiste dont on ne sait
que ce qu'en disent les Evangiles, ou sur la vraie place de
I'épiclésis et sur le moment précis de la consécration eucharis-
tique?!), ou sur l'état et le lieu des ames aprés la mort, ce
gu'elles font et ce qu’elles ne font pas... Il y a des théolo-
giens qui savent tout, surtout l'inconnaissable. Quel service la
théologie scientifique ne rendra-t-elle pas a4 la vraie théologie,
en la débarrassant de tout ce fatras indigeste et compromet-
tant! Cette réforme par ¢élimination sera déja, quoique négative,
un résultat immense. C'est délivrer Lazare de ses bandelettes.

4° Selon M. Saltet (historien), la méthode positive pour
¢étudier la théologie ne remonte qu’'au XVI° siécle, alors qu'a
la suite de la Renaissance et des travaux de 'humanisme, une
nouvelle attaque contre 'Eglise rendit nécessaire une nouvelle
apologétique et une nouvelle méthode d'études théologiques?).
« La méthode positive est un ensemble de procédés qui con-
siste & appliquer aux sciences ecclésiastiques la philologie,
c'est-a-dire les ressources de la linguistique et de la critique$) . ..
Tandis que la scolastique dégénérée achevait sa chute et par-
courait les derniers stades qui devaient la conduire au protes-
tantisme, un mouvement d'un immense avenir se dessinait en
dehors des sciences ecclésiastiques: c'était la renaissance des
lettres profanes et l'avénement de l'humanisme qui en fut la
conséquence » *).

Avant de poursuivre la pensée de M. S. sur la nature et
le role de la théologie positive, il importe de remarquer la
maniere dont il retrace l'histoire de la wmiéthode scolastigue.
Comme on vient de le voir, il distingue une scolastique «dégé-
nérée », sorte de modernisme scolastique dans lequel «la doc-

1) Priere de lire comme spécimen de subtilité prétentieuse et de chinoiserie
théologique la lettre publiée par M. Pierre Batiffol dans le «Guardian» du 15 dé-
cembre 1906, sous ce titrc: Ve consecration wmoment in the Euckarist, p. 2029-2030,

%) «Bulletin de litt. ecclés. de I'Institut de Toulouse», nov. 19og, p. 391I.

5) N'est-ce que cela? Et Phistoire, et les sciences naturelles, et la philosophie,
ne doivent-elles pas étre aussi appliquées a la théologie?

4 P. 3061,



— 225 —

trine luthérienne a toutes ses origines»1). Cette singuliére opi-
nion est due a une découverte d'un autre historien «éminent»,
le P. Denifle. Avant cette scolastique dégénérée des XIV® et
XVe siecles, il y a eu la grande scolastique: d'abord, une pre-
miére scolastique, qui ne fut pas encore la grande, et qui con-
siste simplement & expliquer les textes bibliques, ainsi que les
Livres des Sentences de Pierre Lombard, «information philo-
sophique insuffisante malgré les créations de St. Anselme et
d’Abélard » 2); puis, la seconde scolastique, la grande, instituée
pour combattre l'averroisme et I'hérésie albigeoise. Donc « mé-
thode de combat et complément de la croisade albigeoise » ?).
C'est le début du XIII® siecle. «L’apologétique nouvelle con-
sistait & appliquer la philosophie d'Aristote 4 la démonstration
du dogme; de la des constructions doctrinales en partie nou-
velles », combattues par le parti conservateur, «représenté par
les maitres séculiers de 1'Université de Paris et par les Fran-
ciscains ». Albert le Grand et St. Thomas «voulaient exorciser
I'aristotélisme et le baptiser. Tentative hardie... Il y eut des
condamnations... Dans la condamnation de I'aristotélisme aver-
roiste, on voulut englober l'aristotélisme thomiste. St. Thomas
fut accus¢é de compromettre et de miner la foi sur des points
importants. Situation inquiétante, St. Thomas était désavoué par
la Faculté de théologie»*). Aprés la mort de Thomas, la sco-
lastique aristotélicienne subit plusieurs défaites et condamna-
tions. On avait le thomisme des Freres Précheurs, l'augusti-
nisme de St. Bonaventure, et, & quelques années de 12, le sco-
tisme des Fréres mineurs. Le Frére mineur Roger Bacon
(1 1294), d’'Oxford, découvrit sept péchés dans la scolastique:
« prédominance excessive de la philosophie; lacunes de l'infor-
mation, particulierement au sujet des langues; exposé impar-
fait des sciences qu'elle professe; importance exagérée accor-
dée au Livre des Semtences, qui fait négliger la Bible au profit
de la spéculation; emploi d'un texte biblique corrompu; exégese
parfois inexacte »?). M. Saltet avoue que cette critique «con-
tient une part de vérité »; que cette €époque ne disposait que
de ressources trés limitées. « Comment s'étonner aussi que le
demi-siécle que représente 'apogée de la scolastique #’ait pas
épuisé les sciences ecclésiastiques?» Charmant aveu, qui per-

) P. 389-390. — %) P. 383. — %) P. 384. — *) P. 386. — ?) P. 388.

Revue intern, de Théologie. Heft 70, 1910, 15



— 926 —

met de déclarer, méme 4 Rome, que la scolastique n’est pas
le dernier mot. Si Léon XIII entendait cet aveu, il serait fort
triste.

Quoi qu'il en soit, il fallait «compléter 1'usage de la phi-
losophie par une information littéraire étendue»?t). Autre
aveu: il y eut un conservatisme immobile et un radicalisme
novateur (Sic), et entre eux, «le juste milieu, le juste progres,
fut rarement trouvé», Les novateurs, les «enfants terribles »
adoptérent des théories qui «devaient amener fatalement la
ruine de la théologie»: tels furent les théologiens modernes,
les scolastiques dégénérés, les peéres du protestantisme.

Ecoutons M. Saltet: « Les doctrines les plus spécifiquement
luthériennes: la négation de la grice intérieure, la doctrine
de la justice imputée, l'autorité prépondérante de I'Ecriture, la
négation de Vautorité des papes, etc., sont aulant d’articles de
Joi de [a scolastique dégéndrée»*®). Et maintenant les protes-
tants, les luthériens du moins, savent d'olt ils viennent et ce
qu'ils sont: des scolastiques dégénérés! Le P. Denifle a décou-
vert que Scot a préparé Occam, que la scolastique a com-
mencé a dégénérer avec Duns Scot, que la scolastique dégé-
nérée est principalement 'occamisme, et ensuite le luthéranisme!
« Luther n’est que la résultante, la pétrification de la décadence
du moyen age, particulierement en théologie!» Et nunc eru-
dimini! . .

Enfin 'humanisme vint, et avec lui la théologie positive.
«I.es pauvres langues du moven age» furent remplacées par
«les splendeurs des langues anciennes». C'est «la période h¢-
roique de l'érudition; une méthode était créée... méthode
d'enquéte précise et desintéressée... A cet égard, la philologie
n’est ni payenne, ni chrétienne, ni catholique, ni protestante;
c'est une science indépendante, comme la physique et la chi-
mie » *). Mais voila que, par suite du fond paven de la Renais-
sance, «la philologie devient une arme contre I'Eglise... La
scolastique dégénérée doit donc faire face 2 deux contradic-
tions: a 'humanisme payen et au protestantisme ». Alors, grace
au concile de Trente, I'humanisme chrétien s’organisa et se
fortifia. Comme St. Dominique avait sauvé la grande scolas-
tique au XIII® siecle, Ignace de Loyola sauva le grand huma-

5P 389. — ) P, 390. —- %) P. 392.



. 227 —

nisme chrétien au XVI®. «I[l y eut donc désormais, dans
I'Eglise (sic), deux méthodes de travail ecclésiastique: la sco-
lastique et la positive ... Depuis le milieu du XVI¢ siécle, la
théologie scolastigue se développa sous une forme nouvelle;
pour une part, elle fut différente de la scolastique du XIII®siecle.
Le XVII® siécle, particulierement, fut profondément attaché a
la théologie spéculative; mais on peut reconnaitre que, dans
son ensemble, il a ¢té séveére et méme injuste pour la scolas-
tique du moyen age ... Mais la méthode positive gagnait tou-
jours du terrain. Dans ses derniéres années si remplies, Bos-
suet trouva du temps pour l'étude de I'hébreu, tant il se rendait
compte que son éloquence n'avait pas complétement triomphé
des arguments critiques de Richard Simon»1).

M. Saltet constate que ce mouvement d'études a été inter-
rompu en France pendant un siécle, apres la Révolution; que
I'érudition ecclésiastique a passé a 1'Allemagne protestante;
que le labeur allemand fut « colossal» et qu'il est «indispen-
sable » de le connaitre. M. Saltet critique ce labeur allemand
et ses résultats; 1l y voit une subtilité croissante et des partis
pris philosophiques®). Les travailleurs francais, enfin, se sont
remis a l'ceuvre, mais sans se préserver des défauts allemands:
de la «des causes de dissolution et une douloureuse faillite » ?).
Allusion évidente a Loisy et Cie

Ce qui suit dans T'expos¢ de M. S. n'est pas clair; ce ne
sont que des généralités embarrassées. Il faut que les deux
méthodes s’entendent pour réparer le mal. La néo-scolastique
recommandée par Léon XIII a une puissance d’adaptation et
de rajeunissement. «Le travail a faire est immense» (p. 397).
Je le crois sans peine. M. S. croit qu’avec une soumission absolue
a V'Eglise (sic: lire le pape) et une parfaite sincérité, tout
ira bien.

Pour nous, nous avons d'autres espoirs. Si je suis entré
dans cet expos¢ minutieux de la pensée de M. Saltet, c'est qu'il
m'a paru piquant sur plusieurs points; c'est qu'il indique les
nouveaux tournants de la pensée ultramontaine sur le protes-
tantisme; c'est que les ultramontains, s’ils se soumettent a
toutes les condamnations antiscientifiques du pape, ont du moins
I'avantage de reconnaitre que le travail théologique a faire

D P. 394 — %) P. 395 — %) P o396,



est «immense »; c'est que, loin de vouloir I'éviter, ils semblent
désireux de l'entreprendre. A la bonne heure! De plus, s’ils
avouent que la scolastique a été une théologie de combat, il
est clair qu'elle est finie, car les armes et les méthodes de
combat changent. S'ils avouent que l'apologétique entreprise
par la scolastique s'est faite par l'adaptation de I'aristotélisme
au dogme, il est clair qu'elle aussi, elle est finie, car l'aristoté-
lisme a fait son temps. '

Ce qui résulte de toute cette élucubration, c'est que Rome
elleeméme a besoin de la science; c'est que, tout en condam-
nant la vraie science et la vraie critique, elle est obligée de faire
appel 4 la science et a la critique, tant il est vrai aujourd’hui
que méme l'erreur ne peut se défendre et subsister qu'en se
couvrant hypocritement du masque de la vérité. N'est-ce pas
la meillecure démonstration de la nécessité, pour la théologie,
d’'étre rdellement scientifique?

5% On objecte: « A quoi bon votre science et tout ce tra-
vail en pure perte? Ce qu'il faut, c’est 'action. C'est avec des
hommes d'action que vous réformerez ce que vous voulez ré-
former, et que vous serez forts. Sans doute, quelques hommes
de science sont quelquefois utiles, mais combien rarement!
Voyez-les dans leur bibliothéque: ce n'est certainement pas de
la que part le mouvement qui vivifie les masses. Voyez vos
libéraux, auxquels vous attachez tant d'importance pour dé-
fendre votre cause et votre Eglise. Oui, il en est de bons, de
fideles; mais regardez la majorité. Ne vous lachent-ils pas pour
donner la main aux ultramontains dans les élections? Ne pla-
cent-ils pas leurs intéréts de parti et leurs avantages person-
nels au-dessus de ce que vous appelez la science, le progres,
la réforme? Vous leur avez préché pendant plus de trente ans
des vérités scientifiques, un évangile éclairé, un christianisme
libéral; etils sont les premiers a déserter vos églises, & envoyer
leurs enfants 14 ol va le grand nombre, c'est-a-dire chez les
ultramontains. Voila les faits. Ce qui méne le monde, ce qui
attire les masses, ce qui fait foule, c'est la bétise qui flatte,
c'est la sensibilité qui tcuche, c’est la superstition qui charme,
c'est 'absence de tout travail intellectuel, c’est la promesse de
pousser les clients et de soigner leurs affaires dans le monde.
Rome se fortifie en ne fatiguant pas le cerveau des auditeurs,



929

en laissant les consciences tranquilles, en leur parlant de ce
qui empéche de peunser, en leur promettant monts et merveilles
en ce monde si l'on est avec elle, et la vie ¢ternelle si l'on
suit aveuglément ses conseils. Voila tout. Arriére la science,
vive l'obscurité; plus les mystéres sont noirs, plus le peuple
les croit et les aime. Clest la nuit qui plait aux yeux que le
soleil éblouit et blesse. Ce sont les ignorants qui remplissent
les églises. Donc vous faites fausse route avec votre science.
Vous confondez Eglise et Académie. Faites une Académie,
trés bien; mais ne parlez ni religion ni Eglise, si vous révez
une théologie scientifigue. Voyez-vous une théologie scienti-
flgue dans les Evangiles, dans les Epitres des Apodtres, chez
les Peres? Pas 'ombre. Donc imitez-les, et contentez-vous des
vieilles ritournelles auxquelles personne ne croit, mais que tout
le monde conserve; elles endorment les ames, donc elles font
du bien. C’est ce qu'il faut aujourd’hui pour la foule des indif-
férents et des assoupis. Surtout pas de réveil, pas d'appel, pas
de nouveauté excitante; la religion est une vieille chose, et
la jeune science ne peut que lui déplaire. Voila la vérité,
voila 1'expérience, voild la routine, voila la force, voila le
succes! »

Hélas! cette horrible doctrine n’est que trop goftée par
les égoistes, les farceurs, les jouisseurs, les exploiteurs, ceux
pour qui le monde n'est qu'une matiere a duper, pour qui la
vie n'est qu'une partie de plaisir, pour qui la science, le libé-
ralisme et le progrés ne sont que des mots sonores, des ré¢-
clames politiques pour faire venir 'eau au moulin. N'importe.
Je crois A la vérité; je crois que si le mensonge triomphe
aujourd’hui, c’est la vérité qui le remplacera demain. Faire de
la religion une affaire de téneébres, est chose tellement odieuse
qu’elle ne saurait durer longtemps. Que Rome triomphe a cette
condition, je n’envie pas son succes. Vive le Christ! Je suis
des deux ou trois qui aiment mieux se réunir en son nom;
la solitude avec lui m’est plus cheére que le triomphe sans lui.
Le triomphe sans lui, c’est le commencement de la fin; la soli-
tude avec lui, c'est le commencement de la vie éternelle. Mon
choix est fait.

Oui, j'avoue que la science n'est pas tout; qu'elle doit se
tourner en amour, en charité, en religion, et que cette évolu-
tion, cette perfection de la science est rare. Toujours est-il qu'elle



— BBG -

est possible, logique, et qu'elle constitue un devoir aux consciences
droites. Je crois a la conscience et a la logique, quelque arriéré
que soit encore notre état social et 1'état intellectuel des masses.
Je répudie comme une honte I'exploitation de la bétise humaine
ct de la superstition sentimentale. Et en agissant ainsi, je suis
certainement dans le vrai. J'ouvre les Ecritures, et pour me
consoler des fanfaronnades de 1'objection, je lis:

« Sois ferme dans la voie du Seigneur, et dans la vérité de
ton sentiment et dans la science?)... L’esprit leur a commu-
niqué¢ la science?) ... Combien grand est celui qui a trouvé la
sagesse et la science?) ... Le Tres Haut a donné aux hommes
la science?)... Et Uesprit du Seigneur reposera sur lui, l'es-
prit de sagesse et d'intelligence, l'esprit de conseil et de force,
I'esprit de science et de pi¢té?)... L'esprit du Seigneur 1lui a
montré le sentier de la justice, il lui a communiqué la science
et 'a conduit dans la voie de la prudence ) ... Et je vous don-
nerai des pasteurs selon mon cceur, et ils vous nourriront de
science et de doctrine’) ... Mon peuple s'est tu, parce qu'il
n'avait pas la science; et toi, parce que tu as repoussé la
science, je te repousserai et t'éloignerai de mon sacerdoce®) . ..
J'ai voulu la miséricorde et non le sacrifice, j'ai voulu la science
de Dicu plus que les holocaustes®) ... Et toi, prophete du Tres
Haut, tu marcheras devant la face du Seigneur pour préparer
ses voies et pour donner la science du salut 4 son peuple?)...
Et je prie pour que votre charit¢é marche de plus en plus

dans la science ') ... Rien ne m'est une perte, si j'ai une science
supérieure du Christ Jésus?'®)... Croissez dans la science de
Dieutd)...»

Et maintenant, je sais & quoi m'en tenir. Je sais ol est
I'esprit de Dieu. Je vois ol est la vraie religion et en quoi
clle consiste. Je distingue les fils de la lumiere et les enfants
des ténebres. Mon devoir est clair. Je n'hésite pas. Vive la
science!!

Les théologiens du concile de Trente, en 1563, ont reconnu
que l'art chrétien n'était pas toujours digne de sa haute mission;
et ils ont jugé que I'Eglise ne devrait plus permettre qu'un
artiste scandalisat les fidéles par sa naiveté ou par son igno-

Y Ecclisiastigue V, 12, — %) XVII, 6. — %) XXV, 13. -— *) XXXVII, 6. —
3) Isaie X1, 2. — &) [are XL, 14. — 7) Frémie T, 15. — ®) Osée IV, 6. —
N VI, 6. — 19 Luc I 79, — 1) Phitipp. 1, 9. — 12) 1II, 8. — 13) Cotoss. 1, To.




— 231 —

rance. Excellent. Ils auraient bien dfi faire le méme aveu et
la méme recommandation au sujet de la théologie de leur temps,
qui était loin d’étre digne de sa haute mission et qui scandalisait
souvent les ames honnétes et droites. La théologie de notre
temps, dans beaucoup de milieux, est loin d'étre meilleure, si
méme glle n’est pire: nier la pauvreté de 'apologétique actuelle
et des expositions dogmatiques, serait de l'aveuglement. On
n’échappe pas au danger en fermant les yeux. Il faut relever
les ruines de la théologie moyenagesque, non en les admirant,
mais en les réparant. Le surnaturel a besoin du naturel, gratia
presupponit naturam, comme la sainteté a besoin de la morale
et comme la religion a besoin de la logique. Méme les faits
mystiques et de sentiment sont aujourd’hui soumis a l'obser-
vation psychologique et physiologique. Tout doit maintenant se
faire avec méthode et logique, et non d'apres les réveries sen-
timentales ou les caprices de l'exégeése accommodatice.

Ce point de vue est parfaitement exact. La source de la
force n'est pas dans la matiere, ni dans I'argent, ni dans la puis-
sance humaine, mais dans la 2ér/té. 1l y a l'idée-lumiére, 1'idée-
sentiment, l'idée-volonté. Chaque mentalité suit sa tendance:
les uns vont a la volonté, d’autres au sentiment, d’autres a la
lumiere. Tous doivent, définitivement, revenir a l'idéde comme
a la source premiére. Si donc nous voulons étre forts, nous
anciens-catholiques, forts en religion et en théologie, nous devons
nous replacer sur le terrain de 1'7dée. Je n’exclus ni l'idée-volonté,
ni 'idée-sentiment, mais je place en premier lieu I'idée-lumiere,
I'idée-science. Notre théologie doit étre scientifique; c'est elle
seule qui nous remettra en contact, en union profonde avec
la vérité. Sans cela, mensonge, persévérance du mensonge,
triomphe du mensonge. Ce n'est pas la peine de faire une
réforme pour continuer les mensonges régnants. Non, non;
assez de toute cette fantasmagorie dite religieuse. Vive la vérité,
vive le Christ, vive le vrai christianisme, revu dans la lumiere
historique, et non a travers les fausses couleurs des systemes
humains. Donc notre réforme en faveur d’'une théologie scienti-
fique, solide, sérieuse, sincere, s'impose, et c'est elle que j'affirme
et que je glorifie ici. Et tous nos amis seront de cet avis. 1l
ne s'agit pas de casser les vitres, mais de les nettoyer, afin
que la lumiére du soleil puisse de nouveau passer a travers.
Déchirons les rideaux du Vatican et des écoles qui se sont



— 232 —

trompées, et voyons enfin ce qui a été et ce qui est, coflite que
colite. Voila notre esprit, notre désir, notre ceuvre.
Rassurons les timides en leur faisant remarquer qu'il ne
s’agit pas d'ébranler les dogmes, mais de les fortifier en les
affirmant dans leur pureté premiere, d’apres les paroles mémes
du Christ; qu’il ne s’agit pas de discuter sur les dogmes mémes,
mais uniquement sur les fausses explications théologiques qui
en ont été données; que cette discussion ne s'adresse pas aux
simples fideles, qui ont autre chose a faire que de se livrer a
des recherches pour eux inutiles; que cette discussion s’adresse
uniquement aux cercles théologiques dont c'est le devoir de
travailler scientifiquement; que cette discussion n'a nullement
pour but de donner raison a priori aux opinions dites dangereuses,
mais, au contraire, de réfuter, et le plus solidement possible,
toute opinion erronée, de quelque patronage qu'elle se prévale.
Cette discussion n'est donc pas dirigée contre la vérité, mais
pour elle, pour la vraie science, pour la vraie religion. Telle
est la meilleure maniére de poursuivre l'erreur jusque dans ses
derniers retranchements, de démasquer lirréligion, de réfuter
les objections dont la subtilité fait toute la force; mises au grand
jour, elle deviennent impuissantes. Toute objection dissimulée,
écartée, laissée dans le secret par prudence, est un péril; il
faut étouffer le monstre, dés qu'il apparait. La vérité et la
sagesse l'exigent. :
Une vraie réforme de la théologie n’exige pas seulement
un sincére et profond amour de la vérité, mais encore une
recheiche exacte et méthodique de la vérité, et surtout un dis-
cernement parfait des valeurs et des nuances dans les faits
constatés et dans les idées énoncées. Par exemple, il faut re-
produire exactement la vérité historique. Or, pour cela, suffit-
il d’énoncer et de citer les faits qui se sont accomplis dans le
passé? l'histoire n'est-elle que cela? Non. Il faut distinguer les
faits de valeur et leur accorder la place a laquelle ils ont droit,
place trop souvent occupée par des faits sans valeur. De méme
que la véritable histoire politique et sociale d’'une nation consiste
moins dans les guerres et dans les faits et gestes des princes
que dans l'évolution méme de la nation, dans le progres des
idées, des moeeurs et des institutions, ainsi la véritable histoire
religieuse consiste &4 montrer 1'évolution de la religion et des
religions, le progrés dans la notion de Dieu et dans la con-



— 233 —

science religieuse de I'humanité. L’humanité progresse-t-elle
religieusement, et quels progres religieux a-t-elle accomplis?
Ou en estelle de sa destinée? Les Eglises actuelles dites chré-
tiennes sont-elles toutes réellement chrétiennes: n’y a-t-il pas
plus de paganisme, d'idées payennes, de rites payens, dans
quelques-unes d'entre elles que de véritable christianisme? Etc.
Une vraie et sérieuse réforme de la théologie doit pousser
I'amour de la vérité jusque-la. Car, ainsi que l'a remarqué
Fouillée, «nous appartenons a la vérité, la vérité ne nous appar-
tient pas; nous n'avons par conséquent le droit ni de la modifier,
ni de la diminuer, ni de l'ajourner ». Il en est qui, sous pré-
texte de prudence, veulent la cacher pour plus de tranquillité
dans les masses. Erreur: c'est amonceler des nuages qui écla-
teront d'autant plus violemment plus tard. Oh! que Pascal avait
raison lorsqu'il disait (vérité toujours actuelle): «Les hommes
n'ayant pu guérir la mort, la misere, l'ignorance, se sont aviseés,
pour se rendre heureux, de n'y point penser; c'est tout ce qu'ils
ont pu inventer pour se consoler de tant de maux. Mais c’est
une condition bien misérable, puisqu’elle va, non pas a guérir
le mal, mais a le cacher simplement pour un peu de temps,
et qu'en le cachant elle fait qu'on ne pense pas a le guérir
véritablement, »

Les papistes eux-mémes reconnaissent qu'il faut «renouveler
les sciences religieuses ». M. Du Vauroux, évéque d’Agen, de-
mande «des docteurs initiés a la haute culture et a toutes les
exigences des méthodes modernes». «Il importe, dit-il aux
étudiants en théologie, que vos travaux offrent toutes les ga-
ranties aux exigences croissantes des Ames modernes... Point
d’esprit de systéme, d’absolutisme intransigeant, de passions
étroites ni violentes... Il n’'y a pas de préjugé plus redoutable
a détruire que la prétendue incompatibilité de la science avec
la foi... Développons notre enseignement supérieur... Nous
demandons un enseignement exact, méthodique, détaillé, sczern-
tifique par conséquent»?'). M. Mignot, archevéque d’Albi, 'écrit
en toutes lettres dans son volume sur L’ FEglise et la critique?).

V) L’enseignement supérieur catholigue («Bulletin de Toulouse», décembre 1909,
p. 418-423).

%) On lit dans l'avant-propos: «Il n’est pas surprenant que l'esprit contempo-
rain aborde cette étude avec des dispositions, des méthodes, des exigences gue /les
théologiens et les apologistes d’autrefois n'ont pas comnues, auxquelles beaucoup de



e P30 —

Le malheur est que, pendant que quelques évéques intelligents
tiennent ce langage de bon sens, Rome condamne /nfaillible-
ment tous les ouvrages de science qui réfutent ses erreurs.

Il va de soi que les protestants parlent de méme. M. Albert
Dartigue, en décembre 1909, a démontré que la théologie évan-
gélique, elle aussi, a besoin d'étre scientifique!).

6° On comprend dés lors pourquoi les anciens-catholiques
s’appliquent avec tant d'ardeur a la réforme de la théologie
et de 1'Eglise par l'accord de la théologie et de 1'Eglise avec
les sciences. Réformer la théologie d’apreés les données certaines
de toutes les sciences (sciences naturelles, anthropologie, philo-
sophie, philologie, histoire, sociologie), est une ceuvre gigan-
tesque et superbe. Cette ceuvre exige d'abord que toutes les
notions religieuses qui ont été faussées et dénaturées par Rome

ceux de nos jours ne sont point assez préiparis, et qu’il en résulte quelques surprises,
et ¢a et la des malentendus et des conflits. Mais la forme nowuwvelle que prennent de
fort anciennes controverses ne peut point nous étonner bien longtemps, et c’est avec
confiance que, malgré les oppositions et les tdtonnements, nowus assistons & wun riche
épancuissement des scignces religieuses renouwvelées, Bien que mes fonctions me tinssent
¢loigné des conditions du travail scientifique proprement dit, je n’ai pu m'abstraire
de ce magnifigue essor de la pensée chritionne. » — Et plus loin: «Au lieu de s’ef-
frayer outre mesure des exigences de Uespris scientifigue. des préoccupations religieuses
de la pensée contemporaine, il faut plutdt s'en réjouir. Nest-ce pas un siecle théo-
logique qui s’annonce? ... Les grands problémes de demain seront encore des pro-
blemes religieux. Et c’est non pas notre effroi, mais notre espérance, qu’il en soit
ainsi, que tant de questions se posent et qu’elles passionnent les dmes. C’est 1'éternel
besoin de I'Evangile qui agite toute la masse» (p. 279-280).

Y Apreés avoir sigualé les attagues du parti positiviste (ui considére la thée.
logie comme une étude puérile, il s’est exprimé ainsi: ¢ Le pasteur est donc obligé
de défendre sa foi contre les attaques des ennemis de la religion. Il n’a plus le droit,
comme par le passé, de limiter son travail au cercle étroit de son Eglise; c’est pour
lui un devoir impérieux de faire ceuvre d’apologete. Si l'irréligion n’était le fait que
d’une minorité intellectuelle, il pourrait juger la lutte inutile; mais les doctrines néga-
tives émises par les savanls ou les pseudo-savants finissent toujours par s'infiltrer
dans la masse, ou elles ont des effets d’autant plus graves qu’elles sont acceptées par
les gens simples comme des vérités indiscutables. Or pour lutter contre cet athéisme
qui prétend €tre scientifique et qui s’appuie en eflet sur des résultats scientifiques,
mal interprétés ou exagérés, il faut avoir soi-méme une culture scientifique, il faut
étre au courant des méthodes, des procédés et des principaux résultats de la science.
Il est donc de toute nécessité que dans les Facultés de théologie une large place soit
faite a l'apologétique fondée sur des bases philosophiques et scientifiques. Nos adver-
saires prétendent qu'une telle étude est impossible et qu’il est illusoire de vouloir
faire une syntheése de la science et de la théologie. Nous devons répondre a cette
critique, non par des arguments et des démonstrations, mais par des faits: il faut
que la valeur intellectuelle des pasteurs sortis de nos Facultés de théologie montre la
valeur de ces Facultés elles-mémes. »



— T~

et par qui que ce soit, soient rétablies dans leur vérité et leur
exactitude. Cette réforme est plus vaste que celle du XVI¢
si¢cle, laquelle a été concentrée principalement sur la doctrine
de la justification par la foi. La réforme ancienne-catholique
ne touche pas seulement a ce dernier point, mais a une quantité
d’autres non moins importants.

De plus, la réforme du XVI® siecle, en faisant appel a la
liberté de la conscience individuelle, a trop laissé croire que
cette liberté individuelle suffisait; et, sans le vouloir, elle a
ainsi amoindri de fait la nécessité et le role de I'Eglise. Au
contraire, la réforme du XIX¢® siecle veut fortifier I'Eglise, mais
la fortifier en mettant fin a4 ses abus, en la ramenent a ses
devoirs primitifs et a ce qu’elle doit étre d’apres la vraie doctrine
du Christ. Voila pourquoi 1'ancien-catholicisme, tout en pour-
suivant la réforme de la théologie par la science, poursuit aussi,
et avec non moins de zéle, la réforme de I'Eglise 1° par le réta-
blissement du vrai sens des dogmes chrétiens, sens faussé par
nombre de théologiens; 2° par la destruction de la papauté, qui
est une institution politique, et de la pire espéce, absolument
nuisible a la religion; 3° enfin par l'union de toutes les Eglises
chrétiennes sur le terrain des enseignements du Christ: 7ns-
trurare omnia in Chrisio, que in celis cf que in terra sunt
(Ephes, 1, 10). — Donc petite Eglise, mais grands projets!
Notre petitesse ne nous fait nullement peur, parce que nous
avons, pour y suppléer, une grandeur de premier ordre, le
Christ: cum infirmor tunc potens swum (11 Corr. XII, 10).

On voit, par ces simples indications, les ressemblances de
but et les dissemblances de moyens, qui existent entre les
deux réformes susdites, entre le protestantisme et l'ancien-
catholicisme. Certains théologiens reprochent a l'ancien-catho-
licisme d’avoir des points de ressemblance avec le protestan-
tisme. Ils ne comprennent pas que toute réforme est une ré-
forme et que par conséquent des points de ressemblance sont
inévitables dans toutes les réformes. Mais il faut voir aussi
les dissemblances, & savoir: ce que l'ancien-catholicisme ajoute
au protestantisme, et comment une réforme, au XX¢ siecle,
doit étre forcément autre que ce qu'a été celle du XVI®. Les
protestants qui reprochent aux anciens-catholiques de ne pas
se faire protestants, sont aussi aveugles que les théologiens
qui leur reprochent d’étre protestants. Une connaissance exacte



— 236 —

des points de vue et des besoins des XIX® et XX¢ siecles met-
trait fin a ces confusions et & ces griefs inutiles. Que chaque
Eglise particuliere suive donc sa voie suivant sa vocation par-
ticuliere et sa conscience, Il y a place pour toutes au soleil
du Pere céleste et dans le coeur du Christ, qui s'est fait tout
a tous. Comme dit St. Paul, «les opérations sont différentes et
méme divisées: et divisiones operationum sunt, idem vero Deus
qui operatur omnia in omnibus» (1 Cor. XII, 6). Et encore:
« Omnia et in omnibus Christus» (Coloss. 1Il, 11).., Quoniam
ex ipso, et per ipsum et in ipso sunt omnia: ipsi gloria in
seecula. Amen » (Rom. XI, 36).

A ceux qui nous demanderaient s'il doit y avoir plusieurs
théologies, nous ferions la réponse suivante: Ne confondons pas
la théologie avec la for objective ou le dogme. Una fides, une
seule foi, 'enseignement du Christ; pas d’autre. Mais cet en-
seignement divin est si sublime, si profond, si vaste, qu'il néces-
site plusieurs explications; la taiblesse de nos esprits ne peut
pas l'embrasser dans toute son étendue par une seule explica-
tion. Si 'on veut appeler «théologie» 1'explication en question,
on peut trés bien admettre, on doit méme admettre la pluralité
des théologies. .

Mais, pour ne pas choquer certains esprits timides qui
s'offusqueraient si on leur disait qu'il y a plusieurs sciences
mathématiques, plusieurs chimies, plusieurs histoires naturelles,
plusieurs philosophies, etc., bornons-nous, si on le préfére, a
dire qu’il n'y a qu'une science théologique; mais ajoutons aus-
sitdt que cette théologie doit impliquer des points de vue divers
et méme oppos€s, des méthodes multiples et méme opposées.
L’opposition dans les sciences (et la théologie est une science),
loin d’étre un obstacle, est un moyen de progrés, moyen trés
humain, trés naturel, inévitable, exigé par la vérité méme de
nos facultés spirituelles, intellectuelles et morales. Les senti-
ments sont divers et opposés, donc les opinions ou explica-
tions théologiques peuvent et méme doivent I'étre aussi, et tout
cela dans l'unité de la foi et du Christ Sauveur. Rien de plus
facile 4 comprendre, lorsqu’on ne traite pas les hommes cn

machines.
E. MicHAaUD.




	L'ancien-catholicisme et la théologie scientifique

