Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)
Heft: 69
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 170 —

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* Le Congrés ancien-catholique de Vienne (sept. 1009). —
Les théses qui ont €té soumises au congreés peuvent étre résumées
ainsi:

1. Tous les ecclésiastiques ayant terminé leurs études théolo-
giques dans des institutions catholiques-romaines et regu l'ordina-
tion dans I'Eglise catholique-romaine, ne peuvent étre admis dans
le clergé ancien-catholique qu’aprés avoir complété leurs connais-
sances dans une école de théologie ancienne-catholique et avoir
justifié d’une préparation suffisante en vue de l'exercice des fonc-
tions sacerdotales dans I'Eglise ancienne-catholique.

2. Le Christ ayant déclaré expressément que «son royaume
n’était pas de ce monde et qu’il n’était pas venu pour étre servi,
mals pour servir* (Jean XVIII, 36, et Matthieu XX, 28), une Eglise
qui revendique le privilege d’étre chwétienne ne doit point s'im-
miscer dans les affaires politiques, ni poursuivre des buts politiques
ou aspirer a une suprématie dans l'ordre civil. Toute Eglise chré-
tienne a la mission de procurer a chaque individu le salut, la ré-
demption par Jésus-Christ, et de travailler au reléevement religieux
et a 'amélioration morale de I’humanité.

3. Le christianisme étant la religion pure de Jésus-Christ, ne
peut, quel que soit I’état de notre culture actuelle, étre considéré
comme une institution vieillie ou dépassée. Il ne combat pas le
progrés raisonnable et naturel; il n’est pas en contradiction avec
les recherches et les résultats bien établis de la science.

4. Cette thése était relative a la séparation de I'Eglise et de
I'Etat. Le rapporteur qui devait 'expliquer, ayant fait défaut, elle
a €té attaquée comme étant d’un caractére trop absolu, et finale-
ment écartée.

5. L'école n’étant pas une institution confessionnelle, mais une
institution universelle, humanitaire, nécessaire au point de vue sociai



— 171 —

et au point de vue de la culture générale, c’est a I'Etat qu’en in-
combent la direction et la surveillance et non pas a telle ou telle
confession religieuse.

6. Theése relative a la question du divorce, question a l'ordre
du jour en Autriche.

7. Le christianisme a I'état de liberté et d’indépendance réa-
lisera plus tot et plus slrement son but religieux et moral qu'a
I’état de servitude et de sujétion; en conséquence, le principe de
la séparation de I'Eglise et de I’Etat appliqué dans un sens général
et uniforme n’est pas mauvais.

8. Le christianisme libre et indépendant ne doit pas seule-
ment assurer le salut des ames, mais aussi viser au bien-étre ma-
tériel de la société. Le Christ (Matth. XI, 5) se souvient des pauvres
et des malheureux; ses disciples dans leur sphére d’action doivent
travailler dans la mesure de leurs forces a la solution de la ques-
tion sociale.

9. Les anciens-catholiques de tous les pays doivent soutenir
et propager la Revue internationale de Théologie, revue fondée par
le deuxieme congres international de Lucerne en 1392,

Voir, dans la présente livraison, le Rapport de M. l'évéque
Herzog sur la I*® thése; les Observations de S. Exc. le général A.
Kiréeff sur la VI°; le Rapport de M. le curé Jaskowski (Diissel-
dorf) sur la IX®.

Lire dans le «Katholik » (Bern), le compte-rendu sur le Con-
greés, numéros des II, 18 et 25 septembre; une notice sur les Ma-
riavites, n° du 18 septembre, p. 325-327; une notice sur M. I'évéque
Kowalski, n° du 25 septembre, p. 335-337.

Dans un compte-rendu publié par le <« Church Times » (24 sep-
tembre), on lit: « The speeches of the Congress maintained a high
level; Bishop Herzog showed all his old vigour and humour:;
Pfarrer Schirmer of Constance was specially interesting. Among the
most “thorny” of the subjects debated were ke non-establishment
of Churches as an ideal rule, and the difficulties of divorce laws,
especially in Austria; it was recognised that the former matter
depended much on the very differing circumstances of different
states and countries, and that the latter belonged for full discussion
rather to ecclesiastical Synods than to an international congress.»

Dans le « Guardian» du 22 septembre, M. Albert Way (Pusey
House, Oxford), a émis "opinion suivante: « It is greatly to be hoped
that English Churchmen will try to renew the close relations which
used to exist between us, by praying that we may be allowed to
work with them for the reawakening of faith in Europe, and by
visiting them in a sympathetic and not a critical spirit when we



— 172 —

are travelling. We shall find, if only we are humble enough to
admit it, that we have in many ways a great deal to learn from
them. The democratic basis of their organisation is extremely in-
teresting, and some sides of English Churchmanship would derive
very real benefit from a stronger infusion of their sturdy Evange-
licalism, and from the characteristic German devotion to scientific
truth and freedom. If a real effective brotherhood could be estab-
lished between us, it would save us on both sides from the dangers
of a too national Churchmanship. »

Cette appréciation se trouve déja dans le ¢« Church Times> du
17 septembre, mais non signée.

Le 29 septembre, M. J. J. Lias a adressé au ¢ Guardian» la
lettre suivante:

¢« SIR—May I, as one who has taken the deepest interest in
the Old Catholic Movement since the once-famous Conference of
1875, be allowed to express the pleasure which the letter of your
correspondent of the Pusey House has given me?

For many long years my venerated friend Prebendary Meyrick
and myself endeavoured to impress precisely the same view as that
maintained in the letter in question upon the members of the Church
of England. But when his devotion to the Old Catholic Church
was no longer at its service it seemed hopeless to keep up the
struggle. The old close relations between us and the Old Catholics
have been allowed to drop, and it appeared impossible to revive
them. The “visiting them in a sympathetic and not a critical spirit»
had entirely ceased, and it seemed impossible to persuade our in-
sular Churchmen that they could possibly learn anything from their
Continental brethren. Mr. Way has touched on the two points on
which I have always endeavoured to base my appeals for sym-
pathy —first, the democratic basis of the organisation of these
Churches and the prominent position assigned to the laity in their
system; and, next, their stability amid the many confusions and
distractions of the last thirty-five years, resulting from the fact that
they repose on the decisions of the great (Ecumenical assemblies
of the undivided Church.>»

Nous remercions treés sincérement MM. Way et Lias de leur
sympathie, et nous pouvons les assurer que, si nous avons été mal-
traités par quelques dignitaires ecclésiastiques anglicans, nous n’avons
jamais fait retomber sur I'Eglise anglicane elle-méme les sentiments
de juste irritation qu’ils ont provoqués en nous et qui y subsistent
encore. Nous plagons I'Eglise anglicane beaucoup plus haut que
leurs personnes. Nous désirons une solution claire et loyale de
toutes les difficultés.



— 173 —

* Consécration de M. l'évéque Kowalski. — Le récit en a
été fait par le «Sillon de Genéve » (octobre 1909), a peu prés dans
les termes suivants:

« Le 4 octobre dernier a eu lieu dans l'église de Satnte-Ger-
trude a Utrecht la consécration épiscopale du Dr Jean Kowalski
par les évéques anciens-catholiques de Hollande, d’Allemagne et
d’Angleterre. L’évéque Kowalski est actuellement a la téte d'un
mouvement de réforme catholique en Pologne et en Russie qui compte
200,000 adeptes, 67 paroisses et 33 prétres. Ce mouvement a été
reconnu officiellement par le gouvernement russe: les paroisses ont
déja a leur disposition des églises et chapelles, ou ils sont en train
d’en construire.

Quelques éclaircissements trouvent ici leur place: Le mouve-
ment de réforme catholique en Polegne prit naissance le 2 aout 1893
et partit de quelques prétres qui s'unirent pour relever le niveau
moral du clergé catholique-romain de leur pays. Ils crurent bon
de suivre, dans ce but, la regle la plus ancienne de l'ordre de
Saint-Frangois, dont ils portent aujourd’hui encore le costume. Ils
furent particuliérement aidés dans leurs idées par une noble femme,
Maria Franciska Kozlowska, abbesse d’une grande congrégation de
sceurs. Une de leurs intentions formelles était de combattre les al-
lures autoritaires du clergé romain polonais vis-a-vis des pauvres,
et de se mettre a la disposition de ceux-ci pour leur ouvrir plus
faciles et plus larges les bénédictions du christianisme catholique.
Les prétres réformistes essayerent en vain de faire reconnaitre leur
ordre par les éveques et par le pape. Ils se rendirent a Rome dans
ce but et leur vicaire-général fut méme regu en audience le 19 fé-
vrier 1906 par le pape Pie X, qui lui promit d’examiner la cause.
Mais déja le 5 avril paraissait une encyclique condamnant les
prétres « Mariavites » en les chargeant de toutes sortes de calomnies.
Le 5 décembre, un nouveau décret excommuniait toutes leurs com-
munautés. La rupture était consommée. Les Mariavites (puisqu’on
les a baptisés de ce nom) supporteérent avec calme et dignité toutes
les persécutions et toutes les imputations mensongeéres dont Rome
a le secret. Privés tout d’abord d'organes de la presse, ils durent
supporter dans le silence toutes les accusations que l'on répandit
contre eux pour ruiner leur influence religieuse: ils durent monter
eux-mémes une imprimerie, qui se trouve maintenant 2 Lodz, Clest
alors qu’'ils commencérent a se défendre, 4 imprimer leur caté-
chisme, leurs livres de pri¢res et a créer une feuille pour propager
leurs principes et expliquer leur organisation ecclésiastique. Ils ne
connaissaient alors l'ancien-catholicisme que par la presse ultra-
montaine; c’est assez dire qu'ils le connaissaient défavorablement.



m= APk =

Un de nos catéchismes leur tomba un jour sous les yeux et ils
furent fort étonnés de voir que notre réforme correspondait dans
les choses essentielles a la leur: ils songerent a se rapprocher de
nous. Le Congrés de Vienne leur en fournit I'occasion et le général
Kirejew, un de nos amis de la premieére heure, s’entremit obli-
geamment entre eux et nous. Ils envoyerent a Vienne au commen-
cement de septembre 1'évéque Kowalski, qu’ils avaient élu régu-
lierement le 10 octobre 1907 dans un synode général composé des
ecclésiastiques et des délégués des paroisses; les prétres Proch-
niewski et Golebiowski accompagnaient leur évéque, Les trois délé-
gués demandérent aux évéques anciens-catholiques de vouloir bien
conférer la consécration épiscopale au Dr Kowalski canoniquement
¢lu. Apreés un sérieux examen des documents, la conférence épis-
copale accéda a cette demande et c’est ainsi que le 4 octobre, une
église de plus, qui nous donne de fortes espérances, est venue
grossir et fortifier le mouvement ancien-catholique qui continue sa
marche lente, mais stre, aux quatre coins du monde. Que Dieu
bénisse nos nouveaux freres et qu’ll nous donne a tous le courage
et la foi nécessaires pour continuer ardemment 'ceuvre commune
de réforme catholique pour le plus grand bien de nos ames et de
I'Eglise chrétienne en général! »

* Prof. M. Krasnozen iiber den Altkatholizismus. — Aus
Anlass des Wiener Altkatholiken-Kongresses veroffentlicht Prof. M.
Krasnozen in der Beilage zum amtlichen Organ des hl. Synods von
Russland, in der ¢« Cerkovnyja Vedomosti», Nr. 35, einen grossern
Aufsatz: « Der Altkatholizismus, sein Ursprung und sein gegenwdr-
tiger Zustand ». Nach Erorterung der Dinge, die vor Jahrhunderten
zur Trennung der katholischen Kirche in eine morgenlandische und
abendlindische gefiihrt haben, bespricht er die durch die vatika-
nischen Dogmen von 1870 in der abendlandisch-katholischen Kirche
vollzogene Anderung und schildert die berechtigte Opposition des
Altkatholizismus dagegen. Als orthodox-morgenlandischer Christ
hat er am heutigen Altkatholizismus noch dies und jenes auszu-
setzen; er erklart das mit der Schwierigkeit fiir den Altkatholizis-
mus, im Abendland zwischen romischer Kirche und Protestantismus
zu existieren. Dabei erkennt er aber an, dass der Altkatholizismus
fir die Festhaltung, bezw. die Wiederherstellung der alten unge-
teilten katholischen Kirche im Abendlande viel getan hat, und dass
darin die bedeutungsvolle Aufgabe des Altkatholizismus liegt, dex
grossen Augenblick vorzubereiten, wo die morgenlindische Kirche
sich wieder mit der abendlindischen vereinigt, sei es auch nur mit
der kleinen altkatholischen Gemeinschaft. Er hofit, dass dies Werk
im zwanzigsten Jahrhundert vollendet werden moge, denn das Stre-



— 175 —

ben des Altkatholizismus ist nach ihm ein durchaus gutes und auf-
richtiges, das die volle Sympathie der morgenlindischen Kirche
verdiene. \

So unterscheidet sich, bei aller Kritik, die Krasnozen an ein-
zelnen Punkten des Altkatholizismus Ubt, und die ihm unverwehrt
sei, seine Beurteilung des Altkatholizismus wesentlich und sehr zu
ihrem Vorteil von dem gehdssigen Aburteilen Uber unsere Kirche,
das die Gepflogenheit anderer russischer orthodoxer Theologen in
Deutschland ist, die nach ihrem ganzen Standpunkt und ihren
romischen Tendenzen eher in die lateinisch-romische Kirche als in
die morgenlindisch-orthodoxe passen. (Altkath. Volksbl.)

Une traduction francgaise de cet article nous a été communi-
quée, et nous nous empressons de faire connaitre aux lecteurs fran-
cais le passage suivant: «Pour nous autres orthodoxes, l'ancien-
catholicisme reste, comme jadis, la plus sympathique manifestation
de 'Occident... Il faut s’étonner qu’il ait pu accomplir tant de
choses en faveur du rétablissement de l'ancienne Eglise cecumé-
nique malgré tant de conditions défavorables. Entre autres obstacles,
il était opprimé par la force latente du catholicisme romain . ..
Nous devons favoriser ses efforts pour rétablir 'ancienne Eglise
cecuménique en Occident, afin de rapprocher par un effort commun
la grande date de l'union de I'Orient et de I’Occident, ne flt-ce
que dans une portion restreinte de la communion des anciens-
catholiques. Espérons que leur sincere disposition a employer tous
leurs efforts et a apporter fous les sacrifices possibles a la grande
ceuvre de la réunion, en assurera l'accomplissement. Qui sait! Peut-
étre cette réunion sera-t-elle le premier pas fait vers l'union wnz-
verselle du christianisme et pour labolition de la séparation des
Eglises, si ancienne et si douloureuse a tous les chrétiens!»

L’auteur nous exhorte a faire «tous les sacrifices possibles ».
S’il connait notre histoire depuis 1870, il doit savoir tous ceux que
nous avons faits. Nous continuerons a agir dans cette voie, et avec
d’autant plus de bonne volonté chrétienne que notre Eglise ancienne-
catholique est une et exempte de tout tiraillement intérieur. Lorsque
nous nous sommes placés sur le terrain de l'orthodoxie de I'an-
cienne Eglise indivisée et des sept conciles cecuméniques, nous
l'avons fait avec précision, et tout d’abord nous avons déclaré que
nous entendions étre en méme temps de notre temps: qu'il ne
s’agissait pas pour nous de rétrograder (on ne rétrograde pas en
remontant au Christ), mais d’avancer avec la vraie science et le
vrai progrés. Donc nous entendions ne pas nous porter solidaires
des imperfections, des fautes, ni méme des erreurs commises non
pas par l'ancienne Eglise, mais dans 'ancienne Eglise, par des



— 176 —

théologiens que les sciences et la philosophie de leur temps avaient
forcément induits en erreur. Ce que nous acceptions de l'ancienne
Eglise, c’était sa foi, c’est-a-dire son dogme constaté par som crite-
rium infaillible: le témoignage universel, constant et unanime de
toutes les Eglises chrétiennes particuliéres. Nous avons déclaré des
le principe qu’avec ce criterium nous nous sentions a méme d’ac-
complir notre mission, d’étre fideles a notre vocation, de rétablir
en Occident le catholicisme vrai, celui de I'Eglise primitive. Nous
avons fait tous les sacrifices pour cela et dans ce sens, mais nous
ne saurions en faire aucun confre. Et les orthodoxes de cette époque,
soit Russes, soit Grecs, qui nous ont encouragés, n’ont signalé daans
notre attitude rien qui fut antiorthodoxe. Nous avons encore leurs
témoignages. Or nous n’avons pas changé depuis lors. Notre pro-
gramme et nos principes sont toujours les mémes.

Nous entrons de nouveau dans ces explications, parce que
I'appel de Mr. Krasnozen nous en fait un devoir. Il doit savoir et
sentir que tous les devoirs ne sont pas du seul cdté des anciens-
catholiques; qu’il ¥ en a aussi du cOté des orthodoxes d’Orient;
que ceux-ci ne sont pas unanimes dans leur maniere de comprendre
I'orthodoxie; qu’il en est parmi eux — et nous avons lieu de croire
qu’ils sont plus nombreux que nous ne pensions — qui confondent
I'orthodoxie avec le romanisme, ou a peu prés; qui ont des ten-
dances absolument romanisantes, donc absolument contraires aux
ndtres: que les orthodoxes romanisants, influents par leur nombre
et par leur position, traitent de protestants non seulement les anciens-
catholiques, mais ceux mémes de leurs coreligionnaires qui, loin
de romaniser, sont fidéles a l'ancienne orthodoxie, a celle des con-
ciles cecuméniques et de I'Evangile, et n’imposent pas comme des
dogmes quelques documents théologiques récents, discutés et dis-
cutables. La solennité¢ de linterpellation nous fait un devoir de
mettre les choses au point. Dans cette livraison méme, nous disons
ce que nous pensons de l'accusation de protestantisme, sans cesse
ressassée contre nous et sans motif. Les romanisants en question
savent bien que l'application correcte, exacte, impartiale du crite-
rium orthodoxe ou catholique, ne peut pas conduire au protestan-
tisme, mais uniquement a la vraie orthodoxie. Si la leur n'y est
pas conforme, qu'ils en tirent les conséquences. Qu’ils fassent leur
devoir, comme nous faisons le ndtre: !'union n’est possible qu’'a
cette double condition.

Si I'on devait juger de I’Eglise orthodoxe d’apres les théolo-
giens romanisants qui cherchent 4 la dominer et & faire croire que
son orthodoxie a elle est leur orthodoxie a eux, il faudrait admettre
que cette Eglise et I'Eglise romaine ne sont plus deux Eglises



— 177 —

opposées, mais seulement deux Eglises #»zvales, luttant 'une et I'autre
pour imposer a sa rivale sa propre domination, et pour faire croire
au monde que chacune est /e seule Eglise vraze, au détriment de
lautre et de toutes les autres.

L’Eglise orthodoxe de ces romanisants rejette la suprématie
romaine, mais, & part ce dogme, elle semble admettre & peu prés
tout le reste. Elle admet notamment son droit de définir la doc-
trine dogmatique a son gré, et d'imposer ses formules théologiques
comme des vérités divines et obligatoires. Si sur chaque dogme
il y avait quelque divergence, ce ne serait que sur des points
secondaires, sans importance. En sorte que la thése soutenue, ces
années derniéres, par Soloview, de la nécessité pour ’Eglise orien-
tale de faire sa jonction avec I'Eglise romaine sous la suprématie
infaillible du pape, serait la vraie; et toutes les traditions anti-
romaines de la vieille Eglise orthodoxe, seraient a répudier. Ainsi
pensent ces nouveaux orthodoxes. Nous citons comme preuves leurs
récentes attaques contre les Eglises anciennes-catholiques, et les
accusations de protestantisme qu’ils prodiguent a ceux qui pro-
fessent une orthodoxie autre que la leur.

Si notre appréciation de ces faits est inexacte, nous serons
heureux de.devoir la rectifier.

* Pater Hyacinth und der Vatikan. — Sous ce titre, la « Ga-
zette de Francfort» (3 oct. 190g) a publié Particle suivant:

« Nach dem Tode des Fiirsten Odescaicki ist in den italieni-
schen Blattern mehrfach hervorgehoben worden, dass der Fiirst ein
Vertrauensmann des Vatzkans war und manche geheime Verhand-
lungen gefithrt habe, so u. a. auch jene, die den Zweck hatte, den
Expater Hyacinth Loyson in den Schoss der Kirche zuriickzubrin-
gen. Da in der Erzdhlung dieser Verhandlungen mancherlei Un-
richtigkeiten und Unwahrscheinlichkeiten unterliefen, hat Hyacinth
Loyson durch seinen Sohn dem « Corriere della Sera » die folgende
authentische Darstellung der betreffenden Vorginge iibermitteln
lassen :

« Ich lernte den Fiirsten Odescalchi im Hause der Fiirstin Julia,
Schwester des Kardinals Bonaparte, kennen. Sie kannte uns beide,
und da er den Wunsch ausgesprochen hatte, mich kennen zu lernen,
so lud sie uns zum Friihstiick. Im Laufe des Gesprichs sagte der
Fiirst zu mir: «Sie sind weder Katholik noch Protestant; Ihre Hal-
tung ware grosser, wenn Sie das Eine oder das Andere wiren!»
Ich erwiderte ithm, dass ich den Protestantismus sehr schitze und
viele protestantische Freunde habe, aber dass ich nie daran gedacht
habe, in eine ihrer Kirchen einzutreten, Ich fiigte bei: < Ich bin
Katholik, aber auf meine Art!s Der Filirst erwiderte: « Aber

Revue intern. de Théologie. Heft 69, 1910. 12



— 178 —

warum sind Sie nicht Katholik wie wir und mit uns?» Ich sagte:
« Es bestehen gewisse Hindernisse, vor allem das Dogma der Un-
fehlbarkeit. » Der Fiirst entgegnete lebhaft: « Die Unfehlbarkeit ist
eine Dummbheit (sciocchezza), aber da sie nun einmal Dogma ist,
so ist es Pflicht der Katholiken, sich ihr zu unterwerfen, indem sie
dem Dogma einen annehmbaren Sinn unterlegen.» Ich gestand,
dass ich iiberrascht war. Ich fiihlte weder die Pflicht noch das Recht,
als Glaubiger mich einer « Dummbheit> zu unterwerfen, auch wenn
es mir gelingen sollte, ihr einen annehmbaren Sinn zu unterschie-
ben. Ich sprach dann von einem andern Hindernis: meine Ver-
heiratung. Meine Ehe ist mir heilig und unverletzlich. Der Fiirst
war ganz meiner Ansicht, aber er meinte, dieses Hindernis sei nicht
uniibersteiglich. Schliesslich fragte der Fiirst, ob er unser Gesprich
dem Vatikan mitteilen diirfe. Ich hatte nichts dagegen, aber nur
unter der klaren Bedingung, dass er nicht in meinem Namen, son-
dern auf eigene Verantwortlichkeit zu berichten habe. Ich fiigte bei,
dass ich, wenn die Sache bekannt wiirde, sofort in den Zeitungen
erklaren wiirde, dass ich ithr fremd sei. Der Fiirst erwiderte, er
wiirde die gleiche Erklirung abgeben.

Fiirst Odescalchi begab sich noch an demselben Tage zum
Kardinalstaatssekretir Rampolla und dieser berichtete sofort dem
Papst Leo XIII. Dieser nahm sich der Sache eifrig an und sagte,
er werde sein Moglichstes tun, um alle Hindernisse zu beseitigen.
« Leo XIII. und Rampolla », sagte mir der First, «sind die ein-
zigen Manner von Bedeutung, die der Vatikan gegenwartig hat. »
Er berichtete mir schon tags darauf den giinstigen Erfolg des Ver-
suchs. Der Papst oder der Kardinal (er erinnere sich nicht mehr
genau, wer e¢s war) habe gesagt: « Wir miissen einen weisen und
heiligen Mann zum Pater Hyacinth schicken!» Sie trafen in der
Tat eine wiirdige Wahl: sie wahlten ndmlich einen Kapuzinerpater,
der Rat an der Romischen Kongregation war: er hiess damals
Pater Fosef und ist der heutige Kardinal Fewes y 7uto. Der Pater
begab sich sofort zum Fiirsten und wollte eine Zusammenkunft mit
mir haben, ich lehnte jedoch ab, weil ich in der Sache ganz passiv
mich verhalten wollte. Dagegen begab sich meine Frau in Beglei-
tung meines Sohnes zu der Unterredung, in der sie mit dem ganzen
Freimut einer Christin und Amerikanerin iiber die zahlreichen Miss-
brauche der Kirche sprach. Der Pater widersprach ihr nicht, son-
dern bemerkte nur, dass alle Missbrauche durch die Autoritit des
Papstes beseitigt werden konnten. Tags darauf kam der Pater zu
mir und dann noch einmal. So viel ich mich erinnere, waren dies
die zwei einzigen Begegnungen, die ich mit thm gehabt habe; sie
waren lang, hoflich und durchaus loyal. Der Pater sagte mir u. a.,
er achte meinen offenen Widerstand gegen die Unfehlbarkeit hoher



— 179 —

als die scheinbare Unterwerfung gewisser Bischofe und Priester, die
sie nur Adusserlich, nicht in petto annehmen. An meiner Ehe nahm
der Pater als Priester und Monch weniger Anstoss, und als ich er-
klarte, ich wolle pastor et conjux in @ternum (Priester und Gatte
in Ewigkeit) bleiben, erwiderte er, da der Papst alles konne, wiirde
er mich in eine der orientalisch-katholischen Kirchen, in denen die
Priester verheiratet sind, eintreten lassen, zugleich mit der Erlaub-
nis, meinen Wohnsitz in Frankreich zu nehmen. Dagegen konnten
wir uns iiber die Unfehlbarkeit nicht verstindigen. Es war mir
nicht moglich, ihr einen annehmbaren Sinn zu unterlegen: mein
Gewissen und meine Vernunft waren in diesem Punkte intransigent.
Als wir Abschied nahmen, umarmten wir uns und versprachen,
fir einander zu beten. Der Pater sprach noch die Hoffnung aus,
dass die gottliche Gnade mich doch noch bekehren werde.

Was First Odescalchi hoffte, war nicht die Bekehrung eines
Abtrinnigen, sondern ein reformatorischer Aufschwung der romi-
schen Kirche. Er verlangte Reformen und vor allem die Aufhebung
des Zwangs-Zolibats. In seiner uniiberlegten Begeisterung sagte er
einmal, ich wiirde noch einer der Patriarchen des katholischen
Orients sein. Eine iiberraschende und vor allem eine sehr traurige
Tatsache ist es, dass etliche meiner katholischen Freunde, Liberale
und auch Freidenker, in mich drangen, ich solle im Interesse einer
religiosen Reform die Versohnung mit dem Vatikan annehmen. Ich
bin unverschnlich geblieben. »

e

" La «Correspondance de Rome>» etle P. Tyrrell. -— Apres
avoir publié une traduction francaise des deux lettres de Tyrrell
a M. l'éveque Herzog, parues dans la « Revue internationale de
Théologie », «organe officiel de la secte des vieux-catholiques »,
la « Correspondance de Rome», organe officiel de la secte des
romanistes, ajoute: « Aujourd’hui une Revue protestante . ..» Est-ce
de nous que la Revue romaniste veut parler? Confond-elle I'ancien-
catholicisme et le protestantisme: Veut-elle tromper une fois de
plus ses lecteurs? Puis: « Tyrrell était un agnostique a apparence
chrétienne, qui se déclarait catholique pour mieux combattre la foi
chrétienne dans sa base logique et pleine qui est le catholicisme. »
Toujours des mots et des duperies. Disons plutdt: « Le romanisme
est un systeme de fidéisme & apparence chrétienne, qui se déclare
catholique pour mieux combattre la foi chrétienne sous le masque
illogique et pleinement hypocrite qu’est l'ultramontanisme. »

* La soumission de 'abbé Brémond. —— Pauvre Pére Tyrrell!
L’ami qui paraissait lui étre resté fidéle, vient de I'abandonner et
de faire ce que lui, Tyrrell, s'était refusé a faire. Il est vrai que



— 180 —

Brémond se soumet sans rien rétracter de précis: il déclare «re-
gretter et condamner tout ce qu'il a dit et fait de répréhensible au
moment des funérailles du P. Tyrrell ». Et comme il ne se reproche
certainement rien de répréhensible, cette soumission n’est donc que
pour la galerie: pure comédie sur une tombe, donc doublement
indigne. Et ces hypocrisies, ces lachetés de caractéres passent pour
de la religion. Voila comment Rome déprime la conscience et dupe
le public.

* La Papauté, Bastille 4 démolir. — M. Carrier, ancien curé
de P'Eglise catholique-chrétienne de Geneve, a publié 4 Paris I'appel
suivant:

« La destinée du genre humain est de former une grande et
unique famille de fréres. Le Christ est le premier qui ait exprimé
cette pensée et qui en ait proposé la mise en ceuvre, il y a bientot
deux mille ans. Mais, en indiquant cette destinée, il avait fait con-
naitre aussi la condition pour qu’elle devint une réalité, et cette
condition n’était autre que la liberté: « Qu'’il n’y ait pas de maitre
parmi vous »; tel était le premier mot de son programme: <« la
fraternité par la liberté. »

Mais ce premier mot était le renversement du régime payen
de la tyrannie, partout établi: aussi la lutte fut terrible. Cependant,
apres trois siecles de cette lutte, la liberté triompha, et les peuples,
en devenant chrétiens, devenaient fréres.

La liberté et ia fraternité grandirent ainsi l'une par lautre
pendant pres de mille ans, malgré la résistance cruelle de la ty-
rannie paienne. Mais, apres ces mille ans, une nouvelle tyrannie
surgit dans le monde chrétien, la tyrannie des ames. L’évéque de
Rome, auquel l'importance de la ville, capitale de 'Empire ro-
main, facilitait une influence exceptionnelle, trouva a propos de se
déclarer souverain et maitre de toutes les églises. L'ignorance des
populations d'Occident leur fit accueillir avec empressement ce nou-
veau maltre: mais celles d'Orient, de Grece, de Turquie, de Perse,
des pays scandinaves, comprenant l'irrégularité de cette prétention
de I'évéque de Rome, refuseérent de s’y soumettre, et il en résulta,
entre les églises chrétiennes, la division, infiniment lamentable, qui
dure toujours, et qu'on appelle le schisme d’Orient.

Le monde chrétien se trouva ainsi comme coupé en deux
parts, qui restent, sinon ennemies, absolument étrangeres l'une a
I'autre, I'Orient, gardant son indépendance, mais immobile dans
I'attente d’une réunion nécessaire, et 1'Occident, qui, ayant admis
le principe dissolvant de la Papauté, ne montre plus, dans son
histoire, qu’'une suite de divisions de plus en plus profondes. Au
seizieme siecle, en effet, ce sont encore les exces de la puissance



— 181 —

papale qui suscitent le Protestantisme et l'on est en droit d’ajouter
que, de nos jours, la répulsion compléte et sans examen de tout
christianisme et de toute religion par la société moderne n’a pas
d’autre cause que ces prétentions.

Cependant l'avenir n’a pas dit son dernier mot, et une nou-
velle phase est & prévoir et a préparer dans la vie du Christia-
nisme, ce sera la période «d’apres la Papauté ».

Cela n’est pas une prévision fantaisiste; étant donné que l'a-
potre Pierre n'a jamais été évéque a Rome et qu’il n’a méme jamais
mis les pieds dans cette ville, ce qui est clairement démontré par
le seul livre des « Actes des Apotres», étant donné, d’autre part,
qu'il est indigne et méme impie de vouloir baser un christianisme
sérieux sur une légende aussi grossi¢rement mensongére, la con-
clusion est aussi facile a déduire qu’elle est importante, et elle est
celle-ci: « Si 'on veut conserver et relever le Christianisme, il est
indispensable de fonder et d’organiser des églises en dehors de
toute autorité ou intervention de I'évéque de Rome », ce qui revient
a dire: «Pour sauver le Christianisme, il faut supprimer la Pa-
pauté. »

Il y a, en France, un grand nombre de citoyens, suffisamment
renseignés, désireux de voir disparaitre cette institution de la Pa-
pauté, ou au moins de se soustraire a son autorité, tout en restant
fidéles aux pratiques religieuses auxquelles ils sont habitués: «ils
en sont empéchés par 'Etat». Plusieurs fois, dans le dernier siecle,
des tentatives sérieuses ont été faites par des groupes de citoyens
en vue d’organiser un culte religieux indépendant de ’administra-
tion romaine, dans quelqu’une des églises inoccupées, comme il en
existe plusieurs & Paris: régulierement ils ont ¢été évincés « par
I'Etat ». Méme depuis la suppression du Concordat, I’Etat frangais,
ou plutot des hommes d’Etat, décidant des questions qu’ils ignorent,
ne veulent reconnaitre pour catholiques que les citoyens soumis
au pape. Il est temps qu’on ne laisse pas de telles inconséquences
garder force de loi.

On vient de féter avec enthousiasme, a Paris et dans toute la
France, le souvenir du 14 juillet 1789, jour ou les citoyens de Paris
démolirent la Bastille. La Papauté romaine est, pour la France et
pour tous les pays chrétiens, comme une Bastille, symbole et instru-
ment d’une intolérance qui n’est plus de notre age. Le jour ou
cette derniére Bastille sera démolie — et ce jour est prochain —
sera plus heureux, pour la France et le monde chrétien, que le
14 juillet de la Révolution, car ce sera la suppression de l'asser-
vissement des ames et l'inauguration de la liberté universelle et
définitive, seule garantie de la paix et du bonheur des sociétés de
’avenir. »



— 182 —

* Ce qu'est la Papauté. — La plupart des sujets de la Papauté
ignorent complétement son histoire. On leur a seriné, dés le ca-
téchisme, que le Christ méme a établi St. Pierre évéque de Rome,
avec pouvoir pour celui-ci de transmettre sa prétendue autorité a
ses successeurs. Et ils le croient, bien que tout soit faux dans cette
assertion. Aucun ne songe a lire les Evangiles, les Actes des apo-
tres, l'histoire des conciles, etc., pour se renseigner sur la valeur
religieuse et morale de la Papauté: ce serait cependant le devoir
de tout papiste sérieux. On s’en garde bien!

Ce ne sont pas les documents qui font défaut. L’abbé de
Meissas a publié un petit volume plein de faits: Les Ephémévides
de la Papauté (Paris, Nourry). J’ouvre au hasard. A la date du
28 avril 1045, on lit: « Remplacement de Benoit IX par Grégoire V1.
La chaire pontificale, malgré toutes ses souillures, était encore en
1033 un superbe cadeau a faire a un enfant. Lle pape Jean XIX,
mort en novembre de cette année-la, avait un neveu du nom de
Théophylacte, agé d'une douzaine d’années, a qui son pere Albéric
comte de Tusculum entreprit de faire ce cadeau-la. Comme il y
mit le prix, 'enfant fut élu et sacré. On lui donna le nom de
Benoit IX. Mais grisé par l'é¢tendue de sa puissance, il ne s'en
servit bientot que pour remplir Rome de ses débordements. L'es-
prit public était alors si différent de ce qu'il est aujourd’hui, on
était si habitué a 'inobservation des canons de la continence, qu’une
maitresse, méme un sérail, n’eussent pas empéché le jeune pape
d’étre toléré, aimé meme, s’il 'elt mérité par ailleurs. Pour sou-
lever comme il le fit les Romains, il fallait qu’a tout le moins il
enlevat par violence les filles a leurs parents et les femmes a leurs
maris. Son successeur Sixte-Quint l'elt fait pendre pour moins que
cela. L.es Romains se contenterent de le chasser.

Cette mésaventure lui arriva, malgré le crédit et l'autorité de
son pere, une premiére fois en 1038, vers 'dge de 17 ans. Rétabli
la méme année par l'empereur Conrad, il se fit chasser de nouveau
vers le commencement de 1044. On €lut meéme a sa place un
éveéque de Sabine, qui prit le nom de Sylvestre III; mais au bout
de trois mois le comte de Tusculum parvint a réinstaller encore
son polisson de fils. I1 lui fit probablement de vertes semonces;
mais rien n'y fit. Le malheureux continua sa vie crapuleuse et cri-
minelle. Pourtant il se sentit tellement écrasé sous le poids de l'ani-
madversion générale, qu’en 1045, vers ses 24 ans, il prit le parti
de céder le Saint-Siege moyennant une rente viagere de 1500 livres.
C'est alors qu'on élut Jean Gratien, prétre de Rome, qui prit le
nom de Grégoire VI. C’était un homme de bien, mais d’'une mé-
diocrité qui lui rendit bient6t la place intenable. —- Pendant son



— 183 —

court pontifical (28 avril 1045—17 décembre 1046), outre Benoit IX
et Sylvestre III qui continuaient a prendre le titre de pape, il y
en avait encore un quatrieme, Jean XX, a qui Sylvestre avait vendu
la Papauté et qu’il avait sacré.

Tous furent déposés au concile de Sutri, ce qui n'empécha
pas Benoit IX de se rétablir en novembre 1047 et de rester huit
mois encore, Il abdiqua enfin de sa pleine volonté et se retira, dit-
on, pour faire pénitence au monastere de Grotta-Ferrata, ou il
mourut, jeune encore, vers 1054. — Etrange histoire que celle des
papes. Tous les contrastes s’y rencontrent. Benoit IX aurait eu la
foi; et Boniface VIII ne croyait pas méme a !'immortalité de
I'ame. »

Les faits de ce genre abondent. Tels sont les chefs de cette
institution, si tristement humaine, qui ose prétendre au gouverne-
ment des ames! Le plus étonnant n’est pas l'audace de la cama-
rilla, mais l'aveuglement inqualifiable de ceux qui se prosternent
devant elle. Au lieu de 'honneur de se gouverner eux-mémes, ils
préferent étre gonvernés, et étre gouvernés par elle!

* Le pseudo-libéralisme et la conciliation a outrance. —
J'appelle pseudo-libéralisme le systeme du laisser-faire et du laisser-
passer a tout prix et sans condition, soit en politique, soit surtout
en religion. En religion, il consiste a permettre 4 chacun d’en-
seigner et méme d'imposer comme dogmes religieux ou comme
mesures ecclésiastiques des doctrines erronées, propres a fausser
les intelligences, a corrompre les caractéres et les consciences, et
aussi des décisions subversives, au fond plus politiques que reli-
gieuses, contraires a l'ordre public et a la paix sociale, attentatoires
a lautorité de I'Etat, etc. La ruse consiste a dire que ces doc-
trines, ces décisions, ces mesures, cette discipline sont d’ordre re-
ligieux, et, des lors, qu'elles ne regardent que les consciences,
qu’elles échappent conséquemment a ’Etat, qui n’est ni théologien,
ni religieux, ni confessionnel. Et I'Etat le croit, et les pseudo-libé-
raux ferment les yeux et se croisent les bras. Et le parti ultra-
montain ou clérical en profite pour s’organiser en milice (Ecclesia
milztans); il ne cache pas que, comme pouvoir spirituel, il tend a
dominer et a gouverner les pouvoirs temporels, et il se fortifie en
conséquence. Et le parti pseudo-libéral y consent, il s'oppose méme
a ce qu'on entrave les agissements cléricaux, parce que, dit-il, c’est
de la religion, affaire privée et de conscience, et sur ce terrain
tout le monde est libre. :

C’est grice a ces sophismes et a ces subterfuges que Rome
devient de plus en plus puissante aux yeux des masses, et le
parti vraiment libéral de plus en plus menacé et affaibli. J'ai



s TBE =

réfuté maintes fois ces quiproquos: Voir Les faux libéraux de
UEglise romaine, Etude stratégique contre Rome, Le mouvement
contemporain des Eglises, Le Catholiqgue national, etc. Mais il faut
revenir sans cesse a la charge, pour essayer d’ouvrir les yeux a
ceux qui ne veulent pas voir. Un pasteur protestant, M. Gaillard,
a répliqué dernierement en ces termes au « Courrier de Genéve »
(ultramontain):

« Est-il besoin de le dire? Lorsque je parle du catholicisme
romain, je combats un systeme, une institution, des principes qui
me paraissent erronés ou nuisibles, je n’attaque pas les personnes.
Je sais et je constate qu'il y a parmi les catholiques romains, aussi
bien que parmi les protestants, des gens honnétes, bons, pieux a
leur maniére, d’esprit large et de commerce agréable. Je ne songe
pas un instant a refuser a nos concitoyens catholiques et au clergé
romain de notre canton le droit de travailler au développement de
leur Eglise, a la conquéte méme, au profit de Rome, de la cité de
Calvin. Mais ils ne trouveront pas €tonnant que, selon mes faibles
moyens, je signale ce danger a mes coreligionnaires protestants
et que je travaille a le conjurer.

«Voila toute mon étroitesse, toute mon intolérance, tout mon
fanatisme. Quoi qu’il en soit, il faut avouer que nous nous trou-
vons a Genéve dans une étrange situation.

«On y parle de tout et de tous: les discussions politiques y
sont toujours vives, souvent violentes, et y dégéneérent facilement
en questions de personnes; on s’insulte, on se calomnie a qui mieux
mieux ; les libres-penseurs appellent les pasteurs des hypocrites et
des jésuites, ils traitent Calvin de menteur, de tyran, d’assassin, etc.
Et tout cela est pain bénit: les professeurs de modération se taisent
et le public ne s’en émeut pas. Mais a-t-on le malheur de dire,
méme en termes moderés, que le catholicisme romain est entaché
d’erreurs et de superstitions, qu’il a une influence défavorable sur
les peuples qui l'ont pratiqué, qu’il faut par conséquent s’opposer
a ses progres par tous les moyens légitimes, c’est-a-dire sans se
départir de la plus grande tolérance envers les personnes — aussitot,
a droite et a gauche, les voix s’élevent: pas de discussions reli-
gieuses! pas d’agitation confessionnelle! — et le malheureux qui
a touché a ce sujet défendu passe un mauvais quart d’heure: «Haro
sur le baudet! s’écrie-t-on; ce pelé, ce galeux d’ou nous vient tout
le mal!» — Les professeurs de modération le tancent vertement,
et les nombreuses autruches protestantes, la téte dans le sable,
applaudissent des deux ailes, et les vaillants chevaliers de l'ordre
du « Drapeau dans la poche » opinent du bonnet. — Ah! il joue
un role bien ingrat, celui qui ose aujourd’hui élever la voix contre



— 18 —

le romanisme dans la ville des réformateurs! Heureusement, nous
allons leur élever un monument: au moins, si nous nous taisons,
ces pierres crieront!»

C’est affaire a M. le pasteur d’attaquer les autruches « protes-
tantes »; nous attaquons, nous, celles de tous les partis qui laissent
juguler la liberté, tout en se réclamant d’elle. On a méme fait,
derniérement, le jeu de mots suivant: <« Nous voulons la lutte pour
la civilisation (Kampf zur Kultur), mais pas de Kulturkampf >,
comme si le Kulturkampf n’était pas la lutte pour la civilisation.
Répétons-le, les partisans du Kulturkampf ont combattu le parti
ultramontain et jésuitique non pour sa théologie ou sa religion,
mais uniquement pour la politique subversive contenue dans sa théo-
logie et dans sa religion. C'est l'affaire des théologiens de réfuter
la théologie et les dogmes de Rome, et les anciens-catholiques n'y
ont pas manqué; mais les gouvernements qui ont combattu Rome
ne l'ont combattue que sur le terrain politique et par des moyens
politiques ; bien entendu, Rome a crié qu'on blessait sa conscience
et sa religion, comme tout conspirateur prétend qu’on attente a sa
liberté! Ruse de guerre, assertions puériles, que les pseudo-libéraux,
les «chevaliers de l'ordre du Drapeau dans la poche» prennent
pourtant au sérieux. Ils sont pour la conciliation et la paix, disent-
ils; ils ne voient pas que, de fazf, loin de procurer la paix, ils
fortifient le parti de la guerre et travaillent pour les ennemis de
I'Etat et de la paix publique; ils ne comprennent pas que leur fausse
paix n’est qu'une lutte inévitable et prochaine. C’est toujours a
recommencer. Ils ont des yeux pour ne pas voir, et des oreilles
pour ne pas entendre, et se croient, avec cela, de grands clercs et
de profonds politiciens: jésuites inconscients ou jésuites a robe
courte.

* Sophisme des pseudo-libéraux. — Vieux comme les rues,
mais toujours remis en avant. « LL'Etat doit étre neutre en matiere
de religion et d’Eglise; donc, dit-on, les catholiques-romains doivent
étre libres comme les autres citoyens, libres dans leurs églises, dans
leurs écoles, dans tous leurs actes.» — Ces beaux raisonneurs ne
voient pas que les catholiques-romains ne sont pas neutres vis-a-vis
de I'Etat; qu’ils ont mille avantages contre lui; qu’ils sont comblés
de privileges, ayant exclusivement pour eux les églises et les cures,
qui devraient étre aussi aux catholiques non romains; qu’ils utilisent
ces privileges 4 comploter contre 'Etat; qu’ils sont en guerre contre
la tranquillité de I'Etat, contre plusieurs lois; etc. Donc I'Etat doit
se défendre. Ce n’est plus de la religion, c’est de la politique. Le
Kulturkampf est inévitable par le fait des principes et des faits et
geste; de Rome. Rome veut la guerre et la fait. La laisser faire
est tré\hir I'Etat et la société.

I
!



— 186 —

* Encore M. Briand. — Dans son célebre discours de Péri-
gueux, M. le président du Conseil des ministres a continué son
jeu, qui consiste, d’'une part, a bien accentuer en paroles sonores
que 'on veut donner ¢a fous la liberté d’opinion et de conscience
et la justice sans laquelle il n’est pas de république»: et, d’autre
part, a refuser cette liberté et la justice aux catholiques libéraux
qui veulent rompre avec Rome. <« Pas de sectarisme a rebours!»
s'écrie M. Briand, comme si les prétres nationaux qui se récla-
ment des libertés gallicanes et qui veulent se libérer de la tyrannie
papale, étaient des sectaires! Comme si les premiers sectaires n’é-
taient pas précisément les papistes qui, au nom du pape, com-
battent le gouvernement frangais actuel ; ces évéques qui viennent
de lancer un manifeste de combat, une véritable déclaration de
guerre, contre ce qu’ils appellent 1'école neutre, c’est-a-dire contre
les écoles du gouvernement, la neutralité scolaire étant dans la loi.
Tout le monde voit cette hostilité du clergé ultramontain, son or-
ganisation de plus en plus menagante. Mais M. Briand ferme les
yeux. Cet agneau, symbole de la tolérance, n’entend pas le loup
qui veut le saisir. Si Rome ne veut pas des biens ecclésiastiques,
qu'on les donne aux pauvres, mais jamais aux associations cul-
tuelles dites schzsmatiques. Sur quoi le « Le Chrétien » (aoft 1909)
fait la réflexion suivante: «Il y a la un trait de nature qui doit
étre fortifi¢ par quelque arriére-pensée. Les papistes esperent-ils
mettre un jour la main sur le bien des pauvres et y retrouver des
bribes du domaine ecclésiastique: Ont-ils surtout peur d’aider au
schisme? Croient-ils donc au schisme menacant: Peut-étre!

« Est-ce I'existence en France d’une demi-douzaine de minimes
cultuelles indépendantes qui leur cause tout cet émoi? Leur exemple
leur en semble t-il contagieux: Non. Il y a autre chose sur les
sentiments des fideles. Le clergé, et surtout 'armée des réguliers,
est mieux informé que nos journalistes et nos hommes d’Etat. Or,
dans ce monde-la, on semble s’attendre & un schisme d’importance.
Toute la politique de Rome et de ses complices se résume ainsi:
La peur de la concurrence, la peur du schisme. »

* La cultuelle de Saint-Hilaire-sur-Garonne et les tribu-
naux. — On lit sous ce titre dans « Le Chrétien » (septembre 1909} :

« [l faudra bien qu'on arvive & rveconmaitre les conséquences
monstrueuses de lapplication faite par les tribunaux de [art. 4.
Ainsi s’exprime un de nos correspondants, un pasteur du Sud-
Ouest, nous adressant des documents sur les incidents de Saint-
Hilaire-sur-Garonne.

Oui: il faudra bien gqu'on en arrive la! Mais I'opinion est bien
lente a s’émouvoir! ’



— 187 —

A Saint-Hilaire-sur-Garonne, un maire agissant comme tel, a
la suite d’une délibération de son Conseil municipal, au nom d’une
population que les agissements d’un prétre romain avait indignée,
ne put assurer la jouissance de l’église communale au prétre libre-
ment choisi par lui et son Conseil.

Pire que cela! la modeste tentative qu'il fit, quoique non suivie
d’effet, lui valut d’étre traduit devant les tribunaux et finalement
condamné.

Ceux qui s’étaient imaginé que la législation sur les cultes
était une ceuvre de liberté, doivent voir combien grande est leur
erreur.

La loi était mauvaise, mais la jurisprudence, que tendent a
établir les tribunaux, est pire.

Louis XIV a persécuté les ennemis du catholicisme, mais il
a tenu en bride le catholicisme, méprisé les prétentions romaines
et maintenu les libertés des Eglises gallicanes.

Il s’est conformé a la tradition nationale, car dés 1269, Saznt-
Louzs avait donné sous le nom de Pragmatique Sanction une or-
donnance sur les libertés et immunités de I'Eglise gallicane ou il
déclarait: Que de Dien seul releve la France!

Nos médiocres politiciens ont abandonné tout ce qui pouvait
ressembler 2 la tradition nationale; ils persécutent bien ceux que
le catholicisme romain redoute, les modernes schismatiques, mais
ils laissent 'Eglise romaine libre de clamer: «Tout pour le pape,
tout par le pape. »

Les petites cultuelles indépendantes sont persécutées, et leur
crime, c’est d’avoir réalisé les intentions du législateur en fondant
des cultuelles, c’est aussi, d’avoir posé des limites a la puissance
en France du pape et de ses fonctionnaires et de penser avec saint
Touis: que de Dieu seul releve la France.

# Divisions en France. — Ce ne sont pas seulement les
pseudo-libéraux a la fagon de M. Briand qui font le jeu de Rome,
ce sont aussi les prétres ci-devant romanistes qui, au lieu de s’unir
pour lutter contre Rome, se divisent entre eux! C'est un comble.
On dirait que la mentalité francaise tourne d’elle-méme a la con-
tradiction des quelle n’est plus menée a la baguette par une au-
torité tyrannique. Le « Chrétien libre», organe de 'ceuvre pour et
par les anciens pretres chrétiens, semble se réjouir de ce que le
nombre des Cultuelles diminue; il dit expressément: « Les cultuelles
et les cultuellistes ne sont pas heureux. Mais d’ou viennent ces in-
succes répétés? Ne seraient-ils pas explicables par cette enfantine
obstination a vouloir conserver zntégralement le formalisme romain ? »
Cette opinion montre ce que devient la logique dans le systéme



— 188 —

d’éducation ultramontaine et quelle superficialité persiste jusque
dans les esprits qui essaient de se libérer de Rome. M. Marc Didier,
Directeur de « L’Eglise nationale », leur réplique ainsi (1°" numéro
de juin 1909): ¢ Vraiment, notre confrére nous la baille belle! Ne
peut-il comprendre que ce que nous voulons « conserver » et méme
reconquérir, nous catholiques frangais, qui faisons bon marché du
pape et de Rome, mais non de l'héritage de nos peres gallicans
dont le jésuitisme nous a dépouillés: ce sont nos égleses!

Qui aura les églises aura les fidéles. Les ultramontains le
savent bien, et c’est pour cela qu’ils sont si furieux partout ou des
catholiques-francais sont arrivés a garder, contre eux, leurs églises,
ce qui n’était possible qu’avec la constitution, selon la loi, d’asso-
ciations cultuelles s’engageant a assurer l'exercice du culte, con-
formément aux regles générales de ce culte.

A Ainsi, le maintien du <« formalisme romain » dont se plaint le
« Chrétien libre»> a été imposé a nos amis par le texte de la loi
elle-méme.

Notre confrére ignore profondément la position des cultuelles,
il ne sait donc pas que les cultuelles sont victimes de l'interpréta-
tion que les tribunaux donnent a la loi de séparation.

Celles qui subsistent doivent maintenir leur organisation en
rapport avec les regles générales du culte catholique. Méme en se
tenant dans la position légale quelques-unes ont été traquées.

Les «insuccés» de nos cultuelles viennent de la persécu-
tion, — qui donc l'ignore? — et non pas de la cause qu’il plait
a notre confrere d’imaginer.

Peut-étre, en effet, les cultuelles francaises, sous ce commun
effort des hommes de soutane noire et de robe rouge, sont-elles
appelées a succomber toutes. Ce serait une illustration nouveile de
la fable du «Pot de terre et du Pot de fer». Mais, en tout cas,
jusqu’a ce qu'elles soient mortes (et I'exemple de la nouvelle cul-
tuelle fondée a Sains et Torcy prouve qu'elles ont encore bonne
envie de vivre), ce n'est pas a des «chrétiens libres» (dont les
« Fraternités » sans formalisme sont encore a naitre), a les enterrer
sans un mot de sympathie, et a les asperger avec un goupillon
plutét brutal, d’une eau bénite ou parait entrer plus de vinaigre
que de sel. Encore une fois, serait-ce trop demander a nos fréres
en la foi que de s’entre-témoigner un peu de sympathie et d’éviter
en tout cas de se tirer les uns sur les autresr’

* Chez les ultramontains frangais:

— Fetichisme papiste. — 1l faut désormais prononcer le latin
comme le pape le prononce! C'est M. Camille Couillault qui, dans
la <« Revue du clergé frangais » (1°" aolt 1909, p. 380), emploie



— 189 —

son érudition a le démontrer. < Tout en travaillant a l'édition offi-
cielle des livres de chant romain, dit-il, les membres de la Com-
mission pontificale grégorienne, présidée par Dom Pothier, s’effor-
cent de découvrir un moyen pratique de le résoudre. Mais quel
moyen plus pratique, plus simple, plus catkolique, selon l'expres-
sion de Dom David, que de propager dans I'Eglise la prononcia-
tion wméme du souverain pontife’>» La science, c'est le pape: la
philosophie, c’est le pape; la philologie, c’est le pape; méme la
bonne prononciation, ¢'est encore le pape! Vraie papolatrie.

— Clergé militant. — Un « vieux moraliste » écrit dans « I’Ami
du clergé > (19 aolt 1909): « Une carte nous reste a jouer: /la su-
préme bataille sans tréve ni merci, jusqu’an dernier samg, sur le
terrain de la neutralité scolaire... Tous les sacrifices temporels,
y compris, s'il le faut, celui de la vie ». On le voit, c’est sérieux.
M. Briand est averti: a ses aménités infatigables, le parti ultra-
montain répond par un «va tout » sans merct!

— Servilisme papiste. — Méme les hommes de science ne
discutent plus contre Rome, mais seulement poxr Rome. Curieux
exemple: M. Ch. Urbain, ayant a juger Leibniz comme historien,
écrit sans le moindre géne et, bien entendu, sans la moindre preuve:
« Lorsque Leibniz est appelé a se prononcer entre les papes et les
empereurs, il donne systématiquement tort aux papes: déplorable
effet des préjugés méme sur un homme de génie! » ') — Ainsi quand
un homme de génie comme lLeibniz donne tort a un pape, c’est
préjugé de sa part et esprit systématique! M. Urbain ne voit-il
pas qu’on pourrait retourner contre lui son propre procédé: Ce
n’est donc plus de la critique.

— Fausse évolution romaine. — Certains ultramontains pren-
nent le mot «évolution» dans le sens de changement, comme l'a
fait Newman, et ils n’en rougissent pas: au contraire. D’autres,
plus perspicaces, comprennent que le changement 6te a la révé-
lation chrétienne tout caractere divin et la relegue parmi les choses
humaines, dont le propre est de changer.

A laquelle de ces deux catégories appartient M. I'abbé Villien ?
Je ne sais. Il a écrit dans la « Revue du clergé francais» /13 sep-
tembre 1909, p. 642): « Que nous sommes loin des rites primitifs
suivant lesquels on conférait le baptéme! » Effectivement, il a montré
cet «éloignement» avec une grande abondance de détails. Et ce
qu’'il a dit du baptéme, on peut, on doit méme le dire de tous les
autres sacrements tels qu’ils sont administrés actuellement dans I'E-
glise de Rome. Et ce travail, on peut le faire aussi au sujet de

Y « Revue du clergé frangais », 15 septembre 1909, p. 714.



— 190 —

tous les dogmes romains d’aujourd’hui; en sorte que I’Eglise des
papes est bien une Eglise toute nouvelle et tout autre que I'Eglise
primitive.

Mais, répliquent les ultramontains de I'école Batiffol, nous
avons le droit et méme le devoir d’évoluer.

Réponse. Dans les choses humaines, vous avez ce droit et ce
devoir, évidemment: donc en discipline, et méme en liturgie, les
cérémonies étant humaines dans leurs formes. Mais une condition
s'impose: c’est que cette évolution soit un progres et un bienfait,
car évoluer pour retrograder et empirer est mal. Donc le point
d’arrivée de toute évolution légitime doit €tre meilleur que le point
de départ. C'est évident.

Or tel n’est pas le cas des évolutions romaines. Si on les com-
pare avec ce qui se pratiquait et s’enseignait dans 'Eglise primi-
tive, on constate, ici, une admirable simplicité dans une tres grande
liberté, et 1a, au contraire, une complication qui presque toujours
est une corruption des idées et des choses. En effet, le baptéme
romain actuel se réduit & une infusion de quelques gouttes d’eau
sur la téte du baptisé, infusion qui symbolise a peine, en tout cas
tres mal, la purification du baptisé, et encore moins son incorpo-
ration au Christ et sa nouvelle naissance dans la mort du Christ.
Aucun de ceux qui assistent a un baptéme romain ne se douterait
de cette triple signification du baptéme chrétien si on ne le lui
expliquait pas: et en entendant cette explication, il est plus qu’é-
tonné, tant elle lui semble éloignée du rite conféré.

La pénitence romaine actuelle, la transsubstantiation eucharis-
tique avec les nombreux miracles qu’elle suppose, sont plus éloi-
gnées encore de ce que neous lisons dans les Ecritures et dans la
~tradition universelle sur la pénitence et l'eucharistie primitives. Je
n'ai pas a le démontrer ici: quiconque est tant soit peu au cou-
rant de la théologie romaine d’aujourd’hui en est facilement con-
vaincu. C'est I'abc de la dogmatique.

La conclusion a tirer est évidente, palpable: donc I'Eglise ro-
maine d’aujourd’hui n’est plus une Eglise apostolique. Ni dans sa
doctrine, ni dans ses rites liturgiques, elle n’est la continuation de
I’Eglise chrétienne primitive. A force d’innover et de changer, ses
théologiens et ses papes l'ont transformée en une Eglise nouvelle,
encore chrétienne de nom, encore catholique de prétention, mais
en réalité antichrétienne et anticatholique. Aucun des Batiffols qui
le nient, ne peut légitimer les tours de passe-passe dans lesquels
ils affirment l'identité des deux Eglises. A 'ancienne magie payenne
- trop facilement transportée dans l'Eglise par des masses mal con-
verties, ajouter la magie du moyen age et celie des temps actuels,



— 191 —

c’est simplement faire du temple une sorte de salle de Robert-
Oudin. Or, si le Christ a chassé les vendeurs du temple, il faut
plus encore en chasser les prestidigitateurs. Les esprits sérieux ont
besoin d’une religion sérieuse, d’un christianisme éclairé, d'un dogme
respectueux de la raison et de la science, d’une morale conscien-
cieuse et non superstitieuse, de rites ou la priere soit une élévation
de I'ame vers Dieu et non un escamotage prétendu des substances:
nous n’avons pas besoin d'étre étonnés par de faux miracles, mais
nous devons étre sanctifiés par une grace vraie et efficace. Ce qu'il
faut, ce n'est pas le changement des doctrines, ce n’est pas l'évo-
lution des dogmes, mais le changement des cceurs, qui de pécheurs
doivent devenir saints, c’est l'évolution des esprits, qui d’ignorants
doivent devenir éclairés. Lumien de lumine, telle est la vraie genése
surnaturelle, Uinfusion de la vie divine dans.les ames. Il n’y a pas
d’autre évolution chrétienne.

—  Comment Rome discute. — Aux yeux de «l'Osservatore
romano » (I1 octobre 1909), les Mariavites ne sont que des «fana-
tiques partisans d’'une femme, la fameuse Kozlowska»: et les an-
ciens-catholiques, jansénistes et autres, en allant aux mariavites,
ressemblent a l'enfant prodigue qui, au lieu d’aller a son pere, re-
tourne ad porcos! En vérité, on n'est pas plus gentlemen! Clest
Guizot qui disait: Rome est la grande école du respect!

* Le catholicisme romain en Italie. — D’aprés M. Rostagno,
pasteur a Palerme, «la situation morale et religieuse de [I'ltalie
constitue un vrai désastre. Le pape actuel y a causé, comme en
France, en Espagne, en Allemagne et ailleurs, de grandes décep-
tions. Il avait annoncé, lors de son avenement, qu’il se proposait
de «restaurer toutes choses en Christ». Et voila que dans son
catéchisme il ordonne de repousser avec horreur et de jeter au
feu les Bibles protestantes! Voila qu’il préche l'ignorance, en inter-
disant aux futurs prétres de fréquenter les universités de I'Etat, et
en déconseillant aux gens du peuple de s’instruire par la lecture!
Voila qu’il fait une guerre a outrance a ces modernistes parmi les-
quels se trouvent de nobles ames qui aspirent bien plus que lui-
méme a «restaurer toutes choses en Christ ». (Juiconque vient en
Sicile y rencontre une superstition voisine du paganisme. On y
voit des dévotes qui promeénent leur langue sur les dalles du sanc-
tuaire pour obtenir certaines graces. A Girgenti, lors de la féte du
Saint-Patron de cette localité, on lance des pains sur la statue et
on les revend ensuite trés cher a des gens qui croient que le con-
tact de ces miches avec la statue les a douées de vertus mirifiques.
Lors des processions suscitées par la sécheresse de I'été dernier,
on a mis sur la bouche de la statue de Saint-Sébastien un mor-



— 192 —

ceau de poisson sec et trés salé, pensant que le saint ressentirait
ainsi une soif qui le déterminerait a faire tomber la pluie!> Le
pasteur de Palerme doit étre bien informé: il conclut & P'urgence
d’une réforme qu’il voudrait protestante. Nous la révons catholique,
Mais puisse-t-elle étre avant tout et sans retard simplement chré-
tienne! (e« Sillon de Genéve », octobre 1909.)

* Le catholicisme romain en Espagne. — La mort de Frangois
Ferrer a Barcelone a soulevé d’indignation I’Europe entiére, méme
une partie de I’Espagne. On voit, par ce fait entre mille, ce qu’est
un gouvernement dominé par le clergé romain. Lire, sur ce point,
Particle de la « Gazette de Francfort> du 14 octobre 1909. La
« Semaine littéraire » de Geneve, 28 aolt 1909 (donc avant la ca-
tastrophe susdite) s'exprimait déja ainsi (p. 416) par la plume de
M. Albert Bonnard:

«Dans les villes espagnoles, on hait le clergé. Il est le grand
privilégié. 1l ne paie point d'impots. I posséde des richesses énormes
et une influence illimitée sur les affaires publiques. Au cours des
quinze derniéres années les couvents de Barcelone se sont énormé-
ment multipliés. Les moines chassés de Cuba et des Philippines,
les congrégations dissoutes par le gouvernement frangais y ont
afflué. Les couvents possédent dans la plus grande cité d’Espagne
les meilleurs quartiers, les hautes maisons modernes locatives, les
plus beaux édifices de la ville. Beaucoup sont des entreprises in-
dustrielles. Les moines fabriquent a peu prés tout, des liqueurs au
savon, du chocolat aux cartes de visite. Et les bonnes sceurs en-
levent leurs pratiques aux pauvres couturieres, brodeuses, blan-
chisseuses, courtepointieres, méme aux petites maitresses de langues
et de musique. La concurrence est inégale, car les laiques sont
écrasés d'impots et de charges de famille, tandis que les hotes des
couvents sont dispensés de toute obligation envers le fisc, logés,
entretenus et apportant leur salaire a la caisse de leur pieuse maison.
Ils peuvent ainsi se contenter de peu et avilissent les prix, sans
compter qu'il est de bon ton, dans la bourgeoisie, de leur donner
en tout et pour tout la préférence. Ainsi s’explique l'animosité du
prolétariat: il tient les ordres pour ses ennemis, méme la ou ils
ont fondé des écoles, des hopitaux, des établissements de refuge
et de bienfaisance. Et dés que les révolutionnaires se sont crus les
maitres, ils n’ont pensé qu'a briler les couvents. Elevés dans l'igno-
rance et le fanatisme, les peuples que le cléricalisme a formés ne
connaissent plus de bornes a l'esprit de dévastation quand une fois
ils se déchainent.

Presque partout, ils ont procédé de méme sorte. Devant une
des portes une troupe dhommes et de femmes se présentaient;



— 193 —

ils ’enfongaient a coups de hache et les morceaux servaient de
combustible. Dans des outres de peau de chévre, ou le vin espagnol
prend un goiit insupportable pour qui n’est pas né au Sud des
Pyrénées, les incendiaires avaient apporté du pétrole. Ils le répan-
daient sur les planches et mettaient le feu. Des trois cents cou-
vents de Barcelone, quarante-huit ont été bralés. Pour vingt-quatre
autres le feu a pu étre étouffé a temps ou l'attaque des insurgés
a été repoussée. Il ne semble pas qu'on s’en soit pris aux per-
sonnes. Les religieux et les moines ont été le plus souvent pré-
venus; on leur a laissé le temps de sortir et méme d’emporter leurs
objets précieux. Des reporters dignes de foi affirment qu’on n’a pas
pillé, ni molesté religieux et religieuses. On a vu des insurgés em-
porter sur leurs épaules les nonnes malades. Méme une troupe d’in-
surgés a été arrétée dans son ceuvre de destruction par un homme
qui leur a affirmé que les sceurs dont elle allait briler la maison
étaient pauvres et soignaient des folles. C’était aux couvents indus-
triels qu’on en voulait et avec furie. A plusieurs reprises, les révo-
lutionnaires apprenant qu’ici ou la le feu prenait mal, y sont re-
tournés pour achever leur ceuvre. Trois prétres ont été tués, il est
vrai, mais il est vraisemblable que ce fut par accident.

On a beaucoup parlé de mutilations de cadavres et d’odieuses
violations de sépultures. Voici, toujours d’apres les témoins que
j’ai invoqués, ce qui s’est passé a cet égard: Contrairement a la
loi commune, le gouvernement espagnol tolére encore que les or-
dres enterrent leurs morts dans l'intérieur des couvents. Vainement
certains journaux et membres du Parlement protestent sans se lasser
contre cette coutume. Dans le peuple, des histoires effrayantes, qui
ne sont peut-étre pas toutes des fables, circulent: on raconte d’in-
fanticides, de meurtres, de supplices; on prétend que les moines
dissimulent les cadavres pour que la justice ignore ce qui se passe
d’abominable derriére leurs hautes murailles. Et c’est pour cela que,
dans trois des couvents incendiés, les insurgés ont ouvert des tom-
beaux et des cercueils afin de voir si les cadavres portaient des
traces de mauvais traitements et de chercher les preuves de morts
violentes, Sur le résultat de ces investigations circulent d’affreuses
histoires, qu’il faut taire aussi longtemps que la preuve n’en aura
pas €té apportée ... »

Et encore: «La vérité, c’est que 'omnipotence monacale qui
honore 'Espagne est ’école d’anarchie la plus efficace qui se puisse
imaginer. Dans sa patrie 'homme aime le sol qu'il cultive et
qu’il moissonne, le lieu de son activité fructueuse et libre. S’il n’a
rien, s'il se voit dépouillé de tout, s’il est sans droits, s'il se sent
victime de noires injustices, s'il se croit obligé de sacrifier ses en-

Revue intern, de Théologie. Heft 69, 1910, 13



— 194 —

fants pour assurer les bénéfices démesurés de ceux qui 'oppriment,
comment voulez-vous qu’il accepte avec joie des sacrifices pour sa
patrie et qu’il n’ait pas des acceés de colére brutale et stupide, au
niveau de 'éducation qu'il a recuer?...»

* Ce que Rome appelle maintenant dogme. — M. Breton,
recteur de linstitut théologique de Toulouse et successeur de M.
Batiftol, fait des aveux formels sur la nature actuelle du dogmie et
des définitions dogmatiques dans I'Eglise romaine. Le dogme n'y
est plus une doctrine immutable, toujours crue dans I'Eglise comme
venant de J.-C.; c’est simplement ce que le magistére prétendu in-
faillible, c’est-a-dire Rome, définit comme devant étre cru; et Rome
fait entrer dans ses définitions tout ce qui lui parait propre a satis-
faire la curiosite des fideles et a mettre fin aux débats des théolo-
giens, peu importe si ses définitions d’aujourd’hui ont été combattues
antérieurement, meme par les meilleurs théologiens, et si elles n’étaient
auparavant que des opinions philosophiques. Bref, ce qui fait main-
tenant le dogme, c'est la définztion de Rowme; il y a donc, dans les
définitions dogmatiques de Rome, des doctrines qui n'ont €té ni
révélées par J.-C., ni enseignées par les apotres; il suffit que Rome
les juge utiles aux intéréts de U'Eglise pour qu'elle les érige légi-
timement en dogmes, Voila le systéme actuel.

Les extraits suivants d'un discours prononcé par M. Br. a Tou-
louse, prouvent le fait de cette nouvelle et abominable Dogmatique ) :

« Les définitions dogmatiques de I'Eglise sont, dit-il, une ex-
plication relative, imparfaite, mais tout de méme une explication
de la vérité qu’il faut croire. Et I'on peut dire que I'Eglise a été
amenée a définir ses dogmes®) par la nécessité ou elle s’est trouvée
de satisfaire la curiosité tout en la contenant ... A lorigine,
I'Eglise a pu se contenter d’offrir aux ames qui venaient a elle /Zes
données évangéliques dans lewr simplicité concrete®).»

N.B. Voila le dogme dans U'Eglise primitive: «les données
¢vangéliques dans leur simplicité concrete ». Mais, déja au temps
de la prédication apostolique, M, Br. signale une « curiosité légi-
time ou indiscrete », qu’il fallait satisfaire. 77anseat, bien que ni les
théologiens ni 'Eglise n’aient ni le pouvoir de satistaire la curzo-
sité, ni celui d’enseigner ce qu'ils ignorent et ce que le Christ n’a
pas jugé a propos d’enseigner. En tout cas, «ce travail d’'¢/abora-
tzon et d'organisaizon de la doctrine révélée » n’était évidemment
que de la théologie, simple tentative pour expliquer le bien fondé

Yy Bulletin de litt. eccles. de Pinstitut cath., de Toulouse, nov, 1909.
?) 1l ne s’agit plus des enseignements du Christ, mais de ceux de I'Eglise, ou
plutét du pape seulement,

) P, 373-374.



— 195 —

des enseignements de J.-C., et ce travail des théologiens était hu-
main et scolastique. Et voila comment s’est formé ce que M. Br.
appelle «le grand arbre de la ¢kéologie catholique» (p. 375). Jus-
qu’ici c’est parfait, le dogme reste distinct de la théologie, le révélé
distinct du non révélé. Mais voici la confusion:

L’Eglise (sz¢) choisit, dans ce «vaste champ de la science
sacrée», ce qu'elle juge a propos de «définir »; et ses définitions
sont faites < avec des idées kumaines», et «il y a toujours et né-
cessairement disproportion entre la vérité qui vient de Dieu et /Ze
vétement que les hommes peuvent luz donner » (p. 375). Est-ce clair?

Ces aveux sont amusants de naiveté, mais cette dénaturation
du vrai dogme, cette prétendue divinisation des pauvres élucubra-
tions des théologiens, est fort triste. « LL’Eglise, dit encore M. Br.,
n’a pas attendu le XV¢ siecle pour zntroduive dans ses définitions
des notions philosophiques puisées a des sources deverses ... 11 est
indispensable que l'on retrouve dans la langue que I'Eglise parle
a Vhumanité wne cmpreinte, un veflet des tenips et des lieur qu’elles
ont traversés ensemble » (p. 377). Et ceci: «Quelles que soient les
idées sous lesquelles I'EEglise nous présente la vérité révélée (), 2/
Jaut toujours en élaguer un cevtain nombre déléments o se marqie
Uimperfection de lewr origine, et, par suite, ces idées ne peuvent
nous donner du monde surnaturel, comme le dit St. Thomas, qu'une
connaissance par analogze. Nous disons bien: la substance, la na-
ture, les personnes divines, mais nowus devons convenir auss:i que
ces idées de substance, de nature et de personne we saurazent
Sappliquer & Dien telles que nous powvons les concevorr > (p. 377).
N'est-ce pas déclarer clairement que le systéme trinitaive actuel est
de la pure scolastique?

De plus, si vous demandez des démonstrations a Rome, M. Br.
répond que «l'Eglise est un gouvernement ». Or un gouvernement
commande et ne démontre pas. Et d’aprés Uencyclique Fascends,
« la premiere place revient de droit a la théologie, tellement que
c’était une maxime de l'antique sagesse que le devoir des autres
sciences comme des arts esz de luz étre assujetties et sounises &
la maniére des servantes» (p. 379).

A la bonne heure! M. Br. parle net. Les philologues, les his-
toriens, les philosophes, les astronomes, les naturalistes, les mathé-
maticiens, etc., savent qu’ils ne sont que les « bonnes a tout faire»
des théologiens romains et du pape. Et si cela les étonne, M. Br.
acheve de les confondre en leur affirmant que, &’apres Louzs Veuillot,
«le monde n’est que la preuve de I'Eglise» (p. 381). Donc les
sciences de l'univers ne sont la que pour démontrer que le pape
et ses théologiens ont raison; et si les savants résistent, 1'Eglise



— 196 —

(toujours le pape) «triomphera de la fourbe, de la folie et de la
force du monde »! Comment le sait-on? C’est Veuillot, le fameux
Veuillot, qui 'a dit!

Merci mille fois 4 M. le recteur de Toulouse de sa bonne
franchise.

* Le « Rinnovamento» et la « Revue d’histoire et de litté-
rature religieuses ». — Le < Rinnovamento », organe des moder-
nistes italiens, annonce, en téte de sa livraison de décembre 19009,
qu’'il cesse de paraitre. Nous le regrettons vivement, parce que
c’était une tribune dans laquelle, sans doute, étaient proclamées de
graves erreurs, mais dans laquelle, du moins, était revendiquée la
liberté de la science et dé€ la foi contre Rome; les erreurs pouvaient
aisément se réfuter, mais le mutisme est un mal irréparable, dont
Rome seule bénéficiera. Nous avions prédit cette triste fin, sans
étre grand prophéte. Le « Rinnovamento» voulait réformer 'Eglise
romaine sans toucher au pape; il a oublié les proverbes qui disent
qu'on ne peut pas laver son chien sans le mouiller, ni faire une
omelette sans casser des ceufs. Les modernistes italiens sont aujour-
d’hui sans Eglise; s’ils eussent imité les anciens-catholiques, ils
seraient encore chez eux et continueraient a vivre dans une Eglise
positive selon leur foi et leur conscience.

La < Revue d’histoire et de littérature religieuses» annonce
qu'elle reprend sa publication, chez l'éditeur Nourry (Paris, rue
N. D. de Lorette, 14), sous la direction de M. Loisy (Paris, rue des
Ecoles, 4 ®®). Toutes nos félicitations les plus vives a la Direction
et a I'éditeur. Sans doute se borner «a l'histoire et a la critique »
c’est s'imposer de grosses lacunes; mais contentons-nous de ce que
des hommes de science et de courage veulent bien nous donner.
Nos remerciements a l'avance.

* Démagogie cléricale. — C’est le « Temps» du 5 décembre
dernier qui finit par s’indigner, enfin, contre un prétre catholique
romain qui préche le droit de gréve pour les employés de I'Etat.
Est-ce de tels prétres que révait M. Briand dans son article IV ¢
Qu'il en jouisse maintenant.

¢« Voila ou en est le clergé, s’écrie le « Temps>», si peu de
temps apres la séparation. Il n'use de sa liberté chérement recon-
quise que pour se lancer dans la pire démagogie. Des prétres dé-
fendent et répandent les théories les plus audacieuses, les plus anti-
sociales, les plus anarchiques. Il n’existe peut-étre pas un républi-
cain a la Chambre, méme a I'extréme gauche, en dehors des socia-
listes unifiés, pour accorder aux fonctionnaires ce droit de gréve,
qui briserait le grand ressort de I'Etat organisé et de la vie natio-
nale. Ce que ne peuvent admettre les radicaux les plus avancés,



— 197 —

un ministre de cette Eglise qui passe pour la plus parfaite incarna-
tion du principe d’autorité le professe et le proclame sans barguigner.
Pour ce que cela lui colte! N’étant pas au gouvernement, le clergé
catholique se moque bien de compliquer la tiche de ceux qui gou-
vernent! Les ralliés de I’Action libérale, ayant éprouvé quelque
difficulté a persuader au suffrage universel qu’ils étaient devenus
républicains, espérent sans doute se faire plus aisément prendre au
sérieux comme révolutionnaires.

Il vy a évidemment dans le monde catholique politiquant un
mot d’ordre, venu l'on ne sait d’ol, — et probablement point du
Vatican, qui golte peu ces aventures plus ou moins suspectes de
modernisme ou d’américanisme, — pour donner a fond, en vue des
élections prochaines, dans la surenchére démocratique. Pendant que
I’Action libérale de M. Piou fait risette aux fonctionnaires syndi-
calistes et aux instituteurs révoqués (ce qui est assez singulier, car
on en révoquerait bien d’autres si 'on écoutait les manifestes des
évéques), les curés du Nord soutiennent et subventionnent les gré-
vistes des syndicats verts, et Mgr. Amette, archeveque de Paris,
fraternise avec le citoyen Bousquet.

Les cléricaux et leurs chefs, par ces interventions plus ou
moins opportunes dans les questions ouvriéres, se flattent de pro-
curer a 'Eglise et a leur parti une popularit¢é dont bénéficierait
ensuite la réaction. Mais le jeu qu’ils jouent est bien dangereux.
Ils peuvent certes contribuer efficacement a ruiner un ordre social
dont ils sont d’ailleurs parmi les principaux bénéficiaires. Quant a
recueillir eux-mémes de ces dégats un profit politique, utopie et
chimere!. . .»

¥ MM. Maltzew et Rhosis. — Les «Echos d’Orient» (no-
vembre 1909) racontent que M. le chapelain russe de Berlin, Alexis
von Maltzew, accompagné de son «secrétaire et ami» Gecken, a
pris part au II°® congrés ultramontain de Vélehrad, avec le jésuite
Kontchar qui a discouru sur les moyens de hater 'union des Eglises
avec Rome. Ceci ne nous regarde pas. Mais ce qui nous intéresse,
c’est la note suivante publiée par les < Echos» sur M. Maltzew:
« Les bureaucrates qui continuent de diriger I'Eglise russe!?) et a
qui toute tentative de faire cesser le schisme est suspecte, ont mani-
festé trés haut lewr mauvaise humeur, et cela est pour nous un
bon signe?). C'est sans doute a leur zntolérance qu'il faut attribuer
I’absence au congreés de plusieurs professeurs des Académies ecclé-

"y Ces bureaucrates qui dirigent ’Eglise russe ne sont-ils pas le Saint-Synode
lui-méme ?

) Etrange union que celle ot la mauvaise humecur des directeurs du Sain:-
Synode est un bon signe powr Rome!



— 198 —

siastiques quz auraient bien vouln faire comme M. Maltzew "), qui
auraient appris comme [uz a distinguer entre infaillibilité et impec-
cabilité, et qui, commie [uz, auraient été heureux de donner au mzé-
tropolitain des Rutheénes le baiser de fraternité, présage et symibole
de l'union que révent tous ceux qui ont au cceur quelque amour
du Christ et de son Eglise» (p. 364).

L’Eglise du Christ, dans la pensée du congres de Vélehrad,
est certainement I'Kglise de Rome. I.’Eglise de Russie est donc
chaleureusement invitée a faire sa jonction awvec Rome; c’est ce que
Rome appelle «faire cesser le schisme ».

M. Zikos Rhosis a publié un Systerme de dogmatique de I’ Eglise
orthodoxe catholique. 1.es « Echos d’Orient» (p. 371-372) le signalent
en faisant ressortir que «les attributs divins y viennent apres l'ex-
pos¢ du dogme trinitaire» ¥); que «le volume se termine par le
trait¢ de la religion en général et des lieux théologiques» %}: que
les confessions de foi du XVII® siécle « y ont la méme valeur que les
décisions des sept conciles»*): que ce qui pousse M. Rhosis a
penser ainsi, c’'est que, si ces documents théologiques du XVIIe siécle
n'étaient pas de foi, il y aurait trop peu de dogmes, «<les sept
conciles n’ayant défini que trés peu de dogmes». Il parait que
M. Rh. est d’un avis opposé au Christ, dont les dogmes lui paraissent
insuffisants! Ce n'est pas tout. Les « Echos» nous apprennent que
M. Rhosis «fait la legon aux vieux-catholiques et démasque leur
jeu un peu louche». Cest bien dommage qu’on ne nous dise pas
franchement comment les vieux-catholiques « louchent ». Ce qui est
piquant, c’est que les « Echos» reprochent a M. Rhosis de loucher
lui-méme et de ressembler a ces boiteux qui enseignent l'ortho-
pédie. « Les catholiques, disent les « Echos», n'ont pas non plus
a se féliciter de M. Rhosis ». M. Rhosis a osé dire que I'Eglise de
Rome a manifesté des prétentions arrogantes au IX°® siecle; jugez
un peu! Les < Echos» ajoutent que son étude sur le Fzlzogue est
«peu objective ». Nous les croyons sans peine.

* Chez les Anglicans:

— Danum contre les anciens-catholiques. — Un correspondant
du « Ch. Times» qui se masque derriere le pseudonyme susdit, a
attaqué l'ancien-catholicisme dans le numéro du 24 septembre 1909.
Le «Katholik » de Berne (g9 octobre, p. 354) lui a ainsi répondu:

Y a-t-il vraiment des professeurs d’académies ecclésiastiques qui pensent
comme M. Maltzew?

%) Etrange logique!

%} N'est-ce pas la charrue devant les beeufs?

%) De plus en pius étrange.



— 199 —

« Danum weiss, dass er mit seinen Ansichten nicht auf allge-
meine Zustimmung rechnen darf, und dussert sich darum in der
Form von Fragen; aber die Fragen lassen nicht den mindesten
Zweifel dariiber, wie der Mann eigentlich denkt. Er sagt nicht, dass
die vatikanischen Dogmen wahr seien; aber er meint, sie seien
keine Irrlehren; — er sagt nicht, das die romische Hierarchie
berechtigt sei, diese Dogmen den Gldaubigen auf das Gewissen zu
binden; aber er deutet an, dass kein Katholik berechtigt sei, ihnen
zu widersprechen: — er sagt nicht, dass ein von der romischen
Hierarchie exkommunizierter Katholik, der die vatikanischen Dogmen
verwirft, nun auf die aktive Teilnahme am gottesdienstlichen Leben
verzichten miisse; aber er deutet an, dass solche Katholiken kein
Recht hitten, sich kirchlich zu organisieren. Fiir diese letztere
Meinung hat er einen Grund, allerdings einen Grund, fiir den er
in der Bibel keine Bestitigung findet; er meint, die territorialen
Grenzen der bischoflichen Jurisdiktion seien wichtiger, als die mo-
dernen Glaubensartikel: wer zufillig in der Diozese des Bischofs X.
wohnhaft ist, miisse sich der Jurisdiktion des Bischofs X. fiigen,
auch wenn er infolge der Leugnung der modernen Glaubensartikel
exkommuniziert worden ist. Mit einer solchen Verweltlichung und
Verausserlichung des Kirchenbegriffes haben wir nichts zu schaftfen.
-Wie verwahren uns aber dagegen, dass man uns derartige mittel-
alterliche Anschauungen als Christentum und Katholizismus empfiehlt.
Anglikaner, denen es so leicht ist, sich mit der vatikanischen
Kirchenverfassung und Dogmatik zu versdhnen, sind fiir das
Papsttum reif. Fir den liebenswiirdigen Rat, wir mochten doch
unsere Proselyten in Heidenldndern suchen, danken wir verbind-
lichst. Auch in dieser Hinsicht redet ,,Danum'* offenbar ganz aus
dem Herzen des Romanismus.

« In ultramontanen Kreisen will man wissen, dass der hl. Stuhl
offizios liber die Schaffung einer britischen Gesandtschaft beim Va-
tikan angefragt worden sei und der Papst sich nicht nur zustim-
mend ausgesprochen, sondern seinen lebhaften Wunsch gedussert
habe, dass das Projekt doch ja recht bald Tatsache werden moge. »

— Un jugement de M. le pasteur Fr. Chaponniéve sur I'Eglise
anglicane. — Dans la < Semaine religieuse de Geneéve» (18 sep-
tembre 190g), dont il est le Directeur, ayant a rendre compte du
volume de M. Ch. Bastide sur '« Anglicanisme >, M. le pasteur
genevois est entiérement d’accord avec M. Bastide, dont nous avons
fait connaitre les opinions (dans la « Revue intern. de Théologie »,
octobre 1909, p. 771-773). Il signale «le caractére hétérogeéne et
composite de la communion anglicane»; constate que «sur les
124 millions d’individus qui parlent actuellement la langue anglaise,



— 200 —

27 millions seulement professent la religion anglicane... et qu’il
est certain qu'en dépit de ses incohérences constitutionnelles, de
ses discussions intérieures et des nombreux abus qui subsistent
encore dans son sein, elle renferme de précieux éléments...s, et
il «fait des veeux pour que son développement ultérieur la rap-
proche toujours plus de l'idéal chrétien. »

— Un éloge orthodoxe de Cyrille Lucar. — Dans 1'c¢ Eirene »
(n° 3, p. 14),—official Organ of the Anglican and Eastern Orthodox
Church Union—, M. J. Gennadius, ex-ministre de Gréce a Lon-
dres, s’est exprimé ainsi: «...The illustrious martyred Patriarch
Cyril Lucar was not only one of the most eminent prelates who
ever graced the throne of Constantinople, but a great statesman
also. He understood that such closer relations would have brought
some comfort and relief to his enslaved and persecuted flock—
persecuted not only by their infidel oppressors, but by that section
of Christianity which ultimataly compassed his own martyrdom.
Those times, however, were not propitious. The then distracted
and disturbed state of the whole of Europe rendered abortive the
attempt at some well-disposed scheme of intercommunion. . .>»

— Un nowvean <« Magasine > en faveur de lunzon dans ['inté-
vieur de I'FEglise d’ Angleterre. — e premier numéro du « Reunion
Magazine » contient les articles suivants:

Re-union: an Anglican’s Point of View. By Rev. R. F. Bo-
rough. — The Ecclesiastical Position in Scotland.—I. By F.C. Eeles.
— Comprehension, not compromise : a Congregationalist’s Inter-
pretation. By A. Turberville. — Russia: a Christianising Power.
By the ILord Bishop of Northern and Central Europe. — The
Outlook for re-union in U. S. A. By Dr. Calbraith Bourn Perry.—
A Monastery of intellect. By Raymond Blathwayt. — Mixed Mar-
riages. By Stephen Gaselee. — A French Point of View. By Mau-
rice Legendre. — At what shall we aim? By Bishop Vernon
Herford. — The invisible Church of Christ. By Harold Bayley. —
Wanted : an Anglican Order of Jesuits. By Rev. Forbes Phillips.
— The central Board of Missions. By the Archdeacon of Chester.

A tous nous souhaitons bienvenue et succés.

— The Question of Disestablishment. — L.'évéque de Carlisle
sest exprimé ainsi (d’aprés le « Guardian» du 6 octobre 190g):
« Establishment is not of the essence of a Church. The Churches
of the New Testament were none of them Established Churches.
The great majority of the Churches of Christendom to-day are not
Established Churches. There are many things to be said on both
sides of this question of Establishment which may be said both



— 201 —

wisely and worthily if said without bitterness and in honest search
of truth. There is only one of these many things which at pre-
sent I have time to say. It is this, You cannot have a National
Church unless that Church be established. The Church of a nation,
if it is to assume a national character, must, I think, be in clear
and close relationship with the nation, and must exercise national
functions. It must be the religious embodiment of the nation’s
life, the evidence of its belief of God, the mouthpiece and standard
of its worship, the breath of its morals, the guide of its progress,
and without respect of persons its bond of religious brotherhood.
You can have religious Brotherhoods’ spiritual Societes, within a
nation without the establishment of any; but I do not think you
can have any single Church including and representing the whole
religious life and action of a nation, unless some integral relationship
be established between that Church and that nation . . . I believe
that if the State were really more religious, and the Church hallo-
wed all things secular, there would be in a few generations such
progress in the justice and joyousness, the beauty and sweetness,
the goodness and ascent of human life as the world as yet has
never seen , . . I believe God cares for States as well as Churches;
that He is as willing to inspire and direct Parliaments or County
Councils as Convocations, or Conferences, or Synods, or General
Assemblies. 1 believe that Christ died to save nations as well as
Churches; that our secular things, like our bodies, have a spiritual
value, and ought to be hallowed; that in every nation there ought
to be a National Church, as the expression and representation of
that nation’s allegiance and devotion to God.

— The Swansea Church Congress (oct. 190g9). On lit dans le
« Guardians du 13 octobre: «...The Congress discussed many
matters of importance to the welfare of the Church... These are
the neglect of public worship, the provision of a supply of clergy
sufficient in number and equipment, the reform of finance, and
the proper discharge of the duty of the laity, not only in material
things but in spiritual ministrations. If we put the last of these
subjects first it is because we are profoundly convinced that in a
living Church the layman has functions to fulfil which, if they are
performed with sober and reverent enthusiasm, should help very
materially towards the removal of many formidable difficulties. Not
the least of those difficulties is the impossibility of “working™
populous parishes with the inadequate staff of clergy that is available
even in the most fortunate of them. For two or three, or even
four clergymen to attempt to perform the spiritual work of a parish
of ten or twelve or, perhaps, fifteen, thousand people is hopeless,



— 202 —

and always will be hopeless, however great the devotion and self-
sacrifice that may be lavished upon the task. If the Church made
the best use of the material lying ready to its hand it would call
in a select band of laymen to help, not merely in managing the
business affairs of such a parish, but in its evangelisation. It is
idle to pretend, as a few extremists do, that the laity have no
natural part in spiritual teaching. We recommend any one who
harbours that notion to read the paper which the ARCHBISHOP OF
YORK presented to the Congress on ‘ The Participation of the
Laity in Church Work.” There is a priesthood of the laity as
well as an ordained priesthood, and the best proof of what the
Church intends is found in the fact that, in case of need, it allows
the laity to administer one of the two Sacraments “generally ne-
cessary to salvation.” As the Northern PRIMATE pointed out, it is
not Ordination, but Baptism which fixes responsibility for the spiritual
work of the Church . . .»

Nous appelons l'attention de nos lecteurs sur les sujets sui-
vants traités au Congrés: The Pauline Theology in relation to the
records of our Lord’s life and teaching; -— Who was the founder
of Christianity 7 — The Doctrine of the Atonement; — The Christian
Faith in relation to recent psychological investigation;: — The par-
ticipation of the laity in Church Work: — In the constitutional
self-government of the Church.

— FEntre le «Spectator s et le <« Church Timess. Spéciincn de
discussion. — On lit dans le «Ch. Times» du 15 octobre dernier:
«. . . Last week the Bishop of St. David’s was the hero of our
contemporary. Much of the articles was occupied with extracts from
his Congress address, which the writer of the said article failed
pitifully to comprehend. ‘““The Catholic ideal of the Church,” said
the Bishop, “is unity in variety, revealed in Holy Scripture by the
practice of the Primitive Church.” The “Spectator” writer, after
reading these words, had, we will not say the coolness, but the
stupzdity to claim his lordship as a champion of the journal's
creation and insular undenominationalism. In the Primitive Church
there was neither Jew nor Greek, bond nor free; in te Church of
the “Spectator” there is only the Anglo-Saxon Protestant and
Philistine at the bottom, with a Parliament of believers and un-
believers on the top. It is in keeping with this sfupzd conception
that the same article should sneer at the Catholic conception of
the Church as sectarian episcopalianism. We do not know that
these specimens of Philistine sfupidizy would be worthy of notice,
were it not for the fact that the man in the club has got it into
his head that the ‘“Spectator’” is a great Church organ. Ecclesiasti-



— 203 —

cally it is to-day the organ of gentlemanly Kensitism. We wish
that some of the Bishops, of whom the journal writes so familiarly,
would get its Editor to read the “Britisch Weekly” for a few
months, He would learn occasionally from its columns some facts
about English religion, and even about High Churchmen, which
would surprise him. »

Tant de fiel entre-t-il dans l'ame des dévots!

— Une lettre de M. lévéque Arnold H. Matthew, dans le
« Guardian > du 20 octobre = Dissenting Baptisms. SIR—I should
be grateful if any of your readers would kindly give me their help
in the following matter.

It appears that in the seventeenth and eighteenth centuries
Churchmen denied the validity of Presbyterian and other Noncon-
formist Baptisms, on the ground that the matter and form were
defective und that the ministry was unauthorised. It was the custom
of the Nonjuring Bishops and othes High Churchmen to rebaptise
absolutely all converts from the Dissenters before admitting them
to Confirmation.

It is said that the Twenty-third Article implicitly condemns
the Baptism administered by Nonconformists, just as the Presby-
terian confession of faith denies the validity of all lay Baptisms.
Is this opinion correct? Is it the fact that many Bishops and
other theologians in the Church of England have expressed dis-
belief in the wvalidity of Presbyterian and Dissenting Baptisms?
What is the usual practice when Dissenters join the Church of
England? Are they given conditional Baptism, and, if so, is this,
practice uniformly adopted: Is the opinion of Dean Waterland
(Letters on Lay Baptism) that an unbaptised person can be validly
ordained in accordance with the belief and practice of the Church
of England? I am anxious for accurate information on these points,
and if any of your readers can send me or refer me to publica-
tions dealing with them they will much oblige.

+ ARNOLD H. MATHEW.

— Criteques contre la nowvelle traduction anglaise du prétendu
Symbole de St. Athanase. — On lit dans le « Guardian» du 10 no-
vembre dernier: «Speaking broadly, and with all respect for the
learned and brilliant Churchmen and scholars who have given them-
selves to this difficult and delicate task, we may say that it seems
to offer little real relief to those who think that the Quicungue Viult
at present occupies the wrong place in the Prayer-book. Here and
there we find a felicitous phrase, or a shade of meaning more
exactly rendered, but the critical emendations of scholars, valuable
and interesting as they are, do not touch the real dif ficulty—a diffi-



— 204 —

culty which can only be removed by the cessation of the present
method of using the Creed. »
Voir aussi le numéro du 17 novembre, p. 1841-42.

— M. lévéque Doane, &’ Albany, et ['ancien-catholicisme, — On
lit dans le « Churchman» de novembre 1909: « Dr. Doane, Bishop
of Albany, supplies useful cautions respecting Home Reunion. It is
an idle dream to suppose that unity might be reached by recon-
ciliation with Rome, if only the Pope would be content with pri-
macy instead of supremacy. Nor is the outlook towards the Eastern
Churches very much more hopeful. Our interest in the Old Catholic
Movement, which has become very cool of late years, ought to be
revived. Patience, prayer, and friendly conference all round are
needed. » — Et surtout les lords-Bishops d’Angleterre qui semblent
vouloir diriger notre Eglise et notre théologie, feront bien d’étre
eux-mémes plus modestes et de commencer par exercer leur beau
zeéle dans leurs propres dioceses.

* Encore Calvin et Servet. — En octobre 1909, M. le
prof. Ruffet, de Geneéve, dans une intéressante conférence, s’est
félicité du fait qu’on a su relever la grandeur de I'ceuvre de Calvin
et la beauté de son caractére. «Calvin, a-t-il dit, n’est plus unique-
ment, comme naguere, aux yeux de la plupart, celui qui a fait
condamner Servet. On ne juge pas un homme d’aprés une faute
unique qu’il a commise. Une telle appréciation est injuste. Dans
cette triste affaire, Calvin a agi par conscience, pour remplir ce
qu’il estimait étre son devoir devant les hommes et devant Dieu,
Telle était la mentalité d’'une société qui sortait a peine des lon-
gues ténebres du moyen age et qui avait appris a considérer le
« crime d’hérésie» comme digne de mort. Calvin fut entouré de
l'approbation de ceux dont 'opinion comptait le plus. Il ne regretta
jamais cet acte qui nous fait horreur. Son erreur fut celle de 'Eglise
entiere. Le rendre seul responsable du sombre drame de Champel,
c’est le sortir de son milieu et de son temps, et réclamer de lui
Vinfaillibilité morale. Ses adversaires lui font grand honneur par
cette exigence. Si Calvin devanga les temps sur plus d'un point,
il fut par bien des bouts 'homme de son temps. Nous aussi, nous
sommes peut-étre victimes de préjugés et d’erreurs dont rougiront
nos descendants. Nous déplorons donc le grand crime commis
par ignorance et en vue de la gloire de Dieu, et nous adressons
un hommage respectueux a Michel Servet, dont la piété était aussi sin-
cére que forte, et qui, par sa foi solide en la parole de Dieu, se trouve
étre en plein désaccord avec ceux qui lui érigent des statues. »

* Nécrologie. — Le professeur Charles Hilty. — Né a Coire
le 28 février 1833, mort & Clarens le 12 octobre 1gog, a l'age de



— 205 —

76 ans. Il était professeur de droit public suisse a I'Université de
Berne, deputé au Conseil national pour le 33° arrondissement (St-
Gall), colonel fédéral, .auditeur en chef de 'armée suisse, membre
de la Cour internationale d’arbitrage, auteur de nombreux ouvrages
sur des sujets juridiques, historiques ou politiques et d’excellents
écrits de philosophie morale et d’édification religieuse. Tout le
monde connait ses volumes sur le <« Bonheurs, les «Nuits sans
sommeil », ses « Lettres s>, et surtout son « Politisches Jahrbuch ».
ou, depuis un quart de sieécle, il a fait paraitre une foule d’études
politiques et historiques, et de renseignements précieux. Il était
par dessus tout moraliste et chrétien, avec des convictions fermes,
une grande indépendance de caractére et de conscience. Pendant
trente-trois ans, nous avons vécu, en quelque sorte cote a cote,
lui protestant et moi catholique-chrétien, sans jamais un nuage de
dissentiment, bien que nos idées ne fussent pas toujours les mémes.
Il avait la distinction de l'esprit, la bonté du cceur, 1'élévation de
la conscience. Dans les discours qui ont été prononcés a ses funé-
railles, je détache les passages suivants, tous trés exacts:

Le professeur Tschirch, recteur de !'Université: « Nous pleu-
rons aujourd’hui le Nestor de notre Université, a laquelle Hilty a
donné le meilleur de ses forces pendant preés de quarante ans. Il
a su unir la science au sens esthétique et au sens moral. (’était
une personnalité remarquable qui ne s’est pas confinée dans sa spé-
cialité, mais a eu les yeux ouverts sur tous les autres domaines
du savoir humain. Pénétré de cette pensée de Helmholtz: La science
doit se manifester dans la vie, il a su réaliser 'unité de la science
et de la vie. Clest dans le travail pour les autres qu’il a trouvé
le vrai bonheur.»

Le professeur Thormann, doyen de la Faculté de droit:
« Comme professeur, Hilty a été un modele de conscience, de
fidélité au devoir professionnel. Plus historien encore que juriste,
son triomphe était dans son cours de droit constitutionnel fédéral.
Il excellait a donner a ses auditeurs le sens du développement his-
torique de la Confédération et il cherchait a leur inspirer avant
toutes choses 'amour de la patrie.

Hilty était un idéaliste. Il a toujours combattu le matérialisme
avec ardeur, mais avec la noblesse qui était dans sa nature. A
Pagitation de la vie moderne il préférait la sérénité d'un labeur
désintéressé. Comme écrivain populaire, il a eu une influence consi-
dérable. Si I'Université de Berne perd en lui un de ses membres
les plus illustres, nous, ses collegues de la Faculté de droit, nous
pleurons un véritable ami.»

Le conseiller national V. Rossel: « Le canton de St-Gall peut
étre fier du député qui l'a représenté pendant prés de vingt ans



— 206 —

au Conseil national. Sans étre un homme de parti, Hilty était trés
attaché a son parti parce qu’il savait que, dans une démocratie,
tous les efforts qui ne sont pas collectifs restent stériles.

Comme parlenentaire, Hilty était a la fois un causeur exquis
et un orateur disert. La savoureuse bonhomie de 'homme d’esprit
était unie en lui a l'ardente conviction de I'homme de cceur. Les
questions religieuses et morales le passionnaient. Et c’était une phy-
sionomie bien intéressante que celle de ce gentilhomme radical et
de ce démocrate chrétien.

Il a été attaqué et a souffert lorsqu’il n’était pas compris.
Mais jamais il n’a gardé rancune a ceux qui le critiquaient.

C’est avec un profond chagrin que tous ses collegues s’in-
clinent devant sa tombe et rendent hommage a cette existence tout
entiére consacrée au devoir et au bien de son pays.»

Le juge fédéral, colonel L.éo Weber: « Hilty était un bon citoyen
et un bon chrétien. Il désirait que le peuple suisse restat un peuple
religieux et patriote dans la paix comme dans la guerre, qu’il de-
meurat attaché a son indépendance et a son ideéal. Dieu veuille
qu’il en soit ainsi! »

Le professeur Barth, doyen de la Facult¢ de théologie pro-
testante: «Hilty nous en aurait voulu si nous ne parlions que de
lui. Suivons son exemple et regardons plus haut. Lisons cette Bible
qu’il connaissait comme peu de théologiens, regardons a Dieu,
auquel il aimait & demander, par la priere, force et secours en
toute circonstance, car dans son humilité chrétienne, il sentait qu’il
avait besoin d’un Sauveur.

Hilty n’était pas un théologien, un homme d’Eglise et de formes
extérieures. Sa vie tout entiere était un service offert a Dieu.
C’¢tait un homme de foi et d'espérance. 1l espérait fermement la
victoire du régne de Dieu et saluait avec confiance l'aurore du
XXe siecle.

Il croyait aussi a l'immortalité de ’ame humaine. Un de ses
derniers ouvrages a pour titre la [7Ze FEtermelle. Aussi a-t-il re-
gardé la mort en face, sans aucune crainte. La certitude de la
mort le poussait a travailler avec d’autant plus de fidélité dans
cette vie.

Hilty était un homme complet, parce qu’il était un chrétien
complet. Inspirons-nous de sa vie. Ne nous laissons pas décourager.
Un noble champion de la cause du bien est tombé. Serrons les
rangs et en avant avec l'aide de Dieu! »




	Chronique

