
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 69

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 170

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* Le Congrès ancien-catholique de Vienne (sept. 1909). —
Les thèses qui ont été soumises au congrès peuvent être résumées
ainsi :

1. Tous les ecclésiastiques ayant terminé leurs études théologiques

dans des institutions catholiques-romaines et reçu l'ordination

dans l'Eglise catholique-romaine, ne peuvent être admis dans
le clergé ancien-catholique qu'après avoir complété leurs connaissances

dans une école de théologie ancienne-catholique et avoir
justifié d'une préparation suffisante en vue de l'exercice des fonctions

sacerdotales dans l'Eglise ancienne-catholique.
2. Le Christ ayant déclaré expressément que « son royaume

n'était pas de ce monde et qu'il n'était pas venu pour être servi,
mais pour servir » (Jean XVIII, 36, et Matthieu XX, 28), une Eglise
qui revendique le privilège d'être chrétienne ne doit point
s'immiscer dans les affaires politiques, ni poursuivre des buts politiques
ou aspirer à une suprématie dans l'ordre civil. Toute Eglise
chrétienne a la mission de procurer à chaque individu le salut, la
rédemption par Jésus-Christ, et de travailler au relèvement religieux
et à l'amélioration morale de l'humanité.

3. Le christianisme étant la religion pure de Jésus-Christ, ne

peut, quel que soit l'état de notre culture actuelle, être considéré
comme une institution vieillie ou dépassée. Il ne combat pas le

progrès raisonnable et naturel ; il n'est pas en contradiction avec
les recherches et les résultats bien établis de la science.

4. Cette thèse était relative à la séparation de l'Eglise et de
l'Etat. Le rapporteur qui devait l'expliquer, ayant fait défaut, elle
a été attaquée comme étant d'un caractère trop absolu, et finalement

écartée.

5. L'école n'étant pas une institution confessionnelle, mais une
institution universelle, humanitaire, nécessaire au point de vue social



— 171 —

et au point de vue de la culture générale, c'est à l'Etat qu'en
incombent la direction et la surveillance et non pas à telle ou telle
confession religieuse.

6. Thèse relative à la question du divorce, question à l'ordre
du jour en Autriche.

7. Le christianisme à l'état de liberté et d'indépendance
réalisera plus tôt et plus sûrement son but religieux et moral qu'à
l'état de servitude et de sujétion; en conséquence, le principe de
la séparation de l'Eglise et de l'Etat appliqué dans un sens général
et uniforme n'est pas mauvais.

8. Le christianisme libre et indépendant ne doit pas seulement

assurer le salut des âmes, mais aussi viser au bien-être
matériel de la société. Le Christ (Matth. XI, 5) se souvient des pauvres
et des malheureux; ses disciples dans leur sphère d'action doivent
travailler dans la mesure de leurs forces à la solution de la question

sociale.

9. Les anciens-catholiques de tous les pays doivent soutenir
et propager la Revue internationale de Théologie, revue fondée par
le deuxième congrès international de Lucerne en 1892.

Voir, dans la présente livraison, le Rapport de M. l'évêque
Herzog sur la Ire thèse ; les Observations de S. Exe. le général A.
Kiréeff sur la VIe ; le Rapport de M. le curé Jaskowski (Düsseldorf)

sur la IXe.

Lire dans le € Katholik » (Bern), le compte-rendu sur le Congrès,

numéros des 11, 18 et 25 septembre; une notice sur les Ma-
riavites, n° du 18 septembre, p. 325-327; une notice sur M. l'évêque
Kowalski, n° du 25 septembre, p. 335-337.

Dans un compte-rendu publié par le < Church Times > (24
septembre), on lit : i. The speeches of the Congress maintained a high
level ; Bishop Herzog showed all his old vigour and humour ;

Pfarrer Schirmer of Constance was specially interesting. Among the
most "thorny" of the subjects debated were the non-establishment

of Churches as an ideal rule, and the difficulties of divorce laws,
especially in Austria ; it was recognised that the former matter
depended much on the very differing circumstances of different
states and countries, and that the latter belonged for full discussion
rather to ecclesiastical Synods than to an international congress. »

Dans le « Guardian » du 22 septembre, M. Albert Way (Pusey
House, Oxford), a émis l'opinion suivante : < It is greatly to be hoped
that English Churchmen will try to renew the close relations which
used to exist between us, by praying that we may be allowed to
work with them for the reawakening of faith in Europe, and by
visiting them in a sympathetic and not a critical spirit when we



— 172 —

are travelling. We shall find, if only we are humble enough to
admit it, that we have in many ways a great deal to learn from
them. The democratic basis of their organisation is extremely
interesting, and some sides of English Churchmanship would derive

very real benefit from a stronger infusion of their sturdy Evangelicalism,

and from the characteristic German devotion to scientific
truth and freedom. If a real effective brotherhood could be established

between us, it would save us on both sides from the dangers
of a too national Churchmanship. »

Cette appréciation se trouve déjà dans le < Church Times > du

17 septembre, mais non signée.

Le 29 septembre, M. J. J. Lias a adressé au * Guardian » la
lettre suivante:

« SIR—May I, as one who has taken the deepest interest in
the Old Catholic Movement since the once-famous Conference of
1875, be allowed to express the pleasure which the letter of your
correspondent of the Pusey House has given me

For many long years my venerated friend Prebendary Meyrick
and myself endeavoured to impress precisely the same view as that
maintained in the letter in question upon the members of the Church
of England. But when his devotion to the Old Catholic Church
was no longer at its service it seemed hopeless to keep up the
struggle. The old close relations between us and the Old Catholics
have been allowed to drop, and it appeared impossible to revive
them. The "visiting them in a sympathetic and not a critical spirit »

had entirely ceased, and it seemed impossible to persuade our
insular Churchmen that they could possibly learn anything from their
Continental brethren. Mr. Way has touched on the two points on
which I have always endeavoured to base my appeals for
sympathy— first, the democratic basis of the organisation of these
Churches and the prominent position assigned to the laity in their
system; and, next, their stability amid the many confusions and
distractions of the last thirty-five years, resulting from the fact that
they repose on the decisions of the great Œcumenical assemblies
of the undivided Church. »

Nous remercions très sincèrement MM. Way et Lias de leur
sympathie, et nous pouvons les assurer que, si nous avons été
maltraités par quelques dignitaires ecclésiastiques anglicans, -nous n'avons
jamais fait retomber sur l'Eglise anglicane elle-même les sentiments
de juste irritation qu'ils ont provoqués en nous et qui y subsistent
encore. Nous plaçons l'Eglise anglicane beaucoup plus haut que
leurs personnes. Nous désirons une solution claire et loyale de
toutes les difficultés.



— 173 —

* Consécration de M. l'évêque Kowalski. — Le récit en a

été fait par le < Sillon de Genève > (octobre 1909;, à peu près dans
les termes suivants :

« Le 4 octobre dernier a eu lieu dans l'église de Sairite-Ger-
trude à Utrecht la consécration episcopale du Dr Jean Kowalski
par les évêques anciens-catholiques de Hollande, d'Allemagne et
d'Angleterre. L'évêque Kowalski est actuellement à la tête d'un
mouvement de réforme catholique en Pologne et en Russie qui compte
200,000 adeptes, 67 paroisses et 33 prêtres. Ce mouvement a été

reconnu officiellement par le gouvernement russe : les paroisses ont
déjà à leur disposition des églises et chapelles, ou ils sont en train
d'en construire.

Quelques éclaircissements trouvent ici leur place : Le mouvement

de réforme catholique en Pologne prit naissance le 2 août 1893
et partit de quelques prêtres qui s'unirent pour relever le niveau
moral du clergé catholique-romain de leur pays. Ils crurent bon
de suivre, dans ce but, la règle la plus ancienne de l'ordre de
Saint-François, dont ils portent aujourd'hui encore le costume. Ils
furent particulièrement aidés dans leurs idées par une noble femme,
Maria Franciska Kozlowska, abbesse d'une grande congrégation de

sœurs. Une de leurs intentions formelles était de combattre les
allures autoritaires du clergé romain polonais vis-à-vis des pauvres,
et de se mettre à la disposition de ceux-ci pour leur ouvrir plus
faciles et plus larges les bénédictions du christianisme catholique.
Les prêtres réformistes essayèrent en vain de faire reconnaître leur
ordre par les évêques et par le pape. Ils se rendirent à Rome dans
ce but et leur vicaire-général fut même reçu en audience le 19
février 1906 par le pape Pie X, qui lui promit d'examiner la cause.
Mais déjà le 5 avril paraissait une encyclique condamnant les

prêtres « Mariavites » en les chargeant de toutes sortes de calomnies.
Le 5 décembre, un nouveau décret excommuniait toutes leurs
communautés. La rupture était consommée. Les Mariavites (puisqu'on
les a baptisés de ce nom) supportèrent avec calme et dignité toutes
les persécutions et toutes les imputations mensongères dont Rome
a le secret. Privés tout d'abord d'organes de la presse, ils durent
supporter dans le silence toutes les accusations que l'on répandit
contre eux pour ruiner leur influence religieuse: ils durent monter
eux-mêmes une imprimerie, qui se trouve maintenant à Lodz. C'est
alors qu'ils commencèrent à se défendre, à imprimer leur
catéchisme, leurs livres de prières et à créer une feuille pour propager
leurs principes et expliquer leur organisation ecclésiastique. Ils ne
connaissaient alors l'ancien-catholicisme que par la presse
ultramontaine; c'est assez dire qu'ils le connaissaient défavorablement.



— 174 —

Un de nos catéchismes leur tomba un jour sous les yeux et ils
furent fort étonnés de voir que notre réforme correspondait dans
les choses essentielles à la leur : ils songèrent à se rapprocher de

nous. Le Congrès de Vienne leur en fournit l'occasion et le général
Kirejew, un de nos amis de la première heure, s'entremit
obligeamment entre eux et nous. Ils envoyèrent à Vienne au commencement

de septembre l'évêque Kowalski, qu'ils avaient élu
régulièrement le io octobre 1907 dans un synode général composé des

ecclésiastiques et des délégués des paroisses ; les prêtres Proch-
niewski et Golebiowski accompagnaient leur évêque, Les trois délégués

demandèrent aux évêques anciens-catholiques de vouloir bien
conférer la consécration episcopale au Dr Kowalski canoniquement
élu. Après un sérieux examen des documents, la conférence
episcopale accéda à cette demande et c'est ainsi que le 4 octobre, une
église de plus, qui nous donne de fortes espérances, est venue
grossir et fortifier le mouvement ancien-catholique qui continue sa
marche lente, mais sûre, aux quatre coins du monde. Que Dieu
bénisse nos nouveaux frères et qu'il nous donne à tous le courage
et la foi nécessaires pour continuer ardemment l'œuvre commune
de réforme catholique pour le plus grand bien de nos âmes et de

l'Eglise chrétienne en général >

* Prof. M. Krasnozen über den Altkatholizismus. — Aus
Anlass des Wiener Altkatholiken-Kongresses veröffentlicht Prof. M.
Krasnozen in der Beilage zum amtlichen Organ des hl. Synods von
Russland, in der < Cerkovnyja Vedo mosti », Nr. 35, einen grössern
Aufsatz : « Der Altkatholizismus, sein Ursprung und sein gegenwärtiger

Zustand*. Nach Erörterung der Dinge, die vor Jahrhunderten
zur Trennung der katholischen Kirche in eine morgenländische und
abendländische geführt haben, bespricht er die durch die
vatikanischen Dogmen von 1870 in der abendländisch-katholischen Kirche
vollzogene Änderung und schildert die berechtigte Opposition des

Altkatholizismus dagegen. Als orthodox-morgenländischer Christ
hat er am heutigen Altkatholizismus noch dies und jenes
auszusetzen: er erklärt das mit der Schwierigkeit für den Altkatholizismus,

im Abendland zwischen römischer Kirche und Protestantismus
zu existieren. Dabei erkennt er aber an, dass der Altkatholizismus
für die Festhaltung, bezw. die Wiederherstellung der alten
ungeteilten katholischen Kirche im Abendlande viel getan hat, und dass

darin die bedeutungsvolle Aufgabe des Altkatholizismus liegt, den

grossen Augenblick vorzubereiten, wo die morgenländische Kirche
sich wieder mit der abendländischen vereinigt, sei es auch nur mit
der kleinen altkatholischen Gemeinschaft. Er hofft, dass dies Werk
im zwanzigsten Jahrhundert vollendet werden möge, denn das Stre-



— 175 —

ben des Altkatholizismus ist nach ihm ein durchaus gutes und
aufrichtiges, das die volle Sympathie der morgenländischen Kirche
verdiene.

So unterscheidet sich, bei aller Kritik, die Krasnozen an
einzelnen Punkten des Altkatholizismus übt, und die ihm unverwehrt
sei, seine Beurteilung des Altkatholizismus wesentlich und sehr zu
ihrem Vorteil von dem gehässigen Aburteilen über unsere Kirche,
das die Gepflogenheit anderer russischer orthodoxer Theologen in
Deutschland ist, die nach ihrem ganzen Standpunkt und ihren
römischen Tendenzen eher in die lateinisch-römische Kirche als in
die morgenländisch-orthodoxe passen. (Altkath. Volksbl.)

Une traduction française de cet article nous a été communiquée,

et nous nous empressons de faire connaître aux lecteurs français

le passage suivant : « Pour nous autres orthodoxes, l'ancien-
catholicisme reste, comme jadis, la plus sympathique manifestation
de l'Occident... Il faut s'étonner qu'il ait pu accomplir tant de
choses en faveur du rétablissement de l'ancienne Eglise œcuménique

malgré tant de conditions défavorables. Entre autres obstacles,
il était opprimé par la force latente du catholicisme romain
Nous devons favoriser ses efforts pour rétablir l'ancienne Eglise
œcuménique en Occident, afin de rapprocher par un effort commun
la grande date de l'union de l'Orient et de l'Occident, ne fût-ce
que dans une portion restreinte de la communion des anciens-
catholiques. Espérons que leur sincère disposition à employer tous
leurs efforts et à apporter tous les sacrifices possibles à la grande
œuvre de la réunion, en assurera l'accomplissement. Oui sait! Peut-
être cette réunion sera-t-elle le premier pas fait vers l'union
universelle du christianisme et pour l'abolition de la séparation des

Eglises, si ancienne et si douloureuse à tous les chrétiens 1 2

L'auteur nous exhorte à faire <; tous les sacrifices possibles».
S'il connaît notre histoire depuis 1870, il doit savoir tous ceux que
nous avons faits. Nous continuerons à agir dans cette voie, et avec
d'autant plus de bonne volonté chrétienne que notre Eglise ancienne-
catholique est une et exempte de tout tiraillement intérieur. Lorsque
nous nous sommes placés sur le terrain de l'orthodoxie de
l'ancienne Eglise indivisée et des sept conciles œcuméniques, nous
l'avons fait avec précision, et tout d'abord nous avons déclaré que
nous entendions être en même temps de notre temps: qu'il ne
s'agissait pas pour nous de rétrograder (on ne rétrograde pas en
remontant au Christ), mais d'avancer avec la vraie science et le
vrai progrès. Donc nous entendions ne pas nous porter solidaires
des imperfections, des fautes, ni même des erreurs commises non
pas par l'ancienne Eglise, mais dans l'ancienne Eglise, par des



— 176 —

théologiens que les sciences et la philosophie de leur temps avaient
forcément induits en erreur. Ce que nous acceptions de l'ancienne
Eglise, c'était sa foi, c'est-à-dire son dogme constaté par son criterium

infaillible : le témoignage universel, constant et unanime de
toutes les Eglises chrétiennes particulières. Nous avons déclaré dès
le principe qu'avec ce criterium nous nous sentions à même
d'accomplir notre mission, d'être fidèles à notre vocation, de rétablir
en Occident le catholicisme vrai, celui de l'Eglise primitive. Nous
avons fait tous les sacrifices pour cela et dans ce sens, mais nous
ne saurions en faire aucun contre. Et les orthodoxes de cette époque,
soit Russes, soit Grecs, qui nous ont encouragés, n'ont signalé dans
notre attitude rien qui fût antiorthodoxe. Nous avons encore leurs
témoignages. Or nous n'avons pas changé depuis lors. Notre
programme et nos principes sont toujours les mêmes.

Nous entrons de nouveau dans ces explications, parce que
l'appel de Mr. Krasnozen nous en fait un devoir. Il doit savoir et
sentir que tous les devoirs ne sont pas du seul côté des anciens-
catholiques ; qu'il y en a aussi du côté des orthodoxes d'Orient ;

que ceux-ci ne sont pas unanimes dans leur manière de comprendre
l'orthodoxie; qu'il en est parmi eux — et nous avons lieu de croire
qu'ils sont plus nombreux que nous ne pensions — qui confondent
l'orthodoxie avec le romanisme, ou à peu près ; qui ont des
tendances absolument romanisantes, donc absolument contraires aux
nôtres: que les orthodoxes romanisants, influents par leur nombre
et par leur position, traitent de protestants non seulement les anciens-
catholiques, mais ceux mêmes de leurs coreligionnaires qui, loin
de romaniser, sont fidèles à l'ancienne orthodoxie, à celle des
conciles œcuméniques et de l'Evangile, et n'imposent pas comme des

dogmes quelques documents théoiogiques récents, discutés et
discutables. La solennité de l'interpellation nous fait un devoir de

mettre les choses au point. Dans cette livraison même, nous disons
ce que nous pensons de l'accusation de protestantisme, sans cesse
ressassée contre nous et sans motif. Les romanisants en question
savent bien que l'application correcte, exacte, impartiale du criterium

orthodoxe ou catholique, ne peut pas conduire au protestantisme,

mais uniquement à la vraie orthodoxie. Si la leur n'y est

pas conforme, qu'ils en tirent les conséquences. Qu'ils fassent leur
devoir, comme nous faisons le nôtre: l'union n'est possible qu'à
cette double condition.

Si l'on devait juger de l'Eglise orthodoxe d'après les théologiens

romanisants qui cherchent à la dominer et à faire croire que
son orthodoxie à elle est leur orthodoxie à eux, il faudrait admettre
que cette Eglise et l'Eglise romaine ne sont plus deux Eglises



— 177 —

opposées, mais seulement deux Eglises rivales, luttant l'une et l'autre
pour imposer à sa rivale sa propre domination, et pour faire croire
au monde que chacune est la seule Eglise vraie, au détriment de
l'autre et de toutes les autres.

L'Eglise orthodoxe de ces romanisants rejette la suprématie
romaine, mais, à part ce dogme, elle semble admettre à peu près
tout le reste. Elle admet notamment son droit de définir la
doctrine dogmatique à son gré, et d'imposer ses formules théologiques
comme des vérités divines et obligatoires. Si sur chaque dogme
il y avait quelque divergence, ce ne serait que sur des points
secondaires, sans importance. En sorte que la thèse soutenue, ces
années dernières, par Soloview, de la nécessité pour l'Eglise orientale

de faire sa jonction avec l'Eglise romaine sous la suprématie
infaillible du pape, serait la vraie; et toutes les traditions
antiromaines de la vieille Eglise orthodoxe, seraient à répudier. Ainsi
pensent ces nouveaux orthodoxes. Nous citons comme preuves leurs
récentes attaques contre les Eglises anciennes-catholiques, et les
accusations de protestantisme qu'ils prodiguent à ceux qui
professent une orthodoxie autre que la leur.

Si notre appréciation de ces^ faits est inexacte, nous serons
heureux de devoir la rectifier.

* Pater Hyacinth und der Vatikan. — Sous ce titre, la t
Gazette de Francfort t (3 oct. 1909) a publié l'article suivant:

« Nach dem Tode des Fürsten Odescalchi ist in den italienischen

Blättern mehrfach hervorgehoben worden, dass der Fürst ein
Vertrauensmann des Vatikans war und manche geheime Verhandlungen

geführt habe, so u. a. auch jene, die den Zweck hatte, den
Expater Hyacinth Loyson in den Schoss der Kirche zurückzubringen.

Da in der Erzählung dieser Verhandlungen mancherlei
Unrichtigkeiten und UnWahrscheinlichkeiten unterliefen, hat Hyacinth
Loyson durch seinen Sohn dem « Corriere della Sera » die folgende
authentische Darstellung der betreffenden Vorgänge übermitteln
lassen :

«Ich lernte den Fürsten Odescalchi im Hause der Fürstin Julia,
Schwester des Kardinals Bonaparte, kennen. Sie kannte uns beide,
und da er den Wunsch ausgesprochen hatte, mich kennen zu lernen,
so lud sie uns zum Frühstück. Im Laufe des Gesprächs sagte der
Fürst zu mir : « Sie sind weder Katholik noch Protestant : Ihre
Haltung wäre grösser, wenn Sie das Eine oder das Andere wären »

Ich erwiderte ihm, dass ich den Protestantismus sehr schätze und
viele protestantische Freunde habe, aber dass ich nie daran gedacht
habe, in eine ihrer Kirchen einzutreten. Ich fügte bei: «Ich bin
Katholik, aber auf meine Art s Der Fürst erwiderte : 1 Aber

Kevue intern, de Théologie. Heft 69. ltilO. 12



— 178 —

warum sind Sie nicht Katholik wie wir und mit uns r > Ich sagte r
« Es bestehen gewisse Hindernisse, vor allem das Dogma der
Unfehlbarkeit. » Der Fürst entgegnete lebhaft : « Die Unfehlbarkeit ist
eine Dummheit (sciocchezza), aber da sie nun einmal Dogma ist,
so ist es Pflicht der Katholiken, sich ihr zu unterwerfen, indem sie
dem Dogma einen annehmbaren Sinn unterlegen. » Ich gestand,
dass ich überrascht war. Ich fühlte weder die Pflicht noch das Recht,
als Gläubiger mich einer « Dummheit » zu unterwerfen, auch wenn
es mir gelingen sollte, ihr einen annehmbaren Sinn zu unterschieben.

Ich sprach dann von einem andern LIindernis : meine
Verheiratung. Meine Ehe ist mir heilig und unverletzlich. Der Fürst
war ganz meiner Ansicht, aber er meinte, dieses Hindernis sei nicht
unübersteiglich. Schliesslich fragte der Fürst, ob er unser Gespräch
dem Vatikan mitteilen dürfe. Ich hatte nichts dagegen, aber nur
unter der klaren Bedingung, dass er nicht in meinem Namen,
sondern auf eigene Verantwortlichkeit zu berichten habe. Ich fügte bei,
dass ich, wenn die Sache bekannt würde, sofort in den Zeitungen
erklären würde, dass ich ihr fremd sei. Der Fürst erwiderte, er
würde die gleiche Erklärung abgeben.

Fürst Odescalchi begab sich noch an demselben Tage zum
Kardinalstaatssekretär Rampolla und dieser berichtete sofort dem
Papst Leo XIIL Dieser nahm sich der Sache eifrig an und sagte,
er werde sein Möglichstes tun, um alle Hindernisse zu beseitigen.

< Leo XIIL und Rampolla», sagte mir der Fürst, «sind die
einzigen Männer von Bedeutung, die der Vatikan gegenwärtig hat. >

Er berichtete mir schon tags darauf den günstigen Erfolg des
Versuchs. Der Papst oder der Kardinal 1er erinnere sich nicht mehr
genau, wer es war) habe gesagt: «Wir müssen einen weisen und
heiligen Mann zum Pater Hyacinth schicken » Sie trafen in der
Tat eine würdige Wahl: sie wählten nämlich einen Kapuzinerpater,
der Rat an der Römischen Kongregation war : er hiess damals
Pater Josef und ist der heutige Kardinal Vives y Tiito. Der Pater
begab sich sofort zum Fürsten und wollte eine Zusammenkunft mit
mir haben, ich lehnte jedoch ab, weil ich in der Sache ganz passiv
mich verhalten wollte. Dagegen begab sich meine Frau in Begleitung

meines Sohnes zu der Unterredung, in der sie mit dem ganzen
Freimut einer Christin und Amerikanerin über die zahlreichen
Missbräuche der Kirche sprach. Der Pater widersprach ihr nicht,
sondern bemerkte nur, dass alle Missbräuche durch die Autorität des

Papstes beseitigt werden könnten. Tags darauf kam der Pater zu
mir und dann noch einmal. So viel ich mich erinnere, waren dies
die zwei einzigen Begegnungen, die ich mit ihm gehabt habe ; sie

waren lang, höflich und durchaus loyal. Der Pater sagte mir u. a.,
er achte meinen offenen Widerstand gegen die Unfehlbarkeit höher



— 179 —

als die scheinbare Unterwerfung gewisser Bischöfe und Priester, die
sie nur äusserlich, nicht in petto annehmen. An meiner Ehe nahm
der Pater als Priester und Mönch weniger Anstoss, und als ich
erklärte, ich wolle pastor et conjux in œternum (Priester und Gatte
in Ewigkeit) bleiben, erwiderte er, da der Papst alles könne, würde
er mich in eine der orientalisch-katholischen Kirchen, in denen die
Priester verheiratet sind, eintreten lassen, zugleich mit der Erlaubnis,

meinen Wohnsitz in Frankreich zu nehmen. Dagegen konnten
wir uns über die Unfehlbarkeit nicht verständigen. Es war mir
nicht möglich, ihr einen annehmbaren Sinn zu unterlegen : mein
Gewissen und meine Vernunft waren in diesem Punkte intransigent.
Als wir Abschied nahmen, umarmten wir uns und versprachen,
für einander zu beten. Der Pater sprach noch die Hoffnung aus,
dass die göttliche Gnade mich doch noch bekehren werde.

Was Fürst Odescalchi hoffte, war nicht die Bekehrung eines

Abtrünnigen, sondern ein reformatorischer Aufschwung der
römischen Kirche. Er verlangte Reformen und vor allem die Aufhebung
des Zwangs-Zölibats. In seiner unüberlegten Begeisterung sagte er
einmal, ich würde noch einer der Patriarchen des katholischen
Orients sein. Eine überraschende und vor allem eine sehr traurige
Tatsache ist es, dass etliche meiner katholischen Freunde, Liberale
und auch Freidenker, in mich drangen, ich solle im Interesse einer
religiösen Reform die Versöhnung mit dem Vatikan annehmen. Ich
bin unversöhnlich geblieben. »

* La <r Correspondance de Rome et le P. Tyrrell. -— Après
avoir publié une traduction française des deux lettres de Tyrrell
à M. l'évêque Herzog, parues dans la « Revue internationale de

Théologie^, < organe officiel de la secte des vieux-catholiques»,
la « Correspondance de Rome >, organe officiel de la secte des
romanistes, ajoute: « Aujourd'hui une Revue protestante ...» Est-ce
de nous que la Revue romaniste veut parler? Confond-elle l'ancien-
catholicisme et le protestantisme r Veut-elle tromper une fois de

plus ses lecteurs? Puis: 7 Tyrrell était un agnostique à apparence
chrétienne, qui se déclarait catholique pour mieux combattre la foi
chrétienne dans sa base logique et pleine qui est le catholicisme. »

Toujours des mots et des duperies. Disons plutôt: «r Le romanisme
est un système de fidéisme à apparence chrétienne, qui se déclare
catholique pour mieux combattre la foi chrétienne sous le masque
illogique et pleinement hypocrite qu'est l'ultramontanisme. »

* La soumission de l'abbé Brémond. — Pauvre Père Tyrrell
L'ami qui paraissait lui être resté fidèle, vient de l'abandonner et
de faire ce que lui, Tyrrell, s'était refusé à faire. Il est vrai que



— 180 —

Brémond se soumet sans rien rétracter de précis : il déclare «

regretter et condamner tout ce qu'il a dit et fait de reprehensible au
moment des funérailles du P. Tyrrell » Et comme il ne se reproche
certainement rien de reprehensible, cette soumission n'est donc que
pour la galerie : pure comédie sur une tombe, donc doublement
indigne. Et ces hypocrisies, ces lâchetés de caractères passent pour
de la religion. Voilà comment Rome déprime la conscience et dupe
le public.

* La Papauté, Bastille à démolir. — M. Carrier, ancien curé
de l'Eglise catholique-chrétienne de Genève, a publié à Paris l'appel
suivant:

<l La destinée du genre humain est de former une grande et
unique famille de frères. Le Christ est le premier qui ait exprimé
cette pensée et qui en ait proposé la mise en œuvre, il y a bientôt
deux mille ans. Mais, eh indiquant cette destinée, il avait fait
connaître aussi la condition pour qu'elle devint une réalité, et cette
condition n'était autre que la liberté: « Qu'il n'y ait pas de maître
parmi vous»; tel était le premier mot de son programme: «la
fraternité par la liberté. »

Mais ce premier mot était le renversement du régime payen
de la tyrannie, partout établi : aussi la lutte fut terrible. Cependant,
après trois siècles de cette lutte, la liberté triompha, et les peuples,
en devenant chrétiens, devenaient frères.

La liberté et ia fraternité grandirent ainsi l'une par l'autre
pendant près de mille ans, malgré la résistance cruelle de la
tyrannie païenne. Mais, après ces mille ans, une nouvelle tyrannie
surgit dans le monde chrétien, la tyrannie des âmes. L'évêque de
Rome, auquel l'importance de la ville, capitale de l'Empire
romain, facilitait une influence exceptionnelle, trouva à propos de se
déclarer souverain et maître de toutes les églises. L'ignorance des

populations d'Occident leur fit accueillir avec empressement ce
nouveau maître : mais celles d'Orient, de Grèce, de Turquie, de Perse,
des pays Scandinaves, comprenant l'irrégularité de cette prétention
de l'évêque de Rome, refusèrent de s'y soumettre, et il en résulta,
entre les églises chrétiennes, la division, infiniment lamentable, qui
dure toujours, et qu'on appelle le schisme d'Orient.

Le monde chrétien se trouva ainsi comme coupé en deux
parts, qui restent, sinon ennemies, absolument étrangères l'une à

l'autre, l'Orient, gardant son indépendance, mais immobile dans
l'attente d'une réunion nécessaire, et l'Occident, qui, ayant admis
le principe dissolvant de la Papauté, ne montre plus, dans son
histoire, qu'une suite de divisions de plus en plus profondes. Au
seizième siècle, en effet, ce sont encore les excès de la puissance



— 181 —

papale qui suscitent le Protestantisme et l'on est en droit d'ajouter
que, de nos jours, la répulsion complète et sans examen de tout
christianisme et de toute religion par la société moderne n'a pas
d'autre cause que ces prétentions.

Cependant l'avenir n'a pas dit son dernier mot, et une
nouvelle phase est à prévoir et à préparer dans la vie du Christianisme,

ce sera la période «d'après la Papauté».
Cela n'est pas une prévision fantaisiste; étant donné que

l'apôtre Pierre n'a jamais été évêque à Rome et qu'il n'a même jamais
mis les pieds dans cette ville, ce qui est clairement démontré par
le seul livre des « Actes des Apôtres », étant donné, d'autre part,
qu'il est indigne et même impie de vouloir baser un christianisme
sérieux sur une légende aussi grossièrement mensongère, la
conclusion est aussi facile à déduire qu'elle est importante, et elle est
celle-ci : « Si l'on veut conserver et relever le Christianisme, il est

indispensable de fonder et d'organiser des églises en dehors de

toute autorité ou intervention de l'évêque de Rome », ce qui revient
à dire : « Pour sauver le Christianisme, il faut supprimer la
Papauté. »

Il y a, en France, un grand nombre de citoyens, suffisamment
renseignés, désireux de voir disparaître cette institution de la
Papauté, ou au moins de se soustraire à son autorité, tout en restant
fidèles aux pratiques religieuses auxquelles ils sont habitués : « ils
en sont empêchés par l'Etat». Plusieurs fois, dans le dernier siècle,
des tentatives sérieuses ont été faites par des groupes de citoyens
en vue d'organiser un culte religieux indépendant de l'administration

romaine, dans quelqu'une des églises inoccupées, comme il en
existe plusieurs à Paris : régulièrement ils ont été évincés < par
l'Etat». Même depuis la suppression du Concordat, l'Etat français,
ou plutôt des hommes d'Etat, décidant des questions qu'ils ignorent,
ne veulent reconnaître pour catholiques que les citoyens soumis
au pape. Il est temps qu'on ne laisse pas de telles inconséquences
garder force de loi.

On vient de fêter avec enthousiasme, à Paris et dans toute la
France, le souvenir du 14 juillet 1789, jour où les citoyens de Paris
démolirent la Bastille. La Papauté romaine est, pour la France et

pour tous les pays chrétiens, comme une Bastille, symbole et instrument

d'une intolérance qui n'est plus de notre âge. Le jour où
cette dernière Bastille sera démolie — et ce jour est prochain —
sera plus heureux, pour la France et le monde chrétien, que le
14 juillet de la Révolution, car ce sera la suppression de
l'asservissement des âmes et l'inauguration de la liberté universelle et
définitive, seule garantie de la paix et du bonheur des sociétés de
l'avenir.»



— 182 —

* Ce qu'est la Papauté. — La plupart des sujets de la Papauté
ignorent complètement son histoire. On leur a seriné, dès le
catéchisme, que le Christ même a établi St. Pierre évêque de Rome,
avec pouvoir pour celui-ci de transmettre sa prétendue autorité à

ses successeurs. Et ils le croient, bien que tout soit faux dans cette
assertion. Aucun ne songe à lire les Evangiles, les Actes des apôtres,

l'histoire des conciles, etc., pour se renseigner sur la valeur
religieuse et morale de la Papauté: ce serait cependant le devoir
de tout papiste sérieux. On s'en garde bien

Ce ne sont pas les documents qui font défaut. L'abbé de
Meissas a publié un petit volume plein de faits : Les Ephémèrides
de la Papauté (Paris, Nourry). J'ouvre au hasard. A la date du
28 avril 1045, on lit: « Remplacement de Benoit IX par Grégoire VI.
La chaire pontificale, malgré toutes ses souillures, était encore en

1033 un superbe cadeau à faire à un enfant. Le pape Jean XIX,
mort en novembre de cette année-là, avait un neveu du nom de

Théophylacte, âgé d'une douzaine d'années, à qui son père Albéric
comte de Tusculum entreprit de faire ce cadeau-là. Comme il y
mit le prix, l'enfant fut élu et sacré. On lui donna le nom de
Benoit IX. Mais grisé par l'étendue de sa puissance, il ne s'en
servit bientôt que pour remplir Rome de ses débordements. L'esprit

public était alors si différent de ce qu'il est aujourd'hui, on
était si habitué à l'inobservation des canons de la continence, qu'une
maîtresse, même un sérail, n'eussent pas empêché le jeune pape
d'être toléré, aimé même, s'il l'eût mérité par ailleurs. Pour
soulever comme il le fit les Romains, il fallait qu'à tout le moins il
enlevât par violence les filles à leurs parents et les femmes à leurs
maris. Son successeur Sixte-Quint l'eût fait pendre pour moins que
cela. Les Romains se contentèrent de le chasser.

Cette mésaventure lui arriva, malgré le crédit et l'autorité de

son père, une première fois en 1038, vers l'âge de 17 ans. Rétabli
la même année par l'empereur Conrad, il se fit chasser de nouveau
vers le commencement de 1044. On élut même à sa place un
évêque de Sabine, qui prit le nom de Sylvestre III ; mais au bout
de trois mois le comte de Tusculum parvint à réinstaller encore
son polisson de fils. Il lui fit probablement de vertes semonces ;

mais rien n'y fit. Le malheureux continua sa vie crapuleuse et
criminelle. Pourtant il se sentit tellement écrasé sous le poids de l'ani-
madversion générale, qu'en 1045, vers ses 24 ans> ^ P1-** ^e Parti
de céder le Saint-Siège moyennant une rente viagère de 1500 livres.
C'est alors qu'on élut Jean Gratien, prêtre de Rome, qui prit le
nom de Grégoire VI. C'était un homme de bien, mais d'une
médiocrité qui lui rendit bientôt la place intenable. — Pendant son



— 183 —

court pontifical (28 avril 1045 —17 décembre 1046), outre Benoit IX
et Sylvestre III qui continuaient à prendre le titre de pape, il y
en avait encore un quatrième, Jean XX, à qui Sylvestre avait vendu
la Papauté et qu'il avait sacré.

Tous furent déposés au concile de Sutri, ce qui n'empêcha
pas Benoit IX de se rétablir en novembre 1047 et de rester huit
mois encore. Il abdiqua enfin de sa pleine volonté et se retira, dit-
on, pour faire pénitence au monastère de Grotta-Ferrata, où il
mourut, jeune encore, vers 1054. — Etrange histoire que celle des

papes. Tous les contrastes s'y rencontrent. Benoit IX aurait eu la
foi ; et Boniface Vili ne croyait pas même à l'immortalité de
l'âme. »

Les faits de ce genre abondent. Tels sont les chefs de cette
institution, si tristement humaine, qui ose prétendre au gouvernement

des âmes Le plus étonnant n'est pas l'audace de la camarilla,

mais l'aveuglement inqualifiable de ceux qui se prosternent
devant elle. Au lieu de l'honneur de se gouverner eux-mêmes, ils
préfèrent être gouvernés, et être gouvernés par elle!

* Le pseudo-libéralisme et la conciliation à outrance. —
J'appelle pseudo-libéralisme le système du laisser-faire et du laisser-

passer à tout prix et sans condition, soit en politique, soit surtout
en religion. En religion, il consiste à permettre à chacun
d'enseigner et même d'imposer comme dogmes religieux ou comme
mesures ecclésiastiques des doctrines erronées, propres à fausser
les intelligences, à corrompre les caractères et les consciences, et
aussi des décisions subversives, au fond plus politiques que
religieuses, contraires à l'ordre public et à la paix sociale, attentatoires
à l'autorité de l'Etat, etc. La ruse consiste à dire que ces
doctrines, ces décisions, ces mesures, cette discipline sont d'ordre
religieux, et, dès lors, qu'elles ne regardent que les consciences,
qu'elles échappent conséquemment à l'Etat, qui n'est ni théologien,
ni religieux, ni confessionnel. Et l'Etat le croit, et les pseudo-libéraux

ferment les yeux et se croisent les bras. Et le parti
ultramontain ou clérical en profite pour s'organiser en milice (Ecclesia
militons) ; il ne cache pas que, comme pouvoir spirituel, il tend à

dominer et à gouverner les pouvoirs temporels, et il se fortifie en

conséquence. Et le parti pseudo-libéral y consent, il s'oppose même
à ce qu'on entrave les agissements cléricaux, parce que, dit-il, c'est
de la religion, affaire privée et de conscience, et sur ce terrain
tout le monde est libre.

C'est grâce à ces sophismes et à ces subterfuges que Rome
devient de plus en plus puissante aux yeux des masses, et le

parti vraiment libéral de plus en plus menacé et affaibli. J'ai



— 184 —

réfuté maintes fois ces quiproquos : Voir Les faux libéraux de
l'Eglise romaine, Etude stratégique contre Rome, Le mouvement
contemporain des Eglises, Le Catholique national, etc. Mais il faut
revenir sans cesse à la charge, pour essayer d'ouvrir les yeux à

ceux qui ne veulent pas voir. Un pasteur protestant, M. Gaillard,
a répliqué dernièrement en ces termes au « Courrier de Genève >

(ultramontain) :

« Est-il besoin de le dire Lorsque je parle du catholicisme
romain, je combats un système, une institution, des principes qui
me paraissent erronés ou nuisibles, je n'attaque pas les personnes.
Je sais et je constate qu'il y a parmi les catholiques romains, aussi
bien que parmi les protestants, des gens honnêtes, bons, pieux à

leur manière, d'esprit large et de commerce agréable. Je ne songe
pas un instant à refuser à nos concitoyens catholiques et au clergé
romain de notre canton le droit de travailler au développement de
leur Eglise, à la conquête même, au profit de Rome, de la cité de
Calvin. Mais ils ne trouveront pas étonnant que, selon mes faibles

moyens, je signale ce danger à mes coreligionnaires protestants
et que je travaille à le conjurer.

«Voilà toute mon étroitesse, toute mon intolérance, tout mon
fanatisme. Quoi qu'il en soit, il faut avouer que nous nous trouvons

à Genève dans une étrange situation.
« On y parle de tout et de tous -, les discussions politiques y

sont toujours vives, souvent violentes, et y dégénèrent facilement
en questions de personnes ; on s'insulte, on se calomnie à qui mieux
mieux ; les libres-penseurs appellent les pasteurs des hypocrites et
des jésuites, ils traitent Calvin de menteur, de tyran, d'assassin, etc.
Et tout cela est pain bénit : les professeurs de modération se taisent
et le public ne s'en émeut pas. Mais a-t-on le malheur de dire,
même en termes modérés, que le catholicisme romain est entaché
d'erreurs et de superstitions, qu'il a une influence défavorable sur
les peuples qui l'ont pratiqué, qu'il faut par conséquent s'opposer
à ses progrès par tous les moyens légitimes, c'est-à-dire sans se

départir de la plus grande tolérance envers les personnes — aussitôt,
à droite et à gauche, les voix s'élèvent: pas de discussions
religieuses pas d'agitation confessionnelle — et le malheureux qui
a touché à ce sujet défendu passe un mauvais quart d'heure : « Haro
sur le baudet s'écrie-t-on ; ce pelé, ce galeux d'où nous vient tout
le mal! » — Les professeurs de modération le tancent vertement,
et les nombreuses autruches protestantes, la tête dans le sable,
applaudissent des deux ailes, et les vaillants chevaliers de l'ordre
du i Drapeau dans la poche > opinent du bonnet. — Ah il joue
un rôle bien ingrat, celui qui ose aujourd'hui élever la voix contre



— 185 —

le romanisme dans la ville des réformateurs Heureusement, nous
allons leur élever un monument: au moins, si nous nous taisons,
ces pierres crieront »

C'est affaire à M. le pasteur d'attaquer les autruches « protestantes

» ; nous attaquons, nous, celles de tous les partis qui laissent
juguler la liberté, tout en se réclamant d'elle. On a même fait,
dernièrement, le jeu de mots suivant : « Nous voulons la lutte pour
la civilisation (Kampf zur Kultur), mais pas de Kulturkampf*,
comme si le Kulturkampf n'était pas la lutte pour la civilisation.
Répétons-le, les partisans du Kulturkampf ont combattu le parti
ultramontain et jésuitique non pour sa théologie ou sa religion,
mais uniquement pour la politique subversive contenue dans sa théologie

et dans sa religion. C'est l'affaire des théologiens de réfuter
la théologie et les dogmes de Rome, et les anciens-catholiques n'y
ont pas manqué ; mais les gouvernements qui ont combattu Rome
ne l'ont combattue que sur le terrain politique et par des moyens
politiques ; bien entendu, Rome a crié qu'on blessait sa conscience
et sa religion, comme tout conspirateur prétend qu'on attente à sa

liberté Ruse de guerre, assertions puériles, que les pseudo-libéraux,
les i. chevaliers de l'ordre du Drapeau dans la poche » prennent
pourtant au sérieux. Ils sont pour la conciliation et la paix, disent-
ils; ils ne voient pas que, de fait, loin de procurer la paix, ils
fortifient le parti de la guerre et travaillent pour les ennemis de

l'Etat et de la paix publique; ils ne comprennent pas que leur fausse

paix n'est qu'une lutte inévitable et prochaine. C'est toujours à

recommencer. Ils ont des yeux pour ne pas voir, et des oreilles

pour ne pas entendre, et se croient, avec cela, de grands clercs et
de profonds politiciens: jésuites inconscients ou jésuites à robe
courte.

* Sophisme des pseudo-libéraux. — Vieux comme les rues,
mais toujours remis en avant. « L'Etat doit être neutre en matière
de religion et d'Eglise; donc, dit-on, les catholiques-romains doivent
être libres comme les autres citoyens, libres dans leurs églises, dans
leurs écoles, dans tous leurs actes. » — Ces beaux raisonneurs ne
voient pas que les catholiques-romains ne sont pas neutres vis-à-vis
de l'Etat ; qu'ils ont mille avantages contre lui ; qu'ils sont comblés
de privilèges, ayant exclusivement pour eux les églises et les cures,
qui devraient être aussi aux catholiques non romains : qu'ils utilisent
ces privilèges à comploter contre l'Etat; qu'ils sont en guerre contre
la tranquillité de l'Etat, contre plusieurs lois ; etc. Donc l'Etat doit
se défendre. Ce n'est plus de la religion, c'est de la politique. Le
Kulturkampf est inévitable par le fait des principes et des faits et
gestèò de Rome. Rome veut la guerre et la fait. La laisser faire
est trahir l'Etat et la société.



— 186 —

* Encore M. Briand. — Dans son célèbre discours de Péri-

gueux, M. le président du Conseil des ministres a continué son
jeu, qui consiste, d'une part, à bien accentuer en paroles sonores

que l'on veut donner « à tous la liberté d'opinion et de conscience
et la justice sans laquelle il n'est pas de république » ; et, d'autre
part, à refuser cette liberté et la justice aux catholiques libéraux
qui veulent rompre avec Rome. «Pas de sectarisme à rebours!»
s'écrie M. Briand, comme si les prêtres nationaux qui se réclament

des libertés gallicanes et qui veulent se libérer de la tyrannie
papale, étaient des sectaires Comme si les premiers sectaires
n'étaient pas précisément les papistes qui, au nom du pape,
combattent le gouvernement français actuel : ces évêques qui viennent
de lancer un manifeste de combat, une véritable déclaration de

guerre, contre ce qu'ils appellent l'école neutre, c'est-à-dire contre
les écoles du gouvernement, la neutralité scolaire étant dans la loi.
Tout le monde voit cette hostilité du clergé ultramontain, son
organisation de plus en plus menaçante. Mais M. Briand ferme les

yeux. Cet agneau, symbole de la tolérance, n'entend pas le loup
qui veut le saisir. Si Rome ne veut pas des biens ecclésiastiques,
qu'on les donne aux pauvres, mais jamais aux associations
cultuelles dites schismatiques. Sur quoi le « Le Chrétien » (août 1909)
fait la réflexion suivante: «U y a là un trait de nature qui doit
être fortifié par quelque arrière-pensée. Les papistes espèrent-ils
mettre un jour la main sur le bien des pauvres et y retrouver des
bribes du domaine ecclésiastique Ont-ils surtout peur d'aider au
schisme? Croient-ils donc au schisme menaçant? Peut-être!

« Est-ce l'existence en France d'une demi-douzaine de minimes
cultuelles indépendantes qui leur cause tout cet émoi Leur exemple
leur en semble t-il contagieux? Non. Il y a autre chose sur ies
sentiments des fidèles. Le clergé, et surtout l'armée des réguliers,
est mieux informé que nos journalistes et nos hommes d'Etat. Or,
dans ce monde-là, on semble s'attendre à un schisme d'importance.
Toute la politique de Rome et de ses complices se résume ainsi:
La peur de la concurrence, la peur du schisme. »

* La cultuelle de Saint-Hilaire-sur-Garonne et les tribunaux.

— On lit sous ce titre dans « Le Chrétien > (septembre 1909) :

« /7 faudra bien qu'on arrive à reconnaître les conséquences
monstrueuses de l'application faite par les tribunaux de l'art. 4.
Ainsi s'exprime un de nos correspondants, un pasteur du Sud-
Ouest, nous adressant des documents sur les incidents de Saint-
Hilaire-sur-Garonne.

Oui il faudra bien qu'on en arrive là Mais l'opinion est bien
lente à s'émouvoir!



— 187 —

A Saint-Hilaire-sur-Garonne, un maire agissant comme tel, à

la suite d'une délibération de son Conseil municipal, au nom d'une
population que les agissements d'un prêtre romain avait indignée,
ne put assurer la jouissance de l'église communale au prêtre librement

choisi par lui et son Conseil.
Pire que cela! la modeste tentative qu'il fit, quoique non suivie

d'effet, lui valut d'être traduit devant les tribunaux et finalement
condamné.

Ceux qui s'étaient imaginé que la législation sur les cultes
était une œuvre de liberté, doivent voir combien grande est leur
erreur.

La loi était mauvaise, mais la jurisprudence, que tendent à

établir les tribunaux, est pire.
Louis XIV a persécuté les ennemis du catholicisme, mais il

a tenu en bride le catholicisme, méprisé les prétentions romaines
et maintenu les libertés des Eglises gallicanes.

Il s'est conformé à la tradition nationale, car dès 1269, Saint-
Louis avait donné sous le nom de Pragmatique Sanction une
ordonnance sur les libertés et immunités de l'Eglise gallicane où il
déclarait: Que de Dieu seul relève la France!

Nos médiocres politiciens ont abandonné tout ce qui pouvait
ressembler à la tradition nationale; ils persécutent bien ceux que
le catholicisme romain redoute, les modernes schismatiques, mais
ils laissent l'Eglise romaine libre de clamer : « Tout pour le pape,
tout par le pape. »

Les petites cultuelles indépendantes sont persécutées, et leur
crime, c'est d'avoir réalisé les intentions du législateur en fondant
des cultuelles, c'est aussi, d'avoir posé des limites à la puissance
en France du pape et de ses fonctionnaires et de penser avec saint
Louis: que de Dieu seul relève la France.

* Divisions en France. — Ce ne sont pas seulement les

pseudo-libéraux à la façon de M. Briand qui font le jeu de Rome,
ce sont aussi les prêtres ci-devant romanistes qui, au lieu de s'unir
pour lutter contre Rome, se divisent entre eux! C'est un comble.
On dirait que la mentalité française tourne d'elle-même à la
contradiction dès quelle n'est plus menée à la baguette par une
autorité tyrannique. Le «Chrétien libre», organe de l'œuvre pour et

par les anciens prêtres chrétiens, semble se réjouir de ce que le
nombre des Cultuelles diminue: il dit expressément: «Les cultuelles
et les cultuellistes ne sont pas heureux. Mais d'où viennent ces
insuccès répétés Ne seraient-ils pas explicables par cette enfantine
obstination à vouloir conserver intégralement le formalisme romain »

Cette opinion montre ce que devient la logique dans le système



— 188 —

d'éducation ultramontaine et quelle superficialité persiste jusque
dans les esprits qui essaient de se libérer de Rome. M. Marc Didier,
Directeur de «L'Eglise nationale», leur réplique ainsi (Ier numéro
de juin 1909): «Vraiment, notre confrère nous la baille belle! Ne
peut-il comprendre que ce que nous voulons « conserver » et même
reconquérir, nous catholiques français, qui faisons bon marché du
pape et de Rome, mais non de l'héritage de nos pères gallicans
dont le jésuitisme nous a dépouillés : ce sont nos églises

Qui aura les églises aura les fidèles. Les ultramontains le
savent bien, et c'est pour cela qu'ils sont si furieux partout où des
catholiques-français sont arrivés à garder, contre eux, leurs églises,
ce qui n'était possible qu'avec la constitution, selon la loi,
d'associations cultuelles s'engageant à assurer l'exercice du culte,
conformément aux règles générales de ce culte.

Ainsi, le maintien du « formalisme romain » dont se plaint le
« Chrétien libre » a été imposé à nos amis par le texte de la loi
elle-même.

Notre confrère ignore profondément la position des cultuelles,
il ne sait donc pas que les cultuelles sont victimes de l'interprétation

que les tribunaux donnent à la loi de séparation.
Celles qui subsistent doivent maintenir leur organisation en

rapport avec les règles générales du culte catholique. Même en se
tenant dans la position légale quelques-unes ont été traquées.

Les « insuccès » de nos cultuelles viennent de la persécution,

— qui donc l'ignore — et non pas de la cause qu'il plait
à notre confrère d'imaginer.

Peut-être, en effet, les cultuelles françaises, sous ce commun
effort des hommes de soutane noire et de robe rouge, sont-elles
appelées à succomber toutes. Ce serait une illustration nouvelle de
la fable du «Pot de terre et du Pot de fer». Mais, en tout cas,
jusqu'à ce qu'elles soient mortes (et l'exemple de la nouvelle
cultuelle fondée à Sains et Torcy prouve qu'elles ont encore bonne
envie de vivre), ce n'est pas à des « chrétiens libres » (dont les
« Fraternités » sans formalisme sont encore à naître), à les enterrer
sans un mot de sympathie, et à les asperger avec un goupillon
plutôt brutal, d'une eau bénite où paraît entrer plus de vinaigre
que de sel. Encore une fois, serait-ce trop demander à nos frères
en la foi que de s'entre-témoigner un peu de sympathie et d'éviter
en tout cas de se tirer les uns sur les autres?

* Chez les ultramontains français :

— Fétichisme papiste. — Il faut désormais prononcer le latin
comme le pape le prononce C'est M. Camille Couillault qui, dans
la < Revue du clergé français » (icr août 1909, p. 380), emploie



— 189 —

son érudition à le démontrer. « Tout en travaillant à l'édition
officielle des livres de chant romain, dit-il, les membres de la
Commission pontificale grégorienne, présidée par Dom Pothier, s'efforcent

de découvrir un moyen pratique de le résoudre. Mais quel

moyen plus pratique, plus simple, plus catholique, selon l'expression

de Dom David, que de propager dans l'Eglise la prononciation
même du souverain pontife r » La science, c'est le pape: la

philosophie, c'est le pape; la philologie, c'est le pape; même la
bonne prononciation, c'est encore le pape Vraie papolàtrie.

— Clergé militant. — Un « vieux moraliste » écrit dans « l'Ami
du clergé» (19 août 1909): «Une carte nous reste à jouer: la
suprême bataille sans trêve ni merci, jusqu'au dernier sang, sur le
terrain de la neutralité scolaire Tous les sacrifices temporels,

y compris, s'il le faut, celui de la vie >. On le voit, c'est sérieux.
M. Briand est averti: à ses aménités infatigables, le parti
ultramontain répond par un « va tout » sans merci

— Servilisme papiste. — Même les hommes de science ne
discutent plus contre Rome, mais seulement pour Rome. Curieux
exemple : M. Ch. Urbain, ayant à juger Leibniz comme historien,
écrit sans le moindre gène et, bien entendu, sans la moindre preuve:
« Lorsque Leibniz est appelé à se prononcer entre les papes et les

empereurs, il donne systématiquement tort aux papes : déplorable
effet des préjugés même sur un homme de génie! » ') — Ainsi quand
un homme de génie comme Leibniz donne tort à un pape, c'est

préjugé de sa part et esprit systématique M. Urbain ne voit-il
pas qu'on pourrait retourner contre lui son propre procédé Ce

n'est donc plus de la critique.

— Fausse évolution romaine. — Certains ultramontains prennent

le mot « évolution » dans le sens de changement, comme l'a
fait Newman, et ils n'en rougissent pas: au contraire. D'autres,
plus perspicaces, comprennent que le changement ôte à la
révélation chrétienne tout caractère divin et la relègue parmi les choses

humaines, dont le propre est de changer.
A laquelle de ces deux catégories appartient M. l'abbé Villien

Je ne sais. Il a écrit dans la « Revue du clergé français» (15
septembre 1909, p. 642J: «Que nous sommes loin des rites primitifs
suivant lesquels on conférait le baptême! » Effectivement, il a montré
cet « éloignement » avec une grande abondance de détails. Et ce

qu'il a dit du baptême, on peut, on doit même le dire de tous les

autres sacrements tels qu'ils sont administrés actuellement dans
l'Eglise de Rome. Et ce travail, on peut le faire aussi au sujet de

') «Revue du clergé français s, 15 septembre 1909, p. 714.



— 190 —

tous les dogmes romains d'aujourd'hui; en sorte que l'Eglise des

papes est bien une Eglise toute nouvelle et tout autre que l'Eglise
primitive.

Mais, répliquent les ultramontains de l'école Batiffol, nous
avons le droit et même le devoir d'évoluer.

Réponse. Dans les choses humaines, vous avez ce droit et ce
devoir, évidemment : donc en discipline, et même en liturgie, les
cérémonies étant humaines dans leurs formes. Mais une condition
s'impose : c'est que cette évolution soit un progrès et un bienfait,
car évoluer pour retrograder et empirer est mal. Donc le point
d'arrivée de toute évolution légitime doit être meilleur que le point
de départ. C'est évident.

Or tel n'est pas le cas des évolutions romaines. Si on les compare

avec ce qui se pratiquait et s'enseignait dans l'Eglise primitive,

on constate, ici, une admirable simplicité dans une très grande
liberté, et là, au contraire, une complication qui presque toujours
est une corruption des idées et des choses. En effet, le baptême
romain actuel se réduit à une infusion de quelques gouttes d'eau
sur la tête du baptisé, infusion qui symbolise à peine, en tout cas
très mal, la purification du baptisé, et encore moins son incorporation

au Christ et sa nouvelle naissance dans la mort du Christ.
Aucun de ceux qui assistent à un baptême romain ne se douterait
de cette triple signification du baptême chrétien si on ne le lui
expliquait pas : et en entendant cette explication, il est plus
qu'étonné, tant elle lui semble éloignée du rite conféré.

La pénitence romaine actuelle, la transsubstantiation eucharistique

avec les nombreux miracles qu'elle suppose, sont plus
éloignées encore de ce que nous lisons dans les Ecritures et dans la
tradition universelle sur la pénitence et l'eucharistie primitives. Je
n'ai pas à le démontrer ici: quiconque est tant soit peu au courant

de la théologie romaine d'aujourd'hui en est facilement
convaincu. C'est Y abc de la dogmatique.

La conclusion à tirer est évidente, palpable : donc l'Eglise
romaine d'aujourd'hui n'est plus une Eglise apostolique. Ni dans sa

doctrine, ni dans ses rites liturgiques, elle n'est la continuation de

l'Eglise chrétienne primitive. A force d'innover et de changer, ses

théologiens et ses papes l'ont transformée en une Eglise nouvelle,
encore chrétienne de nom, encore catholique de prétention, mais
en réalité antichrétienne et anticatholique. Aucun des Batiffols qui
le nient, ne peut légitimer les tours de passe-passe dans lesquels
ils affirment l'identité des deux Eglises. A l'ancienne magie payenne
trop facilement transportée dans l'Eglise par des masses mal
converties, ajouter la magie du moyen âge et celle des temps actuels,



— 191 —

c'est simplement faire du temple une sorte de salle de Robert-
Oudin. Or, si le Christ a chassé les vendeurs du temple, il faut
plus encore en chasser les prestidigitateurs. Les esprits sérieux ont
besoin d'une religion sérieuse, d'un christianisme éclairé, d'un dogme
respectueux de la raison et de la science, d'une morale consciencieuse

et non superstitieuse, de rites où la prière soit une élévation
de l'âme vers Dieu et non un escamotage prétendu des substances:
nous n'avons pas besoin d'être étonnés par de faux miracles, mais
nous devons être sanctifiés par une grâce vraie et efficace. Ce qu'il
faut, ce n'est pas le changement des doctrines, ce n'est pas
l'évolution des dogmes, mais le changement des cœurs, qui de pécheurs
doivent devenir saints, c'est l'évolution des esprits, qui d'ignorants
doivent devenir éclairés. lumen de lumme, telle est la vraie genèse
surnaturelle, l'infusion de la vie divine dans les âmes. Il n'y a pas
d'autre évolution chrétienne.

— Comment Rome discute. — Aux yeux de « l'Osservatore
romano» (il octobre 1909;, les Mariavites ne sont que des «fanatiques

partisans d'une femme, la fameuse Kozlowska » : et les

anciens-catholiques, jansénistes et autres, en allant aux mariavites,
ressemblent à l'enfant prodigue qui, au lieu d'aller à son père,
retourne ad porcos En vérité, on n'est pas plus gentlemen! C'est
Guizot qui disait : Rome est la grande école du respect

* Le catholicisme romain en Italie. — D'après M. Rostagno,
pasteur à Palerme, « la situation morale et religieuse de l'Italie
constitue un vrai désastre. Le pape actuel y a causé, comme en
France, en Espagne, en Allemagne et ailleurs, de grandes déceptions.

Il avait annoncé, lors de son avènement, qu'il se proposait
de «restaurer toutes choses en Christ-*-. Et voilà que dans son
catéchisme il ordonne de repousser avec horreur et de jeter au
feu les Bibles protestantes Voilà qu'il prêche l'ignorance, en
interdisant aux futurs prêtres de fréquenter les universités de l'Etat, et
en déconseillant aux gens du peuple de s'instruire par la lecture!
Voilà qu'il fait une guerre à outrance à ces modernistes parmi
lesquels se trouvent de nobles âmes qui aspirent bien plus que lui-
même à " restaurer toutes choses en Christ*-. Quiconque vient en
Sicile y rencontre une superstition voisine du paganisme. On y
voit des dévotes qui promènent leur langue sur les dalles du
sanctuaire pour obtenir certaines grâces. A Girgenti, lors de la fête du
Saint-Patron de cette localité, on lance des pains sur la statue et
on les revend ensuite très cher à des gens qui croient que le contact

de ces miches avec la statue les a douées de vertus mirifiques.
Lors des processions suscitées par la sécheresse de l'été dernier,
on a mis sur la bouche de la statue de Saint-Sébastien un mor-



— 192 —

ceau de poisson sec et très salé, pensant que le saint ressentirait
ainsi une soif qui le déterminerait à faire tomber la pluie » Le
pasteur de Palerme doit être bien informé : il conclut à l'urgence
d'une réforme qu'il voudrait protestante. Nous la rêvons catholique,
Mais puisse-t-elle être avant tout et sans retard simplement
chrétienne! («Sillon de Genève», octobre 1909.)

* Le catholicisme romain en Espagne. — La mort de François
Ferrer à Barcelone a soulevé d'indignation l'Europe entière, même
une partie de l'Espagne. On voit, par ce fait entre mille, ce qu'est
un gouvernement dominé par le clergé romain. Lire, sur ce point,
l'article de la « Gazette de Francfort » du 14 octobre 1909. La
« Semaine littéraire » de Genève, 28 août 1909 (donc avant la
catastrophe susdite) s'exprimait déjà ainsi (p. 416) par la plume de
M. Albert Bonnard:

« Dans les villes espagnoles, on hait le clergé. Il est le grand
privilégié. Il ne paie point d'impôts. Il possède des richesses énormes
et une influence illimitée sur les affaires publiques. Au cours des

quinze dernières années les couvents de Barcelone se sont énormément

multipliés. Les moines chassés de Cuba et des Philippines,
les congrégations dissoutes par le gouvernement français y ont
afflué. Les couvents possèdent dans la plus grande cité d'Espagne
les meilleurs quartiers, les hautes maisons modernes locatives, les

plus beaux édifices de la ville. Beaucoup sont des entreprises
industrielles. Les moines fabriquent à peu près tout, des liqueurs au
savon, du chocolat aux cartes de visite. Et les bonnes sœurs
enlèvent leurs pratiques aux pauvres couturières, brodeuses,
blanchisseuses, courtepointières, même aux petites maîtresses de langues
et de musique. La concurrence est inégale, car les laïques sont
écrasés d'impôts et de charges de famille, tandis que les hôtes des
couvents sont dispensés de toute obligation envers le fisc, logés,
entretenus et apportant leur salaire à la caisse de leur pieuse maison.
Ils peuvent ainsi se contenter de peu et avilissent les prix, sans
compter qu'il est de bon ton, dans la bourgeoisie, de leur donner
en tout et pour tout la préférence. Ainsi s'explique l'animosité du
prolétariat : il tient les ordres pour ses ennemis, même là où ils
ont fondé des écoles, des hôpitaux, des établissements de refuge
et de bienfaisance. Et dès que les révolutionnaires se sont crus les

maîtres, ils n'ont pensé qu'à brûler les couvents. Elevés dans l'ignorance

et le fanatisme, les peuples que le cléricalisme a formés ne
connaissent plus de bornes à l'esprit de dévastation quand une fois
ils se déchaînent.

Presque partout, ils ont procédé de même sorte. Devant une
des portes une troupe d'hommes et de femmes se présentaient;



— 193 —

ils l'enfonçaient à coups de hache et les morceaux servaient de
combustible. Dans des outres de peau de chèvre, où le vin espagnol
prend un goût insupportable pour qui n'est pas né au Sud des

Pyrénées, les incendiaires avaient apporté du pétrole. Ils le répandaient

sur les planches et mettaient le feu. Des trois cents
couvents de Barcelone, quarante-huit ont été brûlés. Pour vingt-quatre
autres le feu a pu être étouffé à temps ou l'attaque des insurgés
a été repoussée. Il ne semble pas qu'on s'en soit pris aux
personnes. Les religieux et les moines ont été le plus souvent
prévenus ; on leur a laissé le temps de sortir et même d'emporter leurs
objets précieux. Des reporters dignes de foi affirment qu'on n'a pas
pillé, ni molesté religieux et religieuses. On a vu des insurgés
emporter sur leurs épaules les nonnes malades. Même une troupe
d'insurgés a été arrêtée dans son œuvre de destruction par un homme
qui leur a affirmé que les sœurs dont elle allait brûler la maison
étaient pauvres et soignaient des folles. C'était aux couvents industriels

qu'on en voulait et avec furie. A plusieurs reprises, les
révolutionnaires apprenant qu'ici où là le feu prenait mal, y sont
retournés pour achever leur œuvre. Trois prêtres ont été tués, il est
vrai, mais il est vraisemblable que ce fut par accident.

On a beaucoup parlé de mutilations de cadavres et d'odieuses
violations de sépultures. Voici, toujours d'après les témoins que
j'ai invoqués, ce qui s'est passé à cet égard: Contrairement à la
loi commune, le gouvernement espagnol tolère encore que les
ordres enterrent leurs morts dans l'intérieur des couvents. Vainement
certains journaux et membres du Parlement protestent sans se lasser
contre cette coutume. Dans le peuple, des histoires effrayantes, qui
ne sont peut-être pas toutes des fables, circulent: on raconte
d'infanticides, de meurtres, de supplices ; on prétend que les moines
dissimulent les cadavres pour que la justice ignore ce qui se passe
d'abominable derrière leurs hautes murailles. Et c'est pour cela que,
dans trois des couvents incendiés, les insurgés ont ouvert des
tombeaux et des cercueils afin de voir si les cadavres portaient des

traces de mauvais traitements et de chercher les preuves de morts
violentes. Sur le résultat de ces investigations circulent d'affreuses
histoires, qu'il faut taire aussi longtemps que la preuve n'en aura
pas été apportée ...»

Et encore : « La vérité, c'est que l'omnipotence monacale qui
honore l'Espagne est l'école d'anarchie la plus efficace qui se puisse
imaginer. Dans sa patrie l'homme aime le sol qu'il cultive et
qu'il moissonne, le lieu de son activité fructueuse et libre. S'il n'a
rien, s'il se voit dépouillé de tout, s'il est sans droits, s'il se sent
victime de noires injustices, s'il se croit obligé de sacrifier ses en-

Revue intern, de Théologie. Heft 69, 1910. 13



— 194 —

fants pour assurer les bénéfices démesurés de ceux qui l'oppriment,
comment voulez-vous qu'il accepte avec joie des sacrifices pour sa
patrie et qu'il n'ait pas des accès de colère brutale et stupide, au
niveau de l'éducation qu'il a reçue? ...»

* Ce que Rome appelle maintenant dogme. — M. Breton,
recteur de l'institut théologique de Toulouse et successeur de M.
Batiffol, fait des aveux formels sur la nature actuelle du dogme et
des définitions dogmatiques dans l'Eglise romaine. Le dogme n'y
est plus une doctrine immutable, toujours crue dans l'Eglise comme
venant de J.-C. ; c'est simplement ce que le magistère prétendu
infaillible, c'est-à-dire Rome, définit comme devant être cru ; et Rome
fait entrer dans ses définitions tout ce qui lui paraît propre à satisfaire

la curiosité des fidèles et à mettre fin aux débats des théologiens,

peu importe si ses définitions d'aujourd'hui ont été combattues
antérieurement, même par les meilleurs théologiens, et si elles n'étaient
auparavant que des opinions philosophiques. Bref, ce qui fait
maintenant le dogme, c'est la définition de Rome; il y a donc, dans les
définitions dogmatiques de Rome, des doctrines qui n'ont été ni
révélées par J.-C, ni enseignées par les apôtres: il suffit que Rome
les juge utiles aux intérêts de l'Eglise pour qu'elle les érige
légitimement en dogmes. Voilà le système actuel.

Les extraits suivants d'un discours prononcé par M. Br. à
Toulouse, prouvent le fait de cette nouvelle et abominable Dogmatique ') :

y Les définitions dogmatiques de l'Eglise sont, dit-il, une
explication relative, imparfaite, mais tout de même une explication
de la vérité qu'il faut croire. Et l'on peut dire que l'Eglise a été
amenée à définir ses dogmes2) par la nécessité où elle s'est trouvée
de satisfaire la curiosité tout en la contenant A l'origine,
l'Eglise a pu se contenter d'offrir aux âmes qui venaient à elle les
données évangéliques dans leur simplicité concrète 3j.»

N. B. Voilà le dogme dans l'Eglise primitive : « les données

évangéliques dans leur simplicité concrète». Mais, déjà au temps
de la prédication apostolique, M. Br. signale une « curiosité
légitime ou indiscrète », qu'il fallait satisfaire. Transeal, bien que ni les

théologiens ni l'Eglise n'aient ni le pouvoir de satisfaire la curiosité,

ni celui d'enseigner ce qu'ils ignorent et ce que le Christ n'a
pas jugé à propos d'enseigner. En tout cas. - ce travail d'élaboration

et d'organisation de la doctrine révélée » n'était évidemment
que de la théologie, simple tentative pour expliquer le bien fondé

') Bulletin de litt, eccles. de l'institut cath. de Toulouse, nov. 1909.
2j II ne s'agit plus des enseignements du Christ, mais de ceux de l'Eglise, ou

plutôt du pape seulement.
;i) v. 373-374



— 195 —

des enseignements de J.-C, et ce travail des théologiens était
humain et scolastique. Et voilà comment s'est formé ce que M. Br.

appelle « le grand arbre de la théologie catholique » (p. 375).
Jusqu'ici c'est parfait, le dogme reste distinct de la théologie, le révélé
distinct du non révélé. Mais voici la confusion :

L'Eglise (sic) choisit, dans ce « vaste champ de la science
sacrée», ce qu'elle juge à propos de «définir»: et ses définitions
sont faites « avec des idées humaines », et « il y a toujours et
nécessairement disproportion entre la vérité qui vient de Dieu et le
vêtement que les hommes peuvent lui donner » (p. 375). Est-ce clair?

Ces aveux sont amusants de naïveté, mais cette dénaturation
du vrai dogme, cette prétendue divinisation des pauvres élucubrations

des théologiens, est fort triste. « L'Eglise, dit encore M. Br.,
n'a pas attendu le XVe siècle pour introduire dans ses définitions
des notions philosophiques puisées à des sources diverses Il est

indispensable que l'on retrouve dans la langue que l'Eglise parle
à l'humanité une empreinte, un reflet des temps et des lieux qu'elles
ont traversés ensemble» (p. 377). Et ceci: «Quelles que soient les
idées sous lesquelles l'Eglise nous présente la vérité révélée il
faut toujours en élaguer un certain nombre d'éléments ou se marque
l'imperfection de leur origine, et, par suite, ces idées ne peuvent
nous donner du monde surnaturel, comme le dit St. Thomas, qu'une
connaissance par analogie. Nous disons bien : la substance, la
nature, les personnes divines, mais nous devons convenir aussi que
ces idées de substance, de nature et de personne ne sauraient
s'appliquer à Dieu telles que nous pouvons les concevoir » (p. 3771.
N'est-ce pas déclarer clairement que le système trinitaire actuel est
de la pure scolastique?

De plus, si vous demandez des démonstrations à Rome, M. Br.
répond que «l'Eglise est un gouvernement ». Or un gouvernement
commande et ne démontre pas. Et d'après l'encyclique Pascendi,
« la première place revient de droit à la théologie, tellement que
c'était une maxime de l'antique sagesse que le devoir des autres
sciences comme des arts est de lui être assujetties et soumises à
la manière des servantes » (p. 379).

A la bonne heure M. Br. parle net. Les philologues, les
historiens, les philosophes, les astronomes, les naturalistes, les
mathématiciens, etc., savent qu'ils ne sont que les e bonnes à tout faire »

des théologiens romains et du pape. Et si cela les étonne, M. Br.
achève de les confondre en leur affirmant que, d'après Louis Veuillot,
«le monde n'est que la preuve de l'Eglise» (p. 381). Donc les
sciences de l'univers ne sont là que pour démontrer que le pape
et ses théologiens ont raison ; et si les savants résistent, l'Eglise



— 196 —

(toujours le pape) « triomphera de la fourbe, de la folie et de la
force du monde » Comment le sait-on C'est Veuillot, le fameux
Veuillot, qui l'a dit!

Merci mille fois à M. le recteur de Toulouse de sa bonne
franchise.

* Le « Rinnovamento » et la « Revue d'histoire et de
littérature religieuses ». — Le « Rinnovamento », organe des modernistes

italiens, annonce, en tête de sa livraison de décembre 1909,
qu'il cesse de paraître. Nous le regrettons vivement, parce que
c'était une tribune dans laquelle, sans doute, étaient proclamées de

graves erreurs, mais dans laquelle, du moins, était revendiquée la
liberté de la science et dé" la foi contre Rome ; les erreurs pouvaient
aisément se réfuter, mais le mutisme est un mal irréparable, dont
Rome seule bénéficiera. Nous avions prédit cette triste fin, sans
être grand prophète. Le « Rinnovamento > voulait réformer l'Eglise
romaine sans toucher au pape; il a oublié les proverbes qui disent
qu'on ne peut pas laver son chien sans le mouiller, ni faire une
omelette sans casser des œufs. Les modernistes italiens sont aujourd'hui

sans Eglise ; s'ils eussent imité les anciens-catholiques, ils
seraient encore chez eux et continueraient à vivre dans une Eglise
positive selon leur foi et leur conscience.

La « Revue d'histoire et de littérature religieuses » annonce
qu'elle reprend sa publication, chez l'éditeur Nourry (Paris, rue
N. D. de Lorette, 14), sous la direction de M. Loisy (Paris, rue des

Ecoles, 4 bi8). Toutes nos félicitations les plus vives à la Direction
et à l'éditeur. Sans doute se borner « à l'histoire et à la critique »

c'est s'imposer de grosses lacunes ; mais contentons-nous de ce que
des hommes de science et de courage veulent bien nous donner.
Nos remerciements à l'avance.

* Démagogie cléricale. — C'est le « Temps » du 5 décembre
dernier qui finit par s'indigner, enfin, contre un prêtre catholique
romain qui prêche le droit de grève pour les employés de l'Etat.
Est-ce de tels prêtres que rêvait M. Briand dans son article IV
Qu'il en jouisse maintenant.

« Voilà où en est le clergé, s'écrie le « Temps », si peu de

temps après la séparation. Il n'use de sa liberté chèrement reconquise

que pour se lancer dans la pire démagogie. Des prêtres
défendent et répandent les théories les plus audacieuses, les plus
antisociales, les plus anarchiques. Il n'existe peut-être pas un républicain

à la Chambre, même à l'extrême gauche, en dehors des socialistes

unifiés, pour accorder aux fonctionnaires ce droit de grève,
qui briserait le grand ressort de l'Etat organisé et de la vie nationale.

Ce que ne peuvent admettre les radicaux les plus avancés,



— 197 —

un ministre de cette Eglise qui passe pour la plus parfaite incarnation

du principe d'autorité le professe et le proclame sans barguigner.
Pour ce que cela lui coûte N'étant pas au gouvernement, le clergé
catholique se moque bien de compliquer la tâche de ceux qui
gouvernent! Les ralliés de l'Action libérale, ayant éprouvé quelque
difficulté à persuader au suffrage universel qu'ils étaient devenus

républicains, espèrent sans doute se faire plus aisément prendre au
sérieux comme révolutionnaires.

Il y a évidemment dans le monde catholique politiquant un
mot d'ordre, venu l'on ne sait d'où, — et probablement point du
Vatican, qui goûte peu ces aventures plus ou moins suspectes de
modernisme ou d'américanisme, — pour donner à fond, en vue des

élections prochaines, dans la surenchère démocratique. Pendant que
l'Action libérale de M. Piou fait risette aux fonctionnaires
syndicalistes et aux instituteurs révoqués (ce qui est assez singulier, car
on en révoquerait bien d'autres si l'on écoutait les manifestes des

évêques), les curés du Nord soutiennent et subventionnent les
grévistes des syndicats verts, et Mgr. Amette, archevêque de Paris,
fraternise avec le citoyen Bousquet.

Les cléricaux et leurs chefs, par ces interventions plus ou
moins opportunes dans les questions ouvrières, se flattent de
procurer à l'Eglise et à leur parti une popularité dont bénéficierait
ensuite la réaction. Mais le jeu qu'ils jouent est bien dangereux.
Ils peuvent certes contribuer efficacement à ruiner un ordre social
dont ils sont d'ailleurs parmi les principaux bénéficiaires. Quant à
recueillir eux-mêmes de ces dégâts un profit politique, utopie et
chimère!. »

* MM. Maltzew et Rhosis. — Les « Echos d'Orient »

(novembre 1909) racontent que M. le chapelain russe de Berlin, Alexis
von Maltzew, accompagné de son « secrétaire et ami » Gecken, a

pris part au IIe congrès ultramontain de Vélehrad, avec le jésuite
Kontchar qui a discouru sur les moyens de hâter l'union des Eglises
avec Rome. Ceci ne nous regarde pas. Mais ce qui nous intéresse,
c'est la note suivante publiée par les « Echos » sur M. Maltzew :

« Les bureaucrates qui continuent de diriger l'Eglise russe:) et à

qui toute tentative de faire cesser le schisme est suspecte, ont manifesté

très haut leur mauvaise humeur, et cela est pour nous un
bon signe2). C'est sans doute à leur intolérance qu'il faut attribuer
l'absence au congrès de plusieurs professeurs des Académies ecclé-

') Ces bureaucrates qui dirigent l'Eglise russe ne sont-ils pas le Saint-Synode
lui-même

-) Etrange union que celle où la mauvaise humeur des directeurs du Sair:-
Synode est un bon signe pour Rome!



— 198 -
siastiques qui auraie?it bien voulu faire comme M. Maltseiv '), qui
auraient appris comme lui à distinguer entre infaillibilité et impec-
cabilité, et qui, cormne lui, auraient été heureux de donner au
métropolitain des Ruthènes le baiser de fraternité, présage et symbole
de l'union que rêvent tous ceux qui ont au cœur quelque amour
du Christ et de son Eglise » (p. 364).

L'Eglise du Christ, dans la pensée du congrès de Vélehrad,
est certainement l'Eglise de Rome. L'Eglise de Russie est donc
chaleureusement invitée à faire sa jonction avec Rome; c'est ce que
Rome appelle «faire cesser le schisme».

M. Zikos Rhosis a publié un Système de dogmatique de l'Eglise
orthodoxe catholique. Les «Echos d'Orient» (p. 371-372) le signalent
en faisant ressortir que « les attributs divins y viennent après
l'exposé du dogme trinitaire » 2) : que « le volume se termine par le
traité de la religion en général et des lieux théologiques » 3) : que
les confessions de foi du XVIIe siècle « y ont la même valeur que les
décisions des sept conciles »4) : que ce qui pousse M. Rhosis à

penser ainsi, c'est que, si ces documents théologiques du XVIIe siècle
n'étaient pas de foi, il y aurait trop peu de dogmes, « les sept
conciles n'ayant défini que très peu de dogmes». Il paraît que
M. Rh. est d'un avis opposé au Christ, dont les dogmes lui paraissent
insuffisants! Ce n'est pas tout. Les «Echos» nous apprennent que
M. Rhosis « fait la leçon aux vieux-catholiques et démasque leur
jeu un peu louche». C'est bien dommage qu'on ne nous dise pas
franchement comment les vieux-catholiques «louchent». Ce qui est

piquant, c'est que les « Echos » reprochent à M. Rhosis de loucher
lui-même et de ressembler à ces boiteux qui enseignent l'orthopédie.

« Les catholiques, disent les « Echos ». n'ont pas non plus
à se féliciter de M. Rhosis ». M. Rhosis a osé dire que l'Eglise de
Rome a manifesté des prétentions arrogantes au IX° siècle; jugez
un peu Les « Echos » ajoutent que son étude sur le Filioque est

«peu objective». Nous les croyons sans peine.

* Chez les Anglicans :

— Donum contre les anciens-catholiques. — Un correspondant
du « Ch. Times » qui se masque derrière le pseudonyme susdit, a
attaqué l'ancien-catholicisme dans le numéro du 24 septembre 1909.
Le «Katholik» de Berne (9 octobre, p. 354) lui a ainsi répondu:

') Y a-t-il vraiment des professeurs d'académies ecclésiastiques qui pensent
comme M. Maltzew?

'-) Etrange logique
3) N'est-ce pas la charrue devant les bœufs?

4) De plus en pius étrange.



— 199 —

« Danum weiss, dass er mit seinen Ansichten nicht auf
allgemeine Zustimmung rechnen darf, und äussert sich darum in der
Form von Fragen ; aber die Fragen lassen nicht den mindesten
Zweifel darüber, wie der Mann eigentlich denkt. Er sagt nicht, dass

die vatikanischen Dogmen wahr seien ; aber er meint, sie seien

keine Irrlehren : — er sagt nicht, das die römische Hierarchie
berechtigt sei, diese Dogmen den Gläubigen auf das Gewissen zu
binden ; aber er deutet an, dass kein Katholik berechtigt sei, ihnen

zu widersprechen : — er sagt nicht, dass ein von der römischen
Hierarchie exkommunizierter Katholik, der die vatikanischen Dogmen
verwirft, nun auf die aktive Teilnahme am gottesdienstlichen Leben
verzichten müsse; aber er deutet an, dass solche Katholiken kein
Recht hätten, sich kirchlich zu organisieren. Für diese letztere
Meinung hat er einen Grund, allerdings einen Grund, für den er
in der Bibel keine Bestätigung findet; er meint, die territorialen
Grenzen der bischöflichen Jurisdiktion seien wichtiger, als die
modernen Glaubensartikel: wer zufällig in der Diözese des Bischofs X.
wohnhaft ist, müsse sich der Jurisdiktion des Bischofs X. fügen,
auch wenn er infolge der Leugnung der modernen Glaubensartikel
exkommuniziert worden ist. Mit einer solchen Verweltlichung und
Veräusserlichung des Kirchenbegriffes haben wir nichts zu schaffen.

• Wie verwahren uns aber dagegen, dass man uns derartige
mittelalterliche Anschauungen als Christentum und Katholizismus empfiehlt.
Anglikaner, denen es so leicht ist, sich mit der vatikanischen
Kirchenverfassung und Dogmatik zu versöhnen, sind für das

Papsttum reif. Für den liebenswürdigen Rat, wir möchten doch
unsere Proselyten in Heidenländern suchen, danken wir verbindlichst.

Auch in dieser Hinsicht redet „Danum" offenbar ganz aus
dem LIerzen des Romanismus.

f In ultramontanen Kreisen will man wissen, dass der hl. Stuhl
offiziös über die Schaffung einer britischen Gesandtschaft beim
Vatikan angefragt worden sei und der Papst sich nicht nur zustimmend

ausgesprochen, sondern seinen lebhaften Wunsch geäussert
habe, dass das Projekt doch ja recht bald Tatsache werden möge. »

— Un jugement de M. le pasteur Fr. Chaponnière sur l'Eglise
anglicane. — Dans la «Semaine religieuse de Genève» (18
septembre 1909), dont il est le Directeur, ayant à rendre compte du
volume de M. Ch. Bastide sur l'< Anglicanisme », M. le pasteur
genevois est entièrement d'accord avec M. Bastide, dont nous avons
fait connaître les opinions (dans la «Revue intern, de Théologie»,
octobre 1909, p. 771-773)- H signale «le caractère hétérogène et
composite de la communion anglicane » ; constate que « sur les

124 millions d'individus qui parlent actuellement la langue anglaise,



— 200 —

27 millions seulement professent la religion anglicane et qu'il
est certain qu'en dépit de ses incohérences constitutionnelles, de
ses discussions intérieures et des nombreux abus qui subsistent
encore dans son sein, elle renferme de précieux éléments », et
il « fait des vœux pour que son développement ultérieur la
rapproche toujours plus de l'idéal chrétien. »

— Un éloge orthodoxe de Cyrille Lucar. — Dans 1'« Eirene*
(n° 3, p. 14),—official Organ of the Anglican and Eastern Orthodox
Church Union—, M. J. Gennadius, ex-ministre de Grèce à Londres,

s'est exprimé ainsi : «... The illustrious martyred Patriarch
Cyril Lucar was not only one of the most eminent prelates who
ever graced the throne of Constantinople, but a great statesman
also. He understood that such closer relations would have brought
some comfort and relief to his enslaved and persecuted flock—
persecuted not only by their infidel oppressors, but by that section
of Christianity which ultimataly compassed his own martyrdom.
Those times, however, were not propitious. The then distracted
and disturbed state of the whole of Europe rendered abortive the
attempt at some well-disposed scheme of intercommunion ...»

— Un nouveau « Alagazine » en faveur de l'union dans l'intérieur

de l'Eglise d'Angleterre. — Le premier numéro du « Reunion
Magazine » contient les articles suivants :

Re-union: an Anglican's Point of View. By Rev. R. F.
Borough. — The Ecclesiastical Position in Scotland.—I. By F. C. Eeles.

— Comprehension, not compromise : a Congregationalist's
Interpretation. By A. Turberville. — Russia : a Christianising Power.
By the Lord Bishop of Northern and Central Europe. — The
Outlook for re-union in U. S. A. By Dr. Calbraith Bourn Perry.—
A Monastery of intellect. By Raymond Blathwayt. — Mixed
Marriages. By Stephen Gaselee. — A French Point of View. By Maurice

Legendre. — At what shall we aim? By Bishop Vernon
Herford. — The invisible Church of Christ. By Harold Bayley. —
Wanted : an Anglican Order of Jesuits. By Rev. Forbes Phillips.
— The central Board of Missions. By the Archdeacon of Chester.

A tous nous souhaitons bienvenue et succès.

— The Question of Disestablishment. — L'évêque de Carlisle
s'est exprimé ainsi (d'après le « Guardian » du 6 octobre 1909) -.

« Establishment is not of the essence of a Church. The Churches
of the New Testament were none of them Established Churches.
The great majority of the Churches of Christendom to-day are not
Established Churches. There are many things to be said on both
sides of this question of Establishment which may be said both



— 201 —

wisely and worthily if said without bitterness and in honest search
of truth. There is only one of these many things which at
present I have time to say. It is this, You cannot have a National
Church unless that Church be established. The Church of a nation,
if it is to assume a national character, must, I think, be in clear
and close relationship with the nation, and must exercise national
functions. It must be the religious embodiment of the nation's
life, the evidence of its belief of God, the mouthpiece and standard
of its worship, the breath of its morals, the guide of its progress,
and without respect of persons its bond of religious brotherhood.
You can have religious Brotherhoods' spiritual Sociétés, within a
nation without .the establishment of any ; but I do not think you
can have any single Church including and representing the whole
religious life and action of a nation, unless some integral relationship
be established between that Church and that nation I believe
that if the State were really more religious, and the Church hallowed

all things secular, there would be in a few generations such

progress in the justice and joyousness, the beauty and sweetness,
the goodness and ascent of human life as the world as yet has

never seen I believe God cares for States as well as Churches;
that He is as willing to inspire and direct Parliaments or County
Councils as Convocations, or Conferences, or Synods, or General
Assemblies. I believe that Christ died to save nations as well as
Churches ; that our secular things, like our bodies, have a spiritual
value, and ought to be hallowed ; that in every nation there ought
to be a National Church, as the expression and representation of
that nation's allegiance and devotion to God.

— The Swansea Church Congress (oct. iqoq). On lit dans le
«Guardians du 13 octobre: «...The Congress discussed many
matters of importance to the welfare of the Church These are
the neglect of public worship, the provision of a supply of clergy
sufficient in number and equipment, the reform of finance, and
the proper discharge of the duty of the laity, not only in material
things but in spiritual ministrations. If we put the last of these
subjects first it is because we are profoundly convinced that in a

living Church the layman has functions to fulfil which, if they are
performed with sober and reverent enthusiasm, should help very
materially towards the removal of many formidable difficulties. Not
the least of those difficulties is the impossibility of "working"
populous parishes with the inadequate staff of clergy that is available
even in the most fortunate of them. For two or three, or even
four clergymen to attempt to perform the spiritual work of a parish
of ten or twelve or, perhaps, fifteen, thousand people is hopeless,



— 202 -
and always will be hopeless, however great the devotion and self-
sacrifice that may be lavished upon the task. If the Church made
the best use of the material lying ready to its hand it would call
in a select band of laymen to help, not merely in managing the
business affairs of such a parish, but in its evangelisation. It is

idle to pretend, as a few extremists do, that the laity have no
natural part in spiritual teaching. We recommend any one who
harbours that notion to read the paper which the ARCHBISHOP OF

York presented to the Congress on "The Participation of the

Laity in Church Work." There is a priesthood of the laity as

well as an ordained priesthood, and the best proof of what the
Church intends is found in the fact that, in case of need, it allows
the laity to administer one of the two Sacraments "generally
necessary to salvation." As the Northern Primate pointed out, it is

not Ordination, but Baptism which fixes responsibility for the spiritual
work of the Church ...»

Nous appelons l'attention de nos lecteurs sur les sujets
suivants traités au Congrès : The Pauline Theology in relation to the
records of our Lord's life and teaching; — Who was the founder
of Christianity — The Doctrine of the Atonement; — The Christian
Faith in relation to recent psychological investigation: — The
participation of the laity in Church Work : — In the constitutional
self-government of the Church.

— Entre le « Spectator t> et le € Church Times*. Spécimen de

discussion. — On lit dans le « Ch. Times» du 15 octobre dernier:

«... Last week the Bishop of St. David's was the hero of our
contemporary. Much of the articles was occupied with extracts from
his Congress address, which the writer of the said article failed
pitifully to comprehend. ''The Catholic ideal of the Church," said
the Bishop, "is unity in variety, revealed in Holy Scripture by the
practice of the Primitive Church." The "Spectator" writer, after
reading these words, had, we will not say the coolness, but the
stupidity to claim his lordship as a champion of the journal's
creation and insular undenominationalism. In the Primitive Church
there was neither Jew nor Greek, bond nor free ; in te Church of
the "Spectator" there is only the Anglo-Saxon Protestant and
Philistine at the bottom, with a Parliament of believers and
unbelievers on the top. It is in keeping with this stupid conception
that the same article should sneer at the Catholic conception of
the Church as sectarian episcopalianism. We do not know that
these specimens of Philistine stupidity would be worthy of notice,
were it not for the fact that the man in the club has got it into
his head that the "Spectator" is a great Church organ. Ecclesiasti-



— 203 —

cally it is to-day the organ of gentlemanly Kensitism. We wish
that some of the Bishops, of whom the journal writes so familiarly,
would get its Editor to read the "Britisch Weekly" for a few
months. He would learn occasionally from its columns some facts
about English religion, and even about High Churchmen, which
would surprise him. »

Tant de fiel entre-t-il dans l'âme des dévots

— Une lettre de M. l'évêque Arnold H. Matthew, dans le
« Guardian » du 20 octobre Dissenting Baptisms. SlR—I should
be grateful if any of your readers would kindly give me their help
in the following matter.

It appears that in the seventeenth and eighteenth centuries
Churchmen denied the validity of Presbyterian and 'jther Nonconformist

Baptisms, on the ground that the matter and form were
defective and that the ministry was unauthorised. It was the custom
of the Nonjuring Bishops and other High Churchmen to rebaptise
absolutely all converts from the Dissenters before admitting them
to Confirmation.

It is said that the Twenty-third Article implicitly condemns
the Baptism administered by Nonconformists, just as the Presby-
terian confession of faith denies the validity of all lay Baptisms.
Is this opinion correct? Is it the fact that many Bishops and
other theologians in the Church of England have expressed
disbelief in the validity of Presbyterian and Dissenting Baptisms?
What is the usual practice when Dissenters join the Church of
England? Are they given conditional Baptism, and, if so, is this,
practice uniformly adopted? Is the opinion of Dean Waterland
(Letters on Lay Baptism) that an unbaptised person can be validly
ordained in accordance with the belief and practice of the Church
of England I am anxious for accurate information on these points,
and if any of your readers can send me or refer me to publications

dealing with them they will much oblige.
-r- Arnold LI. Mathew.

— Critiques contre la nouvelle traduction anglaise du prétendu
Symbole de St. Athanase. — On lit dans le «Guardian» du 10
novembre dernier: «Speaking broadly, and with all respect for the
learned and brilliant Churchmen and scholars who have given
themselves to this difficult and delicate task, we may say that it seems
to offer little real relief to those who think that the Quicunque Vult
at present occupies the wrong place in the Prayer-book. Here and
there we find a felicitous phrase, or a shade of meaning more
exactly rendered, but the critical emendations of scholars, valuable
and interesting as they are, do not touch the real difficulty—a diffi-



— 204 —

culty which can only be removed by the cessation of the present
method of using the Creed. »

Voir aussi le numéro du 17 novembre, p. 1841-42.

— M. l'évêque Doane, d'Albany, et Pancien-catholicisme. — On
lit dans le «Churchman» de novembre 1909: «Dr. Doane, Bishop
of Albany, supplies useful cautions respecting Home Reunion. It is
an idle dream to suppose that unity might be reached by
reconciliation with Rome, if only the Pope would be content with
primacy instead of supremacy. Nor is the outlook towards the Eastern
Churches very much more hopeful. Our interest in the Old Catholic
Movement, which has become very cool of late years, ought to be

revived. Patience, prayer, and friendly conference all round are
needed. » — Et surtout les lords-Bishops d'Angleterre qui semblent
vouloir diriger notre Eglise et notre théologie, feront bien d'être
eux-mêmes plus modestes et de commencer par exercer leur beau
zèle dans leurs propres diocèses.

* Encore Calvin et Servet. — En octobre 1909, M. le
prof. Ruftet, de Genève, dans une intéressante conférence, s'est
félicité du fait qu'on a su relever la grandeur de l'œuvre de Calvin
et la beauté de son caractère. « Calvin, a-t-il dit, n'est plus uniquement,

comme naguère, aux yeux de la plupart, celui qui a fait
condamner Servet. On ne juge pas un homme d'après une faute
unique qu'il a commise. Une telle appréciation est injuste. Dans
cette triste affaire, Calvin a agi par conscience, pour remplir ce
qu'il estimait être son devoir devant les hommes et devant Dieu.
Telle était la mentalité d'une société qui sortait à peine des

longues ténèbres du moyen âge et qui avait appris à considérer le
« crime d'hérésie :> comme digne de mort. Calvin fut entouré de
l'approbation de ceux dont l'opinion comptait le plus. Il ne regretta
jamais cet acte qui nous fait horreur. Son erreur fut celle de l'Eglise
entière. Le rendre seul responsable du sombre drame de Champel,
c'est le sortir de son milieu et de son temps, et réclamer de lui
l'infaillibilité morale. Ses adversaires lui font grand honneur par
cette exigence. Si Calvin devança les temps sur plus d'un point,
il fut par bien des bouts l'homme de son temps. Nous aussi, nous
sommes peut-être victimes de préjugés et d'erreurs dont rougiront
nos descendants. Nous déplorons donc le grand crime commis
par ignorance et en vue de la gloire de Dieu, et nous adressons
un hommage respectueux à Michel Servet, dont la piété était aussi
sincère que forte, et qui, par sa foi solide en la parole de Dieu, se trouve
être en plein désaccord avec ceux qui lui érigent des statues. »

* Nécrologie. — Le professeur Charles Hilty. — Né à Coire
le 28 février 1833, mort à Clarens le 12 octobre 1909, à l'âge de



— 205 —

76 ans. Il était professeur de droit public suisse à l'Université de

Berne, député au Conseil national pour le 33e arrondissement (St-
Gall), colonel fédéral, .auditeur en chef de l'armée suisse, membre
de la Cour internationale d'arbitrage, auteur de nombreux ouvrages
sur des sujets juridiques, historiques ou politiques et d'excellents
écrits de philosophie morale et d'édification religieuse. Tout le
monde connaît ses volumes sur le «Bonheur», les «Nuits sans
sommeil», ses «Lettres», et surtout son «Politisches Jahrbuch >.

où, depuis un quart de siècle, il a fait paraître une foule d'études
politiques et historiques, et de renseignements précieux. Il était

par dessus tout moraliste et chrétien, avec des convictions fermes,
une grande indépendance de caractère et de conscience. Pendant
trente-trois ans, nous avons vécu, en quelque sorte côte à côte,
lui protestant et moi catholique-chrétien, sans jamais un nuage de

dissentiment, bien que nos idées ne fussent pas toujours les mêmes.

Il avait la distinction de l'esprit, la bonté du cœur, l'élévation de
la conscience. Dans les discours qui ont été prononcés à ses
funérailles, je détache les passages suivants, tous très exacts :

Le professeur Tschirch, recteur de l'Université : « Nous pleurons

aujourd'hui le Nestor de notre Université, à laquelle Hilty a
donné le meilleur de ses forces pendant près de quarante ans. Il
a su unir la science au sens esthétique et au sens moral. C'était
une personnalité remarquable qui ne s'est pas confinée dans sa
spécialité, mais a eu les yeux ouverts sur tous les autres domaines
du savoir humain. Pénétré de cette pensée de Helmholtz: La science

doit se manifester dans la vie, il a su réaliser l'unité de la science
et de la vie. C'est dans le travail pour les autres qu'il a trouvé
le vrai bonheur. »

Le professeur Thormann, doyen de la Faculté de droit:
« Comme professeur, Hilty a été un modèle de conscience, de
fidélité au devoir professionnel. Plus historien encore que juriste,
son triomphe était dans son cours de droit constitutionnel fédéral.
Il excellait à donner à ses auditeurs le sens du développement
historique de la Confédération et il cherchait à leur inspirer avant
toutes choses l'amour de la patrie.

Hilty était un idéaliste. Il a toujours combattu le matérialisme
avec ardeur, mais avec la noblesse qui était dans sa nature. A
l'agitation de la vie moderne il préférait la sérénité d'un labeur
désintéressé. Comme écrivain populaire, il a eu une influence
considérable. Si l'Université de Berne perd en lui un de ses membres
les plus illustres, nous, ses collègues de la Faculté de droit, nous
pleurons un véritable ami. »

Le conseiller national V. Rössel : « Le canton de St-Gall peut
être fier du député qui l'a représenté pendant près de vingt ans



— 206 —

au Conseil national. Sans être un homme de parti, Hilty était très
attaché à son parti parce qu'il savait que, dans une démocratie,
tous les efforts qui ne sont pas collectifs restent stériles.

Comme parlementaire, Hilty était à la fois un causeur exquis
et un orateur disert. La savoureuse bonhomie de l'homme d'esprit
était unie en lui à l'ardente conviction de l'homme de cœur. Les
questions religieuses et morales le passionnaient. Et c'était une
physionomie bien intéressante que celle de ce gentilhomme radical et
de ce démocrate chrétien.

Il a été attaqué et a souffert lorsqu'il n'était pas compris.
Mais jamais il n'a gardé rancune à ceux qui le critiquaient.

C'est avec un profond chagrin que tous ses collègues
s'inclinent devant sa tombe et rendent hommage à cette existence tout
entière consacrée au devoir et au bien de son pays. »

Le juge fédéral, colonel Léo Weber : « Hilty était un bon citoyen
et un bon chrétien. Il désirait que le peuple suisse restât un peuple
religieux et patriote dans la paix comme dans la guerre, qu'il
demeurât attaché à son indépendance et à son idéal. Dieu veuille
qu'il en soit ainsi! »

Le professeur Barth, doyen de la Faculté de théologie
protestante : « Hilty nous en aurait voulu si nous ne parlions que de
lui. Suivons son exemple et regardons plus haut. Lisons cette Bible
qu'il connaissait comme peu de théologiens, regardons à Dieu,
auquel il aimait à demander, par la prière, force et secours en
toute circonstance, car dans son humilité chrétienne, il sentait qu'il
avait besoin d'un Sauveur.

Hilty n'était pas un théologien, un homme d'Eglise et de formes
extérieures. Sa vie tout entière était un service offert à Dieu.
C'était un homme de foi et d'espérance. Il espérait fermement la
victoire du règne de Dieu et saluait avec confiance l'aurore du
XXe siècle.

Il croyait aussi à l'immortalité de l'âme humaine. Un de ses
derniers ouvrages a pour titre la Vie Eternelle. Aussi a-t-il
regardé la mort en face, sans aucune crainte. La certitude de la
mort le poussait à travailler avec d'autant plus de fidélité dans
cette vie.

Hilty était un homme complet, parce qu'il était un chrétien
complet. Inspirons-nous de sa vie. Ne nous laissons pas décourager.
Un noble champion de la cause du bien est tombé. Serrons les

rangs et en avant avec l'aide de Dieu.' »


	Chronique

