
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 69

Artikel: Einige Dokumente vom Altkatholikenkongress in Wien

Autor: Herzog / Kirejew, Alexander / Jaskowski, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403746

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 1 —

EINIGE DOKUMENTE
VOM

ÄLTKÄTHOLIKENKONGRESS IN WIEN.

I. — Bischof Dr. HERZOG.

Das

exegetische Studium in der römischen Kirche.

These :

An Priester, die ihre theologischen Studien an römischen
Anstalten gemacht haben und in der römischen Kirche
ordiniert worden sind, sollten in den altkatholischen Kirchen
keine mit Religionsunterricht, Predigt und Seelsorge
verbundenen Stellen vergeben werden, ohne dass die
betreffenden Geistlichen vorher an einer altkatholischen
theologischen Lehranstalt ihre Studien ergänzt und sich zur
Verwaltung eines geistlichen Amtes in der altkatholischen
Kirche als genügend vorbereitet ausgewiesen haben.

Begründung.

Meine These könnte für die altkatholischen Priester, die
ihre theologische Bildung an römisehkatholischen Anstalten
erhalten haben und von römischkatholischen Bischöfen ordiniert
worden sind, verletzend erscheinen, wenn ich nicht sofort
erklären würde, dass auch ich persönlich in dem angegebenen
Falle bin. Ich rühme mich, meine theologischen Studien an
sehr renommierten römischkatholischen Anstalten gemacht zu
haben: ich sass, um von unserer bescheidenen theologischen
Lehranstalt in Luzern nicht zu reden, zu Füssen der Profes-

Re-f ne intern, de Théologie. Heft 69, 1910. 1



— 2 —

soren Kuhn, Hefele, Aberli, Himpel in Tübingen, Adalbert
Maier, Alban Stolz in Freiburg i. B., Reusch und Langen in
Bonn. Ordiniert wurde ich von Bischof Lachat, der nachher
infolge seiner Versuche, die vatikanischen Dogmen streng zur
Anwendung zu bringen, den Bischofsstuhl der Diözese Basel
verloren hat. Allein trotz dieser meiner theologischen und
kirchlichen Herkunft und trotz des günstigen Umstandes, dass ich
sofort ins theologische Lehramt eintreten konnte, bedurfte ich
doch vom Jahre 1870 an fleissiger weiterer Studien, um fiihig
zu werden, den Vatikanismus wissenschaftlich zurückzuweisen
und den altkatholischen theologischen und kirchlichen Standpunkt

zu rechtfertigen. Heute sind die römischkatholischen
Priesteramtskandidaten von der übrigen "Welt strenger
abgeschlossen, als wir vor 1870 waren; ich glaube mich daher nicht
zu irren, wenn ich annehme, dass ein Priester, der aus der
römischen Kirche zu uns kommt, sich nicht ohne weiteres
zurechtfinde, sondern einige Mühe hätte, den Xachweis zu leisten,
dass das, was er verlässt, falsch ist, hingegen das, wozu er
sich mit uns bekennt, als wahr und gut festgehalten werden muss.

Das ist aber für einen neuaufgenommenen Priester eine
peinliche und gefährliche Situation. Vor meinem Schreibpult
hängt das Bild meines seligen Freundes Bischof Reinkens mit
der eigenhändigen Unterschrift: „Was nicht aus Überzeugung
getan wird, ist Sünde" (Röm. 14, 23). Dieser apostolische Grundsatz

gab ihm und allen, die im ersten heissen Streit in der
Front standen, den rechten Mut, die vernünftige Besonnenheit,
die nötige Ausdauer. Fehlt es an gründlicher Kenntnis und
rechter Überzeugung, so ist bald ein schwachherziger Rückfall,
bald ein übermütiges Dreinfahren, bald eine pessimistische
Lähmung zu befürchten. Ich habe das in hundert Fällen erfahren.
Die Sache wäre nicht so schlimm, wenn es sich dabei nur um
den betreffenden Geistlichen selbst handelte. Allein dieser ist
inzwischen vielleicht auf einen nicht unwichtigen Posten
gelangt. Hier sollte er andere aufklären, im Glauben bestärken,
vor törichten Abwegen warnen, zu eifriger Mitarbeit ermuntern.
Statt dessen wird er sich auf allgemeine Redensarten beschränken,

mit denen er denkende Leute weder überzeugt, noch
festhält, mit allerlei Willkürlichkeiten in Wort und Vorkehrungen
ernsten Gemeindemitgliedern Ärgernis geben, durch die
Verwirrung, die er anrichtet, treue und eifrige Mitarbeiter und



Mitarbeiterinnen entmutigen und abstossen und schliesslich,
wenn die Zustände recht schlimm geworden sind, davongehen
und die Gemeinde und den Altkatholizismus überhaupt für den

Misserfolg verantwortlich machen. Ich rede aus Erfahrung.
Hätten wir in der Schweiz am Anfange unserer Bewegung eine
genügende Anzahl von Geistlichen gehabt, die nach Wissen und
Charakter ihrer Aufgabe gewachsen waren, so würde sich heute
die Seelenzahl der schweizerischen Christkatholiken so hoch
belaufen wie die der sämtlichen altkatholischen Kirchen
miteinander. Aber wo hätten wir diese Geistlichen hernehmen
sollen

Ist die theologische x4usbildung, die heute an
römischkatholischen Lehranstalten den Priesteramtskandidaten
vermittelt wird, geeigneter, die Geistlichen für den Dienst in unseren
Kirchen zu befähigen, als diejenige, die man bis 1870 etwa an
den katholisch-theologischen Fakultäten der deutschen und
österreichischen Hochschulen erhalten konnte? Ich meine, das Gegenteil

sei der Fall. Ich will gar nicht bestreiten, dass man seit
etwas mehr als einem Jahrzehnt wieder angefangen hat, sich
von der Verblüffung zu erholen, die sich nach 1870 auch der
tüchtigsten Männer an diesen Hochschulen bemächtigt hatte.
Was man nacheinander Amerikanismus, Reformkatholizismus,
Modernismus genannt hat, sind Erscheinungen, die beweisen,
dass auch innerhalb der römischen Kirche die Geister wieder
erwacht sind. Aber der Amerikanismus ist durch den Erlass
Leos XIIL vom 22. Januar 1899 Testern benevolentke umgebracht
worden. Der Reformkatholizismus hat durch die Verurteilung
Schells den Todesstoss erlitten. Ich denke hierbei an das Dekret
der Indexkongregation vom 15. Dezember 1898, durch das die
sämtlichen Werke Schells auf das Verzeichnis der verbotenen
Bücher gesetzt worden sind, sowie an die Verfolgung, der der
herrliche Mann bis zu seinem Tode (31. Mai 1906), ja bis über den
Tod hinaus schutzlos preisgegeben war. Der Modernismus aber
ist geächtet worden durch den Syllabus Lamentabili sane exìtu
vom 3./4. Juli 1907, die Bulle Pascendi Dominici gregis vom
8. September 1907 und die vielen seitherigen päpstlichen
Kundgebungen wider den Modernismus. Allmählich tritt nun wieder
Kirchhofsruhe ein. Der römischkatholische Gelehrte, der unter
der päpstlichen Jurisdiktion bleiben will, muss sich entweder
auf harmlose archäologische, kirchenrechtliche, sozialpolitische



Studien werfen oder schweigen oder, so gut es geht, für das

eintreten, was die vatikanischen Behörden approbieren können.
Seit dem vatikanischen Konzil sind Kirchenrecht und

Dogmatik die wichtigsten, ja im Grunde die einzig nötigen
theologischen Fächer geworden, zumal ja eigentlich auch die Moral
ein Zweig des Kirchenrechts geworden ist. Das vatikanische
Konzil hat dem Papst die ganze Fülle der direkten Gewalt über
alle Kirchen und alle Gläubigen in allen Sachen des Glaubens
der Sitten, der Disziplin, der Kirchenregierung zuerkannt. Daher

ist Pflicht aller Kirchen und aller Gläubigen, dem Papst
in allen Sachen des Glaubens, der Sitten, der Disziplin und der
Kirchenregierung — also einfach in allen Dingen, die im Leben
des Christgläubigen in Betracht kommen können — unbedingten
Gehorsam zu leisten. AVer weiss, was er dem Papste schuldig
ist, der weiss überhaupt, was er zu tun und zu lassen hat: der
Papst ist das allgemeine Gewissen. Und sodann hat das
vatikanische Konzil dem ex cathedra lehrenden römischen Papst
die Unfehlbarkeit in Sachen des Glaubens und der Sitten
zuerkannt und dabei ausdrücklich erklärt, dass seine Erlasse „irre-
formabel" seien aus sich selbst und nicht etwa erst infolge der
Zustimmung der Kirche. Wer daher weiss, was der Papst „zu
glauben vorstellt", der ist in Glaubenssachen genügend
unterrichtet. So konzentriert sich schliesslich die ganze Theologie
auf eine Darstellung dessen, was der Papst vermöge seiner
Allgewalt befiehlt und anordnet und vermöge seiner Unfehlbarkeit

lehrt; sie ist wesentlich Kirchenrecht und Dogmatik.
Das genügt nun für unsere Zwecke nicht und genügt

überhaupt heute nicht mehr. Heute muss sich der Diener Christi
wieder mehr, als das jahrhundertelang der Fall war, an die

Mahnung des Apostels Petrus halten : .,Seid allezeit bereit zur
Verantwortung gegen jedermann, der von euch Rechenschaft
fordert über eure Lloffnung" (1. Petr. 3, 15). Das verstand der
Apostel Petrus Leuten gegenüber, die das Christentum schmähten

und das Verhalten der Christen verächtlich zu machen
suchten. An solchen Leuten fehlt es auch heute nicht. Es ist
nötiger denn je, die ..Hoffnung" der Christen auch vor der
Öffentlichkeit zu rechtfertigen, und dazu bedarf der Geistliche
einer guten wissenschaftlichen Ausrüstung.

Ich will nicht von der philosophischen Ausrüstung reden,
die zur Verteidigung der christkatholischen Weltanschauung im



allgemeinen befähigt. Zwar hätte der Geistliche in unsern
Tagen oft genug Veranlassung, in wissenschaftlicher Form
darzutun, dass es sehr vernünftig sei, an einen Gott und an eine
göttliche Weltordnung und an einen göttlichen Ursprung und
eine göttliche Bestimmung des Menschen zu glauben. Und ich
möchte nicht geringschätzig reden von den Philosophen, die
solche Arbeit leisten. Allein im allgemeinen haben es unsere
Geistlichen eben doch mit Leuten zu tun, die religiös gesinnt
sind und nicht erst noch des Beweises bedürfen, dass die
materialistische oder monistische Weltanschauung unrichtig sei.
Unsere Gemeindegenossen wollen zu denen gehören, von denen
Jesus sagt, der Vater habe sie ihm gegeben, denn „niemand
komme zu ihm, es sei denn, class der Vater ihn ziehe" (Joh. 6,
37. 44). Der religiöse Zug ist in ihnen schon vorhanden und
braucht nicht erst geweckt, sondern nur richtig geleitet zu werden.

Darum bedarf der Geistliche, nachdem er eine allgemein
wissenschaftliche Ausbildung erlangt hat, wie sie ein gut
eingerichtetes modernes Gymnasium bietet, im allgemeinen nur
noch der theologischen Ausrüstung. Von dieser rede ich.

Wird gegenwärtig von den im vatikanischen Geiste
geleiteten Studienanstalten eine theologische Ausbildung geboten,
wie wir Altkatholiken sie brauchen? Das ist nicht der Fall.
Ich erkenne an, dass diese Anstalten insbesondere in zwei
Disziplinen unübertroffen dastehen, im Kirchenrecht und in der
kasuistischen Moral. Die Zentralisation aller Gewalt im
römischen Papst führte notwendig dazu, die Rechte und Pflichten
der zahllosen über- und untergeordneten kirchlichen
Verwaltungsorgane genau abzugrenzen. In dieser Hinsicht haben die
römischen Theologen eine Riesenarbeit geleistet. Die kirchlichen
Pflichten sind aber zugleich auch moralische Pflichten, deren
Erfüllung und Nichterfüllung unter die Begriffe von Tugend
und Sünde fallen und nach ihrem Verdienst und Missverdienst
ebenso genau abgemessen werden können wie die Befolgung
und Nichtbefolgung bestimmt formulierter Rechtssatzungen. So

entsteht die kasuistische Moral, in der es die römischen Theologen

mindestens so weit gebracht haben wie die
Schriftgelehrten des Mosaismus.

Vernachlässigt aber haben sie insbesondere das Studium
der hl. Schrift des Neuen Testaments. Es ist mir sehr wohl
bekannt, dass an den katholisch-theologischen Fakultäten in



— 6 —

den deutschredenden Ländern diesseits der Alpen auch die
neutestamentliche Exegese ihre zum Teil sehr achtungswerten
Vertreter hat. Allein es ist notorisch, dass diese Fakultäten im
allgemeinen keineswegs als die für die heutige römische Kirche
vorbildlichen theologischen Schulen gelten können, sondern mehr
und mehr nach jesuitischen Grundsätzen umgestaltet werden.
Eine vorbildliche theologische Schule der römischen Kirche ist
hingegen die von Jesuiten geleitete und auch von deutschredenden

Kandidaten viel besuchte sogenannte gregorianische
Universität in Rom selbst. Hier haben sich die Priesteramtskandidaten,

wie das auch diesseits der Alpen der Fall ist, drei bis
vier Jahre theologischen Studien zu widmen ; allein in den beiden

ersten Jahren werden sie mit Exegese vollkommen
verschont. Sie hatten sich vorher zwei Jahre lang mit thomistischer
Philosophie beschäftigt und sind nun genügend vorbereitet, um
nach der Methode der scholastischen Theologie in die Lehre
von der Kirche, dem römischen Papst und dem dreieinigen
Gott eingeführt zu werden. Erst im dritten Jahr wird etwas
Exegese getrieben, jedoch von Lehrern und Schülern als Nebensache

betrachtet. Den Erläuterungen wird der vom Trienter
Konzil als authentisch erklärte lateinische Vulgatatext zu Grunde
gelegt. Selten wird ein Buch im Zusammenhang gelesen ; man
beschränkt sich darauf, nach Belieben alt- und neutestamentliche

Abschnitte auszuwählen und in lateinischer Sprache zu
erörtern. Das geschieht nun natürlich so, class die Erläuterung
zur Bestätigung des entsprechenden Kapitels der systematischen
Theologie dient. Die Exegese ist nicht eine Wissenschaft, die
dazu dient, die christliche und katholische Lehre aus der ersten
und wichtigsten Quelle herzuleiten, sondern eine Wissenschaft,
die den Theologen instand setzen soll, die von vornherein
feststehende kirchliche Lehre nachträglich in das Gewand der
biblischen Sprache zu kleiden. Ist eine These zu verteidigen,
so steht es dem Referenten wohl an, am Schlüsse beizufügen:
Dicit etiam scriptura, aber notwendig ist das nicht; hat er in
der Form guter Syllogismen nach scholastischen Prinzipien
seinen Satz bewiesen, so ist die Sache erledigt.

Eine Änderung in der Wertschätzung der biblischen Wissenschaft

scheint ja nun allerdings in den letzten Jahren eingetreten

zu sein. Wenigstens haben Leo XIIL und Pius X. eine

ganze Reihe von Verordnungen erlassen, die auf unsern Gegen-



— 7 —

TStand Bezug haben. Ich will die wichtigsten namhaft machen ;

sie zeigen in authentischer Weise, wie bisher in den Schulen,
die unter streng päpstlicher Leitung stehen, die Bibelwissenschaft

behandelt worden ist und noch behandelt wird.
Das erste Edikt, mit dem sich Leo XIIL auf den Boden

der wissenschaftlichen Exegese begeben hat, wurde am 15.

Januar 1897 erlassen. An diesem Tage hat der genannte Papst
ein Dekret der „hl. römischen und allgemeinen Inquisition"
bestätigt, nach welchem nicht in Zweifel gezogen werden soll,
dass das sogenannte comma Johanneum, eine Stelle, die 1. Joh.
5, 7 eingeschoben worden ist und sich in den ältesten
Handschriften und Übersetzungen gar nicht findet, echt sei. Das
Tribunal der römischen Inquisition, das „hl. Offizium"-, ist das

oberste Organ der päpstlichen Regierung. Indem Leo XIIL
durch diese Behörde eine bibelkritische Frage erledigen liess,
setzte er als selbstverständlich voraus, dass auch in solchen
Dingen nicht die Wissenschaft, sondern eben die päpstliche
Allgewalt zu entscheiden habe. Indessen muss die päpstliche
Kurie doch empfunden haben, dass sich die moderne Welt mit
Machtsprüchen wissenschaftliche Fragen nicht lösen lasse. Daher
verordnete Leo XIIL am 30. Oktober 1902 die Einsetzung einer
Bibelkommission, der die Aufgabe zukommen sollte, die
Bibelforschung zu überwachen und sich selbst an derartigen Studien
zu beteiligen. Ihr Sitz ist Rom, da ja Rom überhaupt „die
Lehrerin und Hüterin der christlichen Weisheit sei". Mitglieder
der Kommission sind Kardinäle ; diese aber besorgen die
Arbeiten nicht selbst, sondern beschränken sich darauf, die
Gutachten von 39 Konsultoren entgegenzunehmen und, sobald sie

finden, dass eine Sache spruchreif sei, das bezügliche Dekret
zu erlassen. Es scheint da und dort die Meinung geäussert
worden zu sein, auf die Dekrete dieser Kommission sei nicht
allzuviel zu geben. Daher erliess Pius X. am 18. November
1907 ein „Motuproprio", mit welchem er vorschrieb, dass sich
den päpstlich approbierten Erlassen der Bibelkommission jedermann

genau so zu unterwerfen habe wie denen der bisherigen
Kongregationen, z. B. also der Indexkongregation. Wer sich
mündlich oder schriftlich gegen solche Erlasse auflehne, mache
sich der Sünde des Ungehorsams und der Anmassung schuldig
und gebe Ärgernis.

Die bisherigen Leistungen der Bibelkommission sind nicht



gerade grossartig zu nennen. Die erste bedeutende Angelegenheit,

mit der sie sich beschäftigte, war die Ausarbeitung eines
Reglements zur Verleihung theologischer Grade. Pius X. hielt
es nämlich für geziemend, der Kommission mit Erlass vom
23. Februar 1904 das Privilegium zu geben, Welt- und
Ordenspriester, die sich über gute exegetische Kenntnisse ausweisen,
mit den Titeln „Prolyta und „Doktor" der hl. Schrift auszuzeichnen.
Ihrerseits hat die Kommission am 13. Februar 1905 ein erstes
Dekret erlassen : sie erklärt darin, dass es nicht angehe, von
einem biblischen Bericht anzunehmen, der inspirierte Verfasser
habe ihn andern Quellen entnommen, ohne sich gerade selbst
auch für dessen Genauigkeit verantwortlich zu machen. Das
war eine allgemeine These, die kaum einem Exegeten grosse
Schwierigkeiten bereiten wird. Allein die Kommission wagte
es nun auch, sich über bibelkritische Fragen zu äussern, die
nach dem Urteil anderer Leute ausschliesslich in die Kompetenz
der Vertreter der Bibel Wissenschaft fallen. Am Jahrestag der
Dogmatisierung der päpstlichen Unfehlbarkeit, 18. Juli 1906,
erschien ein vom Papst approbiertes Dekret, nach welchem
unter gewissen Einschränkungen daran festzuhalten ist, dass
die fünf Bücher Mosis wirklich von Moses verfasst seien. Ein
ganz analoges Dekret erhielt am 28. Juni 1908 die päpstliche
Bestätigung. Es handelt von der Autorschaft des zweiten Teiles
des dem Propheten Isaias zugeschriebenen alttestamentlichen
Buches. Die modernen Gelehrten sind der Meinung, die Kapitel
40—66 des genannten Buches seien nicht vor dem babylonischen
Exil entstanden und könnten daher nicht von Isaias selbst
herrühren, da dieser schon im 8. Jahrhundert vor Christus gelebt
hat. Die Bibelkommission erklärt nun aber, dass es nicht
erlaubt sei, diese Meinung zu hegen und zu äussern, und dass es
keine soliden Gründe gebe, das wundervolle Buch zwei
verschiedenen Verfassern zuzuschreiben. Pius X. fügte ausdrücklich

bei, dass die von der Bibelkommission formulierten Sätze

„public! juris also Gesetze sein sollen, an die sich jeder gute
Katholik zu halten hat. Rein wissenschaftliche theologische
Thesen werden zu verbindlichen und unabänderlichen
Rechtssatzungen. Mit der gleichen Erklärung bestätigte Pius X. am
30. Juni 1909 ein Dekret der Bibelkommission „über den
historischen Charakter der drei ersten Kapitel der Genesis". Die
modernen Gelehrten sind der Meinung, der mosaische Bericht



_ 9 —

über die Entstehung der Erde, die Erschaffung des Menschen,
das Paradies, den Sündenfall sei nicht eigentliche Geschichte,
sondern Religionslehre in der Form der Erzählung. Dieser
Meinung macht die Bibelkommission nun ein Ende: sie erklärt, dass
sich die verschiedenen exegetischen Systeme, die zur Beseitigung

des historischen Wortsinnes (ad excludendum sensum lit-
teralem historicum) der drei ersten Kapitel der Genesis
ausgedacht und mit wissenschaftlicher Schminke (scientise fuco)
aufgeputzt worden sind, auf keine solide Grundlage stützen;
sie verurteilt die Meinung, dass diese Kapitel altern Überlieferungen

entnommen und bildlich zu deuten seien ; insbesondere
dürfe der buchstäbliche historische Sinn des Berichts über die
Weltschöpfung, die besondere Erschaffung des Menschen, „die
Bildung des ersten Weibes aus dem ersten Manne", den paradiesischen

Zustand, die Verführung durch die Schlange, den Verlust

der Unschuld, die Verheissung des Erlösers nicht in Zweifel
gezogen werden. In weitern Sätzen wird allerdings doch
gestattet, da, wo die Kirchenväter von jeher verschiedener
Meinung gewesen seien, der Ansicht zuzustimmen, die man für
richtiger halte, Ausdrücke, die offenbar nicht buchstäblich
gemeint seien, bildlich zu verstehen, gewisse Texte unter
Festhaltung des historischen Sinnes zugleich als Weissagung
aufzufassen (Eva-Maria). Auch wird ausdrücklich erklärt, dass den
Exegeten gestattet sei, unter sich über die Frage zu disputieren,
ob im Schöpfungsbericht das Wort „Tag" im buchstäblichen
Sinne von einem Zeitraum von 24 Stunden oder aber in uneigentlichem

Sinne von einer längern Zeitperiode zu nehmen sei.
Voraussichtlich werden sich aber die Exegeten mit dieser
Konzession nur ungern zufrieden geben.

Nachdem die Bibelkommission, die mit solcher Autorität die
Pflege der Bibelwissenschaft überwacht, eingesetzt war, durfte
Pius X. es wagen, eine Verordnung zu erlassen, nach welcher
in den Priesterseminarien den exegetischen Studien grössere
Aufmerksamkeit zugewendet werden sollte. Das Dekret
erschien am 27. März 1906. Darin wird anerkannt, dass die
biblischen Studien heute eine Bedeutung erlangt hätten, wie
vielleicht niemals zuvor; daher sei in den Priesterseminarien
dieser Zweig der theologischen Wissenschaft eifriger zu pflegen
als bisher. Was der Papst nun in 18 Paragraphen vorschreibt,
sind aber meistens so selbstverständliche Dinge, dass man sich



— 10 —

unwillkürlich fragen muss, was man denn eigentlich an den

theologischen Lehranstalten getrieben habe, wenn diese Dinge
bisher ausser acht gelassen worden sind. Den Lehrern wird
aber ausdrücklich zur Pflicht gemacht, sich streng an die
Entscheidungen der Bibelkommission zu halten. Auch wird
verordnet, dass die Seminarvorsteher besondere Aufmerksamkeit
den Zöglingen zu widmen hätten, die später für das Lehrfach
der Exegese in Betracht kommen können.

Alle diese Verordnungen sind durch ein päpstliches
Motuproprio vom 7. März 1909 über ein zu errichtendes Bibelinstitut
zum Abschlüsse gelangt. Schon am 23. Februar 1904 hatte
Pius X. erklärt, er beabsichtige, in Rom eine besondere
Lehranstalt zur Pflege biblischer Studien zu errichten; er musste
aber beifügen, dass ihm einstweilen die nötigen Geldmittel fehlten.
Diese scheinen sich nun gefunden zuhaben; die Anstalt ist ins
Leben getreten. Sie hat den Zweck, Lehrer der Exegese und
exegetische Schriftsteller auszubilden, und soll von jungen
Geistlichen der ganzen Welt besucht werden können. Die Leitung
ist ganz dem Jesuitenorden übergeben. Der Vorsteher wird
direkt durch den Papst ernannt, aber nach einem Dreiervorschlag,

den der General des Jesuitenordens zu machen hat.
Die Professoren haben sich streng an die Erlasse der
Bibelkommission zu halten. Vor der Bibelkommission haben die
Kandidaten ihre Prüfung zu bestehen.

Damit ist also nun die ganze wichtige Angelegenheit
geordnet : eine direkt unter dem unfehlbaren Papst stehende, von
Konsultoren unterstützte Kommission von Kardinälen entscheidet
mit päpstlicher Approbation, was von der hl. Schrift des Alten
und Neuen Testamentes im ganzen und von den einzelnen
Büchern, biblischen Abschnitten und Texten im besondern zu
halten ist; im Sinne und Geist dieser Entscheidungen werden
fortan zu Rom von den Jesuiten junge Priester der ganzen Welt
zu Bibelforschern, zu Lehrern der Exegese und „Prolyten der
heiligen Schrift" ausgebildet; die mit dem Diplom der päpstlichen

Bibelkommission ausgerüsteten Exegeten wrerden künftig
die massgebenden Ausleger der heiligen Schrift des Alten und
Neuen Testamentes sein; was sie in Wort und Schrift mit päpstlicher

Approbation vortragen, ist als das anzusehen, was Gott
geoffenbart hat und der Papst als unfehlbarer Statthalter Gottes

„zu glauben vorstellt".



— 11 —

Wird nun ein Priester, der aus dieser Schule
hervorgegangen ist, imstande sein, unbefangen die heilige Schrift zu
lesen und zu erklären? Ich halte das für unmöglich. Mit
einigen Beispielen, die sich auf neutestamentliche Texte
beziehen, will ich klar zu machen suchen, wie er die heilige
Schrift auslegt und als korrekter Theologe auslegen muss.
„Kirche" heisst Gemeinde, Gemeinschaft der Gläubigen. Wenn
aber geschrieben steht: „Wer die Kirche nicht hört, der sei

dir wie ein Heide und Zöllner" (Matth. 18, 17), so wird der
päpstliche Exegete unter „Kirche" ohne Rücksicht auf den
Zusammenhang die Hierarchie, in letzter Linie den Papst
verstehen. — Als „Haupt der Kirche" bezeichnet das Neue Testament

(Ephes. 5, 23; 1, 22; Kol. 1, 18 etc.) immer nur Christus;
der päpstliche Schriftforscher wird aber unterscheiden zwischen
dem unsichtbaren und dem sichtbaren Haupte und nach seiner
Art beweisen, dass der Papst dieses sichtbare Haupt sei und
dass für den in dieser sichtbaren Welt lebenden Gläubigen in
erster Linie das sichtbare Haupt in Betracht komme. — Mit
der dreimaligen Anrede: „Weide meine Schafe; weide meine
Lämmer" (Joh. 21, 15 ff.) hat der auferstandene Erlöser den
reuigen Jünger von der dreimaligen Verleugnung losgesprochen
und wieder in das durch die dreimalige Verleugnung
preisgegebene Apostelamt eingesetzt ; aber nach heutiger römischer
Theologie ist damit der päpstliche Jurisdiktionsprimat gestiftet
worden. — Der Trost, mit welchem der Heiland seinem
wankelmütigen Schüler vorhersagt, dass er sich der Verleugnung schuldig
machen, nachher aber sich wieder bekehren werde („Ich habe
für dich gebetet"- u. s. w. Luk. 22, 32), ist nach dem vatikanischen

Konzil eine Vorhersagung, mit welcher Jesus dem
römischen Bischof die Unfehlbarkeit zusichert. — Der „Fels", auf
welchen der Herr seine Kirche bauen wollte i^Matth. 16, 18), ist
nach der Lehre des gleichen Konzils das im Apostel Petrus
gestiftete Papsttum. — Aus den Worten: „Dir übergebe ich die
Schlüssel ; was du bindest" u. s. w. (Matth. 16, 19) weiss die
heutige römische Theologie so ziemlich jede Befugnis herzuleiten,

die der römische Papst in Anspruch nimmt, sogar die

Befugnis, auf Grund der sogenannten „überfliessenden Verdienste"
Ablässe zu erteilen. — Mit den erhabenen Sendungsworten :

„Wie mich der Vater gesendet hat, so sende ich euch. Welchen
ihr die Sünden erlasset"- u. s. w. (Joh. 20, 21 ff.) ist, wie schon



— 12 —

die Trienter Synode dogmatisch feststellte, die Ohrenbeichte
eingesetzt worden. — Wenn der Engel die allerseligste Jungfrau

anredet mit den Worten: „Sei gegrüsst, du Begnadigte"
(Luk. 1, 28), so ist das, wie Pius IX. infallibüi oraculo suo lehrt,
eine göttliche Offenbarung der geheimnisvollen Tatsache, dass

Maria von ihrer Mutter ohne Makel der Erbsünde empfangen
worden ist.

Derartige Missdeutungen der hl. Schrift sind jetzt in Fleisch
und Blut des katholischen Volkes übergegangen ; und derartigen
Missdeutungen kann sich auch ein begabter Schüler römischer
Lehranstalten nicht entziehen. Wie soll er sich helfen, wrenn

er nun plötzlich an die freie Luft kommt, auf eigenen Füssen
stehen und seinen altkatholischen Standpunkt rechtfertigen soll
Es dürfte ihm sogar nicht ganz leicht sein, richtig zu verstehen,
wie in der Sprache des Neuen Testamentes der „Glaube", den
Jesus verlangt, die „Gerechtigkeit", die vor Gott wohlgefällig
macht, das „Reich Gottes", das den Gegenstand aller Lehrreden
des Herrn bildet, aufzufassen ist, — nicht zu reden von dem
einzigen und einzigartigen Mittleramt Christi, dem ein für allemal

dargebrachten neutestamentlichen Opfer, der eucharistischen
Feier, dem christlichen Priestertum. Und doch sind das alles
nicht bloss an sich wichtige Dinge, sondern zugleich auch
Gegenstände, über die ein altkatholischer Priester sehr bestimmten
und zutreffenden Aufschluss sollte geben können.

Was wird geschehen, wenn das nicht der Fall ist?
Vielleicht wird er schweigend über die Dinge, die ihm nicht klar
sind, hinweggehen. Das aber liegt nicht im Interesse der
Gemeinde, die er leitet, nicht einmal in seinem eigenen Interesse.
Es kam früher gar nicht selten vor, dass Priester, die sich uns
angeschlossen hatten, in das römischkatholische Lager
zurückkehrten ; das war ohne Zweifel dann und wann aus dem
peinlichen Gefühl der Unsicherheit zu erklären, dessen die
Betreffenden hinsichtlich ihrer neuen theologischen und kirchlichen
Stellung nicht los werden konnten. — Vielleicht hilft sich der
aus der scholastischen Schule der römischen Kirche zu uns
gekommene Geistliche dadurch, dass er überhaupt von der hl.
Schrift, deren unvergänglichen Wert er ja gar nie recht kennen
gelernt hat, absieht. Das wäre fast noch schlimmer als eine
einfache Rückkehr zur römischen Gemeinschaft. Mag jemand
in bibelkritischen Dingen so oder anders denken, so kommt er



¦- 13 —

doch über die historische Tatsache nicht hinweg, dass wir in
den Schriften des Neuen Testamentes das Zeugnis der apostolischen

Kirche hören. Es wäre doch recht unlogisch, einmal
mit Nachdruck zu betonen, dass man am reinen und ursprünglichen

Christentum im Gegensatz zu allen menschlichen
Verunstaltungen festhalte, und dann doch wieder mit Geringschätzung
über die reinste und ursprünglichste Quelle, aus der wir die
christliche Heilslehre schöpfen können, hinwegzuschreiten. Wie
würden wir in solchem Falle dastehen gegenüber den Kirchen,
die Anspruch darauf erheben, „zu kämpfen für den Glauben,
der ein für allemal den Heiligen übergeben ist" (Jud. 3), und
mit denen wir doch gerne freundliche Beziehungen anknüpfen
und unterhalten!

„Eines ist not." Der selige Bischof Reinkens erzählte in
seiner humorvollen Art oft und gern von einem Bischof früherer
Zeit, der wusste, was nötig war. Der seeleneifrige Oberhirte
liebte es, unangemeldet in einem Pf'arrhause zu erscheinen, um
den Pfarrer im Werktagskleid zu sehen. Als er einmal — es

war an einem Samstag ¦— wieder in einem Pfarrhause auf dem
Lande vorsprach, musste ihm die erschreckte Haushälterin
gestehen, Seine Hochwürden seien auf die Jagd gegangen. Gleichwohl

bat der Bischof, ihn in das Studierzimmer des Pfarrers
zu führen. Richtig, da lag auf dem Pult das Manuskript der
Predigt, die der Pfarrer am folgenden Tage halten wollte Allein
die Predigt war nur halb vollendet; statt des zweiten,
praktischen Teils standen nur die Worte: „Hier wird geschimpft."
Der Bischof schrieb darunter: „Nein, hier wird studiert",
unterzeichnete diese Weisung und verabschiedete sich. Die Art, wie
der Pfarrer sich behelfen wollte, ist nicht unerhört. Insbesondere
haben die altkatholischen Gelehrten oft genug erfahren, dass
ihre Gegner mit Schimpfen rascher zur Hand sind als mit
studierter Widerlegung. Unter dem Titel „Das vatikanische Dogma
von dem Universalepiskopat und der Unfehlbarkeit des Papstes
in seinem Verhältnis zum Neuen Testament und der exegetischen
Überlieferung" hat mein seliger Lehrer Professor Langen in den
Jahren 1871—1876 ein Werk von erstaunlicher Gelehrsamkeit
herausgegeben. Jedes neue Bändchen war mit den Worten
überschrieben: „Bitte um Aufklärung an alle katholischen
Theologen." Der Verfasser leistete den Nachweis, dass die vom
vatikanischen Konzil in Anspruch genommenen Worte des Herrn



— 14 -
bis auf die neuere Zeit niemals so verstanden worden seien,
wie sie von dem genannten Konzil gedeutet worden sind; seine
Bitte ging dahin, man möge ihn doch belehren und ihm zeigen,
wo er die Äusserung einer massgebenden kirchlichen Autorität
übersehen oder falsch aufgefasst habe. Allein Langen musste
in der Vorrede zu jeder neuen Lieferung die Klage wiederholen,
dass die einen seine Auseinandersetzungen einfach ignorieren,
die andern sie mit Schmähungen beantworten. Er ist gestorben,
ohne die erbetene Aufklärung erhalten zu haben. Vor solcher
Polemik haben sich die altkatholischen Geistlichen zu hüten.
Das wird ihnen möglich sein, wenn sie sich die Weisung jenes
alten rheinländischen Bischofs merken: Hier wird nicht
geschimpft ; hier wird studiert. Da nun, wie ich gezeigt zu haben
glaube, an römischen Lehranstalten die hier in Betracht
kommenden Studien nicht gemacht werden können, sind sie eben
nachzuholen, falls ein in der römischen Kirche erzogener und
ordinierter Priester in den Dienst einer altkatholischen Kirche
tritt. Damit glaube ich meine These begründet zu haben.

Nachtrag. Das päpstliche Bibelinstitut ist von so

hervorragender Wichtigkeit, dass ich mich frage, -warum die
römischkatholische Presse diesseits der Alpen dieser Neuschöpfung kaum
gedenkt. Aus hoffnungsvoller Freude wird das Schweigen wohl
kaum zu erklären sein. Ich teile hier aus dem Programm der
i^nstalt das Wesentlichste mit.

1. Allgemeines. Das Institut ist provisorisch im päpstlichen
Collegium Leonianum an der Via Pompeo Magno, 21, neben der
St. Joachimskirche untergebracht. — Wer aufgenommen werden
will, hat nebst dem Heimatschein seine Ordinationszeugnisse,
ein Zeugnis seines Bischofs oder Ordensobern und allfällige
akademische Diplome vorzuweisen. — Als alumnus wird
angenommen, wer einen vollständigen Kurs der scholastischen
Philosophie absolviert und den theologischen Doktorgrad erworben
hat, als auditor, wer das philosophische und theologische
Studium absolviert hat, aber nicht Doktor der Theologie ist, als
hospes, wer noch Student ist. — Für die alumni, die den Grad
des Prolytats (gradimi prolytatus) erwerben wollen, ist ein
zweijähriges Studium vorgeschrieben, dessen Gegenstände genau



— 15 —

bezeichnet sind. Die alumni dürfen freilich auch Vorlesungen
hören, die nicht obligatorisch sind, doch sollen sie dabei auf
den Rat der Vorgesetzten achten. — Die Anmeldungen haben
beim Präses der Anstalt, dem Jesuitenpater Leopold Fonck (Via
del Seminario, 120), zu erfolgen. — Die erste Prolytatsprüfung
findet in den Tagen vom 15.—18. November 1909, die zweite
im Juni 1910 vor der päpstlichen Bibelkommission (coram Pontificia

Commissione Biblica) statt. Der Beginn der Vorlesungen
und Übungen wurde auf den 5. November 1909 angesetzt.

2. Vorlesungen und Übungen. Erstes Studienjahr: a) Die beim
Bibelstudium zu befolgende Methode, b) Allgemeine Einleitung
in die hl. Schrift. Inspiration und Irrtumslosigkeit der hl. Schrift.
Hermeneutik. Der masorethische Text des Alten Testamentes.
Die griechischen und orientalischen Übersetzungen. Geschichte
des alttestamentlichen Kanons, c) Spezielle Einleitung in die
historischen Bücher des Alten und Neuen Testamentes und die
Briefe und Apokalypse des hl. Johannes, d) Erklärung der zwei
ersten Bücher der Könige (I. und IL Sam.), der vier Evangelien
bis zur Passionsgeschichte und ausgewählter Texte des Alten
und Neuen Testamentes, e) Biblische Theologie, f) Biblische
Geschichte: Geschichte der Hebräer von Samuel bis Salomon.
Evangelische Geschichte. Überblick über die babylonische und
assyrische Geschichte. Die jüdischen Sekten zur Zeit Christi.
g) Biblische Geographie : Die palästinensischen Völker.
Geographie Palästinas zur Zeit der Könige. Geographie von Syrien,
Mesopotamien und Arabien, h) Biblische Archäologie: Kalender
und Riten der Hebräer. Die alten Synagogen. Das hl. Zelt
und der Tempel, i) Biblische Philologie : Hebräisch. Das
Griechisch des Neuen Testamentes. Syrisch. Koptisch. Assyrisch.
k) Geschichte der Exegese bis zum VIII. Jahrhundert.

Zweites Studienjahr. Ausser den für beide Jahre obligatorischen

Vorlesungen : a)—b) Geschichte des neutestamentlichen
Textes. Geschichte und Authentizität der Vulgata. Andere
abendländische Übersetzungen. Geschichte des neutestamentlichen

Kanons. Praktische Übungen, c) Spezielle Einleitung
in die didaktischen und prophetischen Bücher des Alten
Testamentes. — Spezielle Einleitung in die Briefe des Apostels Paulus
und die katholischen Briefe (ausser denen des Joh.). cl) Erklärung
des hebräischen Textes des 3. und 4. Buches (I. und II.) der Könige.



— 16 —

Erklärung der Passionsgeschichte nach den 4 Evangelien.
Erklärung der Apostelgeschichte. Erklärung ausgewählter alt-
und neutestamentlicher Texte, e)—f) Geschichte der Llebräer
von der Trennung der Reiche bis zum babylonischen Exil.
Apostelgeschichte bis zur ersten römischen Gefangenschaft des

Apostels Paulus. Ausgewählte Abschnitte anderer Teile der
neutestamentlichen biblischen Geschichte. Überblick über die
ägyptische Geschichte. Geschichte der Juden von 30 bis 135

n. Chr. g) Einteilung Palästinas und Topographie von Jerusalem
zur Zeit Christi. Die Reisen des Apostels Paulus. Biblische
Geographie von Ägypten, Kleinasien, Griechenland und Italien.
h) Alte palästinensische Inschriften. Gewicht, Masse und Münzen.

Semitische Paläographie. Aramäische Papyri, ij—k)
Geschichte der Exegese vom VIII. Jahrhundert bis zur Neuzeit.

3. Öffentliche Vorlesungen. In dem gegenwärtigen Studienjahr
sollen öffentliche Vorlesungen gehalten werden über
palästinensische Verhältnisse, die auf das Leben Jesu Bezug haben,
über die Einwürfe, die vom Standpunkt der Naturwissenschaft
aus gegen die Glaubwürdigkeit der Bibel gemacht werden, über
die Angriffe der fälschlich sogenannten Wissenschaft auf die
Glaubwürdigkeit der Evangelien. Die Vorträge werden gelegentlich

mit Projektionsbildern illustriert.
4. Die Publikationen des Bibelinstituts. Eigentliches Organ des

Instituts sind die „Acta Pontificii Instituti Biblici'-, die nach
Bedürfnis erscheinen. Dazu kommen die „Commentationes Pontificii

Instituti Biblici", eine exegetisch-kritische Vierleljahrsschrift,
und die „Scripta Pontificii Instituti Biblici'-, kleinere und grössere
exegetische Arbeiten, die unter dem Patronat des Instituts
herausgegeben werden, und die in lateinischer, italienischer,
englischer, französischer, deutscher und spanischer Sprache
geschrieben sein können. Herausgeber von Zeitschriften können
mit dem Institut in Wechselverkehr treten. Exegetische Schriftsteller

sind ersucht, ihre Arbeiten zur Rezension einzusenden.

Die „Acta" können bei M. Bretschneider, Via del Tritone,
60, Rom, zum Preis von 20 Cts. für den Druckbogen bezogen
werden. Die vorstehenden Mitteilungen sind der ersten Nummer
entnommen.

Man wird zugeben, dass der für zwei Studienjahre in Aussicht

genommene Lehrstoff ein sehr zahlreiches Professoren-



_ 17 —

kollegium und sehr intelligente Hörer erfordert, wenn er gründlich

behandelt und angeeignet werden soll. Den nach den obigen
Bestimmungen über den theologischen Doktor hinausgehenden
Titel „Prolyt der hl. Schrift" habe ich, wie ich gestehen muss,
bisher nicht gekannt. Vielleicht kennt ein Leser den Ursprung
und die Bedeutung der geheimnisvollen Würde. Sicher ist,
dass fortan die von der päpstlichen Bibelkommission mit dem

„Prolytat" gekrönten Exegeten die -wahren Repräsentanten der
römischkatholischen Exegese und daher auch die berufenen
Kandidaten für die exegetischen Lehrstühle aller katholisch-
theologischen Fakultäten der Welt sein werden. —

Am 17. Oktober brachte der „Oss. Rom." das Verzeichnis
der Professoren, die vom 5. November an am päpstlichen
Bibelinstitut Vorlesungen halten. Alle gehören dem Jesuitenorden
an. Es sind folgende: 1. Andrea Fernandez: Alttest. Exegese,
1 Stunde; im zweiten Semester liest er über Geschichte von
Samuel bis Salomon, 1 Stunde, und über „Messianismus",
1 Stunde. — 2. Anton Deimel: Assyrisch, 2 St., Geschichte und

Geographie von Assyrien und Babylonien, 1 St., Erklärung
einiger Texte in Keilschrift, 1 St. — 3. Enrico Gismondi:
Aramäisch, Syrisch und Chaldäisch, 2 St., Arabisch, 1 St. — 4.

Enrico Rosa: Das biblische Griechisch, 1 St. — 5. Hermann
ran Laak wird im zweiten Semester über Inspiration und Irr-
tumslosigkeit der hl. Schrift lesen, 3 St. — 6. Ladislaus Szcze-

panski : Biblische Geographie und Archäologie, 2 St., Hebräisch
für Vorgerücktere, 1 St. — 7. Leopold Fonck: „Spezielle
Einleitung in die Lektüre des Neuen Testaments und der Apokalypse

und Erklärung ausgewählter Stellen aus den Briefen des
hl. Paulus", 3 St. ; Vorlesung über die Methode und die
literarischen „Hülfsmittel beim Studium der hl. Schrift", 1 St., „und
über die evangelische Geschichte", 1 St. — 8. Lino Murilio :

„Erklärung des griechischen Textes der Evangelien bis zur
Passionsgeschichte", 2 St.; Praktische Übungen, 1. St. — 9.

Luden Méchineau: „Allgemeine Einleitung in die hl. Schrift und
spezielle Einleitung in den Pentateuch", 2 St., „Einleitung in
die didaktischen Bücher des A. T. und Erklärung der Psalmen'",
2 St. — 10. Mario Chaine: Koptisch, 2 St. — 11. Franz Ehrle:
Biblische Paläographie.

Man sieht aus diesem Verzeichnis, dass auch die neue
exegetische Normalschule der päpstlichen Kirche die Einlei-

Kevne intern, de Théologie. Heft 69, 1910. 2



— 18 —

tungswissensch aft und eigentliche Exegese nicht sehr gründlich
betreibt. Allein die wissenschaftliche Gründlichkeit wird reichlich

ersetzt durch die massgebende Autorität, mit welcher der
Papst die Schule bekleidet hat.

II. — Bischof Dr. HERZOG.

Von dem Recht der Kirchen, sich gegenseitig
zu exkommunizieren *\

Unsere Kongresse haben auch den Zweck, die
Wiedervereinigung der christlichen Kirchen zu fördern. Von
Wiedervereinigung kann man selbstverständlich nur da reden, wo eine
Trennung eingetreten ist. Worin besteht die Trennung, die wir
überwinden wollen?

Besteht sie in der Autonomie der einzelnen Kirchen?
Streben wir eine hierarchische Verschmelzung an? Das ist
bekanntlich nicht der Fall. An eine solche Vereinigung denkt
nur die römische Kirche, die seit dem vatikanischen Konzil
dem Papst die ganze Fülle der unmittelbaren Gewalt in allen
Sachen des Glaubens, der Sitten, der Disziplin und
Kirchenregierung über alle Gläubigen und alle Kirchen zuschreibt und
daher von nichtrömischen Kirchen einfache Unterwerfung unter
die päpstliche Gewalt fordert und fordern muss. Im Gegensatz
hierzu bezeichnen sich die orthodoxen Kirchen des Morgenlandes

mit vollem Recht von jeher als „autokephal" und
betrachten als die einzige xsipaki, aller Gläubigen und jeder Kirche
Christus, den zur Rechten Gottes erhöhten Herrn. Das ist auch
unser Bekenntnis.

Halten wir es also vielleicht für einen Übelstand, dass jede
Kirche ihren besondern Ritus und ihre besondere Kirchendisziplin

hat? Auch das ist nicht der Fall. Es hat keine Zeit
gegeben, in der nicht grosse rituelle und disziplinare Verschie-

') Ansprache, gehalten in der ersten öffentlichen Versammlung des.

VIII. Internationalen Altkatholikenkongresses zu Wien am 7. Sept. 1909.



— 19 —

denheiten vorhanden gewesen wären, ohne dass dadurch die

„communio sanctorum", von der schon das apostolische
Symbolum spricht, aufgehoben oder auch nur gelockert worden wäre.

Haben wir es also mit unserer Bestrebung, eine kirchliche
Wiedervereinigung herzustellen, darauf abgesehen, die
Verschiedenheiten in der wissenschaftlichen Darstellung und
Begründung des geoffenbarten göttlichen Wortes zu beseitigen
Auch das nicht. Solange der Schöpfer die Menschen mit
verschiedenen Talenten ausrüstet und die Gnadengaben des hl.
Geistes verschieden verteilt werden, müssen wir wohl auch
gestatten, dass jeder in seiner „eigenen Sprache" verkündet, was
Gott Grosses gewirkt. Der hl. Geist, den Christus verheissen
und uns geschenkt hat, hilft auch über die Verschiedenheit der
Sprache hinweg.

Die Scheidung, die wir überwinden wollen, hat ihren
Ursprung in einer Gesinnung, von der, wie uns das Evangelium
erzählt, schon die ersten Jünger des Herrn nicht ganz frei
waren und die sich also einstellen kann, auch wTenn man sich
ebenso aufrichtig wie die Apostel zum Herrn bekennt. Ich habe
den evangelischen Bericht im Auge, nach welchem der Apostel
Johannes vor den Herrn hintrat und ihm zuversichtlich
meldete: „Wir sahen einen, der Teufel austreibt in deinem Namen;
wir haben es ihm verwahrt, wTeil er uns nicht folgt." (Mark.
9, 38 ff.) Er meinte, für diesen Eifer Lob zu ernten, denn wer
ihnen, den Aposteln, nicht folge, habe auch nicht die Befugnis
und nicht die Befähigung, im Namen Jesu böse Geister
auszutreiben. Aber der Heiland antwortete : „Ihr hättet es ihm nicht
wehren sollen." „Wer nicht wider uns ist, der ist für uns."
Wer der Sache des Reiches Gottes auch nur einen so geringen
Dienst leiste, wie der ist, einem andern einen Trunk Wassers
zu reichen, werde seine Vergeltung finden.

Das versteht man nicht mehr überall genügend. Die Kirchen
halten sich vielfach für berechtigt, einander in den ^Veg zu
treten und einander zu sagen, dass sie nicht befugt und nicht
befähigt seien, im Namen Jesu zu wirken. Das tun diejenigen,
die nicht bloss ihre eigenen Wege gehen, sondern auch
verlangen, dass alle andern ihnen folgen, weil nur sie allein in
der rechten Beziehung zum Herrn ständeu ; wer sich ihnen
nicht anschliesse, stehe auch nicht in Gemeinschaft mit dem
Herrn und seiner Gnade. So entsteht das, was man Exkom-



— 20 —

munikation nennt: man spricht einander die Zugehörigkeit zu
Christus, die Anteilnahme an seiner Wahrheit und Gnade, die wirksame

Tätigkeit in seinem hl. Namen ab und erkennt eben darum
auch keine Gemeinschaft mit solchen Christo Fernstehenden an.

Lassen Sie mich, statt von Wiedervereinigung zu reden,
einmal die Frage aufwerfen, inwiefern denn die Kirchen berechtigt

seien, einander zu exkommunizieren.
Auf die Befugnis einer Kirche, ein Mitglied aus der eigenen

Gemeinschaft auszuschliessen, lasse ich mich nicht näher ein.

Döllinger hat in seiner Erklärung vom 28. März 1871 diese
Befugnis nicht bestritten, sondern nur bemerkt, sie sei sonst nur
gegen solche Priester, die sich grober sittlicher Vergehen schuldig

gemacht hatten, und auch gegen diese nur in sehr seltenen
Fällen, angewendet worden. Das entsprach der Weisung des

Herrn: „Hat ein Bruder gesündigt, so verweise es ihm zwischen
dir und ihm allein," — hört er nicht auf dich und hört er auch
nicht auf die zwei oder drei beigezogenen Zeugen, so sage es

der Kirche ; hört er auf die Kirche nicht, so sei er dir wie ein
Heide oder Zöllner, d. i. wie einer, der ebensowenig zur Kirche
gehört und gehören will, wie ehedem ein Heide oder ein in
heidnischem Dienste stehender und heidnisch lebender Israelite
zur jüdischen Synagoge gehörte (Matth. 18, 15 ff'.). Zum
richtigen Verständnis dieser sehr wichtigen Weisung wäre
insbesondere zu beachten, dass erstens nicht von einer Versündigung
gegen einen Bruder, einen Mitehristen, sondern überhaupt von
einem schweren Vergehen die Rede ist, das sich mit der
Zugehörigkeit zur Gemeinschaft der „Brüder", der Gotteskinder,
nicht verträgt, und zweitens dass die „Kirche", vor die die
Sache schliesslich zu bringen ist, schon dem Zusammenhange
nach nicht die hierarchische Behörde sein kann, sondern im
Gegensatz zu dem Einen und zu den herbeigezogenen zwei
oder drei Zeugen die ganze Gemeinde ist. Kurz also : Jesus
schreibt der organisierten Gemeinde seiner Gläubigen unzweifelhaft

das Recht zu, Mitglieder, die sich durch grobe sittliche
Vergehen mit der Gemeinde in Widerspruch setzen, als
Ausgeschiedene zu betrachten. Allein diese Exkommunikation ist
Sache der internen Kirchendisziplin, die hier so, dort anders
geregelt sein kann.

Auf unsern Kongressen stehen wir aber nicht als Mitglieder
einer und derselben organisierten Gemeinde, sondern als Ver-



— 21 —

treter autonomer oder autokephaler Gemeinschaften einander
gegenüber. Autonome Gemeinschaften besitzen natürlich keine
förmliche Gerichtsbarkeit übereinander; es ist also z.B. nicht
zulässig, dass eine Gemeinschaft der andern erklärt: Ich bin
gross und du bist klein; ich bin alt und du bist jung; folglich
bist du mir unterworfen und hast du dich meinem Urteil zu
fügen ; tust du das nicht, so schliesse ich dich aus der allgemeinen
christlichen Kirche aus. Eine derartige Jurisdiktion nimmt der
römische Papst über alle Kirchen in Anspruch; eine autonome
Kirche hingegen lässt sich eine solche Oberhoheit nicht
gefallen und nimmt auch für sich keine solche Oberhoheit in
Anspruch. Aber sie ist allerdings doch auch nicht verpflichtet,
alles zu billigen und sich für alles mitverantwortlich zu machen,
was eine Schwesterkirche lehrt und tut. Es lässt sich ohne
Zweifel der Fall denken, dass eine autonome kirchliche Gemeinschaft

etwas preisgibt, was eine andere Gemeinschaft als wesentlichen

Bestandteil des Christentums ansieht, oder auch etwas
lehrt und übt, was eine andere als eine tatsächliche Verleugnung

des Evangeliums betrachtet. In solchem Falle hat unbedingt

eine Kirche auch das Recht, ja sogar die Pflicht, der
Schwester zu sagen: du bist im Unrecht; wenn du dieses
Unrecht nicht gut machst, so kann ich weiter nicht mit dir gehen ;

wir sind getrennt. Das ist die ganze Exkommunikation, die
eine Kirche über eine andere verhängen kann. Sie ist wichtig
genug. Diese Schwestern, die grollend einander den Rücken
kehren, geben der Welt ein Ärgernis, über das sich nur die
Feinde des Christentums freuen können. Sie schaden auch sich
selbst und schaden sich gegenseitig. Statt einander die ihnen
von Gott geschenkten guten Gaben zu gönnen und aus
denselben Nutzen zu ziehen, erschweren sie sich gegenseitig eine
gedeihliche Wirksamkeit, rauben einander das nötige Ansehen,
verlieren gar häufig auch die Fähigkeit, Wesentliches von
Unwesentlichem zu unterscheiden, verfallen auf Übertreibungen
und Einseitigkeiten und machen die trennende Kluft immer
tiefer und weiter. Darum ist auch die Exkommunikation, die
eine Kirche über eine andere verhängt, eine Massregel, die
nicht ohne zwingenden Grund ergriffen werden sollte.

Sind überhaupt genügende Gründe denkbar, die eine
Exkommunikation im angegebenen Sinne rechtfertigen Das wird
kaum zu bestreiten sein. Ich würde es begreifen, wenn eine



- 22 —

christliche Kirche in keinem Verband stehen wollte mit einer
Gemeinschaft, die amtlich die Lehre verkündet: Christus hat
überhaupt keine Kirche gewollt und keine Kirche gebaut. Man
kann mit Vereinigungen keinen Bund schüessen, die sich selbst
die Existenzberechtigung absprechen. Wer aber anerkennt,
dass Christus eine Kirche gewollt und tatsächlich gebaut hat,
der wird für die eigene Gemeinschaft auch das Fundament
gelten lassen, „ausser welchem niemand ein anderes legen
kann". Wer auf anderm Grunde bauen wollte, würde eben
keine christliche Kirche, sondern irgend ein anderes Bauwerk
errichten. Von Kirchengemeinschaft kann selbstverständlich
nur unter solchen die Rede sein, für die das ein für allemal
gelegte Fundament massgebend ist. und das ist Christus Jesus.

— „Christus ist das Fundament" heisst aber ungefähr so viel
wie: Christus ist das Haupt. Schon der Apostel gibt die
Mahnung, sich nicht missleiten zu lassen von solchen, „die nicht
festhalten an dem Haupte" (Kol. 2, 19). Am „Haupte festhalten"
heisst aber wieder ungefähr so viel wie auf den achten, der
allein „Worte des ewigen Liebens" hat, und nach bestem Wissen
und Gewissen befolgen, was Er befohlen hat. Man achtet auf
die WTorte des ewigen Lebens und befolgt, was der Herr
befohlen, wenn man sich hält an das, was die Kirche Christi von
Anfang an gelehrt und geübt hat; denn feststeht die Verheissung,
dass Christus bei den Seinen bleibt bis an das Ende der Tage.
— Zu solchen Grundsätzen werden sich christliche Kirchen
bekennen müssen, die miteinander in Gemeinschaft stehen wollen.
Würde eine Kirche hievon abgehen, so würde sie sich auf eigene
Wege begeben und hätte kein Recht mehr, sich über Schwesterkirchen

zu beklagen, die es ablehnen, ihr zu folgen.
Ich verkenne nun aber gar nicht, dass es nicht ganz leicht

ist, genau festzustellen, was die christliche Kirche von Anfang
an gelehrt und geübt hat. Und ich verkenne ebensowenig,
dass man darüber, was an der überlieferten Lehre, Übung und

Einrichtung wesentlich und unwesentlich, allgemein und für
immer verbindlich oder aber nur eine vorübergehende
Zeiterscheinung ist, sehr verschiedener Meinung sein kann. Eine
notwendige Folge derartiger Meinungsverschiedenheiten ist das

Fortbestehen der Trennung sogar solcher Kirchen, die sich zu
der angedeuteten Anschauung bekennen und eine Verständigung-
Wünschen. Natürlich würde eine Verständigung um so leichter



— 23 —

sein, je einfacher und umfassender das ist, was man als
ursprünglich, als wesentlich, als allgemein verbindlich ansieht.
In dieser Hinsicht bin ich dann und wann versucht, einer
Anschauung zu huldigen, die vielen als gar zu vag und weitgehend
erscheinen könnte. Wenn ich mich nämlich frage, was man
denn ursprünglich als wesentliche Bedingung des Anschlusses
an die christliche Kirche oder der Aufnahme in die christliche
Kirche angesehen habe, so muss ich mir sagen, dass das eine
ziemlich einfache Sache gewesen sei. Denken Sie an die
Dreitausend, die am ersten Pfingsttage getauft worden sind, oder
an den Kämmerer der Königin Kandace von Äthiopien, oder
an die Bekehrung des Saulus, oder an die Taufe der Familie
des Kornelius, oder überhaupt an die Gründung der apostolischen
Gemeinden, die jeweilen das Werk weniger Tage war, und
fragen Sie sich, was denn eigentlich in allen diesen Fällen als
die wesentliche Bedingung der Aufnahme in die allgemeine
christliche Kirche angesehen worden sei, so werden Sie finden,
dass die Antwort ausserordentlich einfach lauten muss: es handelt

sich immer um das Eine: „Wenn du glaubst, so kann es

geschehen." Das Wesentliche war die Erkenntnis und gläubige
Anerkenntnis, dass Jesus ist der von den Propheten verheissene,
in der Fülle der Zeiten erschienene, von Gott durch Aufer-
weckung von den Toten beglaubigte Stifter des Neuen Bundes,
der Erlöser und Mittler, Christus, der Sohn Gottes. Je lebendiger

dieser Glaube war, desto bestimmter führte man alles
Heil auf Gottes Liebe zurück und desto weniger wagte man es,

zu richten über solche, die Gottes Gnade berufen hatte und
die redlich dem Rufe zu folgen suchten. „Wer will verdammen,
ruft der Apostel, Christus ist der, der für uns eintritt Wer
will uns scheiden von der Liebe Gottes Ich bin überzeugt,
dass keine Kreatur uns zu scheiden vermag von der Liebe
Gottes, die da ist in Christo Jesu unserm Herrn" (Röm. 8, 34 ff.).
Er redet nicht von unserer Liebe zu Gott — mit dieser ist es

nicht weit her — sondern von der Liebe, die Gott uns erwiesen
hat und zuwendet in Christo. Wer Gegenstand dieser Liebe
ist, gehört zum Reiche Gottes, das Christus uns gebracht, und
hat keine menschliche Verdammnis mehr zu fürchten.

Es wäre unverständig und sündhaft, wenn jemand den
historischen Kirchen zumuten wollte, das hl. Erbe preiszugeben,
das sie von den dahingegangenen Generationen erhalten, durch



— 24 —

den Dienst ihrer Theologen, Priester und Bischöfe gemehrt,
durch die Treue der Gläubigen bewahrt haben ; aber man darf
wünschen, dass in allen Kirchen der Glaube an Christus, den
Sohn Gottes, recht lebendig, der Dank für die Liebe Gottes,
die wir erfahren haben, recht tief und aufrichtig, der Eifer für
die Erhaltung und Verbreitung des Reiches Gottes recht rein
und lauter, die bescheidene Geduld in bezug auf die menschlichen

Unvollkommenheiten, Irrtümer, Missbräuche, die da und
dort etwa vorhanden sind, recht allgemein, die Bereitwilligkeit,
die Fürbitte des Herrn : Lass sie eines sein, o Vater, — recht
gross sein möchte: dann -würde, wie mir scheint, die brüderliche

Verständigung leichter sein ; denn dann würde die
theologische Verständigung mehr als die Frucht der gegenseitigen
Annäherung, weniger als Mittel und Voraussetzung der
Annäherung aufgefasst werden, und man würde von selbst dazu
kommen, sich die Frage vorzulegen : Haben wir ein Recht, diese
und diese Kirche zu exkommunizieren - oder als exkommuniziert

zu behandeln Würde man in diesem oder jenem Falle
zu dem Resultate gelangen: Es sind wTohl mannigfache
Verschiedenheiten vorhanden, allein es liegt kein genügender Grund

vor, dieser kirchlichen Gemeinschaft vorzuwerfen, sie sei kein
lebendiger Zweig am Baum der allgemeinen christlichen Kirche,
so wäre ja eigentlich die Einigung hergestellt, die in dieser
unvollkommenen Welt überhaupt möglich ist.

Ich fasse meine Meinung in folgenden Sätzen zusammen :

1. Eine organisierte Kirche ist eine selbständige Körperschaft

und allein dem Herrn, der das Haupt ist, verantwortlich.
2. Eine Kirche, die sich zu der apostolischen Lehre

bekennt: „Ein Herr, Ein Glaube, Eine Taufe," muss wünschen,
von andern christlichen Kirchen als ebenbürtige Schwester
anerkannt zu werden.

3. Die „Hand der Gemeinschaft" (Gal. 2, 9) sollte den
Kirchen nicht verweigert werden, die an Christus dem Haupte
festhalten und in wesentlichen Dingen mit der Lehre, Verfassung

und Liturgie der alten ungeteilten Kirche in Übereinstimmung

zu bleiben suchen.
4. Die Union autonomer Kirchen, die sich zu dem Grundsatz

des hl. Vinzenz von Lerin bekennen, sollte daher weniger
als das zu erstrebende Resultat theologischer und
kirchenrechtlicher Auseinandersetzung und Verständigung, als vielmehr



— 25 —

als ein Mittel, zu solcher Verständigung zu gelangen, aufge-
fasst werden. Oder mit andern Worten : Statt sich zu fragen,
ob man die gegenseitige Exkommunikation aufheben dürfe,
sollte man einmal ernstlich die Frage erörtern, ob man jemals
berechtigt gewesen sei, einander zu exkommunizieren.

Doch, was rede ich von einem Wunsche Unsere Kongresse
sind ja ein Beweis, dass das, was ich wünsche, schon einigermassen

Tatsache geworden ist. Wir kommen in der Absicht
zusammen, einander in brüderlicher Gesinnung die Hand der
Gemeinschaft zu reichen. Würden wir Gefallen finden an der
gegenseitigen Exkommunikation, so würden wir einander fern
bleiben. „Wer den Geist des Herrn nicht hat, der ist nicht
sein", lehrt der Apostel. Der Geist des Friedens, in dem wir
zusammenkommen, ist ohne Zweifel der Geist des Herrn. „Er
aber, der Herr des Friedens, gebe uns seinen Frieden immerdar

auf jegliche Weise" (II. Thess. 3, 16).

III. — Alexander KIREJEW.

Zur These VI.

Ein Mahnruf.
Als treuer Freund der Altkatholiken (ich könnte sagen als

ihr Glaubensgenosse, denn ich wusste nicht, in welchem Dogma
wir nicht übereinstimmten) habe ich auf dem Kongresse gegen
die Annahme der These VI gestimmt. Jetzt werde ich mir
erlauben, diese wichtige Frage (Ehetrennung) in der Internationalen

theologischen Zeitschrift nochmals in Kürze zu erörtern.
Es steht jeder Kirche frei, ihre innere Gesetzgebung

anzuordnen und zu bestimmen, wie auch ihre Verhältnisse zum
Staate festzustellen; es gibt aber gewisse Grundsätze der christlichen

Religion, welche nicht angetastet werden können, ohne dass
der ganze kirchliche und soziale Bau gefährdet würde. Zu
solchen Grundsätzen gehört die christliche Einrichtung der Ehe.

Ich habe nicht die Absicht, irgend.eine Abhandlung über
die Ehe zu schreiben, und werde mich begnügen, die These VI
zu besprechen (auf Grund der Heiligen Schrift), und auch auf



— 26 —

die grosse Gefahr, welche die Annahme dieser These mit sich
führt, aufmerksam zu machen.

Einigen von meinen Lesern werde ich gewiss sehr
altmodisch, sehr antiquiert vorkommen. In einer Hinsicht bin ich
es allerdings, da meine Beweisgründe beinahe zwanzig
Jahrhunderte alt sind — ich entnehme sie dem Evangelium!

Als ich meine kurze Rede gegen die Annahme der These VI
hielt, nannte sie einer von meinen Opponenten einen „ernsten
Mahnruf" Ja, und auch dieser kleine Aufsatz soll als ernster
Mahnruf dienen ; denn die Lage ist eine ernste, eine ernstere,
als man es zu glauben scheint. Man rüttelt an der Ehe; ist sie

aber nicht die Grundlage der Familie, und die Familie nicht
die Grundlage des Staates?!

Die VI. These lautet wie folgt: „Die Ehe ist nicht nur eine
konfessionelle, sakramentale, sondern vor allem eine allgemein
menschliche, gesellschaftlich notwendige und bei allen christlichen

Kulturvölkern staatlich geschützte und geregelte
privatrechtliche Einrichtung sittlich-religiösen Inhaltes; so verstösst
die Statuierung der ausnahmsweisen Zulassung der Trennung
einer von Christen eingegangenen Ehe durch die iveltlichen
Behörden, aus schwerwiegenden natürlichen und sittlichen Gründen,
nicht gegen die sittlich-religiöse Auffassung oder die grundsätzlich

ideale Unauflösbarkeit der Ehe" etc.
Ich erlaube mir, die Leser auf die von mir unterstrichenen

Worte aufmerksam zu machen ; diese Formulierung scheint mir
nicht richtig zu sein. Wie kann die Ehe, ein Sakrament, von
einer weltlichen Behörde gelöst werden?! Diese Behörde (seien
es mehrere Richter oder ein einziger) kann ja unchristlich sein,
kann aus dem Christentume feindlichen Elementen bestehen
Weiter: Warum ist die Ehe vor allem eine menschliche
Einrichtung? Ich sollte glauben, dass die Ehe (für uns Christen)
vor allem ein Sakrament wäre? Der Staat kann sich, soviel
er will, konfessionslos oder atheistisch erklären ; jeder einzelne
von uns ist doch vor allem ein Christ, dessen Pflicht es ist,
in Ehesachen vor allem dem Gesetze Christi zu folgen. Ich
bin vor allem ein Glied meiner Kirche, und dann freilich ein
Glied meines Staates; und käme es zum Konflikt zwischen
Kirche und Staat, würde ich es selbstverständlich mit meiner
Kirche halten gegen meinen Staat. Unter Konflikt verstehe
ich nicht einen Kampf auf politischem Boden wie im Mittelalter



(zwischen Kaiser und Papst), sondern auf ethischem (s.

Apostelgeschichte, Kap. 4, Antwort der Apostel).
Was ist also für eine christliche Gesellschaft vor allem die

Ehe? Sie ist ein „Sakrament und ihre ethische, resp. ihre absolute

Bedeutung hat sie nicht vom Staate, sondern bekommt sie

von der Kirche, vom Gründer der Kirche, vom Heilande! Wie
könnte also irgend eine weltliche Behörde ein Sakrament
lösen?! Sie kann es ebensowenig wie ein Sakrament vollziehen!

Was steht aber im Evangelium? Was sagt Christus selbst
von der Ehe? Wie lauten seine „ipsissima verba"? Sie lauten
wie folgt:

Matth. V, 32. Ich aber sage euch : Wer sich von seinem
Weibe scheidet (es sei denn um Ehebruch), der macht, dass
sie die Ehe bricht. Und wer eine Abgeschiedene freiet, der
bricht die Ehe.

Mark. X, 9. Was denn Gott zusammengefügt hat, soll der
Mensch nicht scheiden. — 11. Und er sprach zu ihnen: Wer
sich scheidet von seinem Weibe, und freiet eine andere, der
bricht die Ehe mit ihr. — 12. Und so sich ein Weib scheidet
von ihrem Manne, und freiet einen anderen, die bricht ihre Ehe.

Luk. XVI, 17. Es ist aber leichter, dass Himmel und Erde
vergehen, denn dass ein Tüttel vom Gesetz falle. — 18. Wer
sich scheidet von seinem Weibe, und freiet eine andere, der
bricht die Ehe. Und wer die Abgeschiedene von dem Manne
freiet, der bricht auch die Ehe.

Auch Paulus 1. Korinther 7.

Es wäre schwer, klarer und strenger über die Untrenn-
barkeit der Ehe sich auszusprechen! Der einzige Grund, den
Christus zuzulassen scheint, ist der Ehebruch (Matth.). Aber
beim Ehebruch wird die Ehe von selbst getrennt, wird faktisch
von selbst annulliert! Die Ehe ist eine vor Gott geschlossene
bilaterale Konvention gegenseitiger Treue ; bricht eine der
Parteien die Konvention, so existiert sie nicht mehr; die adulte-
rische Partei hat sie faktisch annulliert, die unschuldige Partei
ist demzufolge Witwe (Witwer) geworden, und ist als solche
(solcher) zu betrachten. Sie kann also eine neue Ehe schüessen ;

ein Recht, welches der adulterischen Partei nicht eingeräumt
werden darf. Es können auch einige andere Fälle vorkommen,
wo die Trennung zulässig sein kann (Verurteilung des Mannes
¦oder der Frau zu lebenslänglicher Kerkerhaft etc.), das sind



— 28 -
aber Ausnahmen ; um solche Fälle handelt es sich nicht. „Der
Hund ist nicht hier begraben" ; meistens, fast immer, liegt der
Trennung irgend ein illegales Verhältnis, irgend eine Liebesaffäre,

die zum Ehebruch geführt hat und die man legalisieren
möchte, zugrunde. Um das neue Verhältnis zu ermöglichen,
soll der Staat die frühere Ehe annullieren Sonst, droht man,
gibt es einen „Skandal" Um also einen Skandal zu vermeiden,
zu beseitigen, soll man die Worte Christi beseitigen

Wohl wird man sagen: Wie kann man so drastisch, so

grob von Verhältnissen reden, wrelche doch durch Liebe
zustande gekommen sind, die so zart, so poetisch erscheinen! Ich
wrerde mich nicht in eine eingehende Kritik der Argumente
einlassen, die man aufstellt, um illegale Liebesverhältnisse und
die damit verbundenen Ehetrennungen zu rechtfertigen. Sie
sind bekannt: die gegenwärtige Literatur hat viel in dieser
Richtung gewirkt. Also: „Die Liebe ist göttlich, sie ist erhaben
und frei": sie ist von Natur jeder Regulierung feindlich; das
leichteste Joch ist ihr unerträglich! Man darf sie nicht binden.
Meine Vernunft soll der Logik folgen, nicht mein Herz Die
Gesetze, die der Liebe widerstehen, sind unmenschlich und
müssen abgeschafft werden!" So manche Poeten! Und die
Naturforscher einer gewissen Art: „Der Mensch ist ein zweifüssiges
Säugetier, ein verbesserter Affe; nun aber ist von einem
untrennbaren Verhältnisse unter den Tieren keine Spur. Warum
sollte der Mensch weniger frei sein als irgend ein Gorilla?"
Diese und derartige Argumente, in dieser groben Form
vorgetragen, sind abstossend, wenn man sie aber pseudo-wissen-
schaftlich oder fein romanartig behandelt, so lassen sie sich
hören. Sie verführen die Menschen, welche ihre Leidenschaften
legalisieren möchten Schiller hat aber recht :

„Drum prüfe, wer sich ewig bindet,
Ob sich das Herz zum Herzen findet."

Die Ehe ist ebenso alt wie die Menschheit. Christus hat
sie nicht begründet; er hat ihr aber ihren absoluten ethischen
WTert gegeben, einen Wert, welchen ihr das heidnisch-römische
Recht nicht geben konnte x). Das römische Eherecht war mit
der Idee der heiligen, christlichen, untrennbaren Ehe nicht

') Konkubinat und Ehetrennung waren bei den Heiden gewöhnliche
Erscheinune-en.



- 29 —

leicht in Einklang zu bringen. Von Ehescheidungen war in der
alten ökumenischen Kirche keine Rede '). Eine Zeitlang waren
selbst die Rechte der Untrennlichkeit übertrieben, da selbst
der Tod der Gattin dem Witwer nicht das Recht einräumte,
ohne Kirchenbusse eine zweite Ehe zu schüessen.

Wie steht es jetzt mit der Ehe und deren Trennbarkeit in
Europa? Die Ehe ist nicht direkt angegriffen2). Aber die
Einführung der Zivilehe und die Erleichterung einer Trennung
haben viel dazu beigetragen, ihre Bedeutung, ihr „Prestige"
zu schmälern, zu unterdrücken. Die Idee der Treue in der Ehe
steht in vielen europäischen Kreisen niedriger als bei den alten
Griechen (Penelope, Orpheus). Man vergleiche den klassischen
Orpheus mit dem gegenwärtigen, dem von Offenbach Viele
begnügen sich jetzt mit der Zivilehe (die grellste contradictio in
adjecto, die man sich vorstellen kann"). Ein Zivilsakrament!
Warum nicht auch eine Ziviltaufe? Es sind viele in Europa,
die gar nicht getauft sind, deren Geburt nur von den
Zivilbehörden registriert worden ist. Wartun kann diese Registration
nicht als Ziviltaufe gelten?

Es ist ein merkwürdiger Unterschied in der Auffassung der
Sünde — jetzt und früher. Vielleicht war früher, z. B. in der
Hälfte des vorigen Jahrhunderts, die Moral in Ehesachen ebenso
locker wie jetzt; gewiss aber schämte man sich mehr!
Vielleicht sündigte man früher ebensoviel wie jetzt, man sagte
sich aber: „Ich habe gesündigt". Denken so die jetzigen Sünder?
Ich glaube kaum. Wie viele denken gerade umgekehrt : „Ich
betrüge meine Frau (resp. meinen Mann). Es tut ja nichts, wir
werden es alles „legalisieren". Ich wende mich an den Staat,
er scheidet meine frühere Ehe, ich werde ledig und heirate die
Person, an welche mich ein illegales Verhältnis bindet... Dieses
Mal, ich verspreche es, werde ich mein Wort halten..." Und
warum denn gerade dieses Mal? Ich wiederhole es: Die Leichtigkeit

der Trennung der früheren Ehe und der Schliessung
einer neuen wird gewiss dazu beitragen, die Ehe zu
gefährden

Und warum Cui bono
Man wird wohl sagen, dass ich die These nicht redlich

kritisiere, dass ich die vorsichtigen Bedingungen der Ehetren-

') Ausnahmsweise im Falle dos Adulteriums.
5) Öfters aber, z. B. auf der Bühne, lächerlich gemacht!



— 30 —

nung, welche in der These stehen, nicht berücksichtige. Es
steht ja, dass die vom Staate eingesetzte Behörde vorsichtig ihre
Einwilligung zur Trennung geben wird ; nicht leichtsinnig,
sondern vorsichtig. Die Zulassung der Trennung wird nur eine
ausnahmsweise sein, wird nur aus schwerwiegenden Gründen
gestattet. Es wird ja auch von „der idealen Unauflösbarkeit
der Ehe" gesprochen. „Sittlich-religiöse Auffassung", „sittlich-
religiöser Inhalt!"

Ich bin weit entfernt, an der Redlichkeit der Verfasser der
These zu zweifeln; sie glauben an das, was sie schreiben, sie
schrieben es optima Fide Ihre schönen Worte aber sind nur
Worte! und ich glaube, dass diejenigen, welche ihre Ehetrennung

durchsetzen wollen, diejenigen, welche keinen „Respekt"
haben vor den Worten Christi, ebensowenig Respekt haben
werden vor den Worten der These!

Die Zulassung der Ehetrennung, sagen die Verfasser der
These, wird (soll?) ja nur eine ausnahmsweise sein, nur aus
schwerwiegenden Gründen gestattet. Recht schön Wer wird
aber darüber entscheiden Welche weltliche Behörde Ein
oder mehrere Schiedsrichter? Gleichviel wer es auch sei:
Welche Gründe wird der Richter haben, wählen, um zu
entscheiden, ob die Trennung zulässig sei oder nicht? Ob die
angeführten Gründe schwerwiegend sind oder nicht: Wie
wird sich meistens die Sache gestalten? Herr X kommt zum
Richter und bittet, ihn von seiner Frau zu scheiden. Sind
aber ihre Gründe schwerwiegend? Gewiss! Wir leben seit
Jahren separat, meine Frau hatte immer einen unerträglichen
Charakter, ich hasse sie! Ausserdem habe ich ein Verhältnis
mit Fräulein Y, welches ich legalisieren möchte. Ich nehme
mir das Leben, wenn Sie nicht meine Ehe trennen In dem
nämlichen Tone würde auch eine Dame reden (mutatis
mutandis).

Welche Gründe kann irgend ein Richter haben, um die
Bitte abzuschlagen? Liebe, Hass sind subjektive, unberechenbare

Gefühle, die für einen andern Menschen absolut verborgen

sind! Hat der Richter irgend einen ernsten Grund, um die
Bitte abzuschlagen, um dem Bittenden zu sagen: Alles, was Sie

mir erzählen, ist falsch, Sie lügen Ein Priester, der im Namen
Gottes reden könnte, hätte das Recht, die Seele des Bittenden
zu berühren Wer würde aber irgend einem Staatsbeamten



— 31 —

das Recht einräumen, ihm intime Fragen zu stellen Ich kann
nicht annehmen, dass ein Richter eine solche Bitte ablehnen
würde, selbst wenn ihm die Erzählungen auch ein bisschen
erdichtet vorkommen würden ; er hat nicht das Recht, zu zweifeln.

Ich urteile nach dem, was ich in der These sehe und lese ;

von irgendwelchen präzisen Bedingungen l) für die Trennung ist
keine Rede. Leichter kann die Sache nicht gemacht werden

In der Hälfte des XIX. Jahrhunderts waren auch da, wo
die Zivilehe eingeführt worden, Ehetrennungen noch ziemlich
selten. Die Lage der getrennten und später verheirateten
Eheleute war keine leichte Seit den letzten Dezennien hat sich
vieles geändert und nicht zum besten Sollte das auch die
Zukunft der österreichischen altkatholischen Kirche sein?
Jedenfalls wäre ich glücklich, wenn mein „Mahnruf" bei der
Ausarbeitung des neuen Gesetzes der Trennung der Ehe auf
Grund der These VI berücksichtigt würde, denn es handelt
sich um eine tiefe, grundsätzliche Reform in der altkatholischen

Kirche.

IV. — Herr Pfarrer Friedrich JASKOWSKI (Düsseldorf).

These IX:
Die Unterstützung der durch den II. Internationalen

Altkatholiken-Kongress zu Luzern (1892) gegründeten Zeitschrift
„Revue internationale de Theologie" durch die Altkatholiken
aller Länder ist dringend geboten.

Referat: „Meine sehr geehrten Herren! Die Zeitschrift
„Revue internationale de Théologie" ist vor 17 Jahren durch
den zweiten internationalen Altkatholiken-Kongress in Luzern
gegründet worden. Das Schicksal dieser Zeitschrift, ihr Wohl
und Wehe ist daher eine Angelegenheit, die vor das Forum
unserer internationalen Kongresse gehört.

Als die Revue ins Leben gerufen wurde, da wurden grosse
Hoffnungen auf sie gesetzt. Ich erinnere in dieser Hinsicht nur

') Ganz anders wäre die Sache, wenn bei der Trennung auf Grund
des Ehebruches die schuldige Partei nicht mehr das Recht hätte, eine neue
Ehe zu schüessen Davon aber ist keine Rede in der These.



— 32 —

an die Worte, mit welchen auf dem Luzerner Kongress Seine
Excellenz Herr General Kirejew, den wir heute zu unserer
grossen Freude wieder in unserer Mitte sehen, für die Gründung

dieser internationalen Zeitschrift eintrat und uns alle für
dieselbe begeisterte.

Unsere Hoffnungen, die wir damals auf die Revue gesetzt
haben, sind erfüllt.

Die Revue ist ein wissenschaftliches Organ geworden, in
welchem die bedeutendsten Geister, die wir Altkatholiken
besitzen, sowie unsere Freunde aus der griechischen, aus der
anglikanischen, aus der evangelischen Kirche ihre Arbeiten und
Studien über theologische, kanonistische und philosophische
Fragen veröffentlicht haben und noch gegenwärtig veröffentlichen.

Jeder gebildete Mann findet in der Revue Aufschluss
und Belehrung über die verschiedensten Fragen, welche Religion

und Kirche betreffen; ganz besonders aber ist die Revue
ein wissenschaftliches Organ für die weitere geistige Ausbildung

unseres Klerus geworden, namentlich der Geistlichen, die

aus der römischen Kirche zu uns herüberkommen, beladen noch
mit einem ungeheuren Ballast von Irrtümern, Vorurteilen,
Engherzigkeiten, und die erst eine Korrektur ihrer Ansichten
vornehmen müssen, ehe sie segensreich unter uns wirken können,
wie dies unser hochwürdigster Herr Bischof Herzog vorgestern
in seinem herrlichen Vortrag zur These I unseres Kongresses
des Näheren entwickelt hat.

Nun, meine Herren, diese Revue, die bei ihrer Gründung
so freudig von uns begrüsst worden ist und die seither so Grosses

geleistet hat, ist in ihrer Existenz bedroht und zwar in
finanzieller Hinsicht. Sie hat nicht die Anzahl Abonnenten gefunden,
die sie verdient, nicht die Anzahl Abonnenten, die ihre Existenz
zu sichern im stände ist. Der Redakteur der Revue, Herr
Professor Michaud, hat bereits vor zwei Jahren einen Appell an
den Altkatholiken-Kongress im Haag gerichtet, und uns zu wissen

gegeben, dass er die Revue nicht weiter fortführen kann,
wenn ihr nicht 100 neue Abonnenten zugeführt werden. Llerr
Professor Michaud hat mir auch in diesen Tagen geschrieben,
dass die Revue ein jährliches Defizit von 1500 Franken hat,
und er klagt, dass derselben so wenig Interesse entgegengebracht

wird, dass z. B. viele unserer Geistlichen in Deutsch-



— 33 -
land auf die Revue nicht abonniert sind, ja dass es in ganz
Österreich-Ungarn nur zwei Abonnenten der Revue gibt.

Diese Gefahr, in welcher die Revue sich befindet, veranlasst

mich, Sie zu bitten, meine Herren, die neunte These
unseres Kongresses anzunehmen, welche lautet:

„Die Unterstützung der durch den zweiten internationalen
Altkatholiken-Kongress zu Luzern (1892) gegründeten Zeitschrift
„Revue internationale de Théologie" durch die Altkatholiken
aller Länder ist dringend geboten."

Aber, meine Herren, mit der blossen Annahme dieser These
ist der Revue nicht geholfen. Wir müssen vielmehr dafür
sorgen, dass sie 100 neue Abonnenten, bezw. eine Mehreinnahme
von 1500 Franken jährlich erhält, und ich würde mich freuen,
wenn unser Kongress Mittel und Wege fände, durch Avelche
ihre Existenz gesichert wird. Denn darüber sind wir, glaube
ich, alle einig: eingehen darf die Revue auf keinen Fall,
geholfen werden muss ihr unbedingt; ja ich halte es für eine
Ehrensache, ihr zu helfen, und es wäre ein Armutszeugnis
sondergleichen, wenn wir die Revue, eine Schöpfung unseres
Kongresses, im Stiche lassen, wenn wir sie ruhig sterben lassen würden.

Und wie leicht kann der Revue geholfen werden
Wenn jeder altkatholische Geistliche auf die Revue abonniert

und dafür sorgt, dass eine jede Gemeinde, die von ihm
pastoriert wird, wenigstens in Einem Exemplare auf die Revue
abonniert — oder wenn einzelne Altkatholiken, die dazu in der
Lage sind, der Revue mit einer einmaligen Summe helfen, oder
einen Jahresbeitrag zu ihrer Unterstützung zeichnen, dann ist
der Revue mit einem Schlage geholfen. Sollten nicht 15 unter
uns zu finden sein, die für die nächsten 5 Jahre einen Jahresbeitrag

von 100 Franken für die Revue zeichnen. Ich will
unter diesen 15 gerne der erste sein.

Wenn wir auf diese Weise alle uns helfend um die Revue
scharen, dann retten wir sie nicht bloss aus ihrer Geldkalamität
und erhalten uns diese vortreffliche wissenschaftliche Zeitschrift,
sondern wir zeigen uns auch dem Manne gegenüber dankbar,
der jetzt bereits 17 Jahre hindurch einen grossen Teil seiner
Zeit, seiner Kraft der Revue zum Opfer gebracht hat."

Nach meinem Referat sprach nur noch Herr General
Kirejew einige wenige Worte zur Empfehlung dieser These,
worauf dieselbe einstimmig angenommen wurde.

Revne intern, de Théologie. Heft 6D, 1910. 3



— 34 —

Danach erklärten sich mehrere Kongressmitglieder mir
gegenüber bereit, für die Verbreitung der Revue in ihren
Gemeinden zu wirken, dieselbe auch finanziell zu unterstützen.

Das veranlasste mich, sofort auf dem Kongresse zu
erklären :

„Ich sehe, meine Herren, dass unter den Kongressmitgliedern

Bereitwilligkeit vorhanden ist, der Revue zu helfen; ich
werde deshalb eine Liste zirkulieren lassen und bitte diejenigen
Herren, w7elche der Revue helfen wollen, einen Jahresbeitrag
zur Unterstützung derselben für die 5 folgenden Jahre (1910
bis 1914) zu zeichnen."

— La Direction remercie vivement M. le curé Jaskowski.
de sa généreuse initiative et de son dévoué concours, ainsi que
tous les amis qui ont bien voulu s'engager â soutenir notre
Revue. Si elle avait eu besoin d'un encouragement, elle l'aurait
en ce moment. Tous, mettons-nous donc à l'œuvre avec une
ardeur nouvelle: car la moisson dans l'avenir sera abondante;
mais c'est encore le moment de labourer, et de labourer avec
un courage d'autant plus grand que les temps sont mauvais.
Sénèque a remarqué, en rougissant de honte pour le genre
humain, que le monde se pressait au théâtre pour y applaudir
un joueur de flûte ou de trompette, tandis que la maison d'en
face était vide, celle où le philosophe Metronax apprenait aux
homines à être des hommes de bien. Hélas! ce qui se passait
dans la société payenne se renouvelle dans notre société, dite
chrétienne. On a de la curiosité, de l'empressement, de l'argent,
pour les bagatelles, les frivolités, les publications ineptes et
même infectes, et l'on néglige les ouvrages sérieux où sont
discutées les questions philosophiques et religieuses qui importent
le plus au perfectionnement de notre conscience et de notre
vie spirituelle. Si nous sommes un petit nombre (pusïllus grex),
rappelons-nous du moins les Douze Apôtres, leur zèle, leur
dévouement, leur persévérance, et surtout le Maître. N'est-ce pas
pour lui, avant tout, que nous travaillons?


	Einige Dokumente vom Altkatholikenkongress in Wien

