Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)
Heft: 69
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES.

I. — Un ouvrage sur le Jansénisme').

Le jésuitisme étant 1'éiément principal du catholicisme ro-
main d’aujourd’hui, et le jansénisme €tant la béte noire du jésui-
tisme, il est naturel que plus le jésuitisme se développe dans
le monde catholique-romain, plus le jansénisme y est considéré
comme une peste. «La peste du jansénisme», disent les
« Etudes » du 20 aofit 1909 (p. 494).

Le plan ultramontain était celui-ci. L'ordre des jésuites
ayant été fondé pour faire triompher 1'absolutisme papal dans
IEglise et sur les Etats, il fallait trouver un moyen commode
pour provoquer, de la part du pape, des actes d'autorité ab-
solue, actes qui fussent acceptés sans difficulté par les masses
vu le peu d'intérét qu'elles auraient attaché aux choses qui en
auraient été l'objet. En conséquence, on imagina une nouvelle
hérésie, qu'on représenta comme extrémement dangereuse: le
jansénisme. On se garda bien de préciser en quoi cette mons-
truosité consistait. On s’en prit habilement &4 un gros ouvrage
trés savant et que personne ne lisait: I’ Awugustinus, ouvrage
composé par feu I'évéque Jansenius, qui n’était plus la pour
s'expliquer et se défendre. On en fit des extraits, prétendus
ou réels, en tout cas peu clairs et qui pouvaient s’interpréter
dans des sens multiples, parmi lesquels il y en aurait au moins
un de répréhensible. Le pape les condamna non seulement en
eux-mémes, mais aussi comme étant contenus, de fait, dans
le livre en question, et bien plus, cette condamnation porta
sur le sens méme dans lequel Jansenius les avait entendus

') Le Fansénisme, Etude doctrinale par J. Paquier. Paris, Bloud, 1 vol. in-16,
525 p; 1909.



— B

personnellement. Le pape devinait ce sens. C'était un fait dit
dogmatique, sur lequel il fallait que le pape fat reconnu pour
infaillible. Ces prétentions étant nouvelles, les prétendus jan-
sénistes protestérent et résistérent en partie, d'abord au nom
de la libert¢ de leur conscience, ensuite par respect pour
I'évéque Jansenius qu'ils avaient vénéré et surtout par respect
pour St. Augustin dont la doctrine é€tait celle que Jansenius
avait voulu expliquer. On discuta sur le droit et sur le fait,
sans s'entendre; et plus il y avait confusion, plus le pape,
sous l'influence des jésuites, frappait et condamnait. Inno-
cent X, Alexandre VII, Clément XI, etc., sévirent a4 qui mieux
mieux. Il fallait leur obéir sous peine d'étre traité d'hérétique,
et ainsi l'autorité doctrinale du pape devenait de plus en plus
absolue et infaillible. Louis X1V était d’autant plus avec les
jésuites et avec les papes qu'il ne pouvait rien entendre a ces
questions et qu'on lui avait représenté les jansénistes comme
des rebelles dangereux! Et le tour fut joué; la définition du
18 juillet 1870 ne fut que la conséquence logique de tous ces
abus d’autorité, véritables piéces montées a dessein.

Le spectre du jansénisme était d’autant plus terrible aux
yeux des masses jésuitisées qu'on ne l'avait jamais vu et que
personne mne pouvait dire au juste en quoi il consistait., Les
jansénistes eux-mémes admettaient ['autorité du pape et leur
conduite était d’'une morale irréprochable; ils exaltaient la foi
en J.-C. et en I'Eglise, ils glorifiaient la grice, ils préchaient
la pénitence et la sanctification et mieux encore ils pratiquaient
leur doctrine. En quoi étaient-ils donc hérétiques? Ni Arnauld,
ni Pascal, ni Nicole, ni Quesnel, ni de Noailles, ni aucun des
jansénistes n’était décrété d’hérésie, mais tous étaient déclarés
hérétiques, et quels hérétiques! Et aujourd’hui encore, il existe
de bonnes ames qui se signent au seul mot de «jansénisme » !

I1 faut avouer que toute cette campagne de préparation
de l'infaillibilité papale a été menée de main de maitre. Aussi
n'est-ce pas un ouvrage banal que celui oli, tout en condam-
nant, bien entendu, le jansénisme, l'auteur le fait en bon prince
avec des airs de modération et des adoucissements incontes-
tables. Le jeu est nouveau.

M. l'aumoénier Paquier reconnait, en effet, que «des fen-
dances, c'est & proprement parler tout le jansénismes (p. 12);
et que la théologie d’Augustin, de Luther, de Calvin, de Jan-



— 117 —

senius, de Pascal, de Bossuet et «d'autres encore», n'a ¢&té
qu'un ensemble de «vues simplement humaines et qu'il ne faut
jamais confondre avec le dogme». On se demande dés lors
comment ces «vues simplement humaines » ont pu &étre trans-
formées les unes en dogmes et les autres en hérésies. L'auteur
enseigne que «1'Eglise nous laisse foufe liberté d'opinion pour
l'intensité et la durée de la félicité du premier homme » (p. 235);
et cependant il taxe d'«exagérée» (il ne dit pas hérétique)
I'idée que le jansénisme se faisait de cette félicité (p. 23). Plus
loin, il pose la distinction entre 'ordre naturel et l'ordre sur-
naturel, et la responsabilité de 'homme en regard de la toute-
puissance de Dieu, comme «les deux grands principes qui
sont a la base de l'enseignement de 1'Eglise et au fond de
toutes les querelles du jansénisme » (p. 36); or ces deux grands
principes ¢taient certainement admis par les jansénistes: car,
si les jansénistes exagéraient la déchéance de la nature hu-
maine, ils ne niaient nullement la distinction entre cette nature
et le surnaturel, et s’'ils amoindrissaient le libre arbitre, ils ne
niaient nullement sa responsabilité envers Dieu.

« Aujourd’hui, ajoute l'auteur, ces querelles se sont apai-
sées» (p. 236), En vérité, fallait-il appeler hérésies et pestes de
simples «querelles »? Toutefois, M. P. reconnait que le «pro-
bleme » de la liberté humaine reste toujours a élucider. D’ou
l'on est en droit de conclure que les fameuses décisions des
papes sont loin d’avoir répandu la lumiére nécessaire. M. P.
va méme jusqu'a abandonner, ce semble, 'ancien thomisme et
I'ancien molinisme, et 4 en prévoir de nouveaux gJui seront
meilleurs! «Ce sera peut-étre, dit-il, un nouveau thomisme et
un nouveau molinisme, ce seront des constructions nouvelles,
une maniére nouvelle de voir le méme dogme qu’autrefois,
Sans doute une synthese nouvelle ... Cette synthese sera
méme meilleurve que les anciennes si elle explique d’'une ma-
niere plus saisissante comment les mille tentacules de I'action
de Dieu peuvent aboutir aux mille ramifications de l'action
humaine pour rendre cette action divine sans la faire cesser
d’étre humaine et libre» (p. 237). M. P. semble donc loin de
trouver parfait 1'état de choses créé, en matiére dogmatique,
par les constitutions et les bulles des papes relatives au jan-
sénisme.

Sur la morale janséniste, il n’hésite pas a glorifier - les



— 118 —

grands caracteres, les hautes vertus, les héroismes admirables»
qu'il y eut dans le jansénisme (p. 295). Il déclare que Jansenius
fut «un digne évéque », Saint-Cyran « un prétre austere». Cette
page ou il rend hommage a la mére Angélique, a Arnauld, a
Pascal, au curé Besson, est trés belle. Il cite méme ces mots
de Sainte-Beuve et de Royer-Collard: «Si pour la France il y
avait eu moyen de devenir un pays de force et de légalité,
c'eit été par des.  hommes au tempérament janséniste . . .
C'étaient des gens avec qui l'on savait sur quoi compter »
(p. 297). Voir aussi p. 299: «Tous ces héroismes, toutes ces
vertus, toutes ces souffrances provoquent 1'étonnement et ’ad-
miration. Le Souverain Juge, en qui ces hommes et ces femmes
croyaient fermement, et qui regarde avant tout la bonne vo-
lonté, le Souverain Juge aura su les récompenser selon qu'ils
le méritaient». — Bravo! Enfin un peu de justice!

Mais, aprés ces compliments, l'attaque. Quoique triple,
cette attaque n’est pas tres sérieuse. La voici: «La morale
janséniste: 1° substitue la crainte de Dieu a 'amour de Dieuy,
et ainsi elle va contre la vraie nature de nos relations avec
Dieu; 2° elle ne s’adapte pas a tous les temps ni a toutes les
personnes; et par 1a, elle va contre le caractére d'universalité
de I’Eglise catholique; 3° elle méconnait I'élément matériel qui
est une partie de notre élre; elle mdéconnait méme la nature
de la vie, et par 1a elle va a la négation de la nature humaine.
Du reste, chez beaucoup de jansénistes, ces défaunis n'étaient
pas poussés a l'extréme: le mot fendaice est, dans beaucoup
de cas, le plus heureux dont on puisse se servir quand on
parle des dispositions des jansénistes, de la morale des jansé-
nistes. Dans ces dispositions, dans cette morale, il n'y a sou-
vent rien de bien précis, mais pourtant des tendances caracté-
ristiques » (p. 300). — Est-ce assez bénin?

Cette modération est certainement plus caractéristique que
les tendances en question. Oui, certes, les jansénistes ont in-
sisté sur la crainte de Dieu, et qui oserait dire que ce soit
une erreur? N'est-elle pas le commencement de la sagesse?
Quant a la substituer a I'amour de Dieu, il n'en a jamais été
question; c'est méme pour avoir exigé la présence de l'amour
de Dieu dans la contrition que Saint-Cyran a encouru la colere
de Richelieu. Quant a prouver que le respect de Dieu, tel que
les jansénistes l'exigeaient, était dénué de confiance en Dieu,



— 119 —

M. P. ne l'essaie pas; il I'affirme, mais les preuves font défaut.
C'est aussi une bien mesquine chicane que de reprocher a ces
hommes de progrés d'avoir cherché toujours le plus parfait, et
d’'avoir voulu toujours se rapprocher davantage du Christ et
de I'Eglise primitive (p. 327-329). Méme mesquinerie, en ce qui
concerne le reproche d'immutabilité qui leur est adressé, comme
si la fidélité au «dépot» de la foi empéchait de s'adapter aux
-différentes époques, aux différents milieux, aux différentes con-
ditions (p. 331-333). M. P. nous surprend plus encore quand il
reproche aux jansénistes de n’avoir pas voulu comprendre le
casuisme (p. 333-334); il sait cependant bien de quelle honteuse
espéce était le casuisme qui faisait horreur aux jansénistes et
méme a Bossuet. En vérité, il faut étre bien a court d’argu-
‘ments contre le jansénisme pour lui reprocher encore d'avoir
voulu «introduire en tout la froideur et la sécheresse » (p. 338).
Heélas! il serait bien & souhaiter que le culte romain d’aujour-
d’hui fit moins théatral, moins pompeux, moins mondain, et
qu'il etit de ce sérieux chrétien que M. P., pour le besoin de
sa cause, traite de froideur et de sécheresse. Il est aisé de
tomber sur les défauts jansénistes, mais tout homme impartial
-concédera qu’ils ne sont pas contagieux de nos jours, et que
ceux de l'ultramontanisme jésuitique sont autrement funestes.

Le chapitre sur les miracles du jansénisme est trés em-
barrassé ou trés malicieux. Le lecteur choisira le qualificatif
qui lui plaira. M. P., né malin, y trouve de la profondeur
(p- 522). Voici comment le jansénisme renferme, dit-il, «une
part de vérité»: «l.es jansénistes ont dit & Dieu: Nous n'avons
pas toujours la liberté de faire le bien; et la raison, c’est que
votre grace ne nous est pas toujours offerte, c’'est que vous
nous faites défaut, c'est que J.-C. n’est pas mort pour nous tous.
Et Dieu leur répond: Oui, dans des cas exceptionnels, ’homme
peut aller jusqu'a perdre la liberté. Mais la vraie cause de
cette privation, ce n'est pas l'absence de ma grace, c'est la
domination du corps sur 'Ame.» — Les jansénistes accusés
d’avoir laissé leur corps dominer sur leur ame! N'est-ce pas
un comble? Mais continuons: — «Ce sont les tares corporelles,
c’est la névrose et I'hystérie... Et cette dégénérescence, cette
névrose et cette hystérie, elles pourront étre activées par une
force supérieure, par la force diabolique. Puisque vous avez
refusé ma grace, que vous aves refusé les appels que je vous



— 120 —

ai fait entendre par la bulle Unigenitus, je permettrai que ces
puissances matérielles et diaboliques vous enlévent votre liberté »
(p. 523). — En vérité, n'est-ce pas joli? "Les convulsions de
Saint-Médard furent la réponse a l'orgueilleux entétement jan-
séniste! Ah! Messieurs de Port Royal, vous avez désobéi au
pape, vous allez en conséquence perdre votre liberté et votre
raison; la révolte contre le pape, sachez-le, meéne tout droit a
I'hystérie! Tel est l'enseignement « profond» de toute cette
histoire !

Apres cette fin charmante, j'aurais mauvaise grace a faire
remarquer a lingénieux auteur que ses chapitres sur Bossuet
ct le jansénisme, sur Racine et le jansénisme, bien qu'intéres-
sants, ne touchent pas a la question dogmatique, la seule qu'il
ait voulu étudier (a-t-il dit). Les chapitres sur St. Augustin,
sur Luther, et méme sur le thomisme, ne sont guere gue du
délayvage dans une étude sur le jansénisme; les lecteurs au-
raient pu étre mis au courant des confusions possibles, en
quelques pages seulement.

Il faut remercier 'auteur d’avoir commencé son étude par
une distinction trés importante et aujourd’hui trés oubliée: la
distinction entre le dogme et la théologie (p. 6). Malheureuse-
ment, il ne remarque pas que 1'Eglise romaine est la premiere
a la violer, en transformant en dogmes ses prétendues défini-
tions, qui ne sont que des opinions théologiques, souvent méme,
erron¢es et tenues pour erronées pendant des sieécles. Aussi
M. P. se trompe-t-il gravement sur l'étendue du dogme (p. 7).
Il accuse les protestants de substituer la théologie au dogme
(p. 11); comment ne voit-il pas que c'est aussi la grande faute
de son Eglise? Et il conclut 4 la nécessité d'une autorité doc-
trinale «qui regle les mouvements de la théologic» (p. 13).
Abus et erreur. Il suffit que I'Eglise conserve exactement le
dépot des enseignements du Christ; en eux est le salut. Quant
aux variations des explications des hommes, elles sont utiles
et méme nécessaires. Faire de 1'évéque de Rome la regle de
la théologie est de l'enfantillage et, disons le mot, de la fla-
gornerie, E. MicHAUD.



— 121 —

II. — Benoit XIV et la bulle Unigenitus d’apres le duc
de Choiseul.

L.e duc de Choiseul, nommé par Louis XV ambassadeur
a Rome, arriva dans cette ville en novembre 1754. Le pape
était alors Benoit XIV. De Choiseul écrivit, dans ses Aénoires,
un chapitre intitulé: on ambassade a Rome; chapitre qui a
été publié par MM. Et. Charavay et Jules Flammermont, dans
la «Revue de Paris» (1° juillet 1899, p. 5-24). Ce chapitre est
tres intéressant, et j'en détache ce qui concerne la trop célebre
bulle Unigenitus, les lecteurs apercevront une fois de plus,
dans les troubles de 1'Eglise de France a cette époque (1755),
la main perturbatrice et néfaste des jésuites.

« Pendant mon ambassade a Rome, je n’eus que deux affaires
essentielles: la premiere d’empéecher que le pape et la cour romaine
ne se laissassent €chauffer par une partie du clergé de France qui
écrivait 2 Rome des lettres inflammatoires sur nos misérables affaires
de la constitution Uwnzgenztus. Les éveques constitutionnaires écri-
vaient journellement au pape: ils avaient des émissaires 4 Rome;
ils auraient voulu mettre non seulement le royaume de France, mais
la chrétienté en combustion pour '’honneur de cette bulle. Heureu-
sement que sur cette matiere le pape était aussi sage qu’il était
instruit; il avait été secrétaire du concile de Latran et me racontait
toutes les friponneries qui s’étaient pass€es dans cette assemblée
pour y faire admettre la bulle Unrzgenitus comme régle de foi; il
s'étonnait quelquefois avec moi que des matiéres sur la grace, in-
compréhensibles par elles-mémes, occasionnassent du trouble dans
un royaume aussi €clairé que la France, tandis, disait-il, que ces
matiéres n’étaient bonnes a disputer que dans des écoles théolo-
giques. Je lui faisais sentir alors que les meémes personnes qui
avaient fait désirer a la cour de France la bulle Unigenzius, qui
avaient eu le crédit de l'obtenir de Rome, qui avaient, selon ce
que je savais de lui, intrigué au concile de Latran pour donner a
cette bulle un caractére respectable, ces mémes personnes avaient
intérét de continuer, pour se rendre recommandables, le trouble que
la bulle avait occasionné dans le royaume.

Les jésuites étaient les auteurs de la bulle pour satisfaire leur
vengeance contre Port-Royal; les jésuites étaient de méme les con-
seils des évéques imbéciles qui mettaient autant de chaleur au sou-
tien de ce décret de Rome, et je prédisais au pape que si, par un
bonheur inattendu, il ne se trouvait plus en France d’opposants a
la bulle Unigenitus, les jésuites inventeraient un autre sujet de con-



o122 —

troverse pour former deux partis dans le royaume et avoir des
ennemis a combattre et des aveugles prosélytes a gouverner; car
les jésuites ne veulent pas étre comme les capucins un simple ordre
religieux; il faut qu’en France ils intriguent, fassent du bruit, gou-
vernent le roi, la famille royale, les évéques, et enfin, quelque
malheur qui puisse arriver au royaume, ils croient avoir besoin de
gouverner un parti dans I'Etat pour conserver de la célébrité et
alimenter la vanité de leur ordre. Ces conversations ne déplaisaient
pas au pape, qui désirait le bien et la tranquillit¢ dans 'Eglise et
qui n'estimait point les jésuites. Je n’eus pas de peine & lui per-
suader de ne point répondre a toutes les lettres qui lui étaient
écrites sur ce sujet et de ne point écouter les insinuations qui
pourraient lui étre faites pour I'engager a soutenir le fanatisme in-
trigant de la plupart des évéques frangais. Ces évéques, d’ailleurs,
n’avaient aucun talent personnel; leur seul mérite, qui en est un,
mais qui n’est pas tout pour I’épiscopat, était d’avoir des mceurs
assez bien réglées. Les prétres sots et ambitieux ressemblent beau-
coup aux femmes qui se croient tout permis, méme de rendre
leurs maris malheureux, quand elles n'ont point d’amants.

Le pape savait parfaitement ce qu'il devait penser de I'entéte-
ment ignorant et brutal de M. de Beaumont!), archevéque de Paris.
Il n’ignorait pas que ce prélat, tout sot qu’il était, avait 'ambition
de dominer le clergé de France, et que sa vanité excessive était
nourrie par l'admiration de la famille royale et de quelques cail-
lettes de la cour et de la ville. Les acolytes de l'archevéque de
Paris étaient un archevéque d’Auch, Montillet, bon homme et qui
était sot de bonne foi, I'archevéque de Tours, Fleury, au-dessous
du médiocre, son frere I'évéque de Chartres, qui joignait a la sot-
tise une colére opiniatre et grossiere: ils étaicat une gquinzaine
d'éveques de cette force qui, souffiés par les jésuites, se mettaient
en avant pour attiser le feu de la discorde dans le royaume. Je
n'avais pas de peine a les faire juger par un pape sage et éclairé
et a faire connaitre que ceux qui répétaient sans cesse qu'ils sou-
tenaient la cause du Saint-Siége, dans le fond ne faisaient tant de
bruit que pour leurs causes particuli¢res et pour se rendre célebres.

Il y eut en 1755 une assemblée du clergé qui fut orageuse,
parce que la cour eut l'imprudence d'y laisser traiter la question
du refus des sacrements, ordonné par certains évéques contre les
réfractaires a la bulle Unzgenztus. 1.’archevéque de Paris avait ima-
giné d’ordonner que l'on ne donnat le viatique qu'a ceux qui re-

1) Christophe de Beaumont, né le 26 juillet 1703, évéque de Bayonne en 1741,
archevéque de Vienne en 1745, et de Paris de 1746 a sa mort, survenue le 12 dé-
cembre 1781.



— 123 —

mettraient a leur curé un billet de confession. Cette ordonnance
de sa part avait deux motifs: le premier, d’empécher que des
prétres non approuvés par lui confessassent dans son diocese; le
second, de faire refuser I'absolution aux jansénistes par les prétres
approuvés, car alors il y avait infiniment plus de jansénistes obscurs
[que] connus. L’archevéque défendait aux prétres approuvés d’ab-
soudre les rebelles a la constitution: il faisait de cette rébellion un
cas privilégié qu’il se réservait a lui seul, de sorte qu'un janséniste
mourant était fort embarrassé; il n’osait pas produire le billet d’un
autre prétre janséniste qui n’était pas approuvé, et, s’il se confes-
sait 4 un prétre approuvé, ou il lui accordait ’absolution ou il la
lui refusait. S’il la lui accordait, sur-le-champ l'archevéque retirait
ses pouvoirs a ce prétre; s'il la lui refusait, il mourait sans rece-
voir le viatique, ce qui est une dure extrémité pour un pauvre jan-
séniste. L’archevéque crut par cette conduite avoir trouvé le vrai
moyen de persécuter le jansénisme. Je crois méme qu'il avait obtenu
I'approbation verbale du roi, lequel n’avait pas compris et n'est
pas en état de comprendre la conséquence d'un tel projet. La fa-
mille royale, sans la comprendre davantage, excitée par les con-
fesseurs jésuites dans l'horreur du jansénisme, avait exalté les vues
d’un aussi courageux et aussi saint prélat.

L’archeveéque ne fut pas longtemps sans s’apercevoir que son
projet rencontrait des difficultés. A la premicre demande d’un billet
de confession il trouva de la résistance. Son systeme d’oppression
et d’inquisition fut divulgué et combattu par les tribunaux sécu-
liers. Le prélat se crut soutenu par la cour; il mit de l'acharne-
ment au soutien de sa volonté. On lui tendit des panneaux dans
lesquels il tomba, ainsi que doit y tomber un homme entété et qui
n'a pas assez de lumiéres pour combiner sa marche avec les cir-
constances, Il refusait de donner les sacrements; le parlement les
faisait donner de sa propre autorité. Il interdisait les prétres qui se
prétaient aux vues des magistrats; le parlement décrétait et ban-
nissait les curés et les prétres qui par les ordres de l'archevéque
refusaient les sacrements. LLa confusion devint extréeme, et la cour,
selon sa louable coutume, pour se tirer d’embarras et avoir un
moment de paix, exila l'archevéque de Paris pour avoir l'air de ne
pas soutenir un trouble qu’elle-méme avait autorisé et pour le punir
d’avoir été assez imbécile de compter sur le soutien du roi et de
la faible famille royale.

Dans le fait, l'archevéque avait tort d’établir une inquisition et
une persécution sur un point de controverse plutdt que de doctrine,
qui avait déja causé en France infiniment de troubles, sur lequel
il n’y avait pas d’espérance de faire revenir le parti opposé, dont



— 124 =

I'état était d’étre janséniste et dont on augmentait la considératiom
en le persécutant. IL’archevéque aurait di voir ce que la bonne
compagnie du royaume voyait, qu’il n'y aurait plus de jansénistes
quand les molinistes éviteraient d’en parler, et que les évéques,
ainsi que le gouvernement, auraient un silence méprisant sur les
questions de la grace qui sont un mystére pour 'humanité, et sur
la bulle Unigenitus, ancien ouvrage de lintrigue et de la mauvaise
foi. Le Parlement, de son coté, ou il y avait un parti janséniste,
se comporta comme l'esprit de parti, quand il é’empare d'une so-
ciété, conduit toujours: au lieu de mettre dans ses délibérations la
sagesse, la prudence et le bon exemple pour les peuples, si digne
de l'ancienne magistrature, il mit dans ses délibérations une préci-
pitation indécente: il ordonna l'administration des sacrements: il
décréta, bannit les curés, les prétres, envoya de ses membres pour
faire exécuter ses arréts, et ne parut pas avoir plus de mesure dans
sa conduite que l'archeveque n'en avait eu dans la sienne. Si cette
confusion entre le spirituel et le temporel était arrivée deux siecles
plus tot, elle aurait pu faire verser du sang. En méme temps que
cette idée fait frissonner, nous devons sentir le bonheur qu’étant
gouverné par un prince du X° siecle, les lumiéres de celui-ci nous
préservent de la crainte de pareils malheurs.

Les choses ¢taient dans cet état lorsque se tint l'assemblée du
clergé de 1755. Le pouvoir des évéques sur 'administration des
sacrements y fut cdmme de raison agité. L’archeveque exilé, les
prétres décrétés et en fuite, le Parlement portant la main a l'en-
censoir en ordonnant 'administration des sacrements, étaient toutes
des questions qui touchaient directement le clergé. Il fallait, dans
les discussions du clergé sur ces questions, revenir au principe qui
était la vraie qucstion, savoir si la buile Uzmigenzins était un décret
tellement respectable que ceux qui n'adhéreraient pas a cette bulle
avec une soumission entiere de cceur et d’esprit devaient étre re-
gardés comme séparés de I'Eglise et s'ils méritaient par le titre de
leur opposition que l'on leur refusat les sacrements jusqu'a ce qu’ils
se rétractassent. L’affirmative était l'avis de l'archevéque de Paris
et de seize membres de l'assemblée qui étaient aftiliés a son sen-
timent, les uns de bonne foi, par pure ignorance et instigation jé-
suitique, les autres par esprit d’'intrigue et pour se faire valoir aupres
de la famille royale. Le cardinal de la Rochefoucauld, homme
doux, noble, simple, un véritable gentilhomme, qui se trouvait
grand-aumonier du roi et chargé de la feuille des bénéfices, prési-
dait a cette assemblée, et son avis, ainsi que celui de seize autres
membres, était infiniment plus mitigé, de sorte que l'assemblée se
trouva partagée sur le point principal et que la voix du président
était la seule qui emportait pour un avis. Les seize opposés au



— 125

cardinal étaient des tétes chaudes et entétées que 'on ne put jamais
réunir a un sentiment modéré. L’intrigue, la fausseté, la déraison
et lUopiniatreté intimideérent M. de la Rochefoucauld, qui avec ses
bonnes qualités avait le défaut d’étre un peu faible, de sorte que
I'assemblée remit au roi deux opinions différentes sur une question
qui occasionnait des troubles dans le royaume.

Je crois que si alors le ministére du roi n’avait pas favorisé
le bruit pour servir l'intrigue particuliere de chaque ministre, et s'il
avait osé étre plus fort en principes d’administration et en action,
il aurait saisi l'occasion pour déclarer au clergé authentiquement
que le roi, a I'exemple de son bisajeul et d’'apres les différentes
déclarations qu’il avait fait enregistrer dans ses cours, nommément
celle de 1730, regardait la bulle Unzgenzéius comme un décret du
Saint-Siege qui méritait le respect de tous les fideles, mais que
comme il voyait que les différentes oppositions qu’avait éprouvées
cette bulle, de méme que les moyens qui avaient été employés
pour la soutenir occasionnaient journellement dans son royaume
des points de controverse et de discorde, qui étaient soutenus par
des actes de violence aussi scandaleux que nuisibles au véritable
esprit de charité et de paix de la religion, Sa Majesté, a 'exemple
des autres souverains catholiques qui avaient regu cette bulle, vou-
lait qu’elle demeurat ensevelie dans le plus parfait et le plus pro-
fond oubli, et qu’il défendait aux archevéques et éveques de son
royaume, au clergé séculier et régulier, aux facultés de théologie,
non seulement de parler de la bulle, mais encore de toutes les
questions ou renfermées dans la bulle ou qui en avaient été les
motifs; la méme défense a ses cours et autres juges, sous peine
au premier qui manquerait a cette défense, de quelque condition,
qualité, dignité et état qu'il soit, d’étre puni comme perturbateur
du repos public et comme auteur de troubles nuisibles a la sain-
teté de la religion. Il fallait faire enregistrer cette déclaration en
maitre dans toutes les cours du royaume, la faire recevoir de gré
ou de force par l'assemblée du clergé et punir bien séveérement le
premier éveque, prétre, etc., ou le premier magistrat qui y aurait
manqué, Alors la faute que le pere Letellier avait fait faire a
Louis XIV aurait été réparée en partie, et en joignant le mépris
pour la secte janséniste a la punition des réfractaires a la déclaration,
bient6t 'on n’aurait plus entendu parler de bulle Unigenztus.

Pour suivre ce parti, il aurait fallu un roi qui eat de la force
et quelque intelligence, et des ministres qui ne fussent pas occupés
d’intrigue et de leurs seuls intéréts. La France n’avait ni l'un ni
Yautre. On prit le parti a la cour d’engager les deux partis en
contradiction dans l'assemblée, de s’adresser au pape pour avoir



— 126 —

son avis, L’'on n’eut pas la précaution, en les engageant de re-
courir a l'avis du Saint-Pere, de les lier par l'obligation de suivre
cet avis, ce qui était cependant tres prudent puisque on leur per-
mettait le recours a Rome. Le roi m’envoya des instructions pour
prévenir le pape sur la décision que l'on allait lui demander. Jus-
qu'a ce moment, d’aprés mes instructions, je n’avais été occupé
qu'a empécher la cour de Rome de se méler de nos disputes ecclé-
siastiques. J’étais obligé tout d’un coup de changer de langage en
lui demandant de les décider. Je crois que rien n’est moins poli-
tique dans tout Etat catholique que d’avoir recours a Rome pour
apaiser les troubles intérieurs. Je ne m’avisai pas de faire faire cette
réflexion au ministere. J'étais ambassadeur et, ainsi que la cour de
Rome, je n’étais pas faché d’étre chargé d'une affaire d’éclat; mais,
au lieu de solliciter le pape de donner une décision sur les dix
articles des dix-sept prélats de I'assemblée ou sur les huit des seize,
j'imaginai de proposer a la cour, qui adopta mon projet, d’engager
le Saint-Pére de donner une bulle qui contint 'explication claire
de son sentiment sur les obligations qu’imposait la bulle Unzgenitus
et de faire en sorte que cette nouvelle bulle anéantit la premiére,
de sorte que ce ne serait plus une décision du pape sur des articles
proposés par notre clergeé, mais l'opinion du pape Benoit XIV sur
la bulle de Clément XI.

Cette tournure me parut plus favorable pour établir la paix.
Jeus le bonheur et le mérite de la faire adopter au pape, qui na-
turellement aimait mieux faire un ouvrage d’apres lui-méme que
de donner une décision sur louvrage des autres. Je lui présentai
quelques points intéressants, analogues aux libertés de notre Eglise,
que je le suppliai de ne point négliger dans sa bulle. Comme il
est d'usage pour ces sortes d’ouvrages que le pape consulte des
cardinaux, je fis en sorte que le pape prit pour consulteurs les car-
dinaux que je lui désignai. Ceux que je proposais étaient sages,
instruits. Je vivais intimement et je prenais des conseils du cardinal
Spinelli, qui était le plus éclairé et le plus en considération des
cing cardinaux qui étaient consultés. Je fis promettre au pape qu'il
ne ferait attention a aucun des mémoires qui lui seraient envoyés
de France, soit de la part des seize, soit de celle des dix-sept
évéques, Enfin, comme la matiére était délicate, et que je ne vou-
lais pas abonder dans mon opinion de maniére a me compromettre,
le pape convint qu’il me communiquerait la minute de la bulle pour
que jec l'envoyasse au roi, qui de son coOté ferait les observations
les plus utiles pour la tranquillité de son royaume: qu’au retour
des observations le pape les considérerait et que, si les deux puis-
sances se rapprochaient dans le méme sentiment, il donnerait la
bulle; si au contraire 'opinion et la conscience du pape ne lui



— 127 —

permettaient pas d’acquiescer aux observations du roi, et que le roi
ne crut pas devoir les abandonner, alors le projet de bulle serait
comme non avenu. Voila, a ce qui me semble, quand on ne veut
pas avoir de troubles ecclésiastiques dans son royaume et que l'on
croit devoir traiter avec la cour de Rome, la méthode que l'on
devra toujours suivre.

Le pape travailla sa bulle et je me donnai tous les soins dont
j'étais capable pour que son travail et l'avis des cardinaux con-
sultés produisit le bien que l'on espérait et satisfit la cour. J’étais
bien jeune et je connaissais bien peu cette cour quand j’imaginais
qu’elle mettait un grand intérét a 'affaire dont j’étais chargé. Quand
je dis la cour, je veux dire le roi. Cependant, le ministére fut
obligé de faire attention & ce qui se passait a Rome. L.’archevéque
de Paris fit un acte de folie et d’enthousiasme qui réveilla le bruit
que son exil a Conflans et la séparation de l'assemblée du clergé
avaient apaisé. L’archevéque s’avisa de publier a Conflans, en chaire,
sans en avoir prévenu la cour, une instruction pastorale ou il déve-
loppait le sentiment des seize membres du clergé, donnait la bulle
pour une regle de foi et regardait comme séparés de I'Eglise les
rebelles a cette bulle. Il y avait un concert d’infrigues dans cette
démarche. Plusieurs évéques osérent adhérer a cette instruction
pastorale, et, si la cour n’avait pas prévenu les mauvais effets de
cet acte d’éclat, un schisme dans le clergé de France et dans le
royaume en aurait pu étre la suite. On craignait aussi que le pape
n'en fit intimidé et que ses bonnes dispositions ne fussent ralenties.

Si le ministére avait été ou attentif ou de bonne foi, il n’au-
rait pas couru de tels risques. J'ai beaucoup connu l'archevéque
de Paris. Clest un sot, comme je l'ai dit, qui était gaté par les
flatteries de la famille royale et de quelques caillettes, qui avait
Iambition d’étre chef de parti. L’on se servait de cette ambition
pour exciter des troubles, mais son entétement prétendu n’en au-
rait causé aucuns, si l'on avait su lui parler avec fermeté et le con-
tenir selon la volonté du roi. J]’ai eu peu d’affaires a lui pendant
mon ministére, mais lorsque j'en ai eu, je le trouvai toujours plus
souple vis-a-vis de la faveur et de la fermeté que je ne l'ai trouvé
entété: ce qui me fait croire que cette instruction pastorale avait
été donnée a larchevéque, et que sa démarche fanatique était sou-
tenue par une partie du ministére. Quoi qu’il en soit, le pape ne
fut qu'un moment effrayé de cet incident et la minute de la bulle
fut envoyée a la cour, ou 'on prit beaucoup de temps pour l'exa-
miner. L’on fit sur elle des observations sages, l'on changea le
projet de bulle en une lettre encyclique et 'on me renvoya le tout.
Il y eut encore un nouvel envoi avec des changements. Tout fut



— 128 —

adopté par le pape, et aprés une année de travail, la lettre ency-
clique fut adressée en forme au roi, ainsi qu’elle a été imprimée
a limprimerie royale. Je n’ai eu qu’un regret dans cet ouvrage,
qui est que le pape ne dise pas assez positivement ce qu'il veut
faire entendre: mais je dois rendre justice a la cour de Rome, ce
n'est point d’elle que sont venus les ménagements pour la bulle
Unizgenztus; il faut tous les attribuer au ministére de France.

C’est ainsi que les deux points intéressants de ma mission a
Rome, qui étaient de rendre le pape selon les occasions ou passif
ou actif, ont été remplis. »

III. — De Charybde en Scylla. De Newman en Batiffol.

On se rappelle l'affaire Dreyfus: pour couvrir un premier
mensonge il fallait en commettre un second; et comme c’était
pour la bonne cause et pour ce qu'on appelait 'honneur, on
trouvait toujours un homme pour affirmer bravement le second
mensonge. Il en a été souvent ainsi, bien avant l'affaire Drey-
fus, et il en sera longtemps encore ainsi. Newman, voyant
I'Eglise catholique-romaine perdue, a imaginé de la sauver en
disant que les évolutions et les innovations de cette Eglise
(lesquelles correspondaient dans son esprit 4 ses propres évo-
lutions) ¢taient les preuves de sa vitalité, parce que vivre ’esl
changer! Cette découverte a émerveillé une petite €cole trées
embarrassée dans ses propres centradictions; 'abb¢ Ch. Denis
a exalté comme un génie et un sauveur ce bon Pére Newman,
qui certainement n'a pas ¢été aussi fier de sa trouvaille. Au-
jourd’hui, c'est un lieu commun chez les évolutionnistes de
I’Eglise romaine, de chanter victoire sur ce théeme et de dire:
Puisque la théologie comme science doit évoluer et changer,
il est logique que le dogme aussi, comme ¢lément de vie intel-
lectuelle, évolue et change; donc I'Eglise romaine est vivante
et progressive puisqu’elle fait de nouveaux dogmes; vivre c'est
faire peau neuve.

Cependant I’ancienne vérité, encore enseignée par Bossuet,
a savoir: que la vérité divine est inaltérable, donc que le
dogme ne peut pas changer — cette vérité, dis-je, surnage
encore de temps en temps au-dessus des débordements de
I'Eglise romaine. Les esprits sérieux qui ne se laissent pas



— 129 —

emballer par la théorie newmanesque, éprouvent le besoin de
rester fideles au «dépot» de St. Paul, et de maintenir I'immu-
tabilite¢ de la révélation chrétienne. Que faire en présence de
cette contradiction manifeste? Comment prouver que la cons-
titution nouvelle de 1'Eglise romaine doit étre acceptée, si le
dogme est inaltérable? Car il est manifeste que la constitution
fondée sur l'infaillibilité et 'omnipotence du pape date, comme
dogme, du 18 juillet 1870, et que, le 17 encore, il était pos-
sible de la nier et de la rejeter sans étre hérétique. L’altéra-
tion est évidente, la violation du dépot dogmatique est palpable.
Donc Rome est dans 'erreur et méme dans ’hérésie, quoi qu’en
ait dit Newman.

Voici le sauveur, dans la personne de M. Batiffol. 11 dit a
ses coreligionnaires timides: Hommes de peu de foi, soyez
sans inquiétude. Votre erreur est de croire que I'Eglise romaine
a changé en évoluant. Newman a été trop loin en considérant
le développement comme un changement; cette derniére expres-
sion est malheureuse, et il faut la repousser. Disons donc que
I'Eglise romaine a évolué, ce qui est vrai, mais ajoutons qu’en
évoluant elle est restée ce qu'elle était; que, par conséquent,
I’Eglise catholique-romaine, lelle que nous la voyons aujourd hut,
est bien réellement !'Eglise catholique-romaine felle qu'elle
existait primilivemnent, et méme telle qu'elle a été fondée par
St. Pierre, ou plutét par le Christ méme. Car les paroles que
le Christ a dites a Pierre établissent toutes la constitution
actuelle de 1'Eglise catholique-romaine: toutes signifient claire-
ment que le pape est non seulement le chef des évéques et de
toute 'Eglise, mais encore le chef infaillible, source de la vé-
rité, du dogme et de la juridiction universelle dans I'Eglise et
sur 1'Eglise. Bien plus, non seulement tel est le sens obvie,
naturel, clair, des paroles de ].-C. a Pierre, mais encore c’est
un fait historique que ce sens a été enseigné par les Peres,
par la tradition universelle, constante et unanime de I'Eglise;
en sorte que les premiers chrétiens étaient de vrais catho-
liques-romains tels que nous le sommes aujourd’hui, et que les
catholiques-romains actuels sont bien réellement ce qu'étaient
les premiers chrétiens du temps des apodtres.

Tel est le fond du volume intitulé: L’Eglise naissante et
le catholicisme. Son succes vient de sa hardiesse. L’auteur a
affronté 1'objection de Charybde et il I'a réfutée par la réponse

Revue intern. de Théologie. Heft 69, 1910, 9



— 130 —

de Scylla. A Taudace de Newman il a répondu par la sienne
propre, qui consiste a affirmer l'identité du romanisme actuel
et du christianisme évangélique. Chacun fait ce qu’il peut; tel
écrivain batit grand, celui-ci bdtit fol; ce volume est bien
signé.

Ce serait perdre son temps que de recommencer 'examen
de cette these archifausse. Cette fausseté a ¢té mise en lumiere
4 maintes reprises, surtout depuis 1870. Faire semblant d'ignorer
ces démonstrations, est un jeu qui ne trompe que les braves
gens qui veulent bien étre trompés. Clest ainsi que I'Eglise
romaine s’enfonce de plus en plus dans l'erreur, et que chaque
effort qu'elle fait pour se sauver est un nouveau coup qu'elle
se porte. L'abime appelle 'abime.

Ceux qui connaissent 'histoire de I'Eglise savent que 'épis-
copat primitif n’était qu'une surveillance et un ministére supé-
rieur pour la garde du dépot de la foi; que les évéques, au
lieu de s’en tenir a la charge qui leur incombait, 'ont trans-
formée en autorité toutes les fois que le dogme a été mis en
péril a leurs yeux; qu'au lieu de réfuter les erreurs, ils ont
préféré faire acte d’autorité en transformant leurs explications
en dogmes; que, pour imposer aux fideles ces nouveaux dog-
mes, ils ont revendiqué une autorité ecclésiastique gouverne-
mentale, 'autorité spirituelle primitive ne leur suffisant plus;
- qu’il en a été ainsi au IVe siecle aprés 'hérésie arienne, au

moyen age apres les attaques des Albigeois, des Vaudois et
autres; au XIX°® siécle, aprés les attaques des protestants et
des libres-penseurs. Ce procédé a coups d'autorité pour se dis-
penser des devoirs exigés par la science, est visible dans le
cours de lhistoire: c¢rescit eundo. On a cru sauver l'autorité
en l'exagérant et en la faussant. Le faux conservatisme est
une erreur dont on n'a pas vu et dont on ne voit pas encore
partout le danger. Toute l'histoire de I'’Eglise romaine est rem-
plie des erreurs de ce faux conservatisme autoritaire. M. Ba-
tiffol, au lieu de le reconnaitre, s'efforce de démontrer par les
Péres et par l'histoire qu'il est la vérité méme!

Mais, dit-on, n’est-il pas ¢vident que les conciles cecumé-
niques ont été tenus par les évéques, et que, des lors, la cons-
titution de 'Eglise repose, non sur 'Eglise comme société des
fideles, mais sur I'épiscopat seulement? Sophisme. D’'abord, des
prétres et des fideéles ont pris part aux conciles, ce qui n'elt



— 131 —

pas eu lieu si les évéques seuls eussent eu le droit d’y assister.
Ensuite, le mot «¢évéque » autrefois ne signifiait pas le pacha
qu'on suppose d'ordinaire aujourd’hui; I'évéque n’était autre
fois que le «surveillant » etle «témoin» de son Eglise; il n'était
ni séparé ni séparable des prétres et des fideles; il témoignait
de leur foi et non de ses propres opinions; les prétres et les
fideles qui n’avaient pas assisté au concile contrdlaient son
témoignage et le rectifiaient s'il y avait lieu. De méme, I'évéque
de Rome n'était que le primus inter pares, et son témoignage
était aussi controlé par ses pairs, et, au besoin, condamné,
Telle était la constitution de I'Eglise. Ce sont la des faits irré-
cusables.

Les théologiens papistes d'aujourd’hui, pour le besoin de
leur cause erronée, transportent le fondement sur lequel J.-C.
a €édifi¢ son Eglise, en constitution gouvernementale et poli-
tique. Ils ne voient pas que la divinité du Christ, confessée par
Pierre, était ce fondement, et que ce fondement n'est pas la
constitution dont ils parlent. Ils ne voient pas que c’est une
supposition toute gratuite de leur part, d’imaginer que I'Eglise,
société spirituelle et religieuse seulement, doive étre assimilée
a une société temporelle et politique, et qu'elle doive avoir, a
ce titre, une hiérarchie gouvernementale avec autorité infail-
lible et absolue. Tout autre est le sens des paroles du Christ:
Les portes de l'enfer ne prévaudront pas contre elle... Pais
mes agneaux... Les péchés seront remis a4 ceux a qui vous
les remettrez, etc. Ces théologiens commettent contresens sur
contresens. C'est une phiIdlogie grossiére, une exégese puérile,
une misérable dénégation de l'histoire. Confondre wmunisteriin
avec imperium, traduire non dominantes in cleris par dominer
sur toute I'Eglise, vouloir que le mot discipuli signifie exclu-
sivement les douze apotres, N.B. les douze seulement, etc., ce
sont la des enfantillages qui ne sont plus de mise. Avec de
tels sophismes, Rome se jugule.

' E. MicHauD.




	Variétés

