
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 69

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 115 —

VARIÉTÉS.

I. — Un ouvrage sur le Jansénisme1).

Le jésuitisme étant l'élément principal du catholicisme
romain d'aujourd'hui, et le jansénisme étant la bête noire du
jésuitisme, il est naturel que plus le jésuitisme se développe dans
le monde catholique-romain, plus le jansénisme y est considéré
comme une peste. « La peste du jansénisme » disent les
«Etudes» du 20 août 1909 (p. 494).

Le plan ultramontain était celui-ci. L'ordre des jésuites
ayant été fondé pour faire triompher l'absolutisme papal dans
l'Eglise et sur les Etats, il fallait trouver un moyen commode

pour provoquer, de la part du pape, des actes d'autorité
absolue, actes qui fussent acceptés sans difficulté par les masses
vu le peu d'intérêt qu'elles auraient attaché aux choses qui en
auraient été l'objet. En conséquence, on imagina une nouvelle
hérésie, qu'on représenta comme extrêmement dangereuse : le
jansénisme. On se garda bien de préciser en quoi cette
monstruosité consistait. On s'en prit habilement à un gros ouvrage
très savant et que personne ne lisait: YAugustinus, ouvrage
composé par feu l'évêque Jansénius, qui n'était plus là pour
s'expliquer et se défendre. On en fit des extraits, prétendus
ou réels, en tout cas peu clairs et qui pouvaient s'interpréter
dans des sens multiples, parmi lesquels il y en aurait au moins
un de reprehensible. Le pape les condamna non seulement en
eux-mêmes, mais aussi comme étant contenus, de fait, dans
le livre en question, et bien plus, cette condamnation porta
sur le sens même dans lequel Jansénius les avait entendus

') Le Jansénisme, Etude doctrinale par J. Paquier. Paris, Bloud, I vol. in-16,
525 p., 1909.



— 116 —

personnellement. Le pape devinait ce sens. C'était un fait dit
dogmatique, sur lequel il fallait que le pape fût reconnu pour
infaillible. Ces prétentions étant nouvelles, les prétendus
jansénistes protestèrent et résistèrent en partie, d'abord au nom
de la liberté de leur conscience, ensuite par respect pour
l'évêque Jansénius qu'ils avaient vénéré et surtout par respect
pour St. Augustin dont la doctrine était celle que Jansénius
avait voulu expliquer. On discuta sur le droit et sur le fait,
sans s'entendre ; et plus il y avait confusion, plus le pape,
sous l'influence des jésuites, frappait et condamnait. Innocent

X, Alexandre VII, Clément XI, etc., sévirent à qui mieux
mieux. Il fallait leur obéir sous peine d'être traité d'hérétique,
et ainsi l'autorité doctrinale du pape devenait de plus en plus
absolue et infaillible. Louis XIV était d'autant plus avec les

jésuites et avec les papes qu'il ne pouvait rien entendre à ces
questions et qu'on lui avait représenté les jansénistes comme
des rebelles dangereux Et le tour fut joué ; la définition du
18 juillet 1870 ne fut que la conséquence logique de tous ces
abus d'autorité, véritables pièces montées à dessein.

Le spectre du jansénisme était d'autant plus terrible aux
yeux des masses jésuitisées qu'on ne l'avait jamais vu et que
personne ne pouvait dire au juste en quoi il consistait. Les
jansénistes eux-mêmes admettaient l'autorité du pape et leur
conduite était d'une morale irréprochable; ils exaltaient la foi
en J.-C. et en l'Eglise, ils glorifiaient la grâce, ils prêchaient
la pénitence et la sanctification et mieux encore ils pratiquaient
leur doctrine. En quoi étaient-ils donc hérétiques? Ni Arnauld,
ni Pascal, ni Nicole, ni Quesnel, ni de Noailles, ni aucun des

jansénistes n'était décrété d'hérésie, mais tous étaient déclarés
hérétiques, et quels hérétiques! Et aujourd'hui encore, il existe
de bonnes âmes qui se signent au seul mot de « jansénisme >

Il faut avouer que toute cette campagne de préparation
de l'infaillibilité papale a été menée de main de maître. Aussi
n'est-ce pas un ouvrage banal que celui où, tout en condamnant,

bien entendu, le jansénisme, l'auteur le fait en bon prince
avec des airs de modération et des adoucissements incontestables.

Le jeu est nouveau.
M. l'aumônier Paquier reconnaît, en effet, que « des

tendances, c'est à proprement parler tout le jansénisme» (p. 12);
et que la théologie d'Augustin, de Luther, de Calvin, de Jan-



— 117 —

senius, de Pascal, de Bossuet et «d'autres encore», n'a été

qu'un ensemble de « vues simplement humaines et qu'il ne faut
jamais confondre avec le dogme». On se demande dès lors
comment ces « vues simplement humaines » ont pu être
transformées les unes en dogmes et les autres en hérésies. L'auteur
enseigne que « l'Eglise nous laisse toute liberté d'opinion pour
l'intensité et la durée de la félicité du premier homme > (p. 25) ;

et cependant il taxe d'« exagérée» (il ne dit pas hérétique)
l'idée que le jansénisme se faisait de cette félicité (p. 23). Plus
loin, il pose la distinction entre l'ordre naturel et l'ordre
surnaturel, et la responsabilité de l'homme en regard de la toute-
puissance de Dieu, comme «les deux grands principes qui
sont à la base de l'enseignement de l'Eglise et au fond de

toutes les querelles du jansénisme » (p. 36); or ces deux grands
principes étaient certainement admis par les jansénistes : car,
si les jansénistes exagéraient la déchéance de la nature
humaine, ils ne niaient nullement la distinction entre cette nature
et le surnaturel, et s'ils amoindrissaient le libre arbitre, ils ne
niaient nullement sa responsabilité envers Dieu.

< Aujourd'hui, ajoute l'auteur, ces querelles se sont apaisées

» (p. 236;. En vérité, fallait-il appeler hérésies et pestes de

simples «querelles»? Toutefois, M. P. reconnaît que le
«problème » de la liberté humaine reste toujours à élucider. D'où
l'on est en droit de conclure que les fameuses décisions des

papes sont loin d'avoir répandu la lumière nécessaire. M. P.

va même jusqu'à abandonner, ce semble, l'ancien thomisme et
l'ancien molinisme, et à en prévoir de nouveaux qui seront
meilleurs! «Ce sera peut-être, dit-il, un nouveau thomisme et
un nouveau molinisme, ce seront des constructions nouvelles,
une manière nouvelle de voir le même dogme qu'autrefois.
Sans doute une synthèse nouvelle Cette synthèse sera
même meilleure que les anciennes si elle explique d'une
manière plus saisissante comment les mille tentacules de l'action
de Dieu peuvent aboutir aux mille ramifications de l'action
humaine pour rendre cette action divine sans la faire cesser
d'être humaine et libre » (p. 237). M. P. semble donc loin de

trouver parfait l'état de choses créé, en matière dogmatique,
par les constitutions et les bulles des papes relatives au
jansénisme.

Sur la morale janséniste, il n'hésite pas à glorifier - les



— 118 —

grands caractères, les hautes vertus, les héroïsmes admirables »

qu'il y eut dans le jansénisme (p. 295). Il déclare que Jansénius
fut « un digne évêque », Saint-Cyran « un prêtre austère ». Cette
page où il rend hommage à la mère Angélique, à Arnauld, à

Pascal, au curé Besson, est très belle. Il cite même ces mots
de Sainte-Beuve et de Royer-Collard : « Si pour la France il y
avait eu moyen de devenir un pays de force et de légalité,
c'eût été par des hommes au tempérament janséniste
C'étaient des gens avec qui l'on savait sur quoi compter »

(p. 297). Voir aussi p. 299 : « Tous ces héroïsmes, toutes ces
vertus, toutes ces souffrances provoquent l'étonnement et
l'admiration. Le Souverain Juge, en qui ces hommes et ces femmes
croyaient fermement, et qui regarde avant tout la bonne
volonté, le Souverain Juge aura su les récompenser selon qu'ils
le méritaient». — Bravo! Enfin un peu de justice!

Mais, après ces compliments, l'attaque. Quoique triple,
cette attaque n'est pas très sérieuse. La voici : «La morale
janséniste: 1° substitue la crainte de Dieu à l'amour de Dieu,
et ainsi elle va contre la vraie nature de nos relations avec
Dieu; 2° elle ne s'adapte pas à tous les temps ni à toutes les

personnes; et par là, elle va contre le caractère d'universalité
de l'Eglise catholique; 3° elle méconnaît l'élément matériel qui
est une partie de notre être ; elle méconnaît même la nature
de la vie, et par là elle va à la négation de la nature humaine.
Du reste, chez beaucoup de jansénistes, ces défauts n'étaient
pas poussés à l'extrême : le mot tendance est, dans beaucoup
de cas, le plus heureux dont on puisse se servir quand on
parle des dispositions des jansénistes, de la morale des
jansénistes. Dans ces dispositions, dans cette morale, il n'y a
souvent rien de bien précis, mais pourtant des tendances
caractéristiques » (p. 300). — Est-ce assez bénin

Cette modération est certainement plus caractéristique que
les tendances en question. Oui, certes, les jansénistes ont
insisté sur la crainte de Dieu, et qui oserait dire que ce soit
une erreur? N'est-elle pas le commencement de la sagesse?
Quant à la substituer à l'amour de Dieu, il n'en a jamais été

question ; c'est même pour avoir exigé la présence de l'amour
de Dieu clans la contrition que Saint-Cyran a encouru la colère
de Richelieu. Quant à prouver que le respect de Dieu, tel que
les jansénistes l'exigeaient, était dénué de confiance en Dieu,



— 119 —

M. P. ne l'essaie pas; il l'affirme, mais les preuves font défaut.
C'est aussi une bien mesquine chicane que de reprocher à ces
hommes de progrès d'avoir cherché toujours le plus parfait, et
d'avoir voulu toujours se rapprocher davantage du Christ et
de l'Eglise primitive (p. 327-329). Même mesquinerie, en ce qui
concerne le reproche d'immutabilité qui leur est adressé, comme
si la fidélité au « dépôt » de la foi empêchait de s'adapter aux
différentes époques, aux différents milieux, aux différentes
conditions (p. 331-333). M. P. nous surprend plus encore quand il
reproche aux jansénistes de n'avoir pas voulu comprendre le
casuisme (p. 333-334) ; il sait cependant bien de quelle honteuse
espèce était le casuisme qui faisait horreur aux jansénistes et
même à Bossuet. En vérité, il faut être bien à court d'arguments

contre le jansénisme pour lui reprocher encore d'avoir
voulu « introduire en tout la froideur et la sécheresse » (p. 338).
Hélas! il serait bien à souhaiter que le culte romain d'aujourd'hui

fût moins théâtral, moins pompeux, moins mondain, et

qu'il eût de ce sérieux chrétien que M. P., pour le besoin de

sa cause, traite de froideur et de sécheresse. Il est aisé de
tomber sur les défauts jansénistes, mais tout homme impartial
concédera qu'ils ne sont pas contagieux de nos jours, et que
ceux de l'ultramontanisme jésuitique sont autrement funestes.

Le chapitre sur les miracles du jansénisme est très
embarrassé ou très malicieux. Le lecteur choisira le qualificatif
qui lui plaira. M. P., né malin, y trouve de la profondeur
(p. 522). Voici comment le jansénisme renferme, dit-il, «une
part de vérité » : « Les jansénistes ont dit à Dieu: Nous n'avons
pas toujours la liberté de faire le bien ; et la raison, c'est que
votre grâce ne nous est pas toujours offerte, c'est que vous
nous faites défaut, c'est que J.-C. n'est pas mort pour nous tous.
Et Dieu leur répond: Oui, dans des cas exceptionnels, l'homme
peut aller jusqu'à perdre la liberté. Mais la vraie cause de

cette privation, ce n'est pas l'absence de ma grâce, c'est la
domination du corps sur l'âme. » — Les jansénistes accusés
d'avoir laissé leur corps dominer sur leur âme! N'est-ce pas
un comble? Mais continuons: — «Ce sont les tares corporelles,
c'est la névrose et l'hystérie Et cette dégénérescence, cette
névrose et cette hystérie, elles pourront être activées par une
force supérieure, par la force diabolique. Puisque vous avez
refusé ma grâce, que vous aves refusé les appels que je vous



— 120 —

ai fait entendre par la bulle Unigenitus, je permettrai que ces
puissances matérielles et diaboliques vous enlèvent votre liberté »

(p. 523). — En vérité, n'est-ce pas joli? "Les convulsions de

Saint-Médard furent la réponse à l'orgueilleux entêtement
janséniste Ah! Messieurs de Port Royal, vous avez désobéi au

pape, vous allez en conséquence perdre votre liberté et votre
raison; la révolte contre le pape, sachez-le, mène tout droit à

l'hystérie Tel est l'enseignement « profond » de toute cette
histoire

Après cette fin charmante, j'aurais mauvaise grâce à faire
remarquer à l'ingénieux auteur que ses chapitres sur Bossuet
et le jansénisme, sur Racine et le jansénisme, bien qu'intéressants,

ne touchent pas à la question dogmatique, la seule qu'il
ait voulu étudier (a-t-il dit). Les chapitres sur St. Augustin,
sur Luther, et même sur le thomisme, ne sont guère que du

délayage dans une étude sur le jansénisme; les lecteurs
auraient pu être mis au courant des confusions possibles, en
quelques pages seulement.

Il faut remercier l'auteur d'avoir commencé son étude par
une distinction très importante et aujourd'hui très oubliée : la
distinction entre le dogme et la théologie (p. 6). Malheureusement,

il ne remarque pas que l'Eglise romaine est la première
à la violer, en transformant en dogmes ses prétendues définitions,

qui ne sont que des opinions théologiques, souvent même,
erronées et tenues pour erronées pendant des siècles. Aussi
M. P. se trompe-t-il gravement sur l'étendue du dogme (p. 7).

Il accuse les protestants de substituer la théologie au dogme
(p. 11); comment ne voit-il pas que c'est aussi la grande faute
de son Eglise? Et il conclut à la nécessité d'une autorité
doctrinale «qui règle les mouvements de la théologie^ (p. 13).

Abus et erreur. Il suffit que l'Eglise conserve exactement le

dépôt des enseignements du Christ ; en eux est le salut. Quant
aux variations des explications des hommes, elles sont utiles
et même nécessaires. Faire de l'évêque de Rome la règle de
la théologie est de l'enfantillage et, disons le mot, de la
flagornerie. E. Michaud.



- 121 —

II. — Benoît XIV et la bulle Unigenitus d'après le duc
de Choiseul.

Le duc de Choiseul, nommé par Louis XV ambassadeur
à Rome, arriva dans cette ville en novembre 1754. Le pape
était alors Benoît XIV. De Choiseul écrivit, dans ses Mémoires,
un chapitre intitulé: Mon ambassade à Rome; chapitre qui a

été publié par MM. Et. Charavay et Jules Flammermont, dans
la «Revue de Paris» (Ier juillet 1899, p. 5-24). Ce chapitre est
très intéressant, et j'en détache ce qui concerne la trop célèbre
bulle Unigenitus ; les lecteurs apercevront une fois de plus,
dans les troubles de l'Eglise de France à cette époque (1755),
la main perturbatrice et néfaste des jésuites.

« Pendant mon ambassade à Rome, je n'eus que deux affaires
essentielles : la première d'empêcher que le pape et la cour romaine
ne se laissassent échauffer par une partie du clergé de France qui
écrivait à Rome des lettres inflammatoires sur nos misérables affaires
de la constitution Unigenitus. Les évêques constitutionnaires
écrivaient journellement au pape: ils avaient des émissaires à Rome;
ils auraient voulu mettre non seulement le royaume de France, mais
la chrétienté en combustion pour l'honneur de cette bulle. Heureusement

que sur cette matière le pape était aussi sage qu'il était
instruit; il avait été secrétaire du concile de Latran et me racontait
toutes les friponneries qui s'étaient passées dans cette assemblée

pour y faire admettre la bulle Unigenitus comme règle de foi ; il
s'étonnait quelquefois avec moi que des matières sur la grâce,
incompréhensibles par elles-mêmes, occasionnassent du trouble dans

un royaume aussi éclairé que la France, tandis, disait-il, que ces
matières n'étaient bonnes à disputer que dans des écoles
théologiques. Je lui faisais sentir alors que les mêmes personnes qui
avaient fait désirer à la cour de France la bulle Unigenitus, qui
avaient eu le crédit de l'obtenir de Rome, qui avaient, selon ce

que je savais de lui, intrigué au concile de Latran pour donner à

cette bulle un caractère respectable, ces mêmes personnes avaient
intérêt de continuer, pour se rendre recommandables, le trouble que
la bulle avait occasionné dans le royaume.

Les jésuites étaient les auteurs de la bulle pour satisfaire leur
vengeance contre Port-Royal; les jésuites étaient de même les conseils

des évêques imbéciles qui mettaient autant de chaleur au soutien

de ce décret de Rome, et je prédisais au pape que si, par un
bonheur inattendu, il ne se trouvait plus en France d'opposants à

la bulle Unigenitus, les jésuites inventeraient un autre sujet de con-



— 122 —

troverse pour former deux partis dans le royaume et avoir des
ennemis à combattre et des aveugles prosélytes à gouverner ; car
les jésuites ne veulent pas être comme les capucins un simple ordre
religieux; il faut qu'en France ils intriguent, fassent du bruit,
gouvernent le roi, la famille royale, les évêques, et enfin, quelque
malheur qui puisse arriver au royaume, ils croient avoir besoin de
gouverner un parti dans l'Etat pour conserver de la célébrité et
alimenter la vanité de leur ordre. Ces conversations ne déplaisaient
pas au pape, qui désirait le bien et la tranquillité dans l'Eglise et
qui n'estimait point les jésuites. Je n'eus pas de peine à lui
persuader de ne point répondre à toutes les lettres qui lui étaient
écrites sur ce sujet et de ne point écouter les insinuations qui
pourraient lui être faites pour l'engager à soutenir le fanatisme
intrigant de la plupart des évêques français. Ces évêques, d'ailleurs,
n'avaient aucun talent personnel ; leur seul mérite, qui en est un,
mais qui n'est pas tout pour l'épiscopat, était d'avoir des mœurs
assez bien réglées. Les prêtres sots et ambitieux ressemblent beaucoup

aux femmes qui se croient tout permis, même de rendre
leurs maris malheureux, quand elles n'ont point d'amants.

Le pape savait parfaitement ce qu'il devait penser de l'entêtement

ignorant et brutal de M. de Beaumont '), archevêque de Paris.
Il n'ignorait pas que ce prélat, tout sot qu'il était, avait l'ambition
de dominer le clergé de France, et que sa vanité excessive était
nourrie par l'admiration de la famille royale et de quelques
caillettes de la cour et de la ville. Les acolytes de l'archevêque de
Paris étaient un archevêque d'Auch, Montillet, bon homme et qui
était sot de bonne foi, l'archevêque de Tours, Fleury, au-dessous
du médiocre, son frère l'évêque de Chartres, qui joignait à la sottise

une colère opiniâtre et grossière: ils étaient une quinzaine
d'évêques de cette force qui, soufflés par les jésuites, se mettaient
en avant pour attiser le feu de la discorde dans le royaume. Je
n'avais pas de peine à les faire juger par un pape sage et éclairé
et à faire connaître que ceux qui répétaient sans cesse qu'ils
soutenaient la cause du Saint-Siège, dans le fond ne faisaient tant de
bruit que pour leurs causes particulières et pour se rendre célèbres.

Il y eut en 1755 une assemblée du clergé qui fut orageuse,
parce que la cour eut l'imprudence d'y laisser traiter la question
du refus des sacrements, ordonné par certains évêques contre les
réfractaires à la bulle Unigenitus. L'archevêque de Paris avait imaginé

d'ordonner que l'on ne donnât le viatique qu'à ceux qui re-

') Christophe de Beaumont, né le 26 juillet 1703, évêque de Bayonne en I741,
archevêque de Vienne en 1745, et de Pans de 1746 à sa mort, survenue le 12

décembre 1781.



— 123 —

mettraient à leur curé un billet de confession. Cette ordonnance
de sa part avait deux motifs: le premier, d'empêcher que des

prêtres non approuvés par lui confessassent dans son diocèse ; le
second, de faire refuser l'absolution aux jansénistes par les prêtres
approuvés, car alors il y avait infiniment plus de jansénistes obscurs
[que] connus. L'archevêque défendait aux prêtres approuvés
d'absoudre les rebelles à la constitution : il faisait de cette rébellion un
cas privilégié qu'il se réservait à lui seul, de sorte qu'un janséniste
mourant était fort embarrassé; il n'osait pas produire le billet d'un
autre prêtre janséniste qui n'était pas approuvé, et, s'il se confessait

à un prêtre approuvé, ou il lui accordait l'absolution ou il la
lui refusait. S'il la lui accordait, sur-le-champ l'archevêque retirait
ses pouvoirs à ce prêtre ; s'il la lui refusait, il mourait sans recevoir

le viatique, ce qui est une dure extrémité pour un pauvre
janséniste. L'archevêque crut par cette conduite avoir trouvé le vrai
moyen de persécuter le jansénisme. Je crois même qu'il avait obtenu
l'approbation verbale du roi, lequel n'avait pas compris et n'est

pas en état de comprendre la conséquence d'un tel projet. La
famille royale, sans la comprendre davantage, excitée par les
confesseurs jésuites dans l'horreur du jansénisme, avait exalté les vues
d'un aussi courageux et aussi saint prélat.

L'archevêque ne fut pas longtemps sans s'apercevoir que son
projet rencontrait des difficultés. A la première demande d'un billet
de confession il trouva de la résistance. Son système d'oppression
et d'inquisition fut divulgué et combattu par les tribunaux séculiers.

Le prélat se crut soutenu par la cour; il mit de l'acharnement

au soutien de sa volonté. On lui tendit des panneaux dans

lesquels il tomba, ainsi que doit y tomber un homme entêté et qui
n'a pas assez de lumières pour combiner sa marche avec les

circonstances. Il refusait de donner les sacrements : le parlement les
faisait donner de sa propre autorité. Il interdisait les prêtres qui se

prêtaient aux vues des magistrats ; le parlement décrétait et
bannissait les curés et les prêtres qui par les ordres de l'archevêque
refusaient les sacrements. La confusion devint extrême, et la cour,
selon sa louable coutume, pour se tirer d'embarras et avoir un
moment de paix, exila l'archevêque de Paris pour avoir l'air de ne

pas soutenir un trouble qu'elle-même avait autorisé et pour le punir
d'avoir été assez imbécile de compter sur le soutien du roi et de

la faible famille royale.
Dans le fait, l'archevêque avait tort d'établir une inquisition et

une persécution sur un point de controverse plutôt que de doctrine,
qui avait déjà causé en France infiniment de troubles, sur lequel
il n'y avait pas d'espérance de faire revenir le parti opposé, dont



- 124 —

l'état était d'être janséniste et dont on augmentait la considération
en le persécutant. L'archevêque aurait dû voir ce que la bonne
compagnie du royaume voyait, qu'il n'y aurait plus de jansénistes
quand les molinistes éviteraient d'en parler, et que les évêques,
ainsi que le gouvernement, auraient un silence méprisant sur les
questions de la grâce qui sont un mystère pour l'humanité, et sur
la bulle Unigenitus, ancien ouvrage de l'intrigue et de la mauvaise
foi. Le Parlement, de son côté, où il y avait un parti janséniste,
se comporta comme l'esprit de parti, quand il s'empare d'une
société, conduit toujours : au lieu de mettre dans ses délibérations la

sagesse, la prudence et le bon exemple pour les peuples, si digne
de l'ancienne magistrature, il mit dans ses délibérations une
précipitation indécente: il ordonna l'administration des sacrements: il
décréta, bannit les curés, les prêtres, envoya de ses membres pour
faire exécuter ses arrêts, et ne parut pas avoir plus de mesure dans
sa conduite que l'archevêque n'en avait eu dans la sienne. Si cette
confusion entre le spirituel et le temporel était arrivée deux siècles
plus tôt, elle aurait pu faire verser du sang. En même temps que
cette idée fait frissonner, nous devons sentir le bonheur qu'étant
gouverné par un prince du X° siècle, les lumières de celui-ci nous
préservent de la crainte de pareils malheurs.

Les choses étaient dans cet état lorsque se tint l'assemblée du

clergé de 1755. Le pouvoir des évêques sur l'administration des

sacrements y fut comme de raison agité. L'archevêque exilé, les

prêtres décrétés et en fuite, le Parlement portant la main à
l'encensoir en ordonnant l'administration des sacrements, étaient toutes
des questions qui touchaient directement le clergé. Il fallait, dans
les discussions du clergé sur ces questions, revenir au principe qui
était la vraie question, savoir si la bulle Unigenitus était un décret
tellement respectable que ceux qui n'adhéreraient pas à cette bulle
avec une soumission entière de cœur et d'esprit devaient être
regardés comme séparés de l'Eglise et s'ils méritaient par le titre de

leur opposition que l'on leur refusât les sacrements jusqu'à ce qu'ils
se rétractassent. L'affirmative était l'avis de l'archevêque de Paris
et de seize membres de l'assemblée qui étaient affiliés à son
sentiment, les uns de bonne foi, par pure ignorance et instigation
jésuitique, les autres par esprit d'intrigue et pour se faire valoir auprès
de la famille royale, Le cardinal de la Rochefoucauld, homme
doux, noble, simple, un véritable gentilhomme, qui se trouvait
grand-aumônier du roi et chargé de la feuille des bénéfices, présidait

à cette assemblée, et son avis, ainsi que celui de seize autres
membres, était infiniment plus mitigé, de sorte que l'assemblée se

trouva partagée sur le point principal et que la voix du président
était la seule qui emportait pour un avis. Les seize opposés au



— 125 —

cardinal étaient des têtes chaudes et entêtées que l'on ne put jamais
réunir à un sentiment modéré. L'intrigue, la fausseté, la déraison
et l'opiniâtreté intimidèrent M. de la Rochefoucauld, qui avec ses

bonnes qualités avait le défaut d'être un peu faible, de sorte que
l'assemblée remit au roi deux opinions différentes sur une question
qui occasionnait des troubles dans le royaume.

Je crois que si alors le ministère du roi n'avait pas favorisé
le bruit pour servir l'intrigue particulière de chaque ministre, et s'il
avait osé être plus fort en principes d'administration et en action,
il aurait saisi l'occasion pour déclarer au clergé authentiquement
que le roi, à l'exemple de son bisaïeul et d'après les différentes
déclarations qu'il avait fait enregistrer dans ses cours, nommément
celle de 1730, regardait la bulle Unigenitus comme un décret du
Saint-Siège qui méritait le respect de tous les fidèles, mais que
comme il voyait que les différentes oppositions qu'avait éprouvées
cette bulle, de même que les moyens qui avaient été employés
pour la soutenir occasionnaient journellement dans son royaume
des points de controverse et de discorde, qui étaient soutenus par
des actes de violence aussi scandaleux que nuisibles au véritable
esprit de charité et de paix de la religion, Sa Majesté, à l'exemple
des autres souverains catholiques qui avaient reçu cette bulle, voulait

qu'elle demeurât ensevelie dans le plus parfait et le plus
profond oubli, et qu'il défendait aux archevêques et évêques de son

royaume, au clergé séculier et régulier, aux facultés de théologie,
non seulement de parler de la bulle, mais encore de toutes les

questions ou renfermées dans la bulle ou qui en avaient été les

motifs: la même défense à ses cours et autres juges, sous peine
au premier qui manquerait à cette défense, de quelque condition,
qualité, dignité et état qu'il soit, d'être puni comme perturbateur
du repos public et comme auteur de troubles nuisibles à la sainteté

de la religion. Il fallait faire enregistrer cette déclaration en
maître dans toutes les cours du royaume, la faire recevoir de gré
ou de force par l'assemblée du clergé et punir bien sévèrement le

premier évêque, prêtre, etc., ou le premier magistrat qui y aurait
manqué. Alors la faute que le père Letellier avait fait faire à

Louis XIV aurait été réparée en partie, et en joignant le mépris
pour la secte janséniste à la punition des réfractaires à la déclaration,
bientôt l'on n'aurait plus entendu parler de bulle Unigenitus.

Pour suivre ce parti, il aurait fallu un roi qui eût de la force
et quelque intelligence, et des ministres qui ne fussent pas occupés
d'intrigue et de leurs seuls intérêts. La France n'avait ni l'un ni
l'autre. On prit le parti à la cour d'engager les deux partis en
contradiction dans l'assemblée, de s'adresser au pape pour avoir



— 126 -
son avis. L'on n'eut pas la précaution, en les engageant de
recourir à l'avis du Saint-Père, de les lier par l'obligation de suivre
cet avis, ce qui était cependant très prudent puisque on leur
permettait le recours à Rome. Le roi m'envoya des instructions pour
prévenir le pape sur la décision que l'on allait lui demander.
Jusqu'à ce moment, d'après mes instructions, je n'avais été occupé
qu'à empêcher la cour de Rome de se mêler de nos disputes
ecclésiastiques. J'étais obligé tout d'un coup de changer de langage en
lui demandant de les décider. Je crois que rien n'est moins
politique dans tout Etat catholique que d'avoir recours à Rome pour
apaiser les troubles intérieurs. Je ne m'avisai pas de faire faire cette
réflexion au ministère. J'étais ambassadeur et, ainsi que la cour de
Rome, je n'étais pas fâché d'être chargé d'une affaire d'éclat; maisr
au lieu de solliciter le pape de donner une décision sur les dix
articles des dix-sept prélats de l'assemblée ou sur les huit des seize,
j'imaginai de proposer à la cour, qui adopta mon projet, d'engager
le Saint-Père de donner une bulle qui contint l'explication claire
de son sentiment sur les obligations qu'imposait la bulle Unigenitus
et de faire en sorte que cette nouvelle bulle anéantît la première,
de sorte que ce ne serait plus une décision du pape sur des articles
proposés par notre clergé, mais l'opinion du pape Benoît XIV sur
la bulle de Clément XI.

Cette tournure me parut plus favorable pour établir la paix.
J'eus le bonheur et le mérite de la faire adopter au pape, qui
naturellement aimait mieux faire un ouvrage d'après lui-même que
de donner une décision sur l'ouvrage des autres. Je lui présentai
quelques points intéressants, analogues aux libertés de notre Eglise,
que je le suppliai de ne point négliger dans sa bulle. Comme il
est d'usage pour ces sortes d'ouvrages que le pape consulte des

cardinaux, je fis en sorte que le pape prit pour consulteurs les
cardinaux que je lui désignai. Ceux que je proposais étaient sages,
instruits. Je vivais intimement et je prenais des conseils du cardinal
Spinelli, qui était le plus éclairé et le plus en considération des

cinq cardinaux qui étaient consultés. Je fis promettre au pape qu'il
ne ferait attention à aucun des mémoires qui lui seraient envoyés
de France, soit de la part des seize, soit de celle des dix-sept
évêques. Enfin, comme la matière était délicate, et que je ne voulais

pas abonder dans mon opinion de manière à me compromettre,
le pape convint qu'il me communiquerait la minute de la bulle pour
que je l'envoyasse au roi, qui de son côté ferait les observations
les plus utiles pour la tranquillité de son royaume: qu'au retour
des observations le pape les considérerait et que, si les deux
puissances se rapprochaient dans le même sentiment, il donnerait la
bulle; si au contraire l'opinion et la conscience du pape ne lui



— 127 —

permettaient pas d'acquiescer aux observations du roi, et que le roi
ne crût pas devoir les abandonner, alors le projet de bulle serait
comme non avenu. Voilà, à ce qui me semble, quand on ne veut
pas avoir de troubles ecclésiastiques dans son royaume et que l'on
croit devoir traiter avec la cour de Rome, la méthode que l'on
devra toujours suivre.

Le pape travailla sa bulle et je me donnai tous les soins dont
j'étais capable pour que son travail et l'avis des cardinaux
consultés produisît le bien que l'on espérait et satisfit la cour. J'étais
bien jeune et je connaissais bien peu cette cour quand j'imaginais
qu'elle mettait un grand intérêt à l'affaire dont j'étais chargé. Quand
je dis la cour, je veux dire le roi. Cependant, le ministère fut
obligé de faire attention à ce qui se passait à Rome. L'archevêque
de Paris fit un acte de folie et d'enthousiasme qui réveilla le bruit
que son exil à Conflans et la séparation de l'assemblée du clergé
avaient apaisé. L'archevêque s'avisa de publier à Conflans, en chaire,
sans en avoir prévenu la cour, une instruction pastorale où il
développait le sentiment des seize membres du clergé, donnait ia bulle
pour une règle de foi et regardait comme séparés de l'Eglise les
rebelles à cette bulle. Il y avait un concert d'intrigues dans cette
démarche. Plusieurs évêques osèrent adhérer à cette instruction
pastorale, et, si la cour n'avait pas prévenu les mauvais effets de
cet acte d'éclat, un schisme dans le clergé de France et dans le

royaume en aurait pu être la suite. On craignait aussi que le pape
n'en fût intimidé et que ses bonnes dispositions ne fussent ralenties.

Si le ministère avait été ou attentif ou de bonne foi, il n'aurait

pas couru de tels risques. J'ai beaucoup connu l'archevêque
de Paris. C'est un sot, comme je l'ai dit, qui était gâté par les
flatteries de la famille royale et de quelques caillettes, qui avait
l'ambition d'être chef de parti. L'on se servait de cette ambition
pour exciter des troubles, mais son entêtement prétendu n'en
aurait causé aucuns, si l'on avait su lui parler avec fermeté et le
contenir selon la volonté du roi. J'ai eu peu d'affaires à lui pendant
mon ministère, mais lorsque j'en ai eu, je le trouvai toujours plus
souple vis-à-vis de la faveur et de la fermeté que je ne l'ai trouvé
entêté : ce qui me fait croire que cette instruction pastorale avait
été donnée à l'archevêque, et que sa démarche fanatique était
soutenue par une partie du ministère. Quoi qu'il en soit, le pape ne
fut qu'un moment effrayé de cet incident et la minute de la bulle
fut envoyée à la cour, où l'on prit beaucoup de temps pour
l'examiner. L'on fit sur elle des observations sages, l'on changea le
projet de bulle en une lettre encyclique et l'on me renvoya le tout.
Il y eut encore un nouvel envoi avec des changements. Tout fut



— 128 —

adopté par le pape, et après une année de travail, la lettre
encyclique fut adressée en forme au roi, ainsi qu'elle a été imprimée
à l'imprimerie royale. Je n'ai eu qu'un regret dans cet ouvrage,
qui est que le pape ne dise pas assez positivement ce qu'il veut
faire entendre : mais je dois rendre justice à la cour de Rome, ce
n'est point d'elle que sont venus les ménagements pour la bulle
Unigenitus ; il faut tous les attribuer au ministère de France.

C'est ainsi que les deux points intéressants de ma mission à

Rome, qui étaient de rendre le pape selon les occasions ou passif
ou actif, ont été remplis. ->

III. — De Charybde en Scylla. De Newman en Batiffol.
On se rappelle l'affaire Dreyfus : pour couvrir un premier

mensonge il fallait en commettre un second ; et comme c'était
pour la bonne cause et pour ce qu'on appelait l'honneur, on
trouvait toujours un homme pour affirmer bravement le second

mensonge. Il en a été souvent ainsi, bien avant l'affaire Dreyfus,

et il en sera longtemps encore ainsi. Newman, voyant
l'Eglise catholique-romaine perdue, a imaginé de la sauver en
disant que les évolutions et les innovations de cette Eglise
(lesquelles correspondaient dans son esprit à ses propres
évolutions) étaient les preuves de sa vitalité, parce que vivre c'est

changer! Cette découverte a émerveillé une petite école très
embarrassée dans ses propres contradictions; l'abbé Ch. Denis
a exalté comme un génie et un sauveur ce bon Père Newman,
qui certainement n'a pas été aussi fier de sa trouvaille.
Aujourd'hui, c'est un lieu commun chez les évolutionnistes de

l'Eglise romaine, de chanter victoire sur ce thème et de dire :

Puisque la théologie comme science doit évoluer et changer,
il est logique que le dogme aussi, comme élément de vie
intellectuelle, évolue et change ; donc l'Eglise romaine est vivante
et progressive puisqu'elle fait de nouveaux dogmes; vivre c'est
faire peau neuve.

Cependant l'ancienne vérité, encore enseignée par Bossuet,
à savoir: que la vérité divine est inaltérable, donc que le
dogme ne peut pas changer — cette vérité, dis-je, surnage
encore de temps en temps au-dessus des débordements de

l'Eglise romaine. Les esprits sérieux qui ne se laissent pas



— 129 —

emballer par la théorie newmanesque, éprouvent le besoin de

rester fidèles au «dépôt» de St. Paul, et de maintenir l'immutabilité

de la révélation chrétienne. Que faire en présence de

cette contradiction manifeste? Comment prouver que la
constitution nouvelle de l'Eglise romaine doit être acceptée, si le

dogme est inaltérable? Car il est manifeste que la constitution
fondée sur l'infaillibilité et l'omnipotence du pape date, comme
dogme, du 18 juillet 1870, et que, le 17 encore, il était
possible de la nier et de la rejeter sans être hérétique. L'altération

est évidente, la violation du dépôt dogmatique est palpable.
Donc Rome est dans l'erreur et même dans l'hérésie, quoi qu'en
ait dit Newman.

Voici le sauveur, dans la personne de M. Batiffol. Il dit à

ses coreligionnaires timides : Hommes de peu de foi, soyez
sans inquiétude. Votre erreur est de croire que l'Eglise romaine
a changé en évoluant. Newman a été trop loin en considérant
le développement comme un changement; cette dernière expression

est malheureuse, et il faut la repousser. Disons donc que
l'Eglise romaine a évolué, ce qui est vrai, mais ajoutons qu'en
évoluant elle est restée ce qu'elle était; que, par conséquent,
l'Eglise catholique-romaine, telle que nous la voyons aujourd'hui,
est bien réellement l'Eglise catholique-romaine telle qu'elle
existait primitivement, et même telle qu'elle a été fondée par
St. Pierre, ou plutôt par le Christ même. Car les paroles que
le Christ a dites à Pierre établissent toutes la constitution
actuelle de l'Eglise catholique-romaine : toutes signifient clairement

que le pape est non seulement le chef des évêques et de

toute l'Eglise, mais encore le chef infaillible, source de la
vérité, du dogme et de la juridiction universelle dans l'Eglise et

sur l'Eglise. Bien plus, non seulement tel est le sens obvie,
naturel, clair, des paroles de J.-C. à Pierre, mais encore c'est
un fait historique que ce sens a été enseigné par les Pères,

par la tradition universelle, constante et unanime de l'Eglise;
en sorte que les premiers chrétiens étaient de vrais
catholiques-romains tels que nous le sommes aujourd'hui, et que les

catholiques-romains actuels sont bien réellement ce qu'étaient
les premiers chrétiens du temps des apôtres.

Tel est le fond du volume intitulé : L'Eglise naissante et

le catholicisme. Son succès vient de sa hardiesse. L'auteur a

affronté l'objection de Charybde et il l'a réfutée par la réponse
Revue intern, de Théologie. Heft 09, 1910. 9



— 130 —

de Scylla. A l'audace de Newman il a répondu par la sienne
propre, qui consiste à affirmer l'identité du romanisme actuel
et du christianisme évangélique. Chacun fait ce qu'il peut; tel
écrivain bâtit grand, celui-ci bâtit fol ; ce volume est bien
signé.

Ce serait perdre son temps que de recommencer l'examen
de cette these archifausse. Cette fausseté a été mise en lumière
à maintes reprises, surtout depuis 1870. Faire semblant d'ignorer
ces démonstrations, est un jeu qui ne trompe que les braves
gens qui veulent bien être trompés. C'est ainsi que l'Eglise
romaine s'enfonce de plus en plus dans l'erreur, et que chaque
effort qu'elle fait pour se sauver est un nouveau coup qu'elle
se porte. L'abîme appelle l'abîme.

Ceux qui connaissent l'histoire de l'Eglise savent que l'épiscopat

primitif n'était qu'une surveillance et un ministère supérieur

pour la garde du dépôt de la foi; que les évêques, au
lieu de s'en tenir à la charge qui leur incombait, l'ont
transformée en autorité toutes les fois que le dogme a été mis en
péril à leurs yeux; qu'au lieu cle réfuter les erreurs, ils ont
préféré faire acte d'autorité en transformant leurs explications
en dogmes; que, pour imposer aux fidèles ces nouveaux
dogmes, ils ont revendiqué une autorité ecclésiastique gouvernementale,

l'autorité spirituelle primitive ne leur suffisant plus;
qu'il en a été ainsi au IVe siècle après l'hérésie arienne, au
moyen âge après les attaques des Albigeois, des Vaudois et
autres; au XIXe siècle, après les attaques des protestants et
des libres-penseurs. Ce procédé à coups d'autorité pour se

dispenser des devoirs exigés par la science, est visible dans le
cours de l'histoire: cresca cundo. On a cru sauver l'autorité
en l'exagérant et en la faussant. Le faux conservatisme est
une erreur dont on n'a pas vu et dont on ne voit pas encore
partout le danger. Toute l'histoire de l'Eglise romaine est remplie

des erreurs de ce faux conservatisme autoritaire. M.
Batiffol, au lieu de le reconnaître, s'efforce de démontrer par les
Pères et par l'histoire qu'il est la vérité même

Mais, dit-on, n'est-il pas évident que les conciles œcuméniques

ont été tenus par les évêques, et que, dès lors, la
constitution de l'Eglise repose, non sur l'Eglise comme société des

fidèles, mais sur l'épiscopat seulement? Sophisme. D'abord, des

prêtres et des fidèles ont pris part aux conciles, ce qui n'eût



— 131 —

pas eu lieu si les évêques seuls eussent eu le droit d'y assister.
Ensuite, le mot « évêque » autrefois ne signifiait pas le pacha
qu'on suppose d'ordinaire aujourd'hui ; l'évêque n'était autre
fois que le «surveillant» et le «témoin» de son Eglise; il n'était
ni séparé ni separable des prêtres et des fidèles; il témoignait
de leur foi et non de ses propres opinions; les prêtres et les
fidèles qui n'avaient pas assisté au concile contrôlaient son
témoignage et le rectifiaient s'il y avait lieu. De même, l'évêque
de Rome n'était que le primus inter pares, et son témoignage
était aussi contrôlé par ses pairs, et, au besoin, condamné.
Telle était la constitution de l'Eglise. Ce sont là des faits
irrécusables.

Les théologiens papistes d'aujourd'hui, pour le besoin de

leur cause erronée, transportent le fondement sur lequel J.-C.
a édifié son Eglise, en constitution gouvernementale et

politique. Ils ne voient pas que la divinité du Christ, confessée par
Pierre, était ce fondement, et que ce fondement n'est pas la
constitution dont ils parlent. Ils ne voient pas que c'est une
supposition toute gratuite de leur part, d'imaginer que l'Eglise,
société spirituelle et religieuse seulement, doive être assimilée
à une société temporelle et politique, et qu'elle doive avoir, à

ce titre, une hiérarchie gouvernementale avec autorité infaillible

et absolue. Tout autre est le sens des paroles du Christ :

Les portes de l'enfer ne prévaudront pas contre elle Pais
mes agneaux. Les péchés seront remis à ceux à qui vous
les remettrez, etc. Ces théologiens commettent contresens sur
contresens. C'est une philologie grossière, une exégèse puérile,
une misérable dénégation de l'histoire. Confondre ministerium
avec imperium, traduire non dominantes in cleris par dominer
sur toute l'Eglise, vouloir que le mot discipuli signifie
exclusivement les douze apôtres, N.B. les douze seulement, etc., ce

sont là des enfantillages qui ne sont plus de mise. Avec de

tels sophismes, Rome se jugule.
E. Michaud.


	Variétés

