Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 69

Artikel: Randglossen zu Schultes Lebenserinnerungen
Autor: Nippold, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403751

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 102 —

RANDGLOSSEN

U

SCHULTES LEBENSERINNERUNGEN.

I. Die Freunde der Jugend.

Wer die stetig zunehmende Macht der klerikalen Reaktions-
partei in Osterreich auf ihre Urspriinge zuriickverfolgt, stosst
hiufig genug auf die Organisation der St. Michaels-Vereinigung.
Was durch dieselbe in stiller Vorarbeit vorbereitet wurde,
ergibt sich zumal aus dem Vergleich mit der vorhergegangenen
Zeit. Als Prinz Krafft zu Hohenlohe-Ingelfingen seine scharf-
sinnigen Wiener Beobachtungen aus den Finfzigerjahren aufzeich-
nete, da war esdieinnere Erschlaffung des seit dem Konkordat Aus-
serlich so begiinstigten romisch-katholischen Kirchentums, die
ihm in oberster Reihe auffiel. Heute sehen wir das gleiche Wien
unter der Herrschaft Luegers. Ihm sekundiert in den Provinzen,
zumal in Bohmen und Mihren, der soziale Einfluss des kolos-
salen weltlichen Besitzes teils der Papstkirche selbst, teils der
mit der ,Kirche“ verwachsenen Geburts- und Finanzaristokratie.
Wiihrend in Transleithanien der kalksburger Jesuitenzogling
Apponyi am Werk ist in dem Vertilgungskampf gegen die
slowakischen, deutschen und ruménischen Schulen, erlebten wir
in Cisleithanien das Aufgebot steiermirkischer und tirolischer
Bauern gegen die Universititen. Wer jedoch den Grundlagen
der heutigen Organisation nachgeht, stosst schon bald auf den
St. Michaels-Verein. Thm gehoren eine ziemliche Zahl von Erz-
herzogen und anderen fiirstlichen Personlichkeiten an. Er gibt
die Parole aus auch in hochwichtigen internationalen Fragen
(Nichterwiderung des Besuchs des Koénigs von Italien durch
Kaiser Franz Josef u. dgl.). Die Los-von-Rom-Bewegung ist
durch seine Fuhrer aufs Kliigste ausgebeutet.



— 103 —

Die erste Anregung zu dieser (sowohl in die internationale
wie in die inner - Osterreichische Politik von Zeit zu Zeit
bedeutsam eingreifenden) Vereinigung fiihrt sich nun aber
denkwiirdigerweise auf den gleichen Mann zurtick, den wir
seit dem Vatikankonzil als den juristischen Organisator der
altkatholischen Kirchenbildung kennen gelernt haben. Es ist
Johann Friedrich von Schulte. Wie die zweite, so steht auch
die erste Hilfte seiner Lebensarbeit in einer ebenfalls denk-
wirdigen Parallele zu Dollinger. Denn wie Schulte die erste
Anregung zu der Begriindung der St. Michaels-Bruderschaft
gegeben hat, so der vorvatikanische Dollinger zu der Begriin-
dung des Bonifatiusvereins. Am denkwiirdigsten ist es jedoch,
dass die beiden geistesmiichtigen Manner innerlich die gleichen
geblieben sind, auch als ihre Tatkraft sich nach der entgegen-
gesetzten Seite richtete. Es sind die gleichen Eigenschaften,
welche ihre frihere und spatere Arbeit ermoglichten. Beide
haben 1870 erkannt, sich bis dahin mit Bezug auf das Endziel
der pépstlichen Politik in einer grossen TAuschung befunden
zu haben. In der allgemeinen Wandlung aber sind sie sich
selber treu geblieben.

Es ist von einem ungewohnlichen Interesse, dies bei Schulte
gleich in den ersten Abschnitten seiner ,Lebenserinnerungen®
im einzelnen verfolgen zu konnen!). Nach der bruchstiick-
weisen Verdffentlichung der Tageblicher von seiner ersten
romischen Reise im Jahre 1854 (in der ,Deutschen Revue“ im
Méarz und Juli 1897) erhalten wir jetzt eine zusammenhiingende
Darstellung. Durch dieselbe ist u. a. der bis dahin dunkel
gebliebene Zweck jener Romreise enthiillt worden. Aber die-
selbe ist nur eine kleine Episode in einem iiberreichen Leben
gewesen. Erst jetzt steht der ganze Schulte von seinen Anfingen
an vor uns. Erst jetzt erkennt man obenan, dass er — genau
ebenso wie die theologischen Fiithrer des Altkatholizismus — in
einer nicht nur streng katholischen, sondern sogar speziell fiir
‘die Idee des papstlichen Primats begeisterten Umgebung auf-
gewachsen ist.

Leider vertragt es sich nicht mit dem spezielleren Zweck
der heutigen Untersuchung, die iiberaus reichen Daten, welche

) Lebenserinnerungen. Mein Wirken als Rechtslehrer, mein Anteil
an der Politik in Kirche und Staat. Giessen, E. Roth, 1908. 3 Bde. 30 Mk.



e A =

sein neues Buch (in teilweiser Erginzung zu dem grossen
Quellenwerk ,Der Altkatholizismus*®) tiber Schultes eigene viel-
umfassende Titigkeit bietet, vollstindig zusammenzustellen. Je
deutlicher aber fiir mich die spezielle Aufgabe, welche sich
der junge Privatdozent im Jahre 1854 bei seiner Romreise gestellt
hatte, in den allgemeinen Zeitzusammenhang hineintrat, desto
mehr stand ich vor dem Problem, wie es tiberhaupt moglich
geworden war, dass der erst in den Anfangen seiner spiiter so
umfassenden Studien stehende Kanonist einem so einzigartigen
allgemeinen Vertrauen begegnete und auf Grund davon etwas
anbahnen konnte, was fiir die ganze Folgezeit von der grossten
Tragweite geblieben ist. In spiiterem Zusammenhang werden
wir auch die anderen, damals tonangebenden Personlichkeiten
in dem noch ungetrennten katholischen Lager in ihrem per-
sonlichen Verhiltnis zu Schulte Revue passieren lassen miissen.
Vorerst fordert aber die Losung jenes Problems einen Blick
auf die dezidiert romisch-katholischen Einfliisse, die auf seine
eigene Lintwicklung entscheidende Einwirkung gewonnen haben.

Den nachhaltigsten Einfluss auf die jugendliche Entwicklung
des grossen Kanonisten hat der Bruder seiner Mutter aus-
gelibt, der nachmalige Bundestagsgesandte von Linde, vorher
in bosester Reaktionszeit Kanzler der Giessener Universitiit.
Worauf seine Titigkeit im Bundesrat hinausging, ist aus den
berithmten Frankfurter Briefen Bismarcks bekannt. Was sein
Einfluss auf die Giessener Universitit besagte, ist aus Balden-
spergers Gedachtnisrede auf Credner zu ersehen, den bedeu-
tendsten der dlteren Giessener Theologen, von dem auch
Gustav Baur so vieles zu rithmen wusste. Auch spéter noch hat
Herr von Linde (in enger Verbindung mit dem Darmstidter
Minister von Dalwigk und dem der lMainzer Diozese an Stelle
Leopold Schmids oktroyierten Bischof von Ketteler) protestan-
tische Verhdltnisse dhnlich beeinflusst, wie der Rudolstadter
Minister von Bertrab.

Wiihrend Linde 184849 als Mitglied des Frankfurter Parla-
ments von Hause abwesend war, hat er seinen (damals des
Elternhauses beraubten) Neffen mit der Erziehung seiner Kinder
betraut. Dem bisherigen Philologen stand in dieser Zeit die
reiche juristische Bibliothek seines Oheims unbeschrankt zuar
Verfiigung. Dies der Anlass, dass Schulte als Student der
Jurisprudenz an die Berliner Universitit zuriickkehrte. Durch



— 105 —

die warme Empfehlung des Oheims wurde er hier vor allem
in das Haus Aulikes eingefiihrt, des damaligen Direktors der
katholischen Abteilung im Berliner Kultusministerium.

Es ist Aulike gewesen, dem er von Anbeginn dieses Stu-
diums an die wertvollsten Empfehlungen an der Universitit
verdankte, nebenbei aber auch schon bald die Bekanntschaft
der anderen Rate der katholischen Abteilung. Nach dem Bilde,
welches Schulte von Aulike entwirft, darf man von vornherein
einen gewissen Unterschied erwarten zwischen seiner Leitung
der katholischen Abteilung und derjenigen seines Nachfolgers
Kritzig. War es doch ohnedem bekannt, dass das Gleiche
auch bei Mannern wie Stieve und Briiggemann der Fall war,
deren Sohn und Neffen (C. A. Cornelius) wir unter den Fiihrern
der altkatholischen Bewegung finden.

Fur die ganze zukiinftige Behandlung der katholisch-
kirchlichen Angelegenheiien seitens des Staates, sowie fir ein
einigermassen besseres Verstiindnis dieser Angelegenheiten seitens
der protestantischen (ieschichtsforschung dirfte es kaum eine
wichtigere Vorarbeit geben, als eine allseitig unabhingige Be-
urteilung dieser katholischen Abteilung. Uber drei Jahrzehnte
hat dieselbe durch ihre jedem Draussenstehenden imponierende
Geschlossenheit und Konsequenz die von den entgegengesetz-
testen Anschauungen ausgehenden Kultusminister in stets zu-
nehmendem Grade beherrscht. (Man braucht ja nur die blossen
Namen Eichhorn, Schwerin, Ladenberg fiir die frithere, Raumer,
Bethmann-Hollweg, Mihler fiir die spéiitere Zeit nebeneinander
zu stellen, um diese Situation lebendig vor Augen zu haben.)
Dann hat First Bismarck, durch die gefahrliche Zuspitzung
der polnischen Frage dazu veranlasst, die bekannten Kiirassier-
stiefel angezogen. Sein urspringliches Ziel bestand jedoch nur
darin, die von der Radziwillschen Familie geleitete Neben-
regierung (Kritzig und (Genossen) zu beseitigen. An dieser
Stelle kénnen wir nicht im einzelnen darauf eintreten, was
fiir ein Lieblingsthema nicht nur in den ,Gedanken und KErin-
nerungen“, sondern beinahe in allen seinen kirchenpolitischen
Gespriachen der Einfluss der Radziwillschen Dynastie vermdge
der katholischen Abteilung ausgemacht hat. Was der gewaltige
Recke vertraulich zu erzihlen liebte, z. B. tiber die auf Wunsch
der Kaiserin Augusta stattgehabte Auslieferung amtlicher Do-
kumente an einen franzosischen Spion, vor allem aber tber



— 106 —

das Verschwinden unentbehrlicher Aktenstiicke in bezug auf
entscheidende Differenzpunkte zwischen der staatlichen und
klerikalen Auffassung, ist seitens des Kultusministers Falk offiziell
bestitigt worden. Dies letztere entspricht tbrigens nur der
allgemein angewandten Taktik, wie sie Theiner in seiner Bio-
graphie Clemens’ XIV. und Johann Baptist Schwab in seiner
Darstellung der Lehrtitigkeit der Wirzburger Fakultit zur
Zeit von Franz Berg im Detail dargetan haben. Haben
doch Guéranger und Pitra in Frankreich, Scheebens ., Anti-
janus* in Deutschland diese Vernichtung unbequemer Urkunden
sogar als heiligste Pflicht der Historiker hingestellt. Auch
Schulte ist an mehr als einem Ort auf diesen Punkt eingegangen.
Aber von einem noch viel hoheren Interesse ist der Einb-lick,
welchen wir — trotz der eben betonten Geschlossenheit und
Konsequenz der Abteilung auch ihren ministeriellen Chefs gegen-
tiber — durch sein neues Werk erhalten in den schon im Anfang
der Fiinfzigerjahre vorhandenen, sich von da an aber stetig
mehr zuspitzenden Gegensatz zwischen den beiden Seelen im
deutschen Katholizismus: gerade in dem die zukiinftige Gestaltung
der Kirchenpolitik in erster Reihe bestimmenden Kreise.

Wir glauben daher unsern Lesern schon in diesem Zu-
sammenhang den Wortlaut der Charakteristik (S. 63 ff.) schuldig
zu sein, welche noch der heutige Schulte von Aulike gibt. Sie
steht in schoner Parallele zu derjenigen, welche Graf Paul von
Hoensbroech von seinem Onkel W. E. von Ketteler entwirft, und
auf die wir noch zurickkommen miissen. Aulike war ein
in jeder Beziehung ausgezeichneter Mann, pflichttreu, begabter
und praktisch tichtiger Jurist und Verwaltungsbeamter, klar,
ruhig, besonnen, ein warmer Patriot, tiberzeugter Katholik und
im Leben streng nach seiner religiosen ﬁberzeugung handelnd.
Seine Aufgabe erschien ihm zu sein, die Rechte und das Interesse
der Kirche zu vertreten und zur Geltung zu bringen, aber er
war ein zu pflichttreuer Staatsbeamter, um jemals die Pflichten
seines Amtes zu vergessen, oder eine Handlung zu begehen,
welche sich mit diesen nicht vertrug. Was nach seinem Ab-
leben seitens der katholischen Abteilung verschuldet worden
ist, daran war er unschuldig.”

Seit dem Frankfurter Parlament, dem beide als Mitglieder
der katholischen Fraktion angehorten, ist Aulike mit Déllinger
eng befreundet gewesen. Er ist sogar in dessen Hause am



- 107 —

22. Oktober 1865 gestorben (auf der Riickkehr von einer
Schweizerreise). Es tut sehr Not, solche Dinge im Auge zu
behalten, wenn man den inneren Geisteskampf in unserem
deutschen Katholizismus wirklich verstehen will. Wer der
klugen vatikanischen Politik auch darin auf den Leim geht,
von Modernismus zu faseln, wo es sich um die unausrottbare
deutsche Seele im Katholizismus, um den uralten Gegensatz
katholischer Frommigkeit und péapstlicher Politik handelt, dem
ist allerdings nicht zu helfen. Dagegen darf ich dem gegen-
tiber wohl auf die mancherlei &hnlichen Daten ,aus dem
letzten Jahrzehnt vor dem Vatikankonzil® verweisen, welche
in dem ersten Bande der ,Kleinen Schriften zur inneren
Geschichte des Katholizismus® niedergelegt sind. Zur Ergénzung
derselben sei nur noch speziell hingewiesen auf den inhalts-
reichen Bericht Aulikes an Linde vom 15. September 1850,
dessen Klagen Uber den Episkopat der Westprovinzen ein
tiberaus bezeichnendes Gegenstiick bilden zu den zwei Jahr-
zehnte frither spielenden Beschwerden des Erzbischofs Spiegel
tiber Schmedding, den nachmaligen ersten Direktor der katho-
lischen Abteilung.

Man kann geradezu sagen, dass jede Zeile dieses Briefs
wie eine Enthillung wirkt tber den prinzipiellen Gegensatz
zwischen einem streng katholischen, aber staatstreuen Stand-
punkt und den demagogisch-revolutiondren Bahnen, auf welche
sich auch die deutschen Bischofe in dem Revolutionsjahre hatten
drangen lassen. Zeitlich noch friher ist ein anderer Brief vom
28. September 1849, in welchem bereits der gleiche (Gegensatz
im Vordergrund steht: unter ausdriicklicher Nennung der (fiir
das Publizistengeschlecht, welches sich von dem Gerede iiber den
sogenannten Modernismus tiduschen lasst, vollig verschollenen)
Denkschrift der preussischen Bischofe, die sich tbrigens in
allem wesentlichen mit derjenigen ihrer oberrheinischen Kol-
legen gedeckt hat. Es diirfte daher sehr am Platze sein, den
Andeutungen Schultes in Zukunft genauer nachzugehen. Man
wird dann auch innerhalb der katholischen Abteilung recht
verschiedene Phasen und Stromungen entdecken. Fir unsere
jetzige Aufgabe muss jedoch die Bemerkung gentigen, dass das
schwere Verhiangnis, welches diese Abteilung iiber Kirche und
Vaterland brachte, nicht sowohl in der Begrindung derselben
an und fiir sich gelegen hat, sondern darin, dass bei dieser



— 108 —

Begriindung der gleiche Mann an die Spitze gestellt wurde,
welcher die kirchliche Reorganisation des Erzbischofs Spiegel
durch seine echt bureaukratische Einmischung im Interesse
des Papismus bestindig durchkreuzte: der schon eben genannte
Geheimrat Schmedding. Wir schliessen nur dieser einen Tat-
sache gleich noch die weitere an, dass es aus Schultes authen-
tischen Belegen unzweideutig hervorgeht, dass die Tétigkeit
Aulike8 sich nicht nur (was bereits die Schultesche Charak-
teristik betont) von derjenigen seines Nachfolgers Kritzig unter-
scheidet, sondern auch von der seines Vorgingers Schmedding.
Fur unsere jetzige Aufgabe kommt es aber auf das per-
sonliche Verhialtnis Aulikes zu Schulte an. Es wird schon durch
seinen iberaus herzlichen Drief vom 23. August 1854 (aus
dem gleichen Jahre mit Schultes romischer Mission) gentigend
beleuchtet: nicht nur in dem warmen Glickwunsch zu seiner
Verlobung und zu dem Erfolg seiner Vorlesungen, sondern
mehr noch durch die Art des Hinweises auf die ihm demniichst
in Osterreich gestellten wichtigen Aufgaben. Prinzipiell noch
wichtiger erscheint uns aber schon in diesem Briefe die bei
aller entschiedenen Ablehnung des Josephinismus bereits damals
von Aulike vorausgesehene IErscheinung, dass derselbe noch
tiber ein Menschenalter im Kirchenrecht die Herrschaft be-
haupten werde. Es steht hiermit durchaus nicht in Widerspruch,
wenn Aulike der protestantischen Gestaltung des Kirchenrechts
schroff gegeniiber gestanden hat. Schon in dem zuletzt an-
gefithrten Briefe findet sich nédmlich eine in dieser Bezieliung
sehr bezeichnende Bemerkung tiber Emil Richter, und dieselbe
verschirft sich noch bedeutend durch die Ausfiihrungen des
Briefes vom 15. Januar 1861 iiber Richter und Friedberg. Um
so charakteristischer ist dann aber gerade dem gegeniiber
wieder die geringe Hoffnung, welche er auf das osterreichische
Konkordat setzte (vgl. den Brief vom 22. September 1856).
Es ist nur ein Ausschnitt aus ihrem Briefwechsel, den
Schulte bei diesem Anlass herangezogen hat. Unsrerseits
konnen wir abermals nur einen Ausschnitt aus diesem Aus-
schnitt geben, notieren aber wenigstens noch die tibrigen, von
Schulte zitierten Briefe. Sie sind vom 17. Juli 1855 (iiber die
Verhandlungen der katholischen Abteilung mit den Bischoéfen
wegen der Pfarrbesetzung); vom 7. Juli 1858 (iiber die Rotten-
burger Konvention); vom 17. Januar und 21. Februar 1861 (iiber



— 109 —

einen auf Aulikes Wunsch an Kardinal Rauscher empfohlenen
jildischen Konvertiten Bendix): vom 15. Juni 1860 (mit der
Bitte um eine Auskunft, welche Schulte nur durch die person-
liche Vermittelung des Kardinals Rauscher und des Kultus-
ministers Graf l.eo Thun zu erfillen vermochte). Denn schon
die Gegenstinde, tber welche diese Briefe handeln, machen
es vollig begreiflich, dass Schulte schon im Friihjahre 1854
bei den ersten Fihrern des deutschen Episkopats als eine
autoritative Personlichkeit eingefiihrt war.

Neben Linde und Aulike hebt sich mit Bezug auf den
Entwicklungsgang Schultes noch ein dritter Mann heraus, den
wir nach dem Jahre 1870 in dem entschiedensten kirchen-
politischen Kampf gegen ihn finden, der aber in nationaler
Beziehung schon lange vorher derart verschieden dachte, dass
nur die schwirmerische Hingabe an dasromische Kirchenideal ihr
personliches Verhaltnis solange intakt erhalten konnte. Schultes
vertrautester Freund von seiner Berliner Studienzeit bis zum
Vatikanum ist namlich der bekannte Konvertit Legationsrat
von Kehler gewesen. An der Charakteristik, welche in der
Monographiensammlung .. Welche Wege flihren nach Rom ?*
(IV. Die restaurative Rechtslehre, Nr. 7, Pilgram und von Kehler)
von ihm gegeben wird — sie beriicksichtigt bereits seine im
Jahre ihres Erscheinens (1869) sprichwértlich gewordene echt
jesuitische Bedeutung des Moabiter Klosterplanes — wiisste ich
auch jetzt nichts zu verandern, brauche sie darum hier nicht
mit heranzuziehen. Nur um so lieber aber hebe ich die von
Schulte tiber ihn neu mitgeteilten Daten hervor. Die beiden
jungen Minner hatten sich bei dem (in den ,Lebenserinnerungen*
schon friither erwiihnten) damaligen Propst Pelldram (dem Nach-
folger Kettelers in dieser Stellung und spiterem Bischof von
Trier) kennen gelernt. Kehler war damals .Geheimer expe-
dierender Sekretar® im Auswiirtigen Amt. Nach dem Kriege
von 1866 gab er seine staatliche Stellung mit dem Charakter
als Legationsrat auf, um in den Privatdienst der Radziwilischen
Familie zu treten. Von den ersten Jahren ihres Verkehrs
(1850 bis 1871) erzahlt Schulte: ..Kehler war zur katholischen
Kirche ,zuriickgekehrt*, wie er sagte, verkehrte viel mit der
katholischen Geistlichkeit und war ein eifriges Mitglied des
St. Vinzenzvereins, der fiir die Pflege der katholischen Armen
Berlins Grosses leistete. Ihm gehorten als hervorragend titige



— 110 —

Mitglieder an Furst Boguslaw Radziwill, Aulike, Linhoff, Tl-
rich usw., ich habe ihm ebenfalls bis zum Abgang aus Berlin
angehort. Kehler schloss rasch eine enge Freundschaft mit
mir, deren Grundlage unser gleiches religioses oder kirchliches
Streben war. Wir verkehrten fast tiaglich miteinander, waren
beide Mitbegriinder des katholischen Studentenvereins, nahmen
teil an den Veranstaltungen des katholischen Vereinshauses,
dessen eigentlicher Leiter und Griinder Kehler war.“

Wahrhaft erschiitternd wirken die einander schroff gegen-
iiberstehenden Daten iiber das frithere und spéitere Verhiltnis.
Vgl. zunichst S. 61, .Auf meiner Hochzeit (26. Oktober 1854
zu Fredeburg in Westfalen) war Kehler Brautfithrer. Bei der
Taufe meines dltesten Kindes (10. Juli 1858) in Prag Pate,
wiederholt mein Gast in Prag; ich besuchte ihn oft in Berlin,
unsere Korrespondenz war stets eine rege“, und sodann S. 62/63
.Als sein Patenkind zur ersten heiligen Kommunion gehen sollte,
habe ich es ihm angezeigt, keine Antwort, ebensowenig eine
auf die Anzeige von dem Tode meiner Frau. Ich habe friiher
nicht fiir moglich gehalten, dass ein Christ solchen fanatischen
Hass gegen den besten Freund beweisen kénne, weil dieser
Freund seiner Uberzeugung folgi“.

Aus der tiberaus regen Korrespondenz hat Schulte uns ein
paar kurze Ausziige aus Briefen Kehlers von 1866 und 1870
mitgeteilt. Aus dem Briefe vom 22. August 1866 ersieht man,
dass ,Unbehagen mit den Massnahmen unserer Politik* den
Eintritt in den direkten Dienst der Radziwillschen Familie mit
in erster Reihe veranlasste. Noch bezeichnender ist der Brief
vom 7. Dezember 1870 iber die Ursachen, welche ihm .die
Freude tiber den Erfolg der deutschen Waffen getriibt hatten-.
Hier heisst es u. a.: .Kaum minder ist dies durch die Haltung
und das Vorgehen so mancher ausgezeichineter Katholiken
gegen die Konzilsbeschliisse geschehen, unter denen ich zu
meinem wahren Betriibnis auch dich getunden habe. Nach
deinen Ausserungen wihrend deiner letzten Anwesenheit (ich
war vom 26. Dezember 1869 bis 5. Januar 1870 mit ihm zu-
sammen in Berlin) konnte ich allerdings iber deine Ansichten
nicht im Zweifel sein, aber ich glaubte, dass du der vollendeten
Tatsache gegeniiber von offentlicher Opposition dich fernhalten
wirdest.* Von den weiteren Ausserungen sei noch der be-
zeichnende Unterschied zwischen ,Uberzeugung® und . offent-



— 111 —

licher Manifestation“ angefiihrt. Sie atmen tiberhaupt durchweg
den gleichen Geist, wie die in die ,Wege nach Rom* auf-
genommenen Ausziige aus der Schrift liber die Konversion
seines Freundes Pilgram und aus seiner Flugschrift aus dem
Jahre 1848. Den gleichen Charakter trigt das letzte Gesprach
mit Schulte vom 5. Januar 1873: ,Im Laufe des Gesprachs
teilte ich ihm mit, was ich von Hiibler, Falk und Wehrenpfennig
tiber die katholische Abteilung erfahren hatte, und fragte ihn:
Nun, kannst du das auch rechtfertigen und mit der Religion
vertriglich finden? Seine wortliche Antwort war: Gewiss, dem
protestantischen Staate gegeniiber muss man die Mittel anwenden,
die man hat. Ich sagte nur: So, der Zweck heiligt das Mittel.
Das war unser letztes Gesprich.“

Als leitendes Mitglied des Aufsichtsrates bei der Begrindung
der ..Germania“, als Parlamentarier und als beliebter Redner
in klerikalen Volksversammlungen ist Legationsrat von Kehler
durch seine offentliche Tétigkeit genugsam bekannt. Sie ent-
sprach durchweg der gewohnlichen Stellungnahme der Konver-
titen. Dass er aber auch im stillen Seelenféingerei trieb, zeigte
sich bald nach dem Tode seines (in seiner dienstlichen Tétigkeit
ganz anders hervorragenden) Bruders, des Geh. Legationsrats
von Kehler., Er benutzte ndmlich zur grossen Betriibnis ihrer
Kinder den Kummer der Witwe, um auch sie, und zwar unter
Umgehung der gesetzlichen Vorschriften, zu ,bekehren~. Die
Tatsachen sind mir dadurch niher bekannt geworden, dass ich
(auf Grund einer brieflichen Einfithrung durch Otto von Biilow)
dem ehrwiirdigen Geheimen Rat personlich nahe getreten war.

Wie mit Aulike und Kehler, so hat Schulte ebenfalls schon
in seiner Studienzeit in einem denkwiirdig engen Verkehr mit
dem Kolner Erzbischof Kardinal von Geissel gestanden. Zu
der Biographie Geissels von dem Jesuiten Pfiilf erhalten wir
wertvolle Erganzungen und Korrekturen. Fir den im Jahre
1854 von Schulte verfolgten Zweck hat sich Geissel neben dem
miinsterschen Bischof am willfihrigsten erwiesen. Aber schon
in dem ersten Abschnitt finden sich allerlei bezeichnende Tat-
sachen erwiihnt. Schultes Onkel Linde hatte auch hier den
Vermittler gemacht, indem er den Neffen dem ihm von Speier
her personlich befreundeten Kirchenfiirsten empfohlen hatte.
Infolge davon erhielt jener, so oft er von Bonn nach Kéln
fuhr, regelmissig von dem Kardinal (der in dieser Hinsicht



— 112 —

tibrigens ungewohnlich gastfreundlich war) eine Einladung zu
Mittag. Bei dem ersten Besuche, den Schulte ihm als junger
Dozent machte, hatte Geissel seine Freude iiber die Habilitation
ausgesprochen, mit der Bemerkung, nun wirden die Theologen
doch etwas lernen, bei Walter lernten sie nichts, wiissten daher
im Examen nichts. In dem gleichen Zusammenhang bemerkt
Schulte selbst, dass er als Jurist mit den Theologen der beiden
schon damals auseinandergehenden Richtungen gleichmissig
verkehrt und niemand seine eigene Ansicht aufgedriingt habe.
Auch in dem in den gleichen Jahren heftig entbrannten Streit
zwischen Clemens und Knoodt (der ersten Phase der Denunzia-
tion und schliesslichen Verdammung des Giintherschen Systems)
hatte er sich neutral verhalten. Geissel hat bekanntlich den
Professor Knoodt seine oberhirtliche Herrschaft iiber die Wissen-
schaft in derselben Weise fiihlen lassen, wie nachmals sein
Nachfolger Fischer dem Professor Schroers gegeniiber. Wéahrend
Schulte sich um diese theologischen Fragen damals noch nicht
bekiimmerte, gibt er uns doch aus derselben Zeit zwei drastische
Beispiele von dem unter Geissel fast noch mehr als unter
Droste eingerissenen (mit der jesuitischen Spionage eng zu-
sammenhéingenden) ,Klatschsystem“. FEr war zufillig (das
eine Mal in Bonn, das andere Mal in Rom) mit zwel bei dem
Erzbischof schlecht angeschriebenen Pfarrern — Weber und
Pesch — zusammengetroffen. Beide Male war dies dem Kar-
dinal sofort zugetragen worden, und dieser verfehlte weder in
dem einen nech in dem anderen Falle ihm Vorstellungen iiber
diesen Verkehr zu machen. Es lohnt sich, tiber beide Vorfiille
Schultes eigene Darstellung zu lesen. Sie gewinnen in seinem
Wortlaut eine erhohte Bedeutung.

Bei den bisher angefiihrten Personlichkeiten wird im tibrigen
durch Schultes Mitteilungen das von friiher bekannte Bild wenig
verandert. Vollig iberraschend sind mir dagegen die Mittei-
lungen tiber den Bonner Rechtsgelehrten Ferdinand Walter
gewesen. Durch seinen gerade auf die hochsten Berliner Kreise
bestimmend wirkenden Einfluss ist zuerst die bis dahin all-
gemein herrschende febronianische Gestaltung des katholischen
Kirchenrechts untergraben worden. In der Studienzeit des
Kaisers Friedrich in Bonn ist derselbe ganz besonders auf
Walter hingewiesen worden. Personlich aber erscheint letzterer
geradeswegs unbedeutend, wurde (wie wir schon eben sahen)



— 113 —

-sogar von Geissel in diesem Sinne beurteilt. Als ein von der
romischen Kurie klug benutztes Werkzeug mdéchte man daher
Walter mit Bonifatius vergleichen. Wie dieser die papstfreie
irisch-britische Missionskirche, so hat jener das abermals papst-
frei gewordene katholische Kirchenrecht durch . Unschéadlich-
machung® der Andersdenkenden zu zerstéren verstanden. In
bezug auf ihre Geistesgaben aber haben die derart tberwun-
denen Manner teilweise viel hoher gestanden als ihre siegreichen
Gegner.

Die scheinbare Abschweifung iiber Ferdinand Walter hat
ihre Rechtfertigung in dem seitherigen Zustande des kanonischen
Rechts. Denn die geradezu einzigartige Stellung, welche von
Freund und Feind in dieser Disziplin Schulte zugeschrieben
wurde, erklart sich nur fiir denjenigen, welcher sich den seit
der Restauration von 1814 hinter den Kulissen aller bischoéflichen
Ordinariate spielenden Kampf zwischen der deutschen und der
jesuitischen Auffassung vergegenwiirtigt. Die bischéflichen Kenner
der wirklichen Sachlage, zu denen Kardinal Geissel zweifellos
gehort, haben gewusst, was ihnen bisher fehlte, und was sie
von Schulte zu erwarten hatten. Darum die sonst so auffiliige
Begiinstigung des noch titel- und wiirdenlosen Mannes auf seiner
Romreise von 1854, Seitdem hat sich die wissenschaftliche
Position Schultes bestiindig gefestigt. TLeider sind es nicht
sowohl katholische als protestantische Kanonisten, die im Gegen-
satz zu dem Katholiken Schulte die Fiktionen Pseudo-Isidors
auch aut ihre Beurteilung des Vatikanums iibertragen haben.

Doch genug von diesen Personalien. Fur diejenigen, welche
das neue Schultesche Werk studieren wollen (denn es will nicht
bloss gelesen, sondern grindlich studiert werden), sei nur noch
die Erlduterung beigefiigt, dass die bis dahin genannten Per-
sonlichkeiten schon in den ersten Abschnitten der Schulteschen
Lebenserinnerungen dem Leser vorgefiihrt werden. Fir den-
jenigen Gesichtspunkt jedoch, unter welchem wir heute das
Werk heranziehen, kommt speziell der dritte Abschnitt in Be-
tracht. Wir lernen hier in dem gleichen Miinster, von wo
neuerdings die erste schiichterne Auflehnung gegen die Auto-
kratie der Index-Kongregation ausging, einen Kreis kennen,
welcher fiur die Erhaltung und Vergrosserung der Papstmacht
geradezu schwirmerisch begeistert war. Es waren obenan drei
Jjunge Manner, welche sich (dhnlich wie einst Loyola und seine

Revue intern. de Théologie. Heft 69, 1910. 8



— 14 =

ersten Genossen) in dem Bestreben zusammen gefunden hatten,.
dem Papsttum eine durch selbstlose Opferfreudigkeit verbundene
militarische ,Kompagnie* heranbilden zu helfen. Wir nehmen
gerne an, dass der damalige grossdeutsche Gedanke mitspielte,
die franzosische Besatzung in Rom unnétig zu machen. Der
erste Urheber des Gedankens ist schon ein Jahrzehnt spiter
vollig verschollen. Es war ein Auskultator namens Krahe.
Erst durch Schulte erfahren wir Naheres {iber die schweren
Enttdauschungen, die er durchgemacht hat. Der zweite ist um
so bekannter: als das Vorbild aller spéiteren ,Zitate & la Janssen®.
Denn es ist eben Johannes Janssen selber. Der dritte ist Schulte.
Sie haben zunédchst den Sekretir des miinsterschen Bischofs
Johann Georg Miiller, und durch ihn (Dr. Johann Heinrich
Bangen) den Bischof selber fir den Plan zu erwédrmen ver-
standen, dem speziell die Romreise Schultes gedient hat.

F. NirproLD.

(Fortsetzung folgt.)




	Randglossen zu Schultes Lebenserinnerungen

