
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 18 (1910)

Heft: 69

Artikel: Randglossen zu Schultes Lebenserinnerungen

Autor: Nippold, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403751

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


102

RANDGLOSSEN
zu

SCHULTES LEBENSERINNERUNGEN.

I. Die Freunde der Jugend.
Wer die stetig zunehmende Macht der klerikalen Reaktionspartei

in Österreich auf ihre Ursprünge zurückverfolgt, stösst
häufig genug auf die Organisation der St. Michaels-Vereinigung.
Was durch dieselbe in stiller Vorarbeit vorbereitet wmrde,
ergibt sich zumal aus dem Vergleich mit der vorhergegangenen
Zeit. Als Prinz Krafft zu Hohenlohe-Ingclfingen seine
scharfsinnigen Wiener Beobachtungen aus den Fünfzigerjahren aufzeichnete,

da war es die innere Erschlaffung des seit dem Konkordat
äusserlich so begünstigten römisch-katholischen Kirchentums, die
ihm in oberster Reihe auffiel. Heute sehen wir das gleiche Wien
unter der Herrschaft Luegers. Ihm sekundiert in den Provinzen,
zumal in Böhmen und Mähren, der soziale Einfluss des kolossalen

weltlichen Besitzes teils der Papstkirche selbst, teils der
mit der „Kirche" verwachsenen Geburts- und Finanzaristokratie.
Während in Transleithanien der kalksburger Jesuitenzögling
Apponyi am Werk ist in dem Vertilgungskampf gegen die

slowakischen, deutschen und rumänischen Schulen, erlebten wir
in Cisleithanien das Aufgebot steiermärkischer und tirolischer
Bauern gegen die Universitäten. Wer jedoch den Grundlagen
der heutigen Organisation nachgeht, stösst schon bald auf den
St. Michaels-Verein. Ihm gehören eine ziemliche Zahl von
Erzherzogen und anderen fürstlichen Persönlichkeiten an. Er gibt
die Parole aus auch in hochwichtigen internationalen Fragen
(Nichterwiderung des Besuchs des Königs von Italien durch
Kaiser Franz Josef u. dgl.). Die Los-von-Rom-Bewegung ist
durch seine Führer aufs Klügste ausgebeutet.



— 103 —

Die erste Anregung zu dieser (sowohl in die internationale
wie in die inner - österreichische Politik von Zeit zu Zeit
bedeutsam eingreifenden) Vereinigung führt sich nun aber
denkwürdigerweise auf den gleichen Mann zurück, den wir
seit dem Vatikankonzil als den juristischen Organisator der
altkatholischen Kirchenbildung kennen gelernt haben. Es ist
Johann Friedrich von Schulte. Wie die zweite, so steht auch
die erste Hälfte seiner Lebensarbeit in einer ebenfalls
denkwürdigen Parallele zu Döllinger. Denn wie Schulte die erste
Anregung zu der Begründung der St. Michaels-Bruderschaft
gegeben hat, so der vorvatikanische Döllinger zu der Begründung

des Bonifatiusvereins. Am denkwürdigsten ist es jedoch,
dass die beiden geistesmächtigen Männer innerlich die gleichen
geblieben sind, auch als ihre Tatkraft sich nach der entgegengesetzten

Seite richtete. Es sind die gleichen Eigenschaften,
welche ihre frühere und spätere Arbeit ermöglichten. Beide
haben 1870 erkannt, sich bis dahin mit Bezug auf das Endziel
der päpstlichen Politik in einer grossen Täuschung befunden
zu haben. In der allgemeinen Wandlung aber sind sie sich
selber treu geblieben.

Es ist von einem ungewöhnlichen Interesse, dies bei Schulte
gleich in den ersten Abschnitten seiner „Lebenserinnerungen"-
im einzelnen verfolgen zu können'). Nach der bruchstückweisen

Veröffentlichung der Tagebücher von seiner ersten
römischen Reise im Jahre 1854 (in der „Deutschen Revue" im
März und Juli 1897) erhalten wir jetzt eine zusammenhängende
Darstellung. Durch dieselbe ist u. a. der bis dahin dunkel
gebliebene Zweck jener Romreise enthüllt worden. Aber
dieselbe ist nur eine kleine Episode in einem überreichen Leben
gewesen. Erst jetzt steht der ganze Schulte von seinen Anfängen
an vor uns. Erst jetzt erkennt man obenan, dass er — genau
ebenso wie die theologischen Führer des Altkatholizismus — in
einer nicht nur streng katholischen, sondern sogar speziell für
die Idee des päpstlichen Primats begeisterten Umgebung
aufgewachsen ist.

Leider verträgt es sich nicht mit dem spezielleren Zweck
'der heutigen Untersuchung, die überaus reichen Daten, welche

') Lebenserinnerungen. Mein Wirken als Rechtslehrer, mein Anteil
an der Politik in Kirche und Staat. Giessen, E. Roth, 1908. 3 Bde. 30 Mk.



— 104 —

sein neues Buch in teilweiser Ergänzung zu dem grossen
Quellenwerk „Der Altkatholizismus") über Schultes eigene
vielumfassende Tätigkeit bietet, vollständig zusammenzustellen. Je
deutlicher aber für mich die spezielle Aufgabe, welche sich
der junge Privatdozent im Jahre 1854 bei seiner Romreise gestellt
hatte, in den allgemeinen Zeitzusammenhang hineintrat, desto
mehr stand ich vor dem Problem, wie es überhaupt möglich
geworden war, dass der erst in den Anfängen seiner später so

umfassenden Studien stehende Kanonist einein so einzigartigen
allgemeinen Vertrauen begegnete und auf Grund davon etwas
anbahnen konnte, was für die ganze Folgezeit von der grössten
Tragweite geblieben ist. In späterem Zusammenhang werden
wir auch die anderen, damals tonangebenden Persönlichkeiten
in dem noch ungetrennten katholischen Lager in ihrem
persönlichen Verhältnis zu Schulte Revue passieren lassen müssen.
Vorerst fordert aber die Lösung jenes Problems einen Bück
auf die dezidiert römisch-katholischen Einflüsse, die auf seine
eigene Entwicklung entscheidende Einwirkung gewonnen haben.

Den nachhaltigsten Einfluss auf die jugendliche Entwicklung
des grossen Kanonisten hat der Bruder seiner Mutter
ausgeübt, der nachmalige Bundestagsgesandte von Linde, vorher
in bösester Reaktionszeit Kanzler der Giessener Universität.
Worauf seine Tätigkeit im Bundesrat hinausging, ist aus den
berühmten Frankfurter Briefen Bismarcks bekannt. Was sein
Einfluss auf die Giessener Universität besagte, ist aus Balden-

spergers Gedächtnisrede auf Credner zu ersehen, den
bedeutendsten der älteren Giessener Theologen, von dem auch
Gustav Baur so vieles zu rühmen wusste. Auch später noch hat
Herr von Linde (in enger Verbindung mit dem Darmstädter
Minister von Dalwigk und dem der Mainzer Diözese an Stelle
Leopold Schmids oktroyierten Bischof von Ketteleri protestantische

Verhältnisse ähnlich beeinflusst, wie der Rudolstädter
Minister von Berirab.

Während Linde 1848/49 als Mitglied des Frankfurter Parlaments

von Hause abwesend war, hat er seinen (damals des

Elternhauses beraubten) Neffen mit der Erziehung seiner Kinder
betraut. Dem bisherigen Philologen stand in dieser Zeit die
reiche juristische Bibliothek seines Oheims unbeschränkt zur
Verfügung. Dies der Anlass, dass Schulte als Student der
Jurisprudenz an die Berliner Universität zurückkehrte. Durch



— 105 —

die warme Empfehlung des Oheims wurde er hier vor allem
in das Haus Aulikes eingeführt, des damaligen Direktors der
katholischen Abteilung im Berliner Kultusministerium.

Es ist Aulike gewesen, dem er von Anbeginn dieses
Studiums an die wertvollsten Empfehlungen an der Universität
verdankte, nebenbei aber auch schon bald die Bekanntschaft
der anderen Räte der katholischen Abteilung. Nach dem Bilde,
welches Schulte von Aulike entwirft, darf man von vornherein
einen gewissen Unterschied erwarten zwischen seiner Leitung
der katholischen Abteilung und derjenigen seines Nachfolgers
Krätzig. War es doch ohnedem bekannt, dass das Gleiche
auch bei Männern wie Stieve und Brüggemann der Fall war,
deren Sohn und Neffen (C. A. Cornelius) wir unter den Führern
der altkatholischen Bewegung finden.

Für die ganze zukünftige Behandlung der katholisch-
kirchlichen Angelegenheiten seitens des Staates, sowie für ein
einigermassen besseres Verständnis dieser Angelegenheiten seitens
der protestantischen Geschichtsforschung dürfte es kaum eine
wichtigere Vorarbeit geben, als eine allseitig unabhängige
Beurteilung dieser katholischen Abteilung. Über drei Jahrzehnte
hat dieselbe durch ihre jedem Draussenstehenden imponierende
Geschlossenheit und Konsequenz die von den entgegengesetztesten

Anschauungen ausgehenden Kultusminister in stets
zunehmendem Grade beherrscht. (Man braucht ja nur die blossen
Namen Eichhorn, Schwerin, Ladenberg für die frühere, Raumer,
Bethmann-Hollweg, Mühler für die spätere Zeit nebeneinander
zu stellen, um diese Situation lebendig vor Augen zu haben.)
Dann hat Fürst Bismarck, durch die gefährliche Zuspitzung
der polnischen Frage dazu veranlasst, die bekannten Kürassierstiefel

angezogen. Sein ursprüngliches Ziel bestand jedoch nur
darin, die von der Radziwillschen Familie geleitete
Nebenregierung (Krätzig und Genossen)) zu beseitigen. An dieser
Stelle können wir nicht im einzelnen darauf eintreten, was
für ein Lieblingsthema nicht nur in den „Gedanken und
Erinnerungen", sondern beinahe in allen seinen kirchenpolitischen
Gesprächen der Einfluss der Radziwillschen Dynastie vermöge
der katholischen Abteilung ausgemacht hat. Was der gewaltige
Recke vertraulich zu erzählen liebte, z. B. über die auf Wunsch
der Kaiserin Augusta stattgehabte Auslieferung amtlicher
Dokumente an einen französischen Spion, vor allem aber über



— 10b —

das Verschwinden unentbehrlicher Aktenstücke in bezug auf
entscheidende Differenzpunkte zwischen der staatlichen und
klerikalen Auffassung, ist seitens des Kultusministers Falk offiziell
bestätigt worden. Dies letztere entspricht übrigens nur der
allgemein angewandten Taktik, wie sie Theiner in seiner
Biographie Clemens' XIV. und Johann Baptist Schwab in seiner
Darstellung der Lehrtätigkeit der Würzburger Fakultät zur
Zeit von Franz Berg im Detail dargetan haben. Haben
doch Guéranger und Pitra in Frankreich, Scheebens „Anti-
janus" in Deutschland diese Vernichtung unbequemer Urkunden
sogar als heiligste Pflicht der Historiker hingestellt. Auch
Schulte ist an mehr als einem Ort auf diesen Punkt eingegangen.
Aber von einem noch viel höheren Interesse ist der Einblick,
welchen wir — trotz der eben betonten Geschlossenheit und
Konsequenz der Abteilung auch ihren ministeriellen Chefs gegenüber

— durch sein neues Werk erhalten in den schon im Anfang
der Fünfzigerjähre vorhandenen, sich von da an aber stetig
mehr zuspitzenden Gegensatz zwischen den beiden Seelen im
deutschen Katholizismus: gerade in dem die zukünftige Gestaltung
der Kirchenpolitik in erster Reihe bestimmenden Kreise.

Mir glauben daher unsern Lesern schon in diesem
Zusammenhang den Wortlaut der Charakteristik (S. 63 ff.) schuldig
zu sein, welche noch der heutige Schulte von Aulike gibt. Sie
steht in schöner Parallele zu derjenigen, welche Graf Paul von
Ploensbroech von seinem Onkel W. E. von Ketteier entwirft, und
auf die wir noch zurückkommen müssen. „Aulike war ein
in jeder Beziehung ausgezeichneter Mann, pflichttreu, begabter
und praktisch tüchtiger Jurist und Verwaltungsbeamter, klar,
ruhig, besonnen, ein warmer Patriot, überzeugter Katholik und
im Leben streng nach seiner religiösen Überzeugung handelnd.
Seine Aufgabe erschien ihm zu sein, die Rechte und das Interesse
der Kirche zu vertreten und zur Geltung zu bringen, aber er
war ein zu pflichttreuer Staatsbeamter, um jemals die Pflichten
seines Amtes zu vergessen, oder eine Handlung zu begehen,
welche sich mit diesen nicht vertrug. Was nach seinem
Ableben seitens der katholischen Abteilung verschuldet worden
ist, daran war er unschuldig."

Seit dem Frankfurter Parlament, dem beide als Mitglieder
der katholischen Fraktion angehörten, ist Aulike mit Döllinger
eng befreundet gewesen. Er ist sogar in dessen Hause am



- 107 —

22. Oktober 1865 gestorben (auf der Rückkehr von einer
Schweizerreise). Es tut sehr Not, solche Dinge im Auge zu
behalten, wenn man den inneren Geisteskampf in unserem
deutschen Katholizismus wirklich verstehen will. Wer der
klugen vatikanischen Politik auch darin auf den Leim geht,
von Modernismus zu faseln, wo es sich um die unausrottbare
deutsche Seele im Katholizismus, um den uralten Gegensatz
katholischer Frömmigkeit und päpstlicher Politik handelt, dem
ist allerdings nicht zu helfen. Dagegen darf ich dem gegenüber

wohl auf die mancherlei ähnlichen Daten „aus dem
letzten Jahrzehnt vor dem Vatikankonzil" verweisen, welche
in dem ersten Bande der „Kleinen Schriften zur inneren
Geschichte des Katholizismus" niedergelegt sind. Zur Ergänzung
derselben sei nur noch speziell hingewiesen auf den
inhaltsreichen Bericht Aulikes an Linde vom 15. September 1850,
dessen Klagen über den Episkopat der Westprovinzeu ein
überaus bezeichnendes Gegenstück bilden zu den zwei
Jahrzehnte früher spielenden Beschwerden des Erzbischofs Spiegel
über Schmedding, den nachmaligen ersten Direktor der
katholischen Abteilung.

Man kann geradezu sagen, dass jede Zeile dieses Briefs
wie eine Enthüllung wirkt über den prinzipiellen Gegensatz
zwischen einem streng katholischen, aber staatstreuen Standpunkt

und den demagogisch-revolutionären Bahnen, auf welche
sich auch die deutschen Bischöfe in dem Revolutionsjahre hatten
drängen lassen. Zeitlich nocli früher ist ein anderer Brief rom
28. September 1849, in welchem bereits der gleiche Gegensatz
im Vordergrund steht: unter ausdrücklicher Nennung der (für
das Pubüzistengeschlecht, welches sich von dem Gerede über den

sogenannten Modernismus täuschen lässt, völlig verschollenen)
Denkschrift der preussischen Bischöfe, die sich übrigens in
allem wesentlichen mit derjenigen ihrer oberrheinischen
Kollegen gedeckt hat. Es dürfte daher sehr am Platze sein, den

Andeutungen Schubes in Zukunft genauer nachzugehen. Man
wird dann auch innerhalb der katholischen Abteilung recht
verschiedene Phasen und Strömungen entdecken. Für unsere
jetzige Aufgabe muss jedoch die Bemerkung genügen, dass das
.schwere Verhängnis, welches diese Abteilung über Kirche und
Vaterland brachte, nicht sowohl in der Begründung derselben
an und für sich gelegen hat, sondern darin, dass bei dieser



— 108 —

Begründung der gleiche Mann an die Spitze gestellt wurde,
welcher die kirchliche Reorganisation des Erzbischofs Spiegel
durch seine echt bureaukratische Einmischung im Interesse
des Papismus beständig durchkreuzte: der schon eben genannte
Geheimrat Schmedding. Wir schüessen nur dieser einen
Tatsache gleich noch die weitere an, dass es aus Schubes authentischen

Belegen unzweideutig hervorgeht, dass die Tätigkeit
AulikeS sich nicht nur (was bereits die Schultesche Charakteristik

betont) von derjenigen seines Nachfolgers Krätzig
unterscheidet, sondern auch von der seines Vorgängers Schmedding.

Für unsere jetzige Aufgabe kommt es aber auf das
persönliche Verhältnis Aulikes zu Schulte an. Es wird schon durch
seinen überaus herzlichen Brief vom 2i<. August 1854 (aus
dem gleichen Jahre mit Schultes römischer Mission) genügend
beleuchtet: nicht nur in dem warmen Glückwunsch zu seiner
Verlobung und zu dein Erfolg seiner Vorlesungen, sondern
mehr noch durch die Art des Hinweises auf die ihm demnächst
in Österreich gestellten wichtigen Aufgaben. Prinzipiell noch
wichtiger erscheint uns aber schon in diesem Briefe die bei
aller entschiedenen Ablehnung des Josephinismus bereits damals
von Aulike vorausgesehene Erscheinung, dass derselbe noch
über ein Menschenalter im Kirchenrecht die Herrschaft
behaupten werde. Es steht hiermit durchaus nicht in Widerspruch,
wenn Aulike der protestantischen Gestaltung des Kirchenrechts
schroff gegenüber gestanden hat. Schon in dem zuletzt
angeführten Briefe findet sich nämlich eine in dieser Beziehung
sehr bezeichnende Bemerkung über Emil Richter, und dieselbe
verschärft sich noch bedeutend durch die Ausführungen des

Briefes vom 15. Januar 1861 über Richter und Friedberg. Um
so charakteristischer ist dann aber gerade dem gegenüber
wieder die geringe Hoffnung, welche er auf das österreichische
Konkordat setzte (vgl. den Brief vom 22. September 1856).

Es ist nur ein Ausschnitt aus ihrem Briefwechsel, den
Schulte bei diesem Anlass herangezogen hat. Unsrerseits
können wir abermals nur einen Ausschnitt aus diesem
Ausschnitt geben, notieren aber wenigstens noch die übrigen, von
Schulte zitierten Briefe. Sie sind vom 17. Juli 1855 (über die

Verhandlungen der katholischen Abteilung mit den Bischöfen

wegen der Pfarrbesetzung); vom 7. Juli 1858 (über die Rotten-
burger Konvention); vom 17. Januar und 21. Februar 1861 (über



— 109 —

einen auf Aulikes Wunsch an Kardinal Rauscher empfohlenen
jüdischen Konvertiten Bendixi; vom 15. Juni 1860 (mit der
Bitte um eine Auskunft, welche Schulte nur durch die persönliche

Vermittelung des Kardinals Rauscher und des
Kultusministers Graf Leo Thun zu erfüllen vermochte). Denn schon
die Gegenstände, über welche diese Briefe handeln, machen
es völlig begreiflich, dass Schulte schon im Frühjahre 1854
bei den ersten Führern des deutschen Episkopats als eine
autoritative Persönlichkeit eingeführt war.

Neben Linde und Aulike hebt sich mit Bezug auf den
Entwicklungsgang Schuftes noch ein dritter Mann heraus, den
wir nach dem Jahre 1870 in dem entschiedensten
kirchenpolitischen Kampf gegen ihn finden, der aber in nationaler
Beziehung schon lange vorher derart verschieden dachte, class

nur die schwärmerische Hingabe an das römische Kirchenideal
unpersönliches Verhältnis solange intakt erhalten konnte. Schubes
vertrautester Freund von seiner Berliner Studienzeit bis zum
Vatikanum ist nämlich der bekannte Konvertit Legationsrat
von Kehler gewesen. An der Charakteristik, welche in der
Monographiensammlung „Welche Wege führen nach Rom?"
(IV. Die restaurative Rechtslehre, Nr. 7, Pilgram und von Kehler)
von ihm gegeben wird — sie berücksichtigt bereits seine im
Jahre ihres Erscheinens (1869) sprichwörtlich gewordene echt
jesuitische Bedeutung des Moabiter Klosterplanes — wusste ich
auch jetzt nichts zu verändern, brauche sie darum hier nicht
mit heranzuziehen. Nur um so lieber aber hebe ich die von
Schulte über ihn neu mitgeteilten Daten hervor. Die beiden
jungen Männer hatten sich bei dem (in den „Lebenserinnerungen"
schon früher erwähnten) damaligen Propst Pelldram (dem Nachfolger

Kettelers in dieser Stellung und späterem Bischof von
Trier) kennen gelernt. Kehler war damals „Geheimer
expedierender Sekretär" im Auswärtigen Amt. Nach dem Kriege
von 1866 gab er seine staatliche Stellung mit dem Charakter
als Legationsrat auf, um in den Privatdienst der Radziwillschen
Familie zu treten. Von den ersten Jahren ihres Verkehrs
(1850 bis 1871) erzählt Schulte: ..Kehler war zur katholischen
Kirche „zurückgekehrt", wie er sagte, verkehrte viel mit der
katholischen Geistlichkeit und war ein eifriges Mitglied des
St. Vinzenzvereins. der für die Pflege der katholischen Armen
Berlins Grosses leistete. Ihm gehörten als hervorragend tätige



— 110 —

Mitglieder an Fürst Boguslaw Radziwill, Aulike, Linhoff,
Ulrich usw., ich habe ihm ebenfalls bis zum Abgang aus Berlin
angehört. Kehler schloss rasch eine enge Freundschaft mit
mir, deren Grundlage unser gleiches religiöses oder kirchliches
Streben war. Wir verkehrten fast täglich miteinander, waren
beide Mitbegründer des katholischen Studentenvereins, nahmen
teil an den Veranstaltungen des katholischen Vereinshauses,
dessen eigentlicher Leiter und Gründer Kehler war."-

Wahrhaft erschütternd wirken die einander schroff
gegenüberstehenden Daten über das frühere und spätere Verhältnis.
Vgl. zunächst S. 61, ..Auf meiner Hochzeit (26. Oktober 1854

zu Fredeburg in Westfalen) war Kehler Brautführer. Bei der
Taufe meines ältesten Kindes (10. Juli 1858) in Prag Pate,
wiederholt mein Gast in Prag; ich besuchte ihn oft in Berlin,
unsere Korrespondenz war stets eine rege", und sodann S. 62/63
„Als sein Patenkind zur ersten heiligen Kommunion gehen sollte,
habe ich es ihm angezeigt, keine Antwort, ebensowenig eine
auf die Anzeige von dem Tode meiner Frau. Ich habe früher
nicht für möglich gehalten, dass ein Christ solchen fanatischen '

Hass gegen den besten Freund beweisen könne, weil dieser
Freund seiner Überzeugung folgt1-.

Aus der überaus regen Korrespondenz hat Schulte uns ein

paar kurze Auszüge aus Briefen Kehlers von 1866 und 1870

mitgeteilt. Aus dem Briefe vom 22. August 1866 ersieht man,
dass „Unbehagen mit den Massnahmen unserer Politik" den
Eintritt in den direkten Dienst der Radziwillschen Familie mit
in erster Reihe veranlasste. Noch bezeichnender ist der Brief
vom 7. Dezember 1870 über die Ursachen, welche ihm „die
Freude über den Erfolg der deutschen Waffen getrübt hatten".
Hier heisst es u. a.: „Kaum minder ist dies durch die Haltung
und das Vorgehen so mancher ausgezeichneter Katholiken
gegen die Konzilsbeschlüsse geschehen, unter denen ich zu
meinem wahren Betrübnis auch dich gefunden habe. Nach
deinen Äusserungen während deiner letzten Anwesenheit (ich
war vom 26. Dezember 1869 bis 5. Januar 1870 mit ihm
zusammen in Berlin) konnte ich allerdings über deine Ansichten
nicht im Zweifel sein, aber ich glaubte, dass du der vollendeten
Tatsache gegenüber von öffentlicher Opposition dich fernhalten
würdest." Von den weiteren Äusserungen sei noch der
bezeichnende Unterschied zwischen „Überzeugung" und „öffent-



— Ill —

licher Manifestation" angeführt. Sie atmen überhaupt durchweg
den gleichen Geist, wie die in die „Wege nach Rom"

aufgenommenen Auszüge aus der Schrift über die Konversion
seines Freundes Pilgram und aus seiner Flugschrift aus dem
Jahre 1848. Den gleichen Charakter trägt das letzte Gespräch
mit Schulte vom 5. Januar 1873: „Im Laufe des Gesprächs
teilte ich ihm mit, was ich von Hübler, Falk und Wehrenpfennig
über die katholische Abteilung erfahren hatte, und fragte ihn :

Nun, kamist du das auch rechtfertigen und mit der Religion
verträglich finden? Seine wörtliche Antwort war : Gewiss, dem

protestantischen Staate gegenüber muss man die Mittel anwenden,
die man hat. Ich sagte nur: So, der Zweck heiligt das Mittel.
Das war unser letztes Gespräch."

Als leitendes Mitglied des Aufsichtsrates bei der Begründung
der „Germania", als Parlamentarier und als beliebter Redner
in klerikalen Volksversammlungen ist Legationsrat von Kehler
durch seine öffentliche Tätigkeit genugsam bekannt. Sie
entsprach durchweg der gewöhnlichen Stellungnahme der Konvertiten.

Dass er aber auch im stillen Seelenfängerei trieb, zeigte
sich bald nach dem Tode seines (in seiner dienstlichen Tätigkeit
ganz anders hervorragenden) Bruders, des Geh. Legationsrats
von Kehler. Er benutzte nämlich zur grossen Betrübnis ihrer
Kinder den Kummer der Witwe, um auch sie, und zwar unter
Umgehung der gesetzlichen Vorschriften, zu „bekehren". Die
Tatsachen sind mir dadurch näher bekannt geworden, dass ich
(auf Grund einer brieflichen Einführung durch Otto von Bülow)
dem ehrwürdigen Geheimen Rat persönlich nahe getreten war.

Wie mit Aulike und Kehler, so hat Schulte ebenfalls schon
in seiner Studienzeit in einem denkwürdig engen Verkehr mit
dem Kölner Erzbischof Kardinal von Geissei gestanden. Zu
der Biographie Geisseis von dem Jesuiten Pfülf erhalten wir
wertvolle Ergänzungen und Korrekturen. Für den im Jahre
1854 von Schulte verfolgten Zweck hat sich Geissei neben dem
münsterschen Bischof am willfährigsten erwiesen. Aber schon
in dem ersten Abschnitt finden sich allerlei bezeichnende
Tatsachen erwähnt. Schuhes Onkel Linde hatte auch hier den
Vermittler gemacht, indem er den Neffen dem ihm von Speier
her persönlich befreundeten Kirchenfürsten empfohlen hatte.
Infolge davon erhielt jener, so oft er von Bonn nach Köln
fuhr, regelmässig von dem Kardinal (der in dieser Hinsicht



— 112 —

übrigens ungewöhnlich gastfreundlich war) eine Einladung zu
Mittag. Bei dem ersten Besuche, den Schulte ihm als junger
Dozent machte, hatte Geissei seine Freude über die Habilitation
ausgesprochen, mit der Bemerkung, nun würden die Theologen
doch etwas lernen, bei Walter lernten sie nichts, wüssten daher
im Examen nichts. In dem gleichen Zusammenhang bemerkt
Schulte selbst, dass er als Jurist mit den Theologen der beiden
schon damals auseinandergehenden Richtungen gleichmässig
verkehrt und niemand seine eigene Ansicht aufgedrängt habe.
Auch in dem in den gleichen Jahren heftig entbrannten Streit
zwischen Clemens und Knoodt (der ersten Phase der Denunziation

und schliessüchen Verdammung des Güntherschen Systems)
hatte er sich neutral verhalten. Geissei hat bekanntlich den
Professor Knoodt seine oberhirtliche Herrschaft über die Wissenschaft

in derselben Weise fühlen lassen, wie nachmals sein
Nachfolger Fischer dem Professor Schroers gegenüber. Während
Schulte sich um diese theologischen Fragen damals noch nicht
bekümmerte, gibt er uns doch aus derselben Zeit zwei drastische
Beispiele von dem unter Geissei fast noch mehr als unter
Droste eingerissenen (mit der jesuitischen Spionage eng
zusammenhängenden) „Klatschsystem". Er war zufällig (das
eine Mal in Bonn, das andere Mal in Rom) mit zwei bei dem
Erzbischof schlecht angeschriebenen Pfarrern — Weber und
Pesch — zusammengetroffen. Beide Male war dies dem
Kardinal sofort zugetragen worden, und dieser verfehlte weder in
dem einen noch in dein anderen Falle ihm Vorstellungen über
diesen Verkehr zu machen. Es lohnt sich, über beide Vorfälle
Schuhes eigene Darstellung zu lesen. Sie gewinnen in seinem
Wortlaut eine erhöhte Bedeutung.

Bei den bisher angeführten Persönlichkeiten wird im übrigen
durch Schuhes Mitteilungen das von früher bekannte Bild wenig
verändert. Völlig überraschend sind mir dagegen die
Mitteilungen über den Bonner Rechtsgelehrten Ferdinand Walter
gewesen. Durch seinen gerade auf die höchsten Berliner Kreise
bestimmend wirkenden Einfluss ist zuerst die bis dahin
allgemein herrschende febronianische Gestaltung des katholischen
Kirchenrechts untergraben worden. In der Studienzeit des
Kaisers Friedrich in Bonn ist derselbe ganz besonders auf
Walter hingewiesen worden. Persönlich aber erscheint letzterer
geradeswegs unbedeutend, wurde (wie wir schon eben sahen)



— 113 —

sogar von Geissei in diesem Sinne beurteilt. Als ein von der
römischen Kurie klug benutztes Werkzeug möchte man daher
Walter mit Bonifatius vergleichen. Wie dieser die papstfreie
irisch-britische Missionskirche, so hat jener das abermals papstfrei

gewordene katholische Kirchenrecht durch „Unschädlichmachung"

der Andersdenkenden zu zerstören verstanden. In
bezug auf ihre Geistesgaben aber haben die derart überwundenen

Männer teilweise viel höher gestanden als ihre siegreichen
Gegner.

Die scheinbare Abschweifung über Ferdinand Walter hat
ihre Rechtfertigung in dem seitherigen Zustande des kanonischen
Rechts. Denn die geradezu einzigartige Stellung, welche von
Freund und Feind in dieser Disziplin Schulte zugeschrieben
wurde, erklärt sich nur für denjenigen, welcher sich den seit
der Restauration von 1814 hinter den Kulissen aller bischöflichen
Ordinariate spielenden Kampf zwischen der deutschen und der
jesuitischen Auffassung vergegenwärtigt. Die bischöflichenKenner
der wirklichen Sachlage, zu denen Kardinal Geissei zweifellos
gehört, haben gewusst, was ihnen bisher fehlte, und was sie

von Schulte zu erwarten hatten. Darum die sonst so auffällige
Begünstigung des noch titel- und würdenlosen Mannes auf seiner
Romreise von 1854. Seitdem hat sich die wissenschaftliche
Position Schuhes beständig gefestigt. Leider sind es nicht
sowohl katholische als protestantische Kanonisten, die im Gegensatz

zu dem Katholiken Schulte die Fiktionen Pseudo-Isidors
auch auf ihre Beurteilung des Vatikanums übertragen haben.

Doch genug von diesen Personalien. Für diejenigen, welche
das neue Schultesche Werk studieren wollen (denn es will nicht
bloss gelesen, sondern gründlich studiert werden), sei nur noch
die Erläuterung beigefügt, dass die bis dahin genannten
Persönlichkeiten schon in den ersten Abschnitten der Schulteschen
Lebenserinnerungen dem Leser vorgeführt werden. Für
denjenigen Gesichtspunkt jedoch, unter welchem wir heute das
Werk heranziehen, kommt speziell der dritte Abschnitt in
Betracht. Mir lernen hier in dem gleichen Münster, von wo
neuerdings die erste schüchterne Auflehnung gegen die
Autokratie der Index-Kongregation ausging, einen Kreis kennen,
welcher für die Erhaltung und Vergrösserung der Papstmacht
geradezu schwärmerisch begeistert war. Es waren obenan drei
junge Männer, welche sich (ähnlich wie einst Loyola und seine

Revue Intera, de Theologie. Heft 69, 1910. 8



— 114 —

ersten Genossen) in dem Bestreben zusammen gefunden hatten,,
dem Papsttum eine durch selbstlose Opferfreudigkeit verbundene
militärische „Kompagnie" heranbilden zu helfen. Wir nehmen

gerne an, dass der damalige grossdeutsche Gedanke mitspielte,
die französische Besatzung in Rom unnötig zu machen. Der
erste Urheber des Gedankens ist schon ein Jahrzehnt später
völlig verschollen. Es war ein x\uskultator namens Krähe.
Erst durch Schulte erfahren wir Näheres über die schweren
Enttäuschungen, die er durchgemacht hat. Der zweite ist um
so bekannter: als das Vorbild aller späteren „Zitate à la Janssen".
Denn es ist eben Johannes Janssen selber. Der dritte ist Schulte.
Sie haben zunächst den Sekretär des münsterschen Bischofs
Johann Georg Müller, und durch ihn (Dr. Johann Heinrich
Bangen) den Bischof selber für den Plan zu erwärmen
verstanden, dem speziell die Romreise Schuhes gedient hat.

F. Nippold.

(Fortsetzung folgt.)


	Randglossen zu Schultes Lebenserinnerungen

