
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 68

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


771

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Ch. Bastide : L'Anglicanisme. St. Blaise (Suisse), Foyer soli-
dariste, 1909, 1 vol., 2 fr.

Ce volume très objectif, détaillé et impartial, raconte la
façon dont l'Eglise d'Angleterre a été fondée et réformée, et il
expose sa situation actuelle. Ce qu'il dit des actes de Henri VIII,
de la reine Marie, de la reine Elisabeth, de Charles II, de la
reine Anne, de la dynastie hanovrienne, est connu. Les quatre
« types d'ecclésiastiques » qu'il décrit (p. 82-84), sont curieux. Il
ajoute : « Ce qui frappe surtout, c'est la déconsidération de

l'Eglise. L'Angleterre la traite un peu comme les grands
seigneurs traitent leurs chapelains. L'autorité de l'évêque, écrit
un voyageur en 1731, est très peu respectée maintenant...
En 1630, un Anglais sur 3600 étudiait dans l'une des deux
universités; en 1700 la proportion n'était plus que d'un sur
5600, et en 1801, d'un sur 11,400. Il ne faut pas s'étonner que
l'Angleterre fût alors irreligieuse» (p. 85). L'auteur va jusqu'à
parler de « l'état d'abjection de l'Eglise du XVIIIe siècle »

(p. 88) ; il dit « qu'il y a dans l'Etablissement à peine dix
clergymen capables de prêcher l'Evangile» (p. 90); que
«l'Etablissement du XVIIIe siècle fut très matérialiste » (p. 100). Etc.

Voici quelques renseignements relatifs au XIXe siècle et à

l'époque actuelle:
Le ritualisme a eu pour but de « revenir sur l'œuvre

révolutionnaire des organisateurs de l'Eglise anglicane duXVIe siècle,
qui n'ont pas eu le sens historique ni les lumières süffisantes »

(p. 105). — «Les Anglais, écrivait Murait (1694), sont toujours
prêts à se faire la guerre pour quelque frivole cérémonie du
culte. » Le sacerdotalisme, le ritualisme sont redoutés des
partisans de la basse Eglise et des dissidents, parce que ceux-ci
y soupçonnent un secret désir de rétablir le catholicisme. C'est



— 772 —

la route qui mène à Rome» (p. 107). — «En 1831, une
commission royale fut instituée pour faire une enquête sur la
situation financière de l'Eglise. On constata que les reAœnus
nets annuels montaient à 87 millions, 262 mille, 425 francs,
sur le total desquels les évêques et les hauts dignitaires
prélevaient 10 millions, 876 mille, 150 francs. L'écart entre
certaines situations créait des inégalités choquantes. Une loi de
1835 institua la commission ecclésiastique permanente... Les
bureaux de ce véritable ministère des cultes sont situés à Londres

(Millbank, S. W.). Ils contrôlent une partie des biens de
l'Eglise, etc.» (p. 112). — «Il existe en Angleterre un petit
nombre de partisans du désétablissement, ce sont des non-
conformistes extrêmes et des rationalistes que l'exemple de la
France a gagnés. Il est possible, que clans un avenir plus ou
moins lointain, la Chambre des communes soit disposée à les
écouter favorablement» (p. 117).

Et encore: «L'évêque est élu par le doyen et les chanoines
du diocèse, en vertu d'une licence de la couronne appelée
congé d'élire. Depuis la 25e année du règne d'Henri VIII, cette
licence est accompagnée d'une lettre désignant le candidat du
roi. Le chapitre doit élire ce candidat s'il ne veut encourir les
peines d'un prœmunire». Si le premier ministre qui propose le
candidat du roi n'est pas anglican, c'est le lord chancelier
(anglican) qui devient le véritable ministre des cultes (p. 123). Tous
les évêques ont le titre de lord et figurent aArec leurs femmes
et leurs enfants dans les annuaires de la noblesse (p. 124).
Les futurs clergymen sont préparés pendant trois ou quatre
ans par des études de culture générale (baccalauréat-ès-arts),
« sans se soucier de leur spécialisation, sauf que, la dernière
année, ils ont suivi quelques cours de théologie, de façon à

obtenir le certificat d'assiduité exigé par certains évêques»
(p. 126). — «Les attributions de la Convocation sont limitées
par la loi, elle ne peut toucher au Prayer-Book ni modifier aucun
acte du Parlement, ses décisions n'obligent que le clergé et n'ont
de valeur légale qu'après aAroir reçu la sanction de la couronne »

(p. 129).

D'après le relevé de 1908, l'ai-chevêque de Canterbury
reçoit annuellement 375,000 fr., celui d'York et l'évêque de

Londres 250,000 fr., l'évêque de Durham 175,000 fr., Salisbury
125,000 fr., etc. Les doyens reçoivent de 25 à 50,000 fr., les



— 773 —

chanoines de 12,500 à 25,000 fr., les «incumbents» 7500 fr. en

moyenne. — Je ne fais pas de réflexion, pour que le Church
Times ne m'accuse pas d'« iniquité »

L'auteur publie des statistiques de communions, de mariages,
etc., et constate «un recul très net de l'anglicanisme». «En
revanche, l'augmentation des libres-penseurs est effrayante ;

en 50 ans, la proportion est passée de 4% à 15%; ils sont à

la veille de former le cinquième de la population totale.
L'anglicanisme traverse une période difficile. Il ne peut plus
parler haut comme autrefois. Une maladresse un peu forte qui
détacherait quelques centaines de milliers d'adhérents mettrait
l'Eglise en minorité » (p. 137). — D'aucuns pensent qu'une
statistique confessionnelle complète la mettrait, même déjà
maintenant, en minorité.

Enfin, « l'Eglise anglicane, dit M. Bastide, est une secte

plus importante par la position sociale de ses membres que
par la quantité de ses adhérents». « Les publications officielles
donnent comme chiffre total: 29 millions, 200 mille» (p. 151).

E. Michaud.

Bossuet : Correspondance, T. II (1677-1683). Paris, Hachette,
in-8°, 526 p., 1909.

Ce second volume contient 287 lettres, soit de Bossuet,
soit à Bossuet, et, de plus, en appendice, quelques lettres
d'Arnauld à l'évêque Neercassel (1681-1683), et quelques autres
déjà connues. Je n'étonnerai personne en remarquant que
quelques-unes de ces lettres sont de simples billets sans valeur ;

elles sont de Bossuet, voilà tout. Les annotations des deux
éditeurs, MM. Urbain et Lévesque, sont toujours d'une érudition

très minutieuse, même quand il s'agit de personnes inconnues

et de détails dénués de toute portée. Toutes ces lettres
sont espacées de 1677 à 1683.

J'indiquerai quelques sujets intéressants qui y sont, non
approfondis (il est rare que de simples lettres aillent au fond
des questions), mais touchés : — la discussion entre Bossuet et
Huet sur la démonstration de la religion chrétienne par les
prophéties bibliques; Huet la trouvait insuffisante (p. 21), Bossuet

la maintenait ; — la discussion entre les mêmes sur la



— 774 —

prophétie de Jacob; Huet attaquait l'explication traditionnelle,
Bossuet la défendait (p. 2-21); — Huet doutait que l'Epître
aux Hébreux fût de St. Paul ; Bossuet lui répliquait qu'il fallait
«prendre garde» (p. 23); —Bossuet désapprouvait 1'« Histoire
critique du V. T. » de Richard Simon (p. 65 et 73) ; Nicole était
très sévère contre R. S., qui, à son tour, trouvait Nicole
incompétent; — les difficultés faites à Huet au sujet de la publication

de sa « Démonstration évangélique » (p. 77) ; — les
différences qui séparaient, d'après Bossuet, les catholiques et les
protestants en 1680 (p. 202-211); — et encore, Cajétan fut
traité par Bossuet d'«auteur si plein d'ignorance et qui a
donné si grossièrement dans le rabbinisme moderne, depuis
qu'il a eu un peu goûté de l'hébreu» (p. 18).

L'opinion de Bossuet sur Bellarmin, la grande lumière de

Rome, mérite aussi d'être signalée. « Votre peinture de l'état
présent de la cour de Rome, écrit-il à Diroys, me fait trembler.

Quoi Bellarmin y tient lieu de tout et y fait seul toute
la tradition Où en sommes-nous si cela est, et si le pape va
condamner ce que condamne cet auteur? Jusqu'ici on n'a osé
le faire ; on n'a osé donner cette atteinte au concile de

Constance, ni aux papes qui l'ont approuvé», etc. Toute cette tirade
de Bossuet contre le trop illustre jésuite (p. 317-321) est
formidable.

C'est dans cette même lettre que Bossuet déclare que
l'infaillibilité ne se trouve que dans l'Eglise universelle. «J'ai un
peu de peine à concevoir, dit-il, comment vous croyez que le
IVe article de notre Déclaration puisse s'accorder aArec la
doctrine des ultramontains: nous n'avons pas eu ce dessein, quoique
d'autre part nous ayons bien vu que, quoi qu'on enseignât en
spéculative, en pratique il en faudrait toujours revenir à ne
mettre la dernière et irrévocable décision que dans le consentement

de l'Eglise universelle, à laquelle seule nous attachons
notre foi dans le symbole. Je ne puis m'imaginer qu'un pape
si zélé pour la conversion des hérétiques et pour la réunion
des schismatiques, y veuille mettre un obstacle éternel par une
décision telle que celle dont on nous menace. Dieu détournera
ce coup» (p. 320-321).

Il importe de remarquer que, dans cette question comme
dans plusieurs autres, Bossuet s'est montré très ondoyant et
très faible, lui quelquefois si entier et si cassant. Lorsqu'il



— 775 —

s'agissait d'obtenir de Rome une approbation (par exemple,
pour son «Exposition»), ou une faveur, ü n'hésitait pas à flatter
le pape, à lui dire qu'il « tenait la première place de l'univers
plus encore par ses vertus que par l'autorité d'une charge si
eminente » (p. 88) ; il proclamait alors Rome « la source de la
foi» (p. 87), et présentait la foi catholique comme étant «la
foi romaine » : il ne voulait pas que l'on distinguât « entre
l'Eglise romaine et l'Eglise en général » (p. 276); il avait bien
soin de faire remarquer au cardinal d'Estrées qu'il prenait
soin de relever la majesté du Saint-Siège autant qu'il pouvait
(p. 277) ; etc. Mais, dès qu'il ne s'agissait plus de sauvegarder
ses propres intérêts en cour de Rome, alors il revenait aux
doctrines gallicanes, c'est-à-dire à l'aw/mltramontanisme. Il
reconnaissait alors qu'on pouvait en appeler du pape au concile,
et « procéder contre le pape en disant qu'il n'est plus pape »

(p. 280). Il n'était pas de ceux qui disaient qu'obéir à l'Eglise
c'est ipso facto obéir à J.-C; mais il soutenait «qu'il faut
entrer premièrement dans l'esprit que le Christ a prescrit » (p. 322).
Selon lui, l'Eglise n'était donc infaillible qu'à la condition d'être
d'abord fidèle aux enseignements du Christ. Il attaquait les
« hauteurs » de Rome. « Dieu veuille donner des bornes à ces
excès! Ce n'est pas par ces moyens qu'on rétablira l'autorité
du Saint-Siège » (p. 329). C'est d'Innocent XI, de ce pape qu'il
avait tant exalté quand il avait à solliciter de lui quelque
privilège, c'est de lui qu'il écrivait à l'abbé de Rancé le 30 octobre

1682: «Les affaires de l'Eglise vont très mal. Le pape
nous menace ouA*ertement de constitutions foudroyantes et
même, à ce qu'on dit, de formulaires nouveaux. Une bonne
intention avec peu de lumières, c'est un grand mal dans de si
hautes places. Prions, gémissons » (p. 331). Peut-être Bossuet
aurait-il mieux fait de moins gémir en secret, et de proclamer
plus énergiquement la vérité en public.

C'est aussi à l'abbé de Rancé qu'il écrivait que le
XVIIe siècle était « très éloigné et peut-être très peu capable
des instructions célestes si naturelles au christianisme». Ce
siècle «si corrompu», ajoutait-il (p. 308). C'était aussi le point
de vue d'Arnauld lorsqu'il reprochait aux évoques de France
(y compris certainement Bossuet) leur « lâcheté » de n'avoir
pas dit au roi ce qu'ils étaient obligés « en conscience » de lui
dire (p. 454).



— 776 —

Un mot, en terminant, à l'adresse des deux annotateurs.
A la page 82, ils ont bien voulu remarquer que c'est moi qui
ai « le premier publié les documents diplomatiques » échangés
entre la cour de Louis XIV et celle d'Innocent XI (Charpentier,

4 vol. in-8°) ; mais ils ont ajouté que la façon dont je l'ai
fait «ne peut dispenser de se reporter aux originaux». Si
ces messieurs veulent dire que je n'ai pas pu, même dans
quatre énormes volumes, reproduire intégralement les 86
volumes in-4° du ministère des affaires étrangères, ils n'ont que
trop raison, et j'ai été le premier aussi à le dire et à demander
la publication intégrale de la Correspondance de Rome (voir
mon Introduction). Mais, s'ils ont voulu insinuer que mes
analyses et mes citations ont été inexactes, je proteste et je les
mets au défi de citer une inexactitude. Le fait est qu'ils affectent

de se renseigner moins dans les originaux de la Correspondance

de Rome que dans le volume de Gérin, ouvrage d'une
partialité ultramontaine notoire. Si toutefois ils consultent les
originaux, ils doivent savoir à quoi s'en tenir, et ils ne s'étonneront

pas si, moi surtout, pour compléter leur très insuffisant
exposé, je prie les lecteurs «de se reporter aux originaux».

E. Michaud.

P. Calluaud: Le problème de la résurrection du Christ.
Paris, E. Nourry, in-12, 160 p., 1909, 2 fr. 50.

Après le Arolume de M. Paul Le Breton sur la résurrection
du Christ, il faut lire celui-ci, qui examine plus à fond les di-
A-erses explications données jusqu'ici, et qui se prononce en
faveur de la mort apparente sur la croix. M. le pasteur Calluaud
croit à l'action de Dieu en J.-C. et par conséquent au rôle
divin du Sauveur, mais il A'eut que cette foi soit rationnelle,
et en conséquence il écarte toutes les contradictions qu'il croit
apercevoir dans les récits de la résurrection ; il cherche
l'explication qui triomphe le mieux, à ses yeux, de toutes les
difficultés ; il passe en revue successivement les explications par
la revivification du cadavre, par les visions, par le corps
spirituel et par la mort apparente ; il s'applique ensuite à réfuter
une à une toutes les objections dirigées contre cette dernière.
Je regrette que, dans un aussi grave sujet, l'auteur ait cherché
un appui dans les opinions de Pierre Leroux, de Proudhon et



— 777 —

de Sainte-Beuve. N'est ce pas plutôt amoindrir sa thèse? Quoi
qu'il en soit, il l'a exposée avec une argumentation sérieuse.
Je regrette aussi qu'il partage les vues de M. Loisy sur la
proximité de la parousie imputée non seulement à quelques
chrétiens, mais même à J.-C. Cette erreur n'ôte rien d'ailleurs
à la substance de la thèse en question.

L'explication des origines du docétisme et de son contrecoup

dans la notion de la naissance miraculeuse, est ainsi résumée

(p. 122): «Ainsi est née et s'est généralisée la doctrine
christologique à laquelle on a donné le nom de docétisme.
C'est certainement sous l'influence de cette doctrine que les
derniers rédacteurs des synoptiques et surtout du IVe Evangile
se sont représenté le Christ comme un être surnaturel impassible,

doué d'un corps subtil, traversant les murs à la façon des

esprits, tantôt visible, tantôt imisible, mais toujours vivant.
C'est encore à coup sûr sous cette même influence que les inter-
polateurs de Matthieu et de Luc ont écrit leurs récits
légendaires et contradictoires sur la conception et la naissance
miraculeuse du Messie. Car la légende de la Vierge-Mère
nous vient incontestablement, en ligne directe, du docétisme,
qui, n'admettant pas la matérialité du corps de Jésus, lui
faisait, selon l'expression du gnostique Valentin, traverser celui
de Marie comme l'eau passe dans un canal. »

On voit par ces détails sur quel terrain la critique exégétique

opère et quel en est le contrecoup sur la théologie elle-
même.

Rev. R. J. Campbell: Le christianisme de l'avenir, ou la
Théologie nouvelle ; trad, de l'anglais par J. Arnavon.
Paris, E. Nourry, in-12, 334 p. 1909, 3 fr. 50.

La «Revue» a publié les critiques de M. le Chancelier
Lias1) et de M. Ermoni2) sur la «Théologie nouvelle» du
célèbre prédicateur du Temple. La traduction française qui
vient de paraître à la librairie critique de Nourry, attirera
certainement les lecteurs français. M. Campbell est un Anglais
de tempérament, qui veut penser par lui-même et le proclamer.

») Janvier 1908, p. 153-158; avril, p. 298-305.
2) Avril 1908, p. 414.



— 778 —

11 s'inquiète très peu de ce qu'en diront le pape, lord Halifax
et l'archevêque de Cantorbéry. Son critérium n'est certainement

pas celui de Vincent de Lérins; aussi ne cherche-t-il pas
à préciser, historiquement, ce qu'a été la croyance de l'Eglise
primitive. L'histoire ne l'embarrasse pas. Ce qu'il veut, c'est
de sa\'oir comment on peut interpréter les doctrines chrétiennes,
pour les faire accepter des contemporains et de l'avenir. Son

critérium, c'est son bon sens, un rude bon sens pratique, qui
ne craint pas d'être excentrique dans ses comparaisons, quand
il s'agit de se faire comprendre, par ses compatriotes surtout.

M. Campbell a pris connaissance de ce qu'il appelle «le
bavardage théologique» et «la quantité colossale de pieuses
sottises» dont sont remplies les œuvres des théologiens (p. 156

et 159). Il en a frémi en lui-même, et, non content d'être vif
et ironique, il a répudié toutes les opinions qui lui paraissaient
erronées. On sent en lui un homme de réflexion et de liberté,
j'ajoute aussi un homme de foi: car s'il combat la crédulité,
il veut faire estimer et aimer la vraie croyance.

Il faut lire son livre une première fois pour en avoir une
connaissance de surface, mais il faut le relire pour en saisir
le fond, lequel n'est pas toujours clair. Il est regrettable, je
crois, que l'auteur se laisse aller à des distinctions plus subtiles
que précises : qu'est-ce que la dêité, qui n'est pas la divinité
(p. 97)? qu'est-ce aussi que la christité, que nous devons nous
approprier (p. 123)? Puisque l'auteur veut parler sans ambages
et rompre avec les systèmes qu'il croit périmés, ne devrait-il
pas employer des termes simples et indiscutables? Il faut qu'il
revienne sur le moi supérieur, sur le moi inférieur, sur le
subconscient, sur sa notion de Dieu, sur sa notion de l'homme ;

il faut qu'il montre mieux comment il évite le panthéisme en
ces matières.

Bref, il a bien raison de repousser les erreurs des
théologiens, et de chercher à dégager les vérités qu'ils ont voulu
exprimer. S'il rejette leurs formules défectueuses, il s'efforce
toujours de voir ce qu'elles contiennent de vrai. C'est ce noyau
vrai qu'il propose aux intelligences et aux consciences, pour
les christianiser (p. 95-96). De tous les dogmes traditionnels,
il donne des explications qui peuvent d'abord choquer, mais
qu'il faut cependant méditer ; car dans toutes il y a quelque
chose à prendre.



— 779 —

S'il dédaigne ses détracteurs, c'est qu'il se sent ferme sur
les fondements de sa foi. Son premier fondement est «la foi
réelle en l'immanence de Dieu». L'univers, à ses yeux, n'est
que l'expression de Dieu. Il en conclut que l'humanité, elle
aussi, est une expression de Dieu. Tel est son unitarisme.
«L'unitarisme de nos jours, dit-il, prêche avec ferveur, avec
clarté, la vérité qui sert de base à la Théologie nouvelle, à

savoir l'unité fondamentale de l'homme et de Dieu» (p. 107).
En quoi consiste cette unité fondamentale? Comment le Christ
est-il Dieu Comment tout chrétien, et même tout homme,
doit-il devenir un autre Christ? En quoi consiste la filiation
divine du Christ et la nôtre? quel rapport cette filiation a-t-elle
avec la trinité dans quel sens admet-il cette dernière Certes,
ce sont là de graves questions, que le prédicateur a abordées,
mais en prédicateur qui se paie peut-être trop facilement de

mots, et qu'il devra traiter plus sérieusement en vrai théologien.
Un homme de sa valeur doit dissiper les obscurités qu'on lui
reproche. Le grand et fécond « spiritualisme » qu'il veut mettre
en relief, contre le matérialisme contemporain, mérite et appelle
plus de clarté. De même, son grand amour pour le Christ
exige qu'il explique davantage sa supériorité et l'unicité de

son rôle providentiel par rapport aux autres hommes. Peu à

peu les préjugés se dissiperont. On verra mieux ainsi ce que
le christianisme est et ce qu'il n'est pas ; ce qu'est l'incarnation
et ce qu'elle n'est pas; ce qu'est la rédemption et ce qu'elle
n'est pas.

M. Campbell remarque que «le contenu de son livre forme
pour le moins un ensemble qui se soutient par lui-même» (p. 318).
Oui, certes, mais à la condition que les parties obscures seront
éclairées. L'auteur est un de ces chrétiens robustes, en
communion vivante avec Dieu (p. 321-322), et dont on peut dire
que plus sa crédulité diminue, plus sa foi augmente. Je ne
saurais en faire un plus sincère éloge. E. Michaud.

L. Davillé : Leibniz historien. Essai sur l'activité et la
méthode historiques de Leibniz. Paris, Alcan, in-8°, 798 p.,
1909, 12 fr.

Cette étude d'érudition est fortement documentée, grâce
aux recherches que l'auteur a faites dans les bibliothèques de



— 780 —

France, d'Angleterre, des Pays-Bas et d'Allemagne au cours
de différentes missions qui lui ont été confiées par l'Association

internationale des Académies, en 1902 et 1903, pour
rechercher les manuscrits inédits de Leibniz. M. Davillé a
consulté tous les ouvrages imprimés de celui-ci : il a apporté ainsi
à l'étude de Leibniz une importante contribution, qui méritait
de trouver place dans la Collection historique des grands
Philosophes.

Dans une première partie, l'auteur a montré que Leibniz
a été surtout historien. Poussé par le goût très vif qu'il avait
pour l'histoire, il a profité de sa situation de conseiller des ducs
de BrunsAAick pour rechercher la généalogie de ces princes ; il
a, peu à peu, étendu ses recherches à toute l'Allemagne et
même à tout l'Empire d'Occident. De ses voyages et de ses
recherches sont sortis des recueils diplomatiques, le Codex juris
gentium diplomaticus, et la Mantissa, des collections historiques,

les Acccssiones historicœ et les Scriptores Brunsvicensia
illustrantes, et un 0UATrage historique qui devait rester manuscrit
pendant plus d'un siècle, les Annales imperii brunsvicenses.

Dans sa seconde partie, l'auteur a voulu montrer que Leibniz
a eu une méthode consciente. Il a conçu l'histoire d'une façon
très générale, il a même vu le moyen d'en faire une science;
il a voulu l'appuyer sur des documents de toutes sortes, en
particulier sur les langues pour les périodes préhistoriques et suide

nombreuses sciences auxiliaires, surtout la chronologie et
la généalogie. Il a surtout conçu la critique historique à la
façon des modernes: il n'est pas une des nombreuses et délicates
opérations qu'elle comporte que Leibniz n'ait connue et pratiquée.

Il a recherché des faits historiques de toutes sortes et
reconnu l'importance des faits économiques aussi bien que de
l'histoire de la civilisation ; il les a reliés entre eux par des
hypothèses et des raisonnements et les a exposés d'une façon claire
et simple, en suivant de près les documents. Certaines idées
philosophiques dominent cette histoire aussi bien que l'œuvre
générale de Leibniz, d'autres peuArent plus particulièrement se
dégager de son œu\Tre historique: M. Davillé les a exposées
sous le nom de philosophie de l'histoire a priori et a posteriori

de Leibniz. * * *



— 781 —

Et. Giran: Le Christianisme progressif. Paris, E. Nourry,
in-12, 139 p., 1909, 2 fr. 50.

Les lecteurs connaissent déjà « Le Jésus de Nazareth » de
M. Giran *). Son nouveau volume a pour but de faire accepter
le vrai christianisme par tous les «libres croyants», c'est-à-
dire par tous les hommes de bonne volonté qui cherchent la
vérité de bonne foi. Il s'efforce de mettre fin au conflit qui existe
entre ce qu'il appelle « les christianismes professés » et la
conscience moderne. L'intention est excellente. Mais il aurait
fallu définir, d'une part, les christianismes en question, et,
d'autre part, la conscience moderne. Certes, l'auteur a voulu
faire cette double définition ; mais, est-ce ma faute? j'ai trouvé
sous sa plume, trop abondante et trop oratoire, moins de clarté
et de précision que d'images flottantes et de vagues insinuations.

Le lecteur ne peut guère conclure que dans le général
et dans l'indéterminé, au lieu de conclure dans le positif et le
précis. Il attaque les protestants orthodoxes presque autant que
les catholiques soumis à Pie X; il attaque aussi les protestants
libéraux, sans oublier les libres-penseurs irreligieux et
antichrétiens. Il ne ménage guère que les modernistes, mais
lesquels? Il veut que l'on vive de l'esprit du Christ, car là est
le vrai christianisme. Très bien; toutefois faut-il encore que
cet esprit inspire des actes positifs, non seulement libres, mais
déterminés, accomplis aArec la force que donne l'union fraternelle,

et conformément aux enseignements mêmes du Christ.
L'auteur ne dit pas assez nettement si le christianisme, qui
est une vie et une doctrine (je ne dis pas une scolastique),
peut n'être qu'une vie individuelle, isolée, plus ou moins livrée
aux contradictions et aux disputes de tous et de chacun. Et
s'il est partisan de l'ordre — ce dont je ne doute pas — il
faudrait pourtant en préciser les conditions fermes. La liberté
est une belle chose, mais quand elle ne mène pas à la tour
de Babel. E. M.

') Voir la Revue de juillet dernier, p. 581.



— 782 —

H. Guyot : L'Apologétique de Brunetière. Paris, E. Nourry,
in-12, 81 p., 1 fr. 25, 1909.

Brunetière a été d'abord irreligieux; puis, de 1875 à 1895,

il s'est rapproché du catholicisme pour des motifs de
tempérament autoritaire et de politique; et de 1895 à 1905, il s'est
fait apologiste. Qu'il ait été, à ce dernier point de vue, très
faible, cela ne saurait surprendre que ceux qui veulent à tout
prix être surpris ; car il n'avait jamais étudié à fond la
religion, et il s'est lancé dans cette voie militante en simple
dilettante. M. Guyot dit excellemment (p. 80) : « Les aperçus de
M. Br. sont restés superficiels, hâtifs, contradictoires. Ainsi
encore l'interprétation qu'il a donnée du Positivisme, sa façon
de traiter l'Inconnaissable, sa conception de l'Evolution, ses
jugements sur le Bouddhisme et les autres religions, le rapport
qu'il établit entre le Progrès et le Christianisme, la Tradition
et l'Individu, la Morale et la Société, le Dogme et la Libre-
Pensée. Aussi l'apologétique catholique de Brunetière a dû
toute sa réputation à la réclame dont les catholiques environnent

toujours l'homme notoire qui vient à eux, à la notoriété
même et d'ailleurs littéraire plutôt que théologique et philosophique

de son auteur, à l'incomparable audace d'affirmation
qui caractérisait Brunetière. »

M. Guyot a fait rouler toute sa critique de l'apologétique
de Brunetière sur trois points : la religion en général, le
christianisme en particulier, puis le catholicisme. Bien entendu,
M. Guyot, comme Brunetière, ne connaît qu'un catholicisme,
le romain. Donc la triple question est celle-ci: Br. a-t-il établi :

1° qu'il existe un Dieu «parfait et parfaitement puissant»,
c'est-à-dire que la croyance religieuse est fondée; 2° que le
christianisme est bon à l'exclusion des autres religions; 3° que
le catholicisme est bon à l'exclusion des autres communions
chrétiennes? M. Guyot répond négativement, et il n'a pas de

peine à le prouver : car l'apologétique de Brunetière est
pleine de questions mal posées, de réponses contradictoires et
de paradoxes.

Si M. Guyot s'était borné à cette démonstration, son petit
livre serait excellent et j'aurais grand plaisir à le recommander

à cause de son exactitude. Malheureusement, M. Guyot,
en voulant réfuter Brunetière, a voulu édifier sa propre thèse



— 783 —

à lui, à savoir: que l'on ne peut démontrer philosophiquement
ni l'existence de l'absolu appelé Dieu, ni la vérité du
christianisme,'ni à plus forte raison celle du catholicisme. L'argumentation

de M. Guyot est très insuffisante, soit en ce qui concerne
l'Inconnaissable, soit en ce qui concerne le christianisme qu'il
ne définit pas et qu'il prend en bloc (avec les préjugés qui
pèsent sur ce mot en isme), soit enfin et surtout en ce qui
concerne le catholicisme romain, qu'il définit encore moins. Je
ne saurais suivre le critique sur ce triple terrain ; ce sont
trois A'olumes qu'il faudrait écrire, contre trois chapitres
spécieux et sophistiques dans leur brièveté insuffisante. — E. M.

André Meaner : Etude critique sur les relations d'Erasme
et de Luther. Paris, Alcan, in-8°, 180 p., 4 fr., 1909.

On savait déjà les points communs à ces deux esprits : leur
haine des abus de l'Eglise et des moines, leur souci de revenir
au vrai christianisme. Mais, d'autre part, que de divergences
entre eux Erasme, très tolérant, aurait voulu que Luther ne
rompît pas avec l'autorité de l'Eglise, dont il jugeait indispensable

l'action modératrice; il trouvait que le rôle social de l'Eglise
(qu'il confondait avec Rome, p. 57) devait l'emporter sur les
questions d'orthodoxie, et il aurait voulu, en conséquence,
modérer la réforme, dont il reconnaissait cependant les bienfaits.
Il était trop timide, et Luther ne songeait pas à s'arrêter. Cette
mésintelligence a été expliquée déjà par Kœstlin, Hausrath,
Arnold Berger. Meyer en a mieux marqué l'étendue et la fin.
« Il a décrit les colloques aigres-doux à distance, dit M. Ch. Andler,
les menus stratagèmes, le cheminement des calomnies anonymes
ou des accusations ouvertes, la marche diffuse des soupçons,
la répercussion des dissentiments d'idées dans le cœur des
protagonistes. Son utilité, quand il y a tant de travaux sur Luther,
est d'avoir pris pour centre Erasme. » Bref, excellente et consciencieuse

contribution pour la future Vie d'Erasme.
Erasme s'est assis entre deux chaises, et il a été traité

d'hérétique soit par les papistes, soit par les luthériens. C'était
trop pour ceux-là, et trop peu pour ceux-ci. A la fois précurseur
et ennemi de la réforme, censeur et apologiste du catholicisme,
il ne fut assez clair dans ses idées, ni pour lui ni pour les autres.



— 784 —

Ses notions de l'autorité et du siège de l'autorité dans l'Eglise
n'étaient ni précises, ni exactes. De là la fausse route qu'il a suivie
et l'échec qu'il a subi. Papistes et protestants peuvent le traiter
d'ancien-catholique avant la lettre ; cela ne nous gêne nullement
pour donner tort aux trois partis, et pour poser le drapeau de

la réforme ancienne-catholique au centre des trois. Les temps
ont marché, les questions sont mieux posées, et les solutions
doivent être nouA'elles. Il ne s'agit plus de défendre l'humanisme
d'alors qu'Erasme admirait trop, mais de défendre la raison
philosophique et scientifique que Luther n'a pas assez défendue et
à laquelle il a préféré quelquefois un certain piétisme. La via
media, aujourd'hui, est plus visible. En tout cas, si l'exemple
d'Erasme peut être utile à méditer de nos jours, c'est à démontrer
que la tergiversation, la timidité illogique et les demi-mesures
ne peuvent conduire qu'à une réforme illusoire. On ne réforme
rien ni à Rome, ni avec Rome. E. M.

Die Stoiker: — Seneca Sentenzen. Ausgewählt und ins Deutsche
übertragen von Karl Preisendanz. Jena 1908. XXXII und
259. Brosch. Mk. 5, geb. Mk. 6. 50. — Epiktet, Handbüchlein
der Moral. Mit Anhang, ausgewählte Fragmente verlorener
Diatriben, eingeleitet und herausgegeben \ron Wilhelm Capelle
Jena 1906. XXXII und 76. Brosch. Mk. 2, geb. Mk. 3. 50 —
Unterredungen mit Epiktet. Ausgewählt und ins Deutsche
übertragen A*on Joseph Grabisch. Jena und Leipzig 1905. 157 S.

Brosch. Mk. 3, geb. Mk. 4.50. — Mark Aurei, Selbstbetrachtungen.
Neu A*erdeutscht und eingeleitet atoh Otto Kiefek. Mit
Buchornamenten von Peter Behrens. 2. Aufl. Jena 1906. XXXII
und 176. Brosch. Mk. 3, geb. Mk. 4. 50.

Durch die in der Überschrift genannten Übertragungen
werden die Aussprüche der spätem Stoiker in anerkennenswerter

Weise Aron der rührigen Verlagshandlung Diederichs in
Jena einem erweiterten Leserkreis zugänglich gemacht. Die
Übersetzungen sind philologisch sauber, dabei fliessend und im
allgemeinen leicht leserlich. Der Druck ist scharf und deutlich,
der Preis durchaus angemessen.

Die stoische Philosophie kann als material istischer Pantheismus
bezeichnet Averden. Als Pantheismus, insofern die Weltvernunft,



— 785 —

die Vorsehung, der Logos, die Gottheit nicht ausser- oder über-
Aveltlich von den Stoikern gedacht Avird. Vielmehr ist sie nach
ihnen mit der Materie unlöslich verbunden und den Dingen
immanent. Als Materialismus, insofern der Logos als der ganz
feine feurige Hauch, das Pneuma oder der Äther, der alles
durchdringt, A7orgestellt zu werden pflegt (Vgl. Handbüchlein
S. XVI f.). Wie den Stoikern die Natur mit Gott identisch ist,
so sind auch Körper und Geist nur ZAvei A'erschiedene Seiten
eines und desselben Wesens, untrennbar mit einander verbunden.
In jedem Menschen lebt ein göttlicher Funke, seine Seele, die
von der Allseele nur ein Absenker, ein Teil, ist, und im Tode
zum Ursprung, zur Allseele, zurückkehrt, Avährend der Körper
sich in die vier Elemente auflöst, aus denen er entstanden ist
(Vgl. Unterredungen, S. 49 ff. „Gott in uns").

Diese Grundanschauung müssen Avir uns gegenwärtig halten,
wenn uns z. B. von Epiktet Aussprüche mitgeteilt Averden, Avie :

„Wage es, zu Gott aufzuschauen und zu sprechen: Gebrauche
mich fortan, wozu du Avillst. Ich stimme dir zu; dein bin ich.
Nichts A'on allem, Avas dir gut scheint, lehne ich ab. Führe mich,
Avohin du willst. Willst du, class ich ein Amt bekleide oder
PriA'atmann bin, im Lande bleibe oder fliehe, arm oder reich
bin? Ich Averde Avegen all dieser Umstände den Menschen
gegenüber zu deinem Lobe sprechen". Und: „Wenn mich der
Tod ereilt, dann bin ich zufrieden, wenn ich zu Gott meine
Hände erheben und sprechen kann: Die Gaben, die ich A*on

dir empfangen habe, um dein Walten zu erkennen und ihm zu
folgen, die habe ich nicht A"erkümmern lassen. Ich habe dir
keine Schande gemacht, soAiel an mir lag. Habe ich je widei
dich gemurrt? War ich je unzufrieden mit dem, was geschah,
oder wollte ich es anders, als es geschah? Dass du mich hast
werden lassen, danke ich dir. Dank gegen dich erfüllt mich
für alles, was du mir gegeben. SoAveit ich deine Gaben
gebrauchen darf, genügt es mir. Nimm sie zurück und verwende
sie, avo du Avillst ; denn dein ist alles, du hast es mir gegeben"
(Handbüchlein, S. XIX f.). Darnach sind auch in den
„Unterredungen" die Ausführungen zu beurteilen über: „Gott ist der
Vater aller Menschen" (S. 9 f.), „Die Vorsehung" (S. 10 ff.),
„Weil Avir Kinder Gottes sind" (S. 16 ff.), „Wie man Gott Avohl-

gefällig lebt" (S. 25 f.), „Gott sieht alles"- (S. 26 ff.), „Gott sorgt
für uns" (S. 30 ff.), „Gott in uns" (S. 49 ff.).

Revue intern, de Théologie. Heft 68, 19C9. 51



— 786 —

Den Kern der stoischen Lehre, auf den deren Verfechter
in den ATerschiedensten Wendungen immer wieder zurückkommen,
finden wir gleich zu Anfang des Handbüchleins in folgenden
Worten ausgesprochen: „Von den Dingen stehen die einen in
unserer Gewalt, die anderen nicht. In unserer Gewalt steht:
unsere Meinung, unser Handeln, unser Begehren und Meiden
— kurz : all unser Tun, das von uns ausgeht. Nicht in unserer
Gewalt stehen: unser Leib, unser Besitz, Ansehen, äussere
Stellung — mit einem Wort: alles was nicht unser Tun ist.
Was in unserer Gewalt steht ist von Natur frei, kann nicht
gehindert oder gehemmt werden ; was aber nicht in unserer
Gewalt steht, ist hinfällig, unfrei, kann gehindert werden, steht
unter dem Einfluss anderer. Sei dir also darüber klar: Avenn
du das \ron Natur Unfreie für frei, das Fremde dagegen für
dein Eigentum hältst, dann AA'irst du nur Unannehmlichkeiten
haben, Avirst klagen, AA'irst dich aufregen, Avirst mit Gott und
der Welt hadern; hältst du aber nur das für dein Eigentum,
Avas wirklich dein ist, das Fremde dagegen für fremd, dann
kann kein Mensch einen Zwang auf dich ausüben, niemand dir
etwas in den Weg legen, du Avirst niemandem Vorwürfe machen,
niemandem die Schuld geben, Avirst nichts gegen deinen Willen
tun, niemand kann dir dann schaden, du wirst keinen Feind
haben, denn du wirst überhaupt keinen Schaden erleiden. Wenn
du nun nach solch hohem Ziele strebst und zugleich hohen
Ämtern und Reichtum nachjagst, so AAirst du AÜelleicht nicht
einmal diese Dinge erreichen, weil du ^zugleich nach jenem
strebst. Jedenfalls aber dürftest du ganz sicher das nicht
erreichen, woher allein Freiheit und Glück kommt. Bemühe dich
daher, jedem unangenehmen Gedanken sofort zu begegnen,
indem du sagst: ,Du bist nicht das, Avas du zu sein scheinst,
du bist eine blosse Einbildung'. Dann prüfe und beurteile ihn
nach den Regeln, die du gelernt hast, besonders aber nach der
ersten : ob er zu dem gehört, Avorüber Avir frei \Terfügen können,
oder nicht. Und wenn er zu den Dingen gehört, die nicht in
unserer GeAvalt stehen, dann sage dir sofort: Geht mich
nichts anA

Die Frage also: Wie Averde ich dauernd glücklich?, wird
beantwortet mit der Anweisung, man solle unterscheiden, was
von uns abhängt, und was nicht. Was aber nicht von uns
abhänge — so lautet die übereilte Folgerung — gehe uns über-



— 787 —

haupt nichts an. Was aber von uns abhängt, ist unser Wille.
Haben wir diesen in unserer Gewalt, passen Avir ihn dem Laufe
der Natur an, so gelangen wir zur Unerschütterlichkeit (Ata-
raxia), Avorin allein (also in einer Leidenslosigkeit) das Glück
des stoischen Weisen besteht. Übrigens wird theoretische, nicht
praktische Verzichtleistung gefordert. Nur in Gedanken sollen
Avir uns losmachen von dem, Avas nicht in unserer Macht steht,
damit wir im Ernstfälle gerüstet seien. In diesem Sinne heisst
es im Handbüchlein, S. 8 : „Wenn auf einer Seefahrt das Fahrzeug

vor Anker geht, und du aussteigst, um frisches Wasser
zu holen, dann magst du Avohl unterwegs noch etwas nebenher
tun, etwa eine Muschel oder einen Tintenfisch aufheben, aber
deine Aufmerksamkeit muss auf das Fahrzeug gerichtet bleiben,
du musst es beständig im Auge behalten, ob nicht etwa der
Steuermann ruft. Und wenn er ruft, so musst du alles andere
liegen lassen, damit man dich nicht gebunden aufs Schiff wirft,
Avie man es mit den Schafen macht. So ist es auch im Leben :

Ist dir Weib und Kind bescheert, wie dort eine Muschel oder
ein Fisch, so darf das kein Hindernis bilden. Wenn aber der
Steuermann ruft, dann eile zum Schiffe, lass alles liegen und
sieh dich nicht um. Bist du aber alt geworden, so entferne dich
nicht zu weit vom Schiffe, damit du nicht etwa ausbleibst,
wenn du gerufen wirst."

Trotz scheinbar schlagender Parallelen sind die Stoiker
vom Christentum unberührt geblieben und stehen ihm innerlich
fremd gegenüber. Es ist aber selbstverständlich, dass ihre
Schriften bei den Christen Aufsehen erregten und nach dem
Grundsatz behandelt Avurden: Alles ist euer. Machen wir es
doch in der Gegenwart nicht anders, und ZAvar mit A7ollem Recht.
Für den Christen, der die Antwort kennt auf die Frage: Zu wem
sollen wir gehen kann zwar nicht davon die Rede sein, dass

irgend ein philosophisches System, irgend ein Gelehrter oder
Dichter ihm seinen Heiland, seinen Glauben und seine Religion
ersetzen könnten. Aber wie schon Paulus sein Urteil über die
Kreter mit einem Zitate ausspricht, so Avird auch der christliche
Lehrer von heute seine Hörer und Leser darauf hinweisen,
dass die manchmal so hoch geschätzten — mit Recht
hochgeschätzten, nur dürfen sie nicht wöerschätzt werden — Dichter
und Philosophen nicht selten in eigenartiger und treffender
Weise für die christliche Wahrheit Zeugnis ablegen. In solcher



— 788 -
Art hat sich auch das alte Christentum mit den Ergebnissen
griechisch-römischer Weisheit auseinandergesetzt und deren
Schätze nutzbringend verwendet. Und liest nun der moderne
Mensch die in den genannten Büchern vorliegenden Ausführungen
der Stoiker, so Avird er hier und da zu seiner Beschämung und
Besserung erkennen, dass er von den heidnischen Philosophen
manches für christliches Denken und Leben lernen kann, wenn
es auch selbstA'erständlich ist, dass er bei ihnen keinen Ersatz
für das Evangelium findet. In diesem Sinne Avünschen wir den
Büchern A'on einem zahlreichen Publikum Beachtung und
Beherzigung. Der aufmerksame Leser Avird im einzelnen manche
befolgenswerte Lebensregel finden. Wer aber für die Geschichte
der Philosophie sich interessiert, Avird in der Übersetzungsbibliothek

ein Avertvolles Hülfsmittel für seine Studien finden.
D.

Georges Weill: Histoire du catholicisme libéral en France,
1828-1908. Paris, Alcan, in-16, 312 p., 1909, 3 fr. 50.

L'auteur commence son volume en remarquant que des

hommes qui se disent catholiques-libéraux, répudient, comme
une insulte et une absurdité, le «catholicisme libéral». Ceci
se trouve écrit dans le Correspondant du 25 juillet 1888. Cette
contradiction éclatante montre que tout le système des

catholiques-libéraux en question repose sur une méprise, méprise
qu'il faudrait cependant une bonne fois, mettre à jour. M. Weill,
chose étrange, n'y a pas songé.

Cette méprise est double: l'une porte sur le mot catholicisme

et l'autre sur le mot libéral. Comme la plupart des

Français, M. Weill a confondu catholicisme et papisme, comme
si l'essence du catholicisme consistait dans la soumission au

pape. Les Français n'ont pas encore voulu étudier les origines
de la papauté romaine ; ils ont craint d'y voir sur quel fondement

fragile elle repose; ils préfèrent ne pas scruter et rester
unis à cette papauté, qu'ils appellent obstinément le «Saint-
Siège». C'est ainsi que la majorité d'entre eux a repoussé
la Constitution civile du clergé pour rester en union aA'ec Rome
et sous la dépendance de Rome. Cette dépendance est leur
vie! Rome les maltraite, n'importe; la femme de Molière veut
être battue.



— 789 —

L'autre méprise est dans le mot libéral. Est-ce en
politique, ou en religion, que les catholiques en question ont voulu
être libéraux? Ce sont là deux points de vue bien différents.
Or leur libéralisme n'a été longtemps et n'est guère, même
encore maintenant, qu'un libéralisme politique. M. Weill fait
commencer l'histoire de ce mouvement à 1828, lorsque
Lamennais et ses amis, voyant l'Etat se laïciser et ne plus vouloir

se soumettre à l'Eglise, cherchèrent à séparer l'autel du
trône et réclamèrent pour l'Eglise la liberté de droit commun.
Ce fut de leur part une lutte essentiellement politique, bien que
les mots «religion, catholicisme, Eglise» fussent continuellement
prononcés par eux. Ils luttaient contre l'Etat et contre
l'Université bien plus qu'ils ne songeaient aux vraies doctrines
chrétiennes et à la liberté de les remettre en lumière et en pratique.
Aussi furent-ils battus.

Lamennais a vu sa faute ; aussi rompit-il bientôt aA'ec

Rome, qui ne voulait que sa propre domination et non la vraie
liberté des consciences chrétiennes. Ni Lacordaire, ni
Montalembert ne comprirent alors. Montalembert ne comprit que plus
tard, en 1870, mais c'était trop tard. Les catholiques-libéraux
de leur école ne voulaient pas s'émanciper de Rome,
puissance plus politique que religieuse, et ils furent écrasés par
elle, d'abord en 1864, lors du Syllabus, puis en 1870, au concile

du Vatican. Ce fut leur seconde défaite. Dupanloup chercha

à subtiliser sur le Syllabus, d'autres sur les conditions de
Yex cathedra, pour tâcher de maintenir encore la fameuse
soumission à Rome. Casuistique et sophistique.

Mais d'autres catholiques-libéraux comprirent enfin que la
prétendue autorité infaillible et absolue du pape, telle qu'on
venait de la définir, n'était qu'un leurre et un enfantillage; et
ils la repoussèrent énergiquement. M.Weill prétend que «la
troisième apparition du libéralisme se produisit sous les auspices
de la papauté» (p. 282). Il fait allusion au ralliement à la
République conseillé par Léon XIII. C'est ne voir qu'une très
petite partie des faits, et seulement la partie politique. La
vérité est que ce sont les catholiques-libéraux antiinfaillibilistes
qui ont commencé cette troisième période, qui ont arboré
énergiquement le drapeau de la réforme théologique, dogmatique
et ecclésiastique; qui ont montré que Rome faussait l'histoire,
l'exégèse et la dogmatique, et qu'il fallait enfin délivrer l'Eglise



— 790 —

catholique cle toutes ces falsifications. Nous n'avons pas à citer
ici les nombreuses publications dans lesquelles, dès 1872 et

depuis, nous avons soutenu et développé cette thèse. M. Weill
semble n'en avoir aucune idée. Il se borne (p. 288-289) à

mentionner, en quelques lignes, la rupture de Lamennais, du Père
Loyson, de M. Loisy, et le mot célèbre de Montalembert contre
« l'idole » du Vatican. Et il ajoute, après cette exécution
sommaire : « Ils n'ont jamais poussé l'opposition jusqu'à la révolte. »

Ceci n'est pas exact. M. Loyson s'est réA^olté, et M. Loisy
actuellement est un révolté. M. Weill objectera-t-il que son
récit n'embrasse que ce qui s'est passé en France? C'est
possible. Mais un historien avisé qui traite du catholicisme libéral
français, ne devrait-il pas s'occuper non seulement des Français

restés en France, mais encore de ceux qui, pour mieux
défendre le catholicisme libéral en France, ont cru devoir le
défendre hors de la frontière En France même, il n'y avait
rien à faire alors ; et même encore aujourd'hui, tant que les
injustices criantes de l'article IV seront perpétrées, il n'y a

rien à faire. Le mieux, déjà en 1876, et même déjà en 1872,
était de transporter la lutte contre la tyrannie romaine sur le
terrain où elle pouvait être efficace. C'est ce que nous avons
fait en Suisse. Des Français, catholiques libéraux, s'y sont réfugiés

et y travaillent encore; et cette aile gauche du catholicisme

libéral français, quoique minime comme nombre, y
soutient et y encourage, de parole et d'exemple, l'aile droite restée
en France et à demi paralysée. L'avenir montrera si la
tactique a été mauvaise. M. Weill, en tout cas, ne l'a ni
comprise, ni même vue. C'est la lacune et l'erreur de son volume.

Qu'il me permette de lui faire remarquer encore que, tout
en citant le nom de Guettée, il n'a pas fait une juste place à

cet homme de science, de valeur et de vaillance. A-t-il même
u une page de Y Union chrétienne, qu'il ne cite pas? Je ne le
crois pas, pas plus qu'il n'a lu un seul des 17 volumes de la
Revue internationale de Théologie, où toutes les questions
relatives au catholicisme libéral, même français, sont traitées. Dans
quelle illusion n'est-il pas tombé, lorsqu'il a dit (p. 287) que «les
fondateurs de la Revue catholique des Eglises ont rêvé l'union
de toutes les confessions chrétiennes». La vérité est — que
M. Weill relise leur déclaration — la vérité est qu'ils ont voulu
expressément la soumission de ces confessions à Rome et qu'ils



— 791 —

n'ont jamais consenti à permettre la moindre discussion
contraire aux doctrines romaines. C'était simplement se moquer
de la conscience de toutes les confessions antiromaines.

Disons toutefois, à l'actif de M. Weill, qu'il a remarqué,
en finissant son volume (p. 290-291), que les catholiques
demeurés croyants ont été éloignés du libéralisme catholique par
« l'influence des dévotions nouvelles et la foi croissante aux
miracles»; de plus, que «l'évolution doctrinale qui a produit
le Syllabus et les décrets du concile de 1870 ont aussi
contribué à creuser le fossé entre les croyants et les incrédules,
entre les cléricaux et les anticléricaux » ; enfin, que les tenta-
rives des libéraux de concilier l'ancienne foi des aïeux et l'esprit

moderne sont toujours «réprimées par le Saint-Siège».
Comment l'auteur, en face d'une telle répression, ne daigne-t-il
pas prêter la moindre attention aux catholiques libéraux qui
passent outre à cette répression, et qui osent démontrer que
la prétendue autorité papale qui cause le plus grand mal de
la France, est une autorité fausse, usurpée et antichrétienne
M. Weill croit-il ce fait indigne de son attention? Attendre
que les lutteurs aient triomphé, pour leur rendre justice, c'est
peut-être plus commode, mais ce n'est pas de l'histoire
intégrale. E. Michaud.

Petites Notices.

* Barbey d'AuREAULLY: Einteruelle consolacion, Ste. Thérèse,
Pascal, Bossuet, St. Benoît Labre, le curé d'Ars. Paris, Bloud,
br. 60 cent. — Après avoir lu la traduction des œuvres de
Ste. Terese par l'abbé Marcel Bouix, le Pascal de M. Havet, le
Bossuet de Floquet, le B. Labre d'Aubineau, et le curé d'Ars
de l'abbé Monnin, Barbey d'Aurevilly a éprouA'é le besoin de
dire ce qu'il en pensait. L'auteur du Dandisme et d'Une vieille
maîtresse parlant des personnages susdits, c'est une de ces
anomalies dont le XIXe siècle est rempli. Le plus étrange est
qu'il se trouve des catholiques-romains pour recommander
l'appréciation de ces personnages par un tel critique. S'il est vrai,
comme le remarque Barbey lui-même, qu'«un certain plain-pied
doit exister entre l'historien et son héros pour que l'histoire
soit entendue» (p. 3S), que faut-il penser de la \raleur de cette



— 792 —

appréciation? Je laisse aux lecteurs le soin de tirer la
conséquence.

* Henri Delisle: L'Ecclesiaste, adaptation en vers. Paris,
édit. du Beffroi, 1909. — Cette traduction en vers est bonne.
Elle n'était pas toujours facile à faire. Rappelons que l'auteur
a voulu écrire un Abrégé de morale pratique, comme il
l'indique à la fin (p. 52—53). Cette morale n'est pas très élevée.
Il signale les maximes des pessimistes et des sceptiques: Vanité
de la gloire, des plaisirs, de la fortune, oppression du juste,
ruine du travailleur, etc. Que faire alors? Compter sur la vie
future? Mais nul n'est revenu des portes du tombeau, et les
morts ne savent rien. Cette objection n'est pas réfutée. Cependant

l'auteur conclut qu'il faut éviter le mal (p. 35) ; que
l'honneur est préférable à tout (31), qu'il faut chercher la vertu,
pratiquer la patience (32), faire la volonté de Dieu, suivre la
sagesse; que Dieu nous jugera (50), etc.; cependant qu'il ne
faut ni être trop sage (33), ni chercher à tout saA'oir (37),

qu'il est mieux de se contenter de peu, et de ne pas oublier que
la femme est un piège (34), etc. Donc œuvre très mélangée,
dont le sage peut profiter en ne suivant que les bonnes maximes,
et le sot abuser en transformant les objections en préceptes.

* L. Cl. Filliox: L'existence historique de Jésus et le
rationalisme contemporain. Paris, Bloud, br. 60 cts., 1909. — Dupuis
et Bruno Bauer, suivis de quelques autres, notamment de
A. Kalthoff, de W. B. Smith, de P. Jensens, ont nié l'historicité
de J.-C. M. Fiilion les réfute en fournissant les preuA'es de cette
historicité, preuves tirées du témoignage des écrivains payens,
des écrivains juifs contemporains du Christ, et enfin des

témoignages chrétiens. Excellent résumé.

* Prof. H. Jordan (Erlangen) : Das Friiiienideal des N. T.
und der ältesten Christenheit. Leipzig, Deichert, 1909. Mk. 1. 20.

— Der Verfasser hat sich gleicherweise fern gehalten von
einer Apotheose der Bedeutung des christlichen Frauenideals
wie von einer Karikatur. Nach einleitenden Bemerkungen über
das Problem behandelt er zunächst das Frauenideal im
israelitisch-jüdischen Volke, im Buddhismus und in der griechisch-
römischen Welt, um darauf folgen zu lassen das christliche
Frauenideal im allgemeinen (Prinzip der Ebenbürtigkeit, antike
Einflüsse zur Erreichung- dieses Prinzips, Zurücktreten der



— 793 —

ästhetischen Würdigung), den Einfluss dieses Ideals auf die
Ehe (Askese, Ehelosigkeit und Jungfrauenideal., das neue Ideal
der Ehe als religiös-sittlicher Lebensgemeinschaft in der Liebe),
die neuen Aufgaben der Frau und schliesslich das christliche
Frauenideal in der modernen Welt. Die Darstellung ist in jeder
Hinsicht allgemein verständlich gehalten, hat aber hinter sich
die ganse Durcharbeitung der vorhandenen zahlreichen
Probleme und Literatur su der Frage. Eine grössere Reihe Aron

Anmerkungen ergänzen die Darstellung in Avirksamer, ebenfalls
dem Laien verständlicher Weise. Auch nimmt die Arbeit vielfach

auf moderne Probleme Rücksicht. Also ein Buch, das
weiteste Verbreitung verdient und dem weiteste Verbreitung su
wünschen ist.

* R. A. Kohlrausch: Vademecum homileticum. Leipzig,
Deichert, 1909. Mk. 4. — Nach einer trefflichen Einleitung über
die moderne Predigt gibt Verf. 2030 Muster-Dispositionen
bekannter Prediger über Texte aus dem N. T. vom Ev. Matth.
bis Offb. St. Joh. zu einem Texte bald mehr, bald Aveniger
Dispositionen. Dann folgt ein Verzeichnis der Texte, über Avelche

Dispositionen gegeben sind. Den Schluss macht eine Tabelle
der am meisten benutzten 10 (bezügl. 15) Perikopensysteme.
Aus diesen Angaben ist die Brauchbarkeit des mit bienenhaftem
Fleiss und grosser Sorgfalt gearbeiteten Buches ersichtlich.

* H. E. Oxenham: Le principe des développements
théologiques, trad, par Bruneau. Paris, Bloud, br. 60 cent. — Cet
opuscule est l'introduction mise en tête de 1'« Histoire du dogme
de la rédemption», dons nous avons parlé dans la Revue
d'avril, p. 406—408. Tissu de confusions.

* D. Erich Schaeder (Prof. der Theol. in Kiel) : Theosen-
trische Theologie. Eine Untersuchung sur dogmatischen Prin-
sipienlehre. Geschichtlicher Teil. Leipzig, Deichert, 1909. Mk. 4.

— Einführung. Schleiermacher. Die Erlanger Theologie
(Hofmann und Frank). Seeberg und Grützmacher. Der Biblizismus
(Cremer und Ksehler). Ihmels. Ritschl. Herrmann. Jul. Kaftan,
Häring. Th. Kaftan. Die religionsAvissenschaftliche Theologie.
Schluss.

* Prof. D. W. Walther (Rostock) : Gottes Liebe. Leipzig,
Deichert, 1909. Mk. 2.40. — Was inhaltlich diese Predigten



— 794 —

auszeichnet vor so vielen, ist eine «Modernität» im besten
Sinne des Wortes. Ein zartes Schonen suchender Seelen, ein
feines Verständnis für alle Anstösse und ZAveifel unserer Zeit,
eine Avohltuende, seelsorgerliche Scheu vor schädlicher
Zudringlichkeit Avaltet überall in ihnen. Ihr treibender Gedanke
ist, die Suchenden zu suchen, zu finden ; gerade dem Menschen
von heute, Avie er nun einmal ist, auf all seinen Irrwegen und
Schleichpfaden nachzugehen und ihn zurückzuführen zum
«Wasser des Lebens». So sind diese Predigten Aveder «erweck-
lich» noch «erbaulich» —Aveder «dogmatisch» noch «ethisch»
im hergebrachten Sinne. Sie bringen vielmehr direkt angreifende
und zugängliche Wahrheit. Aus dem Ganzen der göttlichen
Heilswahrheit entfaltet jede einzelne Predigt durchAveg einen
einzelnen kräftigen Heilsgedanken nach allen seinen Seiten und
bringt ihn dem modernen Denken und Empfinden gegenüber
zu immer überzeugendem, oft ergreifendem Ausdruck.

* Pastor H. Wiebers (Altona) : Jesus und Petrus. 12

Predigten über persönliches Christentum. Leipzig, Deichert, 1909.
Mk. 1.40. — Wir brauchen Persönlichkeiten. Darum muss Ziel
und Inhalt der Predigt unserer Zeit sein : Persönliches Christentum.

Das Avollen diese Predigten sagen und zeigen, die 12

Szenen aus dem Leben des Petrus behandeln und darstellen,
Avie Jesus in ihm persönliches Christentum wirkte, entfaltete,
stärkte und erhielt.

Ouvrages nouveaux.
Prof. Dr. Fritz Barth : Calvins Persönlichkeit und ihre

Wirkungen auf das geistige Leben der Neuzeit. Bern, Francke,
24 S., 1909.

Dr. J. J. Bau.aiaxx : Die Staatslehre des hl. Thomas von Aquino.
Leipzig, Hirzel, br., 101 S., Mk. 2. 40, 1909.

Prof. A. Bullinger: Die Götterdämmerung der Radioactivitat
und die NotAvendigkeit der Versöhnung der NaturAvissen-
schaft mit Hegel. München, Ackermann, 56 S., 1909.

K. Duxkmaxn: System theologischer Erkenntnislehre. Leipzig,
Deichert, in-8°, 166 S., 1909, Mk. 3. 50.



— 795 —

R. H. Grützmacher: Eigenart und Probleme der positiven
Theologie. Leipzig, Deichert, in-8°, 132 S., 1909, Mk. 2. 60.

Fritz Hoffet: Das Reformierte Kirchenrecht in Elsass-Lothringen
und seine Avichtigsten Urkunden. Strassburg, Ev. Gesellschaft,
36 S., 1909, Mk. 2.—.

A. W. Hunzinger: Der apologetische Vortrag, seine Methodik
und Technik. Leipzig, Deichert, in-8°, 51 S., 1909, Mk. 1. 20.

E. Müsebeck: Carl Candidus. Ein Lebensbild zur Geschichte
des religiös-spekulativen Idealismus und des elsässischen
Geisteslebens vor 1870. München, Lehmann, 86 S., 1909,
Mk. 1.80.

H. Stuhrmann : Das moderne Jungmännerproblem und seine
Lösung, 58 S., 1909. — Westdeutscher Führer über das
gesamte Arbeitsgebiet an der jungen Männerwelt. Barmen,
Verlag des Westdeutschen Jünglingsbundes, 80 Pf.

Theologischer Jahresbericht. 28. Bd. 1908 (Krüger und Schian):
I. Abt. Vorderorientalische Literatur und Ausserbiblische
Religionsgeschichte (Gressmann und Segerstedt). Leipzig,
Heinsius, Mk. 3. 60.

W. Walther: Die christliche Sittlichkeit nach Luther. Das
Erbe der Reformation im Kampfe der Gegenwart. III. Heft.
Leipzig, Deichert, in-8°, 137 S., 1909, Mk. 2.80.

E. K. Zelenka : Der Alt-Katholisismus. Eine kurze Antwort
auf die Frage nach seiner Entstehung, seiner Absicht, seinen
Erfolgen, seinem Schicksal, seiner Zukunft. III. Aufl. Kempten
und München 1909, 24 S., 15 Pf.


	Bibliographie théologique

