Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)
Heft: 68

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e U,

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Ch. BAsSTIDE : L’Anglicanisme, St. Blaise (Suisse), Foyer soli-
dariste, 1909, 1 vol.,, 2 fr.

Ce volume trés objectif, détaillé et impartial, raconte la
facon dont I'Eglise d’Angleterre a été fondée et réformée, et il
expose sa situation actuelle. Ce qu’il dit des actes de Henri VIII,
de la reine Marie, de la reine Elisabeth, de Charles II, de la
reine Anne, de la dynastie hanovrienne, est connu. Les quatre
« types d’ecclésiastiques » qu'il décrit (p. 82-84), sont curieux. Il
ajoute: «Ce qui frappe surtout, c’est la déconsidération de
I'Eglise. 1.’Angleterre la traite un peu comme les grands sei-
gneurs traitent leurs chapelains. L’autorité de 1'évéque, écrit
un voyageur en 1731, est trés peu respectée maintenant. .,
En 1630, un Anglais sur 3600 étudiait dans l'une des deux
universités; en 1700 la proportion n’était plus que d'un sur
5600, et en 1801, d'un sur 11,400. Il ne faut pas s'étonner que
I’Angleterre fht alors irreligieuse» (p. 85). L'auteur va jusqu’a
parler de «Il'état d'abjection de I'Eglise du XVIII® siecle »
(p. 88); il dit «qu’il y a dans I'Etablissement a peine dix cler-
gymen capables de précher I'Evangile» (p. 90); que «l'Eta-
blissement du XVIII® sigcle fut trés matérialiste » (p. 100). Etc.

Voici quelques renseignements relatifs au XIXe siecle et a
I'époque actuelle:

Le ritualisme a eu pour but de «revenir sur l'ceuvre révo-
lutionnaire des organisateurs de ’Eglise anglicane du XVI®siecle,
qui n'ont pas eu le sens historique ni les lumieres suffisantes »
(p. 103). — «Les Anglais, écrivait Muralt (1694), sont toujours
préts a se faire la guerre pour quelque frivole cérémonie du
culte.» Le sacerdotalisme, le ritualisme sont redoutés des par-
tisans de la basse Eglise et des dissidents, parce que ceux-cCi
y soupconnent un secret désir de rétablir le catholicisme. C’est



— 772 —

la route qui meéne a Rome» (p. 107). — «En 1831, une com-
mission royale fut instituée pour faire une enquéte sur la
situation financiere de I'Eglise. On constata que les revenus
nets annuels montaient a 87 millions, 262 mille, 425 francs,
sur le total desquels les évéques et les hauts dignitaires pré-
levaient 10 millions, 876 mille, 150 francs. L’'écart entre cer-
taines situations créait des inégalités choquantes. Une loi de
1835 institua la commission ecclésiastique permanente... Les
bureaux de ce véritable ministére des cultes sont situés a Lon-
dres (Millbank, S. W.). Ils controlent une partie des biens de
I'Eglise, etc.» (p. 112). — «Il existe en Angleterre un petit
nombre de partisans du désétablissement, ce sont des non-
conformistes extrémes et des rationalistes que l'exemple de la
France a gagnés. Il est possible, que dans un avenir plus ou
moins lointain, la Chambre des communes soit disposée a les
¢écouter favorablement» (p. 117).

Et encore: «L'évéque est élu par le doyen et les chanoines
du diocese, en vertu d'une licence de la couronne appelée
congé d’élire. Depuis la 25° année du régne d’'Henri VIII, cette
licence est accompagnée d'une lettre désignant le candidat du
roi. Le chapitre doit élire ce candidat s’il ne veut encourir les
pveines d'un premunive». Si le premier ministre qui propose le
candidat du roi n'est pas anglican, c'est le lord chancelier (an-
glican) qui devient le véritable ministre des cultes (p. 123). Tous
les évéques ont le titre de lord et figurent avec leurs femmes
et leurs enfants dans les annuaires de la noblesse (p. 124),
Les futurs clergymen sont préparés pendant trois ou quatre
ans par des études de culture générale (baccalauréat-és-arts),
«sans se soucier de leur spécialisation, sauf que, la derniere
annde, ils ont suivi quelques cours de théologie, de fagon a
obtenir le certificat d’'assidwuité exigé par certains évéques»
(p. 126). — «Les attributions de la Convocation sont limitées
par la loi, elle ne peut toucher au Prayer-Book ni modifier aucun
acte du Parlement, ses décisions n’obligent que le clergé et n'ont
de valeur légale qu'apres avoir regu la sanction de la couronne s
(p. 129).

D'apres le relevé de 1908, l'archevéque de Canterbury
regoit annuellement 375,000 fr., celui d'York et 1'évéque de
Londres 250,000 fr., I'évéque de Durham 175,000 fr., Salisbury
125,000 fr., etc. Les doyens recoivent de 25 & 50,000 fr., les



— 773 —

chanoines de 12,500 a 25,000 fr., les «incumbents» 7500 fr. en
moyenne. — Je ne fais pas de réflexion, pour que le Church
Times ne m'accuse pas d'«iniquité»!

L’auteur publie des statistiques de communions, de mariages,
etc., et constate «un recul trés net de l'anglicanisme». «En
revanche, l'augmentation des libres-penseurs est effrayante;
en 50 ans, la proportion est passée de 4% a 15%; ils sont a
la veille de former le cinquiéme de la population totale...
L’anglicanisme traverse une période difficile. Il ne peut plus
parler haut comme autrefois. Une maladresse un peu forte qui
détacherait quelques centaines de milliers d’adhérents mettrait
I'Eglise en minorité » (p. 137). — D’aucuns pensent qu'une sta-
tistique confessionnelle compléte la mettrait, méme déja main-
tenant, en minorité.

Enfin, «I’Eglise anglicane, dit M. Bastide, est une secfe
plus importante par la position sociale de ses membres que
par la quantité de ses adhérents». «Les publications officielles
donnent comme chiffre total: 29 millions, 200 mille» (p. 151).

E. MicHAUD.

BossUET: Correspondance, T. II (1677-1683). Paris, Hachette,
in-8°, 526 p., 1909,

Ce second volume contient 287 lettres, soit de Bossuet,
soit & Bossuet, et, de plus, en appendice, quelques lettres
d'Arnauld a4 'évéque Neercassel (1681-1683), et quelques autres
déja connues. Je n’'étonnerai personne en remarquant que
quelques-unes de ces lettres sont de simples billets sans valeur;
elles sont de Bossuet, voild tout. Les annotations des deux
éditeurs, MM. Urbain et Lévesque, sont toujours d'une érudi-
tion trés minutieuse, méme quand il s’agit de personnes incon-
nues et de détails dénués de toute portée. Toutes ces lettres
sont espacées de 1677 a 1683.

Jindiquerai quelques sujets intéressants qui y sont, non
approfondis (il est rare que de simples lettres aillent au fond
des questions), mais touchés: — la discussion entre Bossuet et
Huet sur la démonstration de la religion chrétienne par les
prophéties bibliques; Huet la trouvait insuffisante (p. 21), Bos-
suet la maintenait; — la discussion entre les mémes sur la



— 774 —

prophétie de Jacob; Huet attaquait I'explication traditionnelle,
Bossuet la défendait (p. 2-21); — Huet doutait que I'Epitre
aux Hébreux fat de St. Paul; Bossuet lui répliquait qu'il fallait
« prendre garde » (p. 23); — Bossuet désapprouvait 1'« Histoire
critique du V. T.» de Richard Simon (p. 65 et 73); Nicole était
trés sévere contre R. S., qui, & son tour, trouvait Nicole incom-
pétent; — les difficultés faites & Huet au sujet de la publica-
tion de sa «Démonstration évangélique» (p. 77); — les diffé-
rences qui séparaient, d’aprés Bossuet, les catholiques et les
protestants en 1680 (p. 202-211); — et encore, Cajétan fut
traité par Bossuet d’«auteur si plein d'ignorance et qui a
donné si grossierement dans le rabbinisme moderne, depuis
qu'il a eu un peu gofité de 'hébreu» (p. 18).

L’opinion de Bossuet sur Bellarmin, la grande lumiére de
Rome, mérite aussi d’étre signalée. « Votre peinture de I'état
présent de la cour de Rome, écrit-il & Diroys, me fait trem-
bler. Quoi! Bellarmin y tient lieu de tout et y fait seul toute
la tradition! Ou en sommes-nous si cela est, et si le pape va
condamner ce que condamne cet auteur? Jusqu'ici on n'a osé
le faire; on n'a osé donner cette atteinte au concile de Cons-
tance, ni aux papes qui 'ont approuvé», etc. Toute cette tirade
de Bossuet contre le trop illustre jésuite (p. 317-321) est for-
midable.

C'est dans cette méme lettre que Bossuet déclare que l'in-
faillibilité ne se trouve que dans I'Eglise universelle. «J'ai un
peu de peine a concevoir, dit-il, comment vous croyez que le
IVe article de notre Déclaration puisse s’accorder avec la doc-
trine des ultramontains: nous n'avons pas eu ce dessein, quoique
d’autre part nous ayons bien vu que, quoi qu'on enseignat en
spéculative, en pratique il en faudrait toujours revenir a ne
mettre la derniere et irrévocable décision que dans le consen-
tement de I'Eglise universelle, a laquelle seule nous attachons
notre for dans le symbole. Je ne puis m'imaginer qu'un pape
si z€l¢é pour la conversion des hérétiques et pour la réunion
des schismatiques, y veuille mettre un obstacle éternel par une
décision telle que celle dont on nous menace. Dieu détournera
ce coup» (p.320-321).

Il importe de remarquer que, dans cette question comme
dans plusieurs autres, Bossuet s'est montré trés ondoyant et
trés faible, lui quelquefois si entier et si cassant. Lorsqu'il



— 7759 —

s'agissait d'obtenir de Rome une approbation (par exemple,
pour son « Exposition»), ou une faveur, il n'hésitait pas a flatter
le pape, a lui dire qu'il «tenait la premieére place de l'univers
plus encore par ses vertus que par l'autorité d'une charge si
éminente » (p. 88); il proclamait alors Rome «la source de la
toi» (p. 87), et présentait la foi catholique comme étant «la
foi romaine»: il ne voulait pas que l'on distinguat «entre
I’Eglise romaine et I'Eglise en général » (p. 276); il avait bien
soin de faire remarquer au cardinal d'Estrées qu'il prenait
soin de relever la majesté du Saint-Siége autant qu'il pouvait
(p. 277); etc. Mais, dés qu'il ne s’agissait plus de sauvegarder
ses propres intéréts en cour de Rome, alors il revenait aux
doctrines gallicanes, c'est-a-dire a 1'awnfzultramontanisme. Il re-
connaissait alors qu'on pouvait en appeler du pape au concile,
et «procéder contre le pape en disant qu'il n’est plus pape»
(p. 280). Il n’était pas de ceux qui disaient qu’obéir a I'Eglise
c'est ipso facto obéir a J.-C.; mais il soutenait «qu'il faut en-
trer premiérement dans l'esprit que le Christ a prescrit » (p. 322).
Selon lui, I'Eglise n’était donc infaillible qu'a la condition d’étre
d’abord fidele aux enseignements du Christ. Il attaquait les
« hauteurs» de Rome. «Dieu veuille donner des bornes a ces
exces! Ce n’est pas par ces moyens qu'on rétablira l'autorité
du Saint-Siége » (p. 329). C'est d’Innocent XI, de ce pape qu'il
avait tant exalté quand il avait & solliciter de lui quelque pri-
vilege, c’est de lui qu'il écrivait a 1'abbé de Rancé le 30 octo-
bre 1682: «Les affaires de I'Eglise vont treés mal. Le pape
nous menace ouvertement de constitutions foudroyantes et
méme, & ce quon dit, de formulaires nouveaux. Une bonne
intention avec peu de lumiéres, c’'est un grand mal dans de si
hautes places. Prions, gémissons» (p. 331). Peut-étre Bossuet
aurait-il mieux fait de moins gémir en secret, et de proclamer
plus énergiquement la vérité en public,

C'est aussi a l'abbé de Rancé qu'il écrivait que le
XVII® siécle était «tres éloigné et peut-étre trés peu capable
des instructions célestes si naturelles au christianisme». Ce
siecle «si corrompu », ajoutait-il (p. 308). C’était aussi le point
de vue d’Arnauld lorsqu'il reprochait aux évéques de France
(y compris certainement Bossuet) leur «lacheté» de n’avoir
pas dit au roi ce qu'ils étaient obligés «en conscience» de lui
dire (p. 454). |



— 776 —

Un mot, en terminant, 4 l'adresse des deux annotateurs.
A la page 82, ils ont bien voulu remarquer que c’est moi qui
ai «le premier publié les documents diplomatiques» échangés
entre la cour de Louis XIV et celle d’'Innocent XI (Charpen-
tier, 4 vol. in-8°); mais ils ont ajouté que la facon dont je I'ai
fait «ne peut dispenser de se reporter aux originaux». Si
ces messieurs veulent dire que je n'ai pas pu, méme dans
quatre énormes volumes, reproduire intégralement les 86 vo-
lumes in-4° du ministere des affaires étrangeres, ils n'ont que
trop raison, et j'ai été le premier aussi & le dire et & demander
la publication intégrale de la Correspondance de Rome (voir
mon Introduction). Mais, s'ils ont voulu insinuer que mes ana-
lyses et mes citations ont été inexactes, je proteste et je les
mets au défi de citer une inexactitude. Le fait est qu'ils affec-
tent de se renscigner moins dans les originaux de la Corresporn-
dance de Rome que dans le volume de Gérin, ouvrage d'une
partialité ultramontaine notoire. Si toutefois ils consultent les
originaux, ils doivent savoir & quoi s’en tenir, et ils ne s’éton-
neront pas si, moi surtout, pour compléter leur trés insuffisant
exposé, je prie les lecteurs «de se reporter aux originaux ».

E. Micuaubp.

P. Carrvaup: Le probléeme de la résurrection du Christ.
Paris, E. Nourry, in-12, 160 p., 1909, 2 fr. 50.

Apres le volume de M. Paul Le Breton sur la résurrection
du Christ, il faut lire celui-ci, qui examine plus a fond les di-
verses explications données jusqu'ici, et qui se prononce en
faveur de la mort apparente sur la croix. M. le pasteur Calluaud
croit & l'action de Dieu en J.-C. et par conséquent au rdle
divin du Sauveur, mais il veut que cette foi soit rationnelle,
et en conséquence il écarte toutes les contradictions qu'’il croit
apercevoir dans les récits de la résurrection; il cherche l'ex-
plication qui triomphe le mieux, a ses yeux, de toutes les dif-
ficultés; il passe en revue successivement les explications par
la revivification du cadavre, par les visions, par le corps spi-
rituel et par la mort apparente; il s’applique ensuite a réfuter
une a une toutes les objections dirigées contre cette derniere.
Je regrette que, dans un aussi grave sujet, l'auteur ait cherché
un appui dans les opinions de Pierre Leroux, de Proudhon et



— 777 —

de Sainte-Beuve. N'est ce pas plutdét amoindrir sa thése? Quoi
qu'il en soit, il I'a exposée avec une argumentation sérieuse.
Je regrette aussi qu'il partage les vues de M. Loisy sur la
proximité de la parousie imputée non seulement 4 quelques
chrétiens, mais méme a J.-C. Cette erreur n'ote rien d'ailleurs
a la substance de la thése en question.

L'explication des origines du docétisme et de son contre-
coup dans la notion de la naissance miraculeuse, est ainsi résu-
mée (p. 122): « Ainsi est née et s’est généralisée la doctrine
christologique & laquelle on a donn¢ le nom de docétisme.
C'est certainement sous l'influence de cette doctrine que les
derniers rédacteurs des synoptiques et surtout du IV® Evangile
se sont représenté le Christ comme un &tre surnaturel impas-
sible, doué d’un corps subtil, traversant les murs a la facon des
esprits, tantdt visible, tantdt invisible, mais toujours vivant.
C’est encore a coup sur sous cette méme influence que les inter-
polateurs de Matthieu et de Luc ont écrit leurs récits légen-
daires et contradictoires sur la conception et la naissance
miraculeuse du Messie. Car la légende de la \/'ierge'-Mére
nous vient incontestablement, en ligne directe, du docétisme,
qui, n’admettant pas la matérialité du corps de Jésus, lui fai-
sait, selon l'expression du gnostique Valentin, traverser celui
de Marie comme l'eau passe dans un canal.»

On voit par ces détails sur quel terrain la critique exégé-
tique opére et quel en est le contrecoup sur la théologie elle-
méme.

Rev. R. J. CAMPBELL: Le christianisme de l'avenir, ou la
Théologie nouvelle; trad. de l'anglais par J. Arnavon.
Paris, E. Nourry, in-12, 334 p. 1909, 3 fr. 50.

La «Revue» a publié les critiques de M. le Chancelier
Lias?) et de M. Ermoni? sur la «Théologie nouvelle» du
célebre prédicateur du Temple. La traduction francaise qui
vient de paraitre & la librairie critique de Nourry, attirera
certainement les lecteurs francais. M. Campbell est un Anglais
de tempérament, qui veut penser par lui-méme et le proclamer.

) Janvier 1908, p. 153-158; avril, p. 298-305.
%) Avril 1908, p. 414.



— 778 —

11 s'inquiete tres peu de ce qu'en diront le pape, lord Halifax
et 'archevéque de Cantorbéry. Son critérium n’est certaine-
ment pas celui de Vincent de Lérins; aussi ne cherche-t-il pas
a préciser, historiquement, ce qu'a été la croyance de I'Eglise
primitive. L’histoire ne 'embarrasse pas. Ce qu'il veut, c’est
de savoir comment on peut interpréter les doctrines chrétiennes,
pour les faire accepter des contemporains et de l'avenir. Son
critérium, c’est son bon sens, un rude bon sens pratique, qui
ne craint pas d'étre excentrique dans ses comparaisons, quand
il s’agit de se faire comprendre, par ses compatriotes surtout.

M. Campbell a pris connaissance de ce qu'il appelle «le
bavardage théologique» et «la quantité colossale de pieuses
sottises» dont sont remplies les ceuvres des théologiens (p. 156
et 159). Il en a frémi en lui-méme, et, non content d'étre vif
et ironique, il a répudié toutes les opinions qui lui paraissaient
erronées. On sent en lui un homme de réflexion et de liberté,
j'ajoute aussi un homme de foz. car s'il combat la crédulité,
il veut faire estimer et aimer la vraie croyance.

Il faut lire son livre une premiére fois pour en avoir une
connaissance de surface, mais il faut le relire pour en saisir
le fond, lequel n'est pas toujours clair. Il est regrettable, je
crois, que l'auteur se laisse aller a des distinctions plus subtiles
que précises: qu'est-ce que la déité, qui n'est pas la divinité
(p. 97)? qu’est-ce aussi que la christité, que nous devons nous
approprier (p. 123)? Puisque l'auteur veut parler sans ambages
et rompre avec les systémes qu'il croit périmés, ne devrait-il
pas employer des termes simples et indiscutables? Il faut qu'il
revienne sur le moi supérieur, sur le moi inférieur, sur le
subconscient, sur sa notion de Dieu, sur sa notion -de 'homme ;
il faut qu’il montre mieux comment il évite le panthéisme en
ces matieres.

Bref, il a bien raison de repousser les erreurs des théo-
logiens, et de chercher a dégager les vérités qu’ils ont voulu
exprimer. S'il rejette leurs formules défectueuses, il s'efforce
toujours de voir ce qu'elles contiennent de vrai. C'est ce noyau
vrai qu'il propose aux intelligences et aux comnsciences, pour
les christianiser (p. 95-96). De tous les dogmes traditionnels,
il donne des explications qui peuvent d’'abord choquer, mais
qu’il faut cependant méditer; car dans toutes il y a quelque
chose a prendre.



— 779 —

S'l dédaigne ses détracteurs, c’est qu'il se sent ferme sur
les fondements de sa foi. Son premier fondement est «la foi
réelle en 'immanence de Dieu». L’univers, a ses yeux, n'est
que l'expression de Dieu. Il en conclut que l'humanité, elle
aussi, est une expression de Dieu. Tel est son unitarisme.
« L'unitarisme de nos jours, dit-il, préche avec ferveur, avec
clarté, la vérité qui sert de base a la Théologie nouvelle, a
savoir 'unité fondamentale de 'homme et de Dieu» (p. 107).
En quoi consiste cette unité fondamentale? Comment le Christ
est-il Dieu? Comment tout chrétien, et méme tout homme,
doit-il devenir un autre Christ? En quoi consiste la filiation
divine du Christ et la notre? quel rapport cette filiation a-t-elle
avec la trinité? dans quel sens admet-il cette derniere?... Certes,
ce sont 14 de graves questions, que le prédicateur a abordées,
mais en prédicateur qui se paie peut-étre trop facilement de
mots, et qu'il devra traiter plus sérieusement en vrai théologien.
Un homme de sa valeur doit dissiper les obscurités qu’'on lui
reproche. Le grand et fécond «spiritualisme» qu'il veut mettre
en relief, contre le matérialisme contemporain, mérite et appelle
plus de clarté. De méme, son grand amour pour le Christ
exige qu'il explique davantage sa supériorité et l'unicité de
son role providentiel par rapport aux autres hommes. Peu a
peu les préjugés se dissiperont. On verra mieux ainsi ce que
le christianisme est et ce qu'il n'est pas; ce qu'est l'incarnation
et ce qu'elle n'est pas; ce qu'est la rédemption et ce qu’elle
n'est pas.

M. Campbell remarque que «le contenu de son livre forme
pour le moins un ensemble qui se soutient par lui-méme » (p. 318).
Oui, certes, mais a la condition que les parties obscures seront
éclairées. L’auteur est un de ces chrétiens robustes, en com-
munion vivante avec Dieu (p. 321-322), et dont on peut dire
que plus sa crédulité diminue, plus sa foi augmente. Je ne
saurais en faire un plus sincére éloge. E. MicHAUD.

L. DaviLLE : Leibniz historien. Essai sur Pactivité et la meé-
thode historiques de Leibniz. Paris, Alcan, in-8°, 798 p.,
1909, 12 fr.

Cette étude d'érudition est fortement documentée, grice
aux recherches que l'auteur a faites dans les bibliothéques de



— 7B ==

France, d’Angleterre, des Pays-Bas et d’Allemagne au cours
de différentes missions qui lui ont été confiées par 1’Associa-
tion internationale des Académies, en 1902 et 1903, pour re-
chercher les manuscrits inédits de Leibniz. M. Davillé a con-
sulté tous les ouvrages imprimés de celui-ci: il a apporté ainsi
a 1'étude de Leibniz une importante contribution, qui méritait
de trouver place dans la Collection historique des gvands Phi-
losophes.

Dans une premiere partie, l'auteur a montré que Leibniz
a été surtout historien. Poussé par le goft tres vif qu'il avait
pour l'histoire, il a profité de sa situation de conseiller des ducs
de Brunswick pour rechercher la généalogie de ces princes; il
a, peu a peu, étendu ses recherches a toute I'Allemagne et
méme a tout I'Empire d’Occident. De ses voyages et de ses
recherches sont sortis des recueils diplomatiques, le Codex juris
gentium diplomaticus, et la Mantissa, des collections histori-
ques, les Accessiones hislorice et les Scriplores Brunsuvicensia
illustrantes, et un ouvrage historique qui devait rester manuscrit
pendant plus d'un siecle, les Annales timperii brunsvicenses.

Dans sa seconde partie, l'auteur a voulu montrer que Leibniz
a eu une méthode consciente. Il a conc¢u I'histoire d'une facon
trés générale, il a méme vu le moyen d'en fairc une science;
il a voulu 'appuyer sur des documents de toutes sortes, en par-
ticulier sur les langues pour les périodes préhistoriques et sur
de nombreuses sciences auxiliaires, surtout la chronologie et
la géncealogie. Il a surtout concu la critique historique a la
facon des modernes: il n'est pas une des nombreuses et délicates
opérations qu'elle comporte que Leibniz n’ait connue et prati-
quée. Il a recherché des faits historiques de toutes sortes et re-
connu l'importance des faits économiques aussi bien que de
I'histoire de la civilisation ; il les a reliés entre eux par des hypo-
théses et des raisonnements et les a exposés d'une facon claire
et simple, en suivant de pres les documents. Certaines idées
philosophiques dominent cette histoire aussi bien que 'ccuvre
générale de Leibniz, d'autres peuvent plus particulierement se
dégager de son ceuvre historique: M. Davilié les a exposées
sous le nom de philosophie de l'histoire a priori et a poste-
riori de Leibniz. * o



— 781 —

Et. GIRAN: Le Christianisme progressif. Paris, E. Nourry,
in-12, 139 p., 1909, 2 fr. 50.

Les lecteurs connaissent déja «Le Jésus de Nazareth» de
M. Giran?). Son nouveau volume a pour but de faire accepter
le vrai christianisme par tous les «libres croyants», c’est-a-
dire par tous les hommes de bonne volonté qui cherchent la
vérité de bonne foi. 1l s’efforce de mettre fin au conflit qui existe
entre ce qu'il appelle «les christianismes professés» et la
conscience moderne. L'intention est excellente. Mais il aurait
fallu définir, d’'une part, les christianismes en question, et,
d’autre part, la conscience moderne. Certes, l'auteur a voulu
faire cette double définition; mais, est-ce ma faute? jai trouvé
sous sa plume, trop abondante et trop oratoire, moins de clarté
et de précision que d’'images flottantes et de vagues insinua-
tions. Le lecteur ne peut guére conclure que dans le général
et dans l'indéterminé, au lieu de conclure dans le positif et le
précis. Il attaque les protestants orthodoxes presque autant que
les catholiques soumis & Pie X; il attaque aussi les protestants
libéraux, sans oublier les libres-penseurs irreligieux et anti-
chrétiens. Il ne ménage gueére que les modernistes, mais les-
quels? Il veut que l'on vive de l'esprit du Christ, car la est
le vrai christianisme. Trés bien; toutefois faut-il encore que
cet esprit inspire des actes positifs, non seulement libres, mais
déterminés, accomplis avec la force que donne l'union frater-
nelle, et conformément aux enseignements mémes du Christ.
L’auteur ne dit pas assez nettement si le christianisme, qui
est une vie et une doctrine (je ne dis pas une scolastique),
peut n'étre qu'une vie individuelle, isolée, plus ou moins livrée
aux contradictions et aux disputes de tous et de chacun. Et
s'il est partisan de l'ordre — ce dont je ne doute pas — il
faudrait pourtant en préciser les conditions fermes. La liberté
est une belle chose, mais quand elle ne méne pas a la tour
de Babel. E. M.

1) Voir la Revue de juillet dernier, p. 581.



— 782 —

H. Guvyor: L’Apologétique de Brunetiére. Paris, E. Nourry,
in-12, 81 p., 1 fr. 25, 1909.

Brunetiere a €té d’abord irreligieux; puis, de 1875 a 1895,
il s’est rapproché du catholicisme pour des motifs de tempé-
rament autoritaire et de politique; et de 1895 a 1905, il s'est
fait apologiste. Qu'il ait été¢, a ce dernier point de vue, tres
faible, cela ne saurait surprendre que ceux qui veulent & tout
prix étre surpris; car il n'avait jamais étudié a fond la reli-
gion, et il s’est lancé dans cette voie militante en simple dilet-
tante. M. Guyot dit excellemment (p. 80): «Les apercus de
M. Br. sont restés superficiels, hatifs, contradictoires. Ainsi
encore linterprétation qu’il a donnée du Positivisme, sa fagon
de traiter 'Inconnaissable, sa conception de 1’Evolution, ses
jugements sur le Bouddhisme et les autres religions, le rapport
qu'il établit entre le Progrés et le Christianisme, la Tradition
et I'Individu, la Morale et la Société, le Dogme et la Libre-
Pensée. Aussi l'apologétique catholique de Brunetiere a di
toute sa réputation a la réclame dont les catholiques environ-
nent toujours 'homme notoire qui vient & eux, & la notoriété
méme et d’ailleurs littéraire plutét que théologique et philoso-
phique de son auteur, a lincomparable audace d’affirmation
qui caractérisait Brunetiere. »

M. Guyot a fait rouler toute sa critique de l'apologétique
de Brunetiére sur trois points: la religion en général, le chris-
tianisme en particulier, puis le catholicisme. Bien entendu,
M. Guyot, comme Brunetiére, ne connait qu'un catholicisme,
le romain. Donc la triple question est celle-ci: Br. a-t-il établi:
1° qu'il existe un Dieu «parfait et parfaitement puissant»,
c'est-a-dire que la croyance religieuse est fondée; 2° que le
christianisme est bon a l'exclusion des autres religions; 3° que
le catholicisme est bon a l'exclusion des autres communions
chrétiennes? M. Guyot répond négativement, et il n’a pas de
peine & le prouver: car l'apologétique de Brunetiére est
pleine de questions mal posées, de réponses contradictoires et
de paradoxes.

Si M. Guyot s’était borné a cette démonstration, son petit
livre serait excellent et j'aurais grand plaisir & le recomman-
der & cause de son exactitude. Malheureusement, M. Guyot,
en voulant réfuter Brunetiére, a voulu édifier sa propre these



— 783 —

a lui, & savoir: que l'on ne peut démontrer philosophiquement
ni 'existence de l’absolu appelé Dieu, ni la vérité du christia-
nisme, ni a plus forte raison celle du catholicisme. L’argumen-
tation de M. Guyot est trés insuffisante, soit en ce qui concerne
I'Inconnaissable, soit en ce qui concerne le christianisme qu'il
ne définit pas et qu’il prend en bloc (avec les préjugés qui
pésent sur ce mot en 7sme), soit enfin et surtout en ce qui
concerne le catholicisme romain, qu’il définit encore moins. Je
ne saurais suivre le critique sur ce triple terrain; ce sont
trois volumes qu'il faudrait écrire, contre trois chapitres spé-
cieux et sophistiques dans leur brieveté insuffisante. — E. M.

André MEYER: Etude critique sur les relations d’Erasme
et de Luther. Paris, Alcan, in-8°, 180 p., 4 fr., 1909,

On savait déja les points communs a ces deux esprits: leur
haine des abus de I'Eglise et des moines, leur souci de revenir
au vrai christianisme. Mais, d’autre part, que de divergences
entre eux! Erasme, trés tolérant, aurait voulu que Luther ne
rompit pas avec l'autorité de I'Eglise, dont il jugeait indispen-
sable l'action modératrice; il trouvait que le réle social de 'Eglise
(qu’il confondait avec Rome, p. 57) devait 'emporter sur les
questions d’orthodoxie, et il aurait voulu, en conséquence, mo-
dérer la réforme, dont il reconnaissait cependant les bienfaits.
Il était trop timide, et Luther ne songeait pas & s’arréter. Cette
mésintelligence a été expliquée déja par Keestling, Hausrath,
Arnold Berger. Meyer en a mieux marqué l'étendue et la fin.
« Ila décrit les colloques aigres-doux a distance, dit M. Ch. Andler,
les menus stratagemes, le cheminement des calomnies anonymes
ou des accusations ouvertes, la marche diffuse des soupcons,
la répercussion des dissentiments d’idées dans le cceur des pro-
tagonistes. Son utilité¢, quand il y a tant de travaux sur Luther,
est d’avoir pris pour centre Erasme, » Bref, excellente et conscien-
cieuse contribution pour la future Vie d'Erasme.

Erasme s’est assis entre deux chaises, et il a été traité
d’hérétique soit par les papistes, soit par les luthériens. C'était
trop pour ceux-la, et trop peu pour ceux-ci. A la fois précurseur
et ennemi de la réforme, censeur et apologiste du catholicisme,
il ne fut assez clair dans ses idées, ni pour lui ni pour les autres.



— 784 —

Ses notions de l'autorité et du siége de l'autorité dans I'Eglise
n’étaient ni précises, ni exactes. De 1a la fausse route qu'il a suivie
et I'échec qu'il a subi. Papistes et protestants peuvent le traiter
d’ancien-catholique avant la lettre; cela ne nous géne nullement
pour donner tort aux trois partis, et pour poser le drapeau de
la réforme ancienne-catholique au centre des trois. LLes temps
ont marché, les questions sont mieux posées, et les solutions
doivent étre nouvelles. Il ne s’agit plus de défendre 'humanisme
d’alors qu'Erasme admirait trop, mais de défendre la raison phi-
losophique et scientifique que Luther n'a pas assez défendue et
a laquelle il a préféré quelquefois un certain piétisme. La via
media, aujourd’hui, est plus visible. En tout cas, si 'exemple
d’Erasme peut étre utile 4 méditer de nos jours, c'est a démontrer
que la tergiversation, la timidité illogique et les demi-mesures
ne peuvent conduire qu'a une réforme illusoire. On ne réforme
rien ni & Rome, ni avec Rome. E. M,

Die Stoiker: Seneca Sentenzen. Ausgewiithlt und ins Deutsche
tibertragen von Karl PREISENDANZ. Jena 1908, XXXII und
259. Brosch. Mk. 5, geb. MKk. 6.50. — Epiktet, Handbiichlein
der Moral. Mit Anhang, ausgewihlte Fragmente verlorener
Diatriben, eingeleitet und herausgegeben von Wilhelm CAPELLE.
Jena 1906. XXXII und 76. Brosch. Mk. 2, geb. Mk, 3.50 —
Unterredungen mit Epiktet. Ausgewé&hlt und ins Deutsche tiber-
ragen von Joseph GRABISCH. Jena und Leipzig 1905. 157 S.
Brosch. Mk. 3, geb. Mk. 4. 50. — Mark Aurel, Selbstbetrachtungen.
Neu verdeutscht und eingeleitet von Otto Kierer. Mit Buch-
ornamenten von Peter BEHRENS. 2. Aufl. Jena 1906. XXXII
und 176. Brosch. Mk. 3, geb. MKk. 4. 50.

Durch die in der Uberschrift genannten Ubertragungen
werden die Ausspriiche der spéitern Stoiker in anerkennens-
werter Weise von der riihrigen Verlagshandlung Diederichs in
Jena einem erweiterten Leserkreis zuginglich gemacht. Die
Ubersetzungen sind philologisch sauber, dabei fliessend und im
allgemeinen leicht leserlich. Der Druck ist scharf und deutlich,
der Preis durchaus angemessen.

Die stoische Philosophie kann als materialistischer Pantheismus
bezeichnet werden. Als Pantheismus, insofern die Weltvernunft,




— 785 —

die Vorsehung, der Logos, die Gottheit nicht ausser- oder iiber-
weltlich von den Stoikern gedacht wird. Vielmehr ist sie nach
ihnen mit der Materie unléslich verbunden und den Dingen
immanent. Als Materialismus, insofern der Logos als der ganz
feine feurige Hauch, das Pneuma oder der Ather, der alles
durchdringt, vorgestellt zu werden pflegt (Vgl. Handbiichlein
S. XVIf). Wie den Stoikern die Natur mit Gott identisch ist,
so sind auch Korper und Geist nur zwei verschiedene Seiten
eines und desselben Wesens, untrennbar mit einander verbunden.
In jedem Menschen lebt ein géttlicher Funke, seine Seele, die
von der Allseele nur ein Absenker, ein Teil, ist, und im Tode
zum Ursprung, zur Allseele, zuriickkehrt, wihrend der Korper
sich in die vier Elemente auflost, aus denen er entstanden ist
(Vgl. Unterredungen, S. 49 ff. ,Gott in uns“).

Diese Grundanschauung miissen wir uns gegenwéirtig halten,
wenn uns z. B. von Epiktet Ausspriiche mitgeteilt werden, wie:
s Wage es, zu Gott aufzuschauen und zu sprechen: Gebrauche
mich fortan, wozu du willst. Ich stimme dir zu; dein bin ich.
Nichts von allem, was dir gut scheint, lehne ich ab. Fiihre mich,
wohin du willst. Willst du, dass ich ein Amt bekleide oder
Privatmann bin, im Lande bleibe oder flieche, arm oder reich
bin? Ich werde wegen all dieser Umstiande den Menschen
gegeniiber zu deinem Lobe sprechen“. Und: ,Wenn mich der
Tod ereilt, dann bin ich zufrieden, wenn ich zu Gott meine
Hénde erheben und sprechen kann: Die Gaben, die ich von
dir empfangen habe, um dein Walten zu erkennen und ihm zu
folgen, die habe ich nicht verkiimmern lassen. Ich habe dir
keine Schande gemacht, soviel an mir lag. Habe ich je widex
dich gemurrt? War ich je unzufrieden mit dem, was geschah,
oder wollte ich es anders, als es geschah? Dass du mich hast
werden lassen, danke ich dir. Dank gegen dich erfillt mich
fir alles, was du mir gegeben. Soweit ich deine Gaben ge-
brauchen darf, geniigt es mir. Nimm sie zuriick und verwende
sie, wo du willst; denn dein ist alles, du hast es mir gegeben*
(Handbtichlein, S. XIX f.). Darnach sind auch in den ,Unter-
redungen® die Ausfithrungen zu beurteilen tiber: ,Gott ist der
Vater aller Menschen® (S. 9 f.), ,Die Vorsehung“ (S. 10 ff.),
» Weil wir Kinder Gottes sind“ (S. 16 ff.), .,Wie man Gott wohl-
gefillig lebt“ (S. 25 f.), ,Gott sieht alles“ (8. 26 ff.), ,Gott sorgt
fiir uns“ (S. 30 ff.), ,Gott in uns* (S. 49 ff.).

Revue intern. de Théologie. Heft 68, 19(9. 51



— 786 —

Den Kern der stoischen Lehre, auf den deren Verfechter
in den verschiedensten Wendungen immer wieder zuriickkommen,
finden wir gleich zu Anfang des Handbtichleins in folgenden
Worten ausgesprochen: ,Von den Dingen stehen die einen in
unserer Gewalt, die anderen nicht. In unserer Gewalt steht:
unsere Meinung, unser Handeln, unser Begehren und Meiden
— kurz: all unser Tun, das von uns ausgeht. Nicht in unserer
Gewalt stehen: unser Leib, unser DBesitz, Ansehen, &ussere
Stellung — mit einem Wort: alles was nicht unser Tun ist.
Was in unserer Gewalt steht ist von Natur frei, kann nicht
gehindert oder gehemmt werden; was aber nicht in unserer
Gewalt steht, ist hinféllig, unfrei, kann gehindert werden, steht
unter dem Einfluss anderer. Sei dir also dariiber klar: wenn
du das von Natur Unfreie fiir frei, das Fremde dagegen fiir
dein Eigentum héaltst, dann wirst du nur Unannehmlichkeiten
haben, wirst klagen, wirst dich aufregen, wirst mit Gott und
der Welt hadern; hiltst du aber nur das fiir dein Eigentum,
was wirklich dein ist, das Fremde dagegen fir fremd, dann
kann kein Mensch einen Zwang auf dich ausiiben, niemand dir
etwas in den Weg legen, du wirst niemandem Vorwiirfe machen,
niemandem die Schuld geben, wirst nichts gegen deinen Willen
tun, niemand kann dir dann schaden, du wirst keinen Feind
haben, denn du wirst iiberhaupt keinen Schaden erleiden. Wenn
du nun nach solch hohem Ziele strebst . .. und zugleich hohen
Amtern und Reichtum nachjagst, so wirst du vielleicht nicht
einmal diese Dinge erreichen, weil du zugleich nach jenem
strebst. Jedenfalls aber dirftest du ganz sicher das nicht er-
reichen, woher allein Freiheit und Glick kommt. Bemiihe dich
daher, jedem unangenehmen Gedanken sofort zu begegnen,
indem du sagst: ,Du bist nicht das, was du zu sein scheinst,
du bist eine blosse Einbildung‘. Dann priife und beurteile ihn
nach den Regeln, die du gelernt hast, besonders aber nach der
ersten: ob er zu dem gehort, wortiber wir frei verfiigen kénnen,
oder nicht. Und wenn er zu den Dingen gehort, die nicht in
unserer Gewalt stehen, dann sage dir sofort: Geht mich
nichts an.“ '

Die Frage also: Wie werde ich dauernd gliicklich?, wird
beantwortet mit der Anweisung, man solle unterscheiden, was
von uns abhéngt, und was nicht. Was aber nicht von uns ab-
hange — so lautet die iibereilte Folgerung — gehe uns iiber-



787 —

haupt nichts an. Was aber von uns abhingt, ist unser Wille.
Haben wir diesen in unserer Gewalt, passen wir ihn dem Laufe
der Natur an, so gelangen wir zur Unerschiitterlichkeit (Ata-
raxia), worin allein (also in einer Leidenslosigkeit) das Glick
des stoischen Weisen besteht. Ubrigens wird theoretische, nicht
praktische Verzichtleistung gefordert. Nur in Gedanken sollen
wir uns losmachen von dem, was nicht in unserer Macht steht,
damit wir im Ernstfalle geriistet seien. In diesem Sinne heisst
es im Handblichlein, S. 8: ,Wenn auf einer Seefahrt das Fahr-
zeug vor Anker geht, und du aussteigst, um frisches Wasser
zu holen, dann magst du wohl unterwegs noch etwas nebenher
tun, etwa eine Muschel oder einen Tintenfisch aufheben, aber
deine Aufmerksamkeit muss auf das Fahrzeug gerichtet bleiben,
du musst es bestindig im Auge behalten, ob nicht etwa der
Steuermann ruft. Und wenn er ruft, so musst du alles andere
liegen lassen, damit man dich nicht gebunden aufs Schiff wirft,
wie man es mit den Schafen macht. So ist es auch im Leben:
Ist dir Weib und Kind bescheert, wie dort eine Muschel oder
ein Fisch, so darf das kein Hindernis bilden. Wenn aber der
Steuermann ruft, dann eile zum Schiffe, lass alles liegen und
sieh dich nicht um. Bist du aber alt geworden, so entferne dich
nicht zu weit vom Schiffe, damit du nicht etwa ausbleibst,
wenn du gerufen wirst.*

Trotz scheinbar schlagender Parallelen sind die Stoiker
vom Christentum unberiihrt geblieben und stehen ihm innerlich
fremd gegeniiber. Es ist aber selbstverstindlich, dass ihre
Schriften bei den Christen Aufsehen erregten und nach dem
Grundsatz behandelt wurden: Alles ist euer. Machen wir es
doch in der Gegenwart nicht anders, und zwar mit vollem Recht.
Fiir den Christen, der die Antwort kennt auf die Frage: Zu wem
sollen wir gehen?, kann zwar nicht davon die Rede sein, dass
irgend ein philosophisches System, irgend ein Gelehrter oder
Dichter ihm seinen Heiland, seinen Glauben und seine Religion
ersetzen konnten. Aber wie schon Paulus sein Urteil tiber die
Kreter mit einem Zitate ausspricht, so wird auch der christliche
Lehrer von heute seine Horer und Leser darauf hinweisen,
dass die manchmal so hoch geschitzten — mit Recht hochge-
schétzten, nur diirfen sie nicht dberschitzt werden — Dichter
und Philosophen nicht selten in eigenartiger und treffender
Weise fiir die christliche Wahrheit Zeugnis ablegen. In solcher

»



Art hat sich auch das alte €hristentum mit den Ergebnissen
griechisch-romischer Weisheit auseinandergesetzt und deren
Schitze nutzbringend verwendet. Und liest nun der moderne
Mensch die in den genannten Biichern vorliegenden Ausfithrungen
der Stoiker, so wird er hier und da zu seiner Beschiamung und
Besserung erkennen, dass er von den heidnischen Philosophen
manches fir christliches Denken und Leben lernen kann, wenn
es auch selbstverstindlich ist, dass er bei ihnen keinen Ersatz
fir das Evangelium findet. In diesem Sinne wiinschen wir den
Biichern von einem zahlreichen Publikum Beachtung und Be-
herzigung. Der aufmerksame Leser wird im einzelnen manche
befolgenswerte Lebensregel finden. Wer aber fiir die Geschichte
der Philosophie sich interessiert, wird in der Ubersetzungs-
bibliothek ein wertvolles Hilfsmittel fiir seine Studien finden.
D.

Georges WEILL: Histoire du catholicisme libéral en France,
1828-1908. Paris, Alcan, in-16, 312 p., 1909, 3 fr. 50.

L’auteur commence son volume en remarquant que des
hommes qui se disent catholiques-libéraux, répudient, comme
une insulte et une absurdité, le «catholicisme libéral». Ceci
se trouve écrit dans le Correspondant du 25 juillet 1888, Cette
contradiction éclatante montre que tout le systéme des catho-
liques-libéraux en question repose sur une meéprise, méprise
gu'il faudrait cependant une bonne fois, mettre a jour. M. Weill,
chose étrange, n'y a pas songé.

Cette méprise est double: l'une porte sur le mot calholi-
cisme et lautre sur le mot [ibéral. Comme la plupart des
Francais, M. Weill a confondu catholicisme et papisme, comme
si l'essence du catholicisme consistait dans la soumission au
pape. Les Francais n'ont pas encore voulu étudier les origines
de la papauté romaine; ils ont craint d'y voir sur quel fonde-
ment fragile elle repose; ils préférent ne pas scruter et rester
unis a cette papauté, qu'ils appellent obstinément le «Saint-
Siege»., C'est ainsi que la majorité d'entre eux a repousse
la Constitution civile du clergé pour rester en union avec Rome
et sous la dépendance de Rome. Cette dépendance est leur
vie! Rome les maltraite, n'importe; la femme de Moliére veut
étre battue.



— 7890 —

L’autre méprise est dans le mot /ibéral. Est-ce en poli-
tique, ou en religion, que les catholiques en question ont voulu
étre libéraux? Ce sont 12 deux points de vue bien différents.
Or leur libéralisme n’a été longtemps et n’est guere, méme
encore maintenant, qu'un libéralisme politiqgue. M. Weill fait
commencer l'histoire de ce mouvement a 1828, lorsque La-
mennais et ses amis, vovant I'Etat se laiciser et ne plus vou-
loir se soumettre a 1'Eglise, cherchérent a séparer l'autel du
trone et réclameérent pour I'Eglise la liberté de droit commun.
Ce fut de leur part une lutte essentiellement politique, bien que
les mots «religion, catholicisme, Eglise » fussent continuellement
prononcés par eux. Ils luttaient contre I'Etat et contre 1'Uni-
versité bien plus qu'ils ne songeaient aux vraies doctrines chré-
tiennes et a la liberté de les remettre en lumiére et en pratique.
- Aussi furent-ils battus.

Lamennais a vu sa faute; aussi rompit-il bientdt avec
Rome, qui ne voulait que sa propre domination et non la vraie
liberté des consciences chrétiennes. Ni Lacordaire, ni Monta-
lembert ne comprirent alors. Montalembert ne comprit que plus
tard, en 1870, mais c’était trop tard. Les catholiques-libéraux
de leur école ne voulaient pas s'émanciper de Rome, puis-
sance plus politique que religieuse, et ils furent écrasés par
elle, d’abord en 1864, lors du Syllabus, puis en 1870, au con-
cile du Vatican. Ce fut leur seconde défaite. Dupanloup cher-
cha a subtiliser sur le Svl/abus, d’autres sur les conditions de
Vex cathedra, pour ticher de maintenir encore la fameuse sou-
mission & Rome. Casuistique et sophistique.

Mais d'autres catholiques-libéraux comprirent enfin que la
prétendue autorité infaillible et absolue du pape, telle quon
venait de la définir, n'était qu'un leurre et un enfantillage; et
ils la repousseérent énergiquement. M. Weill prétend que «la
troisiéme apparition du libéralisme se produisit sous les auspices
de la papaunié» (p. 282). 11 fait allusion au ralliement a la Ré-
publique conseillé par Léon XIII. C'est ne voir qu'une treés
petite partie des faits, et seulement la partie politique. La vé-
rité est que ce sont les catholiques-libéraux anitiinfaillibilistes
qui ont commencé cette troisieme période, qui ont arboré éner-
giquement le drapeau de la réforme théologique, dogmatique
et ecclésiastique; qui ont montré que Rome faussait I'histoire,
I'exégese et la dogmatique, et qu'il fallait enfin délivrer 'Eglise



catholique de toutes ces falsifications. Nous n'avons pas a citer
ici les nombreuses publications dans lesquelles, dés 1872 et
depuis, nous avons soutenu et développé cette thése. M. Weill
semble n'en avoir aucune idée, Il se borne (p. 288-289) a4 men-
tionner, en quelques lignes, la rupture de Lamennais, du Peére
Loyson, de M. Loisy, et le mot célebre de Montalembert contre
«l'idole » du Vatican. Et il ajoute, aprés cette exécution som-
maire: «Ils n’ont jamais poussé 'opposition jusqu'a la révolte. »
Ceci n'est pas exact. M. Loyson s’est révolté, et M, Loisy
actuellement est un révolté. M. Weill objectera-t-il que son
récit n’embrasse que ce qui s'est passé en France? C'est pos-
sible. Mais un historien avisé qui traite du catholicisme libéral
francais, ne devrait-il pas s'occuper non seulement des Fran-
cais restés en France, mais encore de ceux qui, pour mieux
défendre le catholicisme libéral en France, ont cru devoir le
“défendre hors de la frontiere? En Frawnce méme, il n'y avait
rien & faire alors; et méme encore aujourd’hui, tant que les
injustices criantes de larticle IV seront perpétrées, il n'y a
rien & faire. Le mieux, déja en 1876, et méme déja en 1872,
¢tait de transporter la lutte contre la tyrannie romaine sur le
terrain ou elle pouvait étre efficace. C'est ce que nous avons
fait en Suisse. Des Francais, catholiques libéraux, s’y sont réfu-
giés et y travaillent encore; et cette aile gauche du catholi-
cisme libéral francgais, quoique minime comme nombre, y sou-
tient et y encourage, de parole et d’exemple, I'aile droite restée
en FFrance et 4 demi paralysée. L’avenir montrera si la tac-
tique a été mauvaise. M. Weill, en tout cas, ne 1'a ni com-
prise, ni méme vue. C'est la lacune et l'erreur de son volume.
Qu’il me permette de lui faire remarquer encore que, tout

en citant le nom de Guettée, il n’a pas fait une juste place a
cet homme de science, de valeur et de vaillance. A-t-il méme
u une page de I'Union chrétienne, qu’il ne cite pas? Je ne le
crois pas, pas plus qu'il n'a lu un seul des 17 volumes de la
Revue internationale de Théologie, ol toutes les questions rela-
tives au catholicisme libéral, méme francais, sont traitées. Dans
quelle illusion n’est-il pas tombé¢, lorsqu'il a dit (p. 287) que «les
fondateurs de la Revue catholique des Eglises ont révé 'union
de toutes les confessions chrétiennes». La vérité est — que
M. Weill relise leur déclaration — la vérité est qu'’ils ont voulu
expressément la soumission de ces confessions 4 Rome et qu'ils



— 791 —

n'ont jamais consenti & permettre la moindre discussion con-
traire aux doctrines romaines. C'était simplement se moquer
de la conscience de toutes les confessions antiromaines.
Disons toutefois, a l'actif de M. Weill, qu'il a remarqué,
en finissant son volume (p. 290-291), que les catholiques de-
meurés croyants ont été éloignés du libéralisme catholique par
«'influence des dévotions nouvelles et la foi croissante aux
miracles»; de plus, que <«l'évolution doctrinale qui a produit
le Svilabus et les décrets du concile de 1870 ont aussi con-
tribué a creuser /e fossé entre les croyants et les incrédules,
entre les cléricaux et les anticléricaux »; enfin, que les tenta-
tives des libéraux de concilier 'ancienne foi des aieux et l'es-
prit moderne sont toujours «réprimées par le Saint-Siége ».
Comment l'auteur, en face d'une telle répression, ne daigne-t-il
pas préter la moindre attention aux catholiques libéraux qui
passent outre a4 cette répression, et qui osent démontrer que
la prétendue autorité papale qui cause le plus grand mal de
la France, est une autorité fausse, usurpée et antichrétienne?
M. Weill croit-il ce fait indigne de son attention? Attendre
que les lutteurs aient triomphé, pour leur rendre justice, c’est
peut-étre plus commode, mais ce n'est pas de l'histoire inté-
grale. E. MicHAUD.

Petites Notices.

* BARBEY d"AUREVILLY: L'internelle consolacion, Ste. Thérése,
Pascal, Bossuet, St. Benoit Labre, le curé d’Ars. Paris, Bloud,
br. 60 cent. — Aprés avoir lu la traduction des ceuvres de
Ste. Térese par 'abbé Marcel Bouix, le Pascal de M. Havet, le
Bossuet de Floquet, le B. Labre d’Aubineau, et le curé d’Ars
de T'abbé Monnin, Barbey d'Aurevilly a éprouvé le besoin de
dire ce qu'il en pensait. L'auteur du Dandisme et d'Une vieille
maitresse parlant des personnages susdits, c'est une de ces
anomalies dont le XIX*® siecle est rempli. Le plus étrange est
qu’il se trouve des catholiques-romains pour recommander 1'ap-
préciation de ces personnages par un tel critique. S'il est vrai,
comme le remarque Barbey lui-méme, qu’<un certain plain-pied
doit exister entre l'historien et son héros pour que I'histoire
s0it entendue» (p. 38), que faut-il penser de la valeur de cette



appréciation? Je laisse aux lecteurs le soin de tirer la consé-
quence.

* Henri DeLisLE: L’Ecclésiaste, adaptation en vers. Paris,
édit. du Beffroi, 1909. — Cette traduction en vers est bonne.
Elle n’était pas toujours facile a faire. Rappelons que l'auteur
a voulu écrire un Abrégé de morale pratique, comme il 'in-
dique a la fin (p. 52—53). Cette morale n'est pas trés élevée.
Il signale les maximes des pessimistes et des sceptiques: Vanité
de la gloire, des plaisirs, de la fortune, oppression du juste,
ruine du travailleur, etc. Que faire alors? Compter sur la vie
future? Mais nul n’est revenu des portes du tombeau, et les
morts ne savent rien. Cette objection n'est pas réfutée. Cepen-
dant l'auteur conclut qu’il faut éviter le mal (p. 35); que
I’'honneur est préférable a tout (31), qu'il faut chercher la vertu,
pratiquer la patience (32), faire la volonté de Dieu, suivre la
sagesse; que Dieu nous jugera (30), etc.; cependant qu'il ne
faut ni étre trop sage (33), ni chercher a tout savoir (37),
qu'il est mieux de se contenter de peu, et de ne pas oublier que
la femme est un piege (34), etc. Donc ceuvre trés mélangée,
dont le sage peut profiter en ne suivant que les bonnes maximes,
et le sot abuser en transformant les objections en préceptes.

# L. Cl. FiLvioN: L’existence historique de Jésus et le ratio-
nalisme contemporain. Paris, Bloud, br. 60 cts., 1909. — Dupuis
et Bruno Bauer, suivis de quelques autres, notamment de
A. Kalthoft, de W. B. Smith, de P. Jensens, ont nié l'historicité
de J.-C. M. Fiilion les réfute en fournissant les preuves de cette
historicité, preuves tirées du témoignage des écrivains payens,
des é€crivains juifs contemporains du Christ, et enfin des
témoignages chrétiens. Excellent résumé.

* Prof. H. Jorpan (Erlangen): Das Frauemideal des N. T.
und dey dltesten Christenheit. Leipzig, Deichert, 1909. Mk. 1. 20.
— Der Verfasser hat sich gleicherweise fern gehalten von
einer Apotheose der Bedeutung des christlichen Frauenideals
wie von einer Karikatur. Nach einleitenden Bemerkungen iiber
das Problem behandelt er zunidchst das Frauenideal im israe-
litisch-jiidischen Volke, im Buddhismus und in der griechisch-
vomischen Welt, um darauf folgen zu lassen das christliche
Frauenideal im allgemeinen (Prinzip der Ebenbiirtigkeit, antike
Einfliisse zur Erreichung dieses Prinzips, Zurlicktreten der



— 793 —
e

Asthetischen Wiirdigung), den Einfluss dieses Ideals auf die
Ehe (Askese, Ehelosigkeit und Jungfrauenideal, das neue Ideal
der Ehe als religios-sittlicher Lebensgemeinschaft in der Liebe),
die necuen Aufgaben der Fraw und schliesslich das chrisiliche
Frauenideal tn der modernen Welt. Die Darstellung ist in jeder
Hinsicht allgemein wverstindlich gehalten, hat aber hinter sich
die ganze Durcharbeitung der vorhandenen sahlrveichen Pyo-
bleme und Literatur su der Frage. Eine grossere Reihe von
Anmerkungen ergiinzen die Darstellung in wirksamer, ebenfalls
dem Laien verstindlicher Weise. Auch nimmt die Arbeit viel-
fach auf wmioderne Probleme Riicksicht. Also ein Bucl, das
weiteste Verbreitung vevdient und dem weiteste Verbreitung su
witnschen ist.

* R. A. KourLrauvscu: Vademecunr homileticum. Leipzig,
Deichert, 1909. Mk. 4. — Nach einer trefflichen Einleitung tiber
die moderne Predigt gibt Verf. 2030 Muster-Dispositionen be-
kannter Prediger tiiber Texte aus dem N. T. vom Ev. Matth.
bis Offb. St. Joh. zu einem Texte bald mehr, bald weniger Dis-
positionen. Dann folgt ein Verzeichnis der Texte, {iber welche
Dispositionen gegeben sind. Den Schluss macht eine Tabelle
der am meisten benutzten 10 (beziigl. 15) Perikopensysteme.
Aus diesen Angaben ist die Brauchbarkeit des mit bienenhaftem
Fleiss und grosser Sorgfalt gearbeiteten Buches ersichtlich.

* H. E. Oxenxnam: Le principe des développements théolo-
giques, trad. par Bruneau. Paris, Bloud, br. 60 cent. — Cet
opuscule est l'introduction mise en téte de I'«Histoire du dogme
de la rédemption», dons nous avons parlé dans la Revue
d’'avril, p. 406—408. Tissu de confusions.

* D. Erich ScHaepeEr (Prof. der Theol. in Kiel): T/eoszen-
trische Theologie. Eine Untersuchung zur dogmatischen Prin-
sipienlehre. Geschichtlicher Teil. Leipzig, Deichert, 1909. Mk. 4.
— Einfithrung. Schleiermacher. Die Erlanger Theologie (Hof-
mann und Frank). Seeberg und Griitzmacher. Der Biblizismus
(Cremer und Kehler). Ihmels. Ritschl. Herrmann. Jul. Kaftan,
Héaring. Th. Kaftan. Die religionswissenschaftliche Theologie.
Schluss.

* Prof. D. W, WaLtHER (Rostock): Gottes Liebe. Leipzig,
Deichert, 1909, Mk. 2. 40. — Was inhaltlich diese Predigten



i — 794 —

auszeichnet vor so vielen, ist eine «Modernitit» im besten
Sinne des Wortes. Ein zartes Schonen suchender Seelen, ein
feines Verstidndnis fiir alle Anstosse und Zweifel unserer Zeit,
eine wohltuende, seelsorgerliche Scheu vor schidlicher Zu-
dringlichkeit waltet {iberall in ihnen. Ihr treibender Gedanke
ist, die Suchenden zu suchen, zu finden; gerade dem Menschen
von heute, wie er nun einmal ist, auf all seinen Irrwegen und
Schleichpfaden nachzugehen und ihn zuriickzufiihren zum
« Wasser des Lebens». So sind diese Predigten weder «erweck-
lich» noch «erbaulich» — weder «dogmatisch» noch «ethisch »
im hergebrachten Sinne. Sie bringen vielmehr direkt angreifende
und zugingliche Wahrheit. Aus dem Ganzen der goéttlichen
Heilswahrheit entfaltet jede einzelne Predigt durchweg einen
einzelnen kriftigen Heilsgedanken nach allen seinen Seiten und
bringt ihn dem modernen Denken und Empfinden gegeniiber
zu immer liberzeugendem, oft ergreifendem Ausdruck.

* Pastor H. WiEBERs (Altona): Jesus und Petrus. 12 Pre-
digten {iber personliches Christentum. Leipzig, Deichert, 1909.
Mk. 1. 40. — Wir brauchen Personlichkeiten. Darum muss Ziel
und Inhalt der Predigt unserer Zeit sein: Personliches Christen-
tum. Das wollen diese Predigten sagen und zeigen, die 12
Szenen aus dem Leben des Petrus behandeln und darstellen,
wie Jesus in ihm personliches Christentum wirkte, entfaltete,
stirkte und erhielt.

Ouvrages nouveaux.

Prof. Dr. Fritz BArRTH: Calvins Personlichkeit und ihre Wir-
kungen auf das geistige Leben der Neuzeit. Bern, Francke,
24 S., 1909.

Dr. J. J. Baumaxn: Die Staatslehre des hl. Thomas von Aquino.
Leipzig, Hirzel, br,, 101 S., Mk. 2. 40, 1909,

Prof. A, BULLINGER: Die Gotterdimmerung der Radioactivitit
und die Notwendigkeit der Versthnung der Naturwissen-
schaft mit Hegel. Miinchen, Ackermann, 56 S., 1909.

K. DuNkMANN: System theologischer Erkenntnislehre. Leipzig,
Deichert, in-8°, 166 S., 1909, Mk. 3. 50.



— 795 —

R. H. GrRUTZMACHER: Eigenart und Probleme der positiven
Theologie. Leipzig, Deichert, in-8°, 132 S.; 1909, Mk. 2. 60.

Fritz HOFFET: Das Reformierte Kirchenrecht in Elsass-Lothringen
und seine wichtigsten Urkunden. Strassburg, Ev. Gesellschaft,
36 S., 1909, Mk. 2. —.

A. W. HUuNZINGER: Der apologetische Vortrag, seine Methodik
und Technik. Leipzig, Deichert, in-8°, 51 S, 1909, Mk. 1. 20.

E. MUSEBECK: Carl Candidus. Ein Lebensbild zur Geschichte
des religios-spekulativen Idealismus und des elsédssischen
Geisteslebens vor 1870, Miinchen, Lehmann, 86 S., 1909,
Mk. 1. 80. -

H. STUHRMANN: Das moderne Jungminnerproblem und seine
Losung, 58 S., 1909. — Westdeutscher Fiihrer iiber das ge-
samte Arbeitsgebiet an der jungen Minnerwelt. Barmen,
Verlag des Westdeutschen Jiinglingsbundes, 80 Pf.

Theologischer Jahvesbericht. 28. Bd. 1908 (Kriiger und Schian):
I. Abt. Vorderorientalische Literatur und Ausserbiblische
Religionsgeschichte (Gressmann und Segerstedt). Leipzig,
Heinsius, Mk. 3. 60.

W. WALTHER: Die christliche Sittlichkeit nach Luther. Das
Erbe der Reformation im Kampfe der Gegenwart. III. Heft.
Leipzig, Deichert, in-8°, 137 S., 1909, Mk. 2. 80.

E. K. ZELENKA: Der Alt-Katholizismus. Eine kurze Antwort
auf die Frage nach seiner Entstehung, seiner Absicht, seinen
Erfolgen, seinem Schicksal, seiner Zukunft. ITI. Aufl. Kempten
und Miinchen 1909, 24 S,, 15 Pf.




	Bibliographie théologique

