
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 67

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


572 —

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

R. Allier, G. Belot, etc. : Morales et Religions. Paris, Alcan,
in-8°, 6 fr., 1909.

Morale et religion, ces deux termes qui paraissent si
simples, sont cependant très compliqués lorsqu'on veut en approfondir

soit l'origine, soit le contenu. Ce sont là des problèmes
capitaux, que l'homme a intérêt à bien comprendre. La morale
et la religion sont-elles des choses identiques et inséparables,
ou distinctes, ou même séparables? Ont-elles une origine
sociale ou individuelle? ou l'une et l'autre? En un mot, quels
sont les rapports de ces deux éléments nécessaires de la
société? Puis, comment faut-il apprécier les différentes morales
et les différentes religions qui sont en conflit dans le monde
Des penseurs ont voulu tenter d'élucider ces questions, et
pendant l'année scolaire 1907-1908 ils ont fait dans ce but, à

l'Ecole des Hautes Etudes, des conférences très instructives,
très incomplètes, il est vrai, mais utiles, pleines de choses,
qu'il faut lire et méditer. Si la presse est souvent frivole et

attristante, des livres comme celui-ci sont réjouissants. Les
sujets traités sont : Morale et religion (G. Belot), la Morale
juive (Dorison), la Morale des prophètes (R. Lods), Morale et
religion dans l'antiquité grecque (A. Croiset), Morale de l'Evangile

(W. Monod), Morale de St. Paul (E. de Faye), Rencontre
du christianisme et de l'hellénisme (A. Puech), Morale de l'islam
(Carra de Vaux), Luther (E. Ehrhardt), Morale des Quakers
(R. Allier), Morale japonaise (Challaye). Je ne saurais suivre
ici pas à pas chaque conférencier, mais je peux certifier aux
lecteurs qu'ils auront plaisir et surtout profit à le faire.

E. M.



— 573 —

J. Baruzi: Leibniz, avec de nombreux textes inédits. Paris,
Bloud, in-16, 386 p., 5 fr., 1909.

M. Baruzi est un des explorateurs de la Bibliothèque royale
de Hanovre où la plus grande partie de l'œuvre de Leibniz
demeure enfouie, encore inédite. Il a déjà publié un volume
sur Leibniz et l'organisation religieuse de la Terre '). Le
présent volume contient une introduction trop longue, diffuse et

souvent obscure. La pensée de l'auteur paraît avoir été qu'on
peut retrouver dans le leibnizianisme une interprétation vivante
des notions chrétiennes. On le croira sans peine. Les textes
qui suivent précisent l'attitude religieuse de Leibniz. Signalons,
en particulier, les idées d'expansion religieuse et l'intuition de

l'Extrême-Orient, les idées d'union religieuse, l'utilisation des

forces religieuses, où l'on trouve un projet de transformation
de l'ordre des jésuites (p. 217), une note sur la réforme par
l'éducation, un rêve de transformation monastique, etc. ; puis
des remarques sur la transsubstantiation (p. 248-262), avec beaucoup

de subtilités pour expliquer des textes de l'Ecriture qu'il
serait très facile de bien comprendre si l'on voulait les bien
comprendre. Puis, des textes sur le miracle et la prière, sur les
intuitions de l'univers, sur la vie mystique, etc.

Il y a toujours profit à méditer les pensées religieuses de

Leibniz, bien que, lui aussi, ait commis des abus de comparaisons,

de métaphores peu claires qu'on est enclin à traiter
comme des arguments et qui n'en sont pas. Nos lecteurs
remarqueront surtout les textes relatifs à l'union religieuse, à

l'autorité de l'Eglise (p. 176-181), à la méthode dans la controverse
(p. 185-189), à la catholicité, à la synthèse, etc.

»L'essence de la catholicité, dit Leibniz, n'est pas de
communier extérieurement avec Rome; autrement, ceux qui sont
excommuniés injustement cesseraient d'être catholiques malgré
eux, et sans qu'il y eût de leur faute. » Leibniz affirme qu'il
n'y a pas moins de dévotion chez les protestants que chez les

catholiques (p. 192). Les catholiques et les protestants ont tort
de se suspecter et de s'accuser réciproquement sous ce
rapport; c'est chez tous l'effet d'une secrète vanité. Rome, en tout
cas, en exigeant des gens ce qu'ils ne peuvent accorder, met

') Voir la Revue d'avril 1907, p. 386-389.



— 574 —

obstacle à l'unité et «se rend coupable de schisme». «Ainsi,
un des plus grands services qu'on peut rendre à l'Eglise est
celui de disposer les esprits à faire chacun de son côté tout
ce qui se peut pour lever le schisme malheureux» (p. 193).

Certes les textes inédits que l'on publie sont intéressants,
mais nous montrent-ils, comme leurs éditeurs l'affirment, un
Leibniz vraiment nouveau? Jusqu'à présent, il ne paraît pas.
Je ne vois encore que la confirmation des idées très connues
que nous avons sur la religion de Leibniz. Son esprit de
conciliation a été très grand ; néanmoins il a échoué devant les

prétentions injustifiables de Rome. Nous en sommes encore au
même point. D'où l'on devrait conclure, ce semble, que l'union
doit être cherchée d'abord là où elle est possible, c'est-à-dire
en dehors de Rome. Lorsque Rome se verra isolée et en
présence d'Eglises fortement unies, elle commencera à mieux
sentir sa faiblesse; peut-être reviendra-t elle alors à des
sentiments sensés et chrétiens ; sinon, elle disparaîtra par la force
du progrès des autres communions. E. M.

Dr. G. A. van den Bergh van Eysinga: Indische Einflüsse auf
Evangelische Erzählungen. 2. verb. Auflage. Göttingen 1909.
Vandenhoeck & Ruprecht. 118 S. Mk. 3.60.

Dem Verfasser — Privatdozent an der Universität Utrecht
— kommt zunächst das Verdienst zu, in der vorliegenden Arbeit
(Heft 4 der Forschungen zur Religion und Literatur des Alten
und Neuen Testamentes) das in Frage stehende Material mit
grosser Gelehrsamkeit gesammelt und gesichtet zu haben. Zu
letzterem rechnen wir insbesondere die grundsätzliche Aus,-

scheidung aller sogenannten Parallelen, die nur aus dem allzu
grossen Eifer hervorgesucht worden sind, das Christentum eigentlich

als einen Ableger des Buddhismus darzustellen. Wie in
diesem Verfahren, so zeigt sich der Verfasser aber auch sonst
in seinem Urteil durchaus massvoll und macht dadurch den
Wert semer Studie zu einem bleibenden. Er gibt selbst zu,
dass die ven ihm behandelten Parallelen „nicht für jeden
dieselbe, für manche vielleicht gar keine überzeugende Kraft
besitzen". Ein wichtiges Kriterium für die Beurteilung von
Ähnlichkeiten bildet die Feststellung, ob sie zu der indischen



— 5/0 —

Umgebung, in der sie sich finden, besser passen als in den

Zusammenhang der christlichen Evangelien. Sehr viele scheinbare

oder wirkliche Parallelen scheiden aber aus, weil sie dem

gleichartigen geistigen Milieu zugeschrieben werden müssen,
in dem die Stifter des Buddhismus und des Christentums
auftraten, oder weil sie aus der Verwandtschaft der beiden
Religionen als universalistischer sich erklären lassen. Einbezogen
in die Untersuchung sind auch neutestamentliche Apokryphen.

G. M.

Dr. Karl Beth: Urmensch, Welt und Gott. Gross-Lichterfelde-
Berlin 1909. Edwin Runge. 89 S. Mk. 1.50.

Der für eine Verbindung des positiven Christentums mit
den Errungenschaften der modernen Naturforschung unermüdlich

tätige Verfasser bietet hier in zwei Vorträgen Unterlagen
und Weiterfuhrungen zu seinem (in der Revue 1909 Nr. 66, S. 388

besprochenen) grossen Werke „Der Entwicklungsgedanke und
das Christentum". Der erste Vortrag untersucht die Frage nach
der Urreligion der Menschheit mit dem Ergebnis, dass diese
keine animistische, sondern ein relativ monotheistische gewesen
ist. — Die ZAveite Abhandlung gibt zunächst eine Darstellung
des dogmatisch-christlichen Weltbegriffs vor allem in der
Anschauung Jesu, Avonach das Weltgeschehen als die
ununterbrochene Willens- und Kraftäusserung des lebendigen, Zwecke
verwirklichenden Gottes zu betrachten ist. Ihm gegenüber wird
das heutige wissenschaftliche Weltbild bezeichnet als die durch
den Fortschritt der Naturwelterforschung ermöglichte Auffassung
der Naturwelt, Avie sie teils aus den Tatbeständen direkt und
ohne jedes Aufkommen eines Zweifels abgelesen werden kann,
teils durch verbindende Hypothesen vervollständigt Avird. Solche
unabweisbare Tatsache ist die Entwicklung bezw. Deszendenz,
die in ihrer richtigen Anwendung auf das dogmatische Weltbild
zeigt, „wie der Allmächtige oder Allweise von Anfang oder von
Ewigkeit mit der Schöpfung einen bestimmten Plan durch
EntAvicklung realisieren wellte, den wir allerdings nicht
durchschauen, dessen Vorhandensein aber deutlich wird." G. M.



576

Biblische Zeit- und Streitfragen zur Aufklärung der Gebildeten.
Herausgegeben von D. Fr. Kropatscheck. Verlag Aen Edw.
Runge, Gross-Lichterfelde-Berlin. Die IV. Serie, Lieft 10, 11

und 12. V. Serie, Heft 1, 2, 3:

Mag. Karl Girgensohn : Seele und Leib. 38 S. 50 Pfg. —
Der Verfasser, Professor an der Universität Dorpat, will eine
philosophische Vorstudie zur christlichen Weltanschauung geben.
Der empirische Tatbestand des schwierigen Problems wird dahin
erklärt, dass, entgegen der Meinung, die Seele sei mit dem Nervensystem

identisch oder, materialistisch ausgedrückt, sie sei eine
Funktion oder ein Produkt desselben, der physiologische Nerven-
prozessunddie psychischen Funktionen als fundamentale Grössen
auseinandertreten. Die weitere Schwierigkeit ist nun die
Erklärung des Verhältnisses dieser beiden Funktionen, ob dualistisch
„als Wechselwirkung zweier autonomen Sphären" oder monistisch
als „Parallelismus und Identität", wo beide Funktionen immer
einander parallel laufen, ohne sich gegenseitig hervorzurufen,
sie sind identisch, „nur von verschiedenen Seiten betrachtet".
Hierbei handelt es sich für die christliche Anschauung nur um
den idealistischen Monismus, der auch den Tatsachen des Geisteslebens

Rechnuug zu tragen vermag. Beide Theorien haben
ihre Mängel, aber keine ist nach Girgensohn unbrauchbar für
eine metaphysische Weltanschauung und beide können so
ausgebaut werden, dass sie mit dem spezifisch christlichen Seelen-
glauben vereinbar sind.

Lie. Dr. A.W.Hunzinger: Die religionsgeschichtliche Methode.
36 S. 50 Pfg. — Die Schrift legt Arbeitsweise und Ziel der
religioiisgeschichtlichen Methode vor allem an den Worten eines
ihrer Hauptvertreter, Professor E. Troeltsch, dar, die in
konsequenter Durchführung ihres Hauptprinzips, der Immanenz, die
Religion nur noch als etwas Innerweltliches übrig lässt, als eine
Summe ven Vorstellungen vom Übernatürlichen, die aus der
Welt stammen und in die Welt gebannt bleiben. Dieser Anti-
supranaturalismus ist nicht nur eine Relativierung, sondern eine

vollständige Aufhebung des Christentums als geoffenbarter
Religion. Hunzinger weist aber nach, dass die Anhänger der
religionsgeschichtlichen Methode sich selbst nicht konsequent
bleiben, sondern nach subjektiver Religionsauffassung der histo-



— 577 —

rischen Methode wieder dogmatische Grenzen ziehn, die einen
allgemeinen Supranaturalismus begründen. In Wirklichkeit ist
festzustellen, dass es sich in der Religion um Tatsachen und

Erfahrungen des Glaubens handelt, die sich nicht durch einen
Federstrich des Methodikers hinwegwischen lassen, die Grenzen
historischer Feststellbarkeit sind nicht auch die Grenzen
historischer Geschehensmöglichkeit. Demnach hat die
religionsgeschichtliche Methode ihr volles Recht als Regulative der
Feststellbarkeit, aber nicht als Konstitution der Wirklichkeit.

Herrn. Wernee: Die psychische Gesundheit Jesu. 64. S.

70 Pfg. — Wenn die Behauptung, Jesus sei psychisch bez.
physiologisch abnorm gewesen, überhaupt ernst zu nehmen wäre,
so könnte man die vorliegende Schrift aktuell nennen. Jedenfalls

muss man dem Verfasserrecht geben, wenn er es als
notwendig betrachtet, da nun einmal obiger Vorwurf erhoben
wurde, dagegen Stellung zu nehmen. Er löst seine Aufgabe in
eben so interessanter als gründlicher Weise, wozu er als früherer
Geistlicher an einer grossen Irrenanstalt vorzüglich berufen
war. Zum Teil in schlagender Widerlegung gegen die Behauptungen

von Dr. Lomer und Dr. Rasmussen werden die Fragen
beantwortet, ob Jesus Paranoiker, Epileptiker, Ekstatiker,
Schwärmer oder sonst abnorm gewesen sein könnte. Hierbei
bietet W. aus seiner praktischen Erfahrung eine Fülle von
Belegen. Das Ergebnis lautet, dass man sich vergeblich
bemühen wird, in der Geschichte eine Persönlichkeit zu

entdecken, auf die der leibliche und geistige Gesundheitsbegriff,

als das harmonische Zusammenwirken und Gleichge-
Avicht aller leiblichen und seelischen Kräfte, eine solche
Anwendung findet als wie auf Jesus: „Hier ist auch in dieser
Beziehung ein Ecce homo ohne Gleichen. Ihm, dem Sündlosen,
sind Avir genötigt, auch hinsichtlich der psychischen Gesundheit
die Palme zu reichen."

D. C. Franklin Arnold: Gemeinschaft der Heiligen und

Heiligungs-Gemeinschaften. 35 S. 50 Pfg. — Die Abhandlung
geht von dem uralten Bekenntnis der communio sanctorum aus
und stellt die Versuche, diese zu organisiereil, grundsätzlich
nach der Ordnung fest, ob eine Sach- oder Personalgemeinschaft
und eine Verbindung mit der organisierten Kirche oder eine



— 578 —

Trennung von ihr erstrebt wurde oder sich bildete. Diese
Versuche und Bildungen Averden dann in geistvoller Weise durch
die Kirchengeschichte vom Urchristentum an bis zur neusten
Gemeinschaf tsbewegung hin skizziert. Aus den Schlussfolgerungen
haben uns besonders die folgenden interessiert: „Den (bei der
angeblichen Organisation der communio sanctorum)
kirchenzersetzenden Elementen, die so viel von der einen Herde unter
dem einen Hirten phantasieren, wird es Adelleicht zu spät klar
werden, dass eine bei ihnen wenig gekannte Macht von der
Dekomposition der Landeskirchen den grössten Vorteil ziehen

wird, die Macht nämlich, in deren Dienst der grosse Organisator

Bonifazius arbeitete, als er den lyrischen Individualismus
der irischen Missionare zertrümmerte; Rom."

D. Ernst Sellin: Die israelitisch-jüdische Heilandserwartung.
84 S. Mk. 1. — Unter dem Titel der Schrift verbirgt sich das,

was man gewöhnlich messianische Weissagungen nennt. Beide
Ausdrücke sind nach dem Verfasser viel zu eng, da es sich in
den betreffenden alttestamentlichen Stücken weder bloss um
Weissagungen noch bloss um Messianisches handelt: „Der
falsche Titel hat lange die Erkenntnis hintangehalten, dass es

sich um eine grosse, die ganze israelitisch-jüdische Geschichte
durchziehende, aber sehr Aerschiedene Formen annehmende
Rettererwartung handelt, die in Jesus Christus ihr gottgewelltes
Endziel erreicht hat." Die schöne Arbeit ist durch die wörtliche

Wiedergabe sämtlicher Stellen und durch die Hineinbeziehung

des altorientalischen Hintergrundes der israelitischen
Erwartung besonders wertvoll und anziehend. G. M.

A. Causse : L'évolution de l'espérance messianique dans
le christianisme primitif. Paris, Fischbacher, in-8°, 250 p.,
5 fr., 1908.

Ce sujet est difficile. L'auteur l'a traité avec sérieux et
science. Il a étudié la pensée religieuse des Juifs et du milieu
dans lequel Jésus est né et s'est développé. Les Juifs avaient
une conception particulière de leur mission politique, nationale
et religieuse. Ils avaient pour roi Dieu, leur Dieu, qui devait
leur envoyer un Sauveur, un chef, un roi: le Messie. J.-C. a



— 579 —

accepté ces traditions et ces espérances, et il s'est cru le vrai
Messie, non le messie politique et national des Juifs, mais le
Messie envoyé par Dieu non seulement aux enfants d'Israël,
mais à tous les hommes, à tous les enfants de Dieu. De là le
caractère humain et universel du messianisme de Jésus.

Une des grandes difficultés de cette question est dans le

langage oriental, à la fois babylonien, persan et juif aussi,
des documents apocalyptiques des siècles qui ont précédé
immédiatement J.-C. J.-C. a parlé le langage de son peuple et de

son temps. Il y a donc dans ses discours sur l'avènement du

Messie, sur la fondation et l'extension du royaume de Dieu,
il y a des images apocalyptiques qu'il faut exactement
comprendre. Les uns les ont prises à la lettre, d'autres dans un
sens figuré et spirituel : de là de gros malentendus, qui ont
éclaté dès les temps apostoliques et qui se sont maintenus,
développés même, au IIe siècle, époque de travail ardent, de

gnosticisme et de syncrétisme, d'où est sortie la théologie
chrétienne primitiAe, très imparfaite forcément et que l'on cherche
aujourd'hui à préciser de plus en plus.

Le travail de M. Causse est une précieuse contribution,
qu'il faut consulter. Elle est incomplète, et peut-être n'entre-t-
elle pas assez dans les détails. Le côté judaïque de la pensée
du Christ y est peut-être plus visible que le côté divin et
providentiel du Fils de Dieu. Il est difficile d'embrasser toute l'étendue

de la question. On méditera avec fruit nombre de pages,
notamment les pages 69-85. E. M.

Otto Gerlach: Grundzüge der Pädagogik. Für Seminare,
Lehrer und Lehrerinnen. Breslau, Karl Dülfer.

I. Teil, 1. Abteilung, Leitfaden der pädagogischen Psychologie

und Logik für Seminare. Mit 37 Abbildungen. Breslau
1907. VIII und 256 S. Mk. 2. 80, in Halbleinenband mit
Titel Mk. 3. 20.

I. Teil, 2. Abteilung. Allgemeine Unterrichtslehre. Breslau
1909. VII und 148 S. Mk. 1. 80, in Halbleinenband mit
Titel Mk. 2. 20.

Das Werk ist in erster Linie für Zöglinge der Lehrerund

Lehrerinnenseminare bestimmt. Der Stoff ist übersichtlich



— 580 —

gegliedert; die in zahlreichen Fussnoten gegebenen Hinweisungen,

zumeist in Frageform, sind geeignet, das Verständnis
und die Anwendung des im Texte Mitgeteilten zu fördern und
fruchtbar zu machen. Fremdsprachliche termini technici werden
in Anmerkungen nach Möglichkeit ¦ verdeutscht ; gelegentlich
werden auch deutsche Wörter durch etymologische Erklärung
zum bessern Verständnis gebracht. Der Druck ist gut, der
Preis ist wohlfeil.

Die erste Abteilung, „Psychologie und Logik", ist in der
gegebenen Ausdehnung für den Anfänger wohl zu weitläufig
und schAvierig. Immerhin aber sind die aus den theoretischen
Darlegungen gezogenen Nutzanwendungen beherzigenswert und
bieten meist gute Fingerzeige, so dass der Zögling und auch der
Lehrer manches für ihn Wertvolle und im Unterrichte Brauchbare

hier finden wird, wenn er auch von diesem oder jenem
absehen kann, Avas ausserhalb seiner Sphäre liegt.

Die zweite Abteilung enthält die „allgemeine Unterrichtslehre",

umfasst also namentlich die Methode des Volksschulunterrichts.

Der Lernende findet hier alles für seinen spätem
Beruf Notwendige in geschickter Gruppierung und fasslicher
Darstellung beisammen, aber auch der bereits im Amte stehende
Lehrer wird mit Befriedigung und Nutzen von den Regeln
Kenntnis nehmen, nach denen er bisher schon seine Praxis
eingerichtet hat. Am Schlüsse der einzelnen Kapitel wird jeweils
das dort Entwickelte in kurze Unterrichtsgrundsätze zusammen-
gefasst, deren im ganzen zehn gewonnen werden, und die im
Anhang der leichtern Übersicht wegen im Zusammenhang
abgedruckt sind. Dass Ger lach die „Methode" nicht überschätzt
(wie es hier und da geschieht), zeigt der 10. Unterrichtsgrundsatz

in erfreulicher Weise: „Weit über der Beobachtung des

schliesslich doch immer dürren Regelwerkes für Unterrichtsstoff

und objektive Unterrichtsmethode steht das Gewinnen der
rechten Lehrweise (der subjektiven Methode) als des Ausdruckes
der warmherzigen und lebenspendenden vorbildlichen
Lehrerpersönlichkeit."

Möge das Werk dem Leser Anregung und Förderung
bringen! D.



— 581 —

Et. GiRAN : Jésus de Nazareth, notes historiques et critiques,
2" édit. Paris, E. Nourry, in-12, 205 p., 2 fr. 50, 1909.

Cet ouvrage est, dans la pensée de l'auteur, un simple
Manuel scolaire de critique et d'histoire concernant Jésus de
Nazareth. Que l'auteur n'ait voulu être qu'objectif, c'est
incontestable ; mais qu'il n'ait pas trop taillé l'arbre à droite et à

gauche, ceci paraîtra douteux à plusieurs. De tels ouvrages
ne peuvent pas se discuter dans les détails, dans une simple
notice bibliographique ; c'est un autre ouvrage qu'il faudrait
écrire. L'auteur a procédé avec une grande franchise (p. 4), et
il a exposé clairement sa pensée au sujet des sources de la
vie de Jésus, de son enfance, de sa vie avant le ministère,
de son activité en Galilée, de ses derniers jours, et des récits
de la résurrection. Il considère le christianisme non pas
comme une religion, mais comme la religion, nouvelle alliance
qui doit être plus qu'un dogme et qu'un culte, à savoir : une
Vie, la vie de Dieu manifestée dans l'humanité par des
pensées, des sentiments, des paroles et des actes conformes à
l'idéal moral (p. 198); religion d'amour, fondée sur les trois
grandes vérités suivantes : Dieu nous aime, nous sommes les
enfants de Dieu, les hommes enfants de Dieu sont frères.
Enfin la foi est libre, et l'Evangile du Christ est la proclamation

de la souveraineté de la conscience (p. 200). Evidemment,

l'auteur parle de la conscience éclairée et droite.
E. M.

Albert Houtin: Evêques et Diocèses, II8 série. Paris, chez
l'auteur, 18, rue Cuvier, V. 1909, in-12, 183 p., 2 fr.

Cette seconde série de portraits épiscopaux et de descriptions

diocésaines, n'est pas moins intéressante que la première,
bien qu'on n'ait pas toujours la bonne fortune d'avoir à signaler
et à peindre des hommes comme le cardinal Perraud. Dans
ce second volume, la figure féminine de M»°r de Cabrières a
son attrait propre. Si l'occasion qui l'a déterminé à se lancer
dans le clergé ne paraît pas très divine, en retour sa fidélité
royaliste n'est pas très commune. M. Houtin traite M. de Cabrières
avec des égards particuliers.

Pas plus que M. Houtin, je ne m'amuserai à faire des
« personnalités » au sujet des évêques Latty (Châlons), Delà-



— 582 —

maire (Cambrai), Henry (Grenoble), Jauffret et Gieure (Bayonne).
M. Houtin vdse plus haut et il a raison : il vise à faire de

l'histoire exacte et authentique. De là sa sobriété dans la
production de ses documents, toujours certains. Les insinuations
sortent elles-mêmes des faits, et les choses parlent assez pour
qu'on n'ait pas besoin de les faire parler.

Les lecteurs sans foi qui ne cherchent qu'à rire du
cléricalisme comme on rit des palinodies du monde politique, sont
servis à souhait. Mais ceux qui veudraient voir dans des

évêques des représentants sérieux de la religion, sont navrés d'avoir
à constater que tel, qui, pour arriver à l'épiscopat, jouait au
libéral, a répudié ce même libéralisme dès qu'il n'en a plus
eu besoin et dès qu'il a fallu plaire à un pape antilibéral. Et
aussi, en quoi peut bien consister l'épiscopat religieux des

évêques qui font de la politique, qui veulent en faire et qui
poussent leur clergé à en faire? Et quelle politique! Politique
essentiellement réactionnaire, outrée, fanatique, abominable.
Que dire, par exemple, de ces paroles sur des lèvres episcopates

: «Dans notre résistance, nous irons jusqu'au bout; nous
ne reculerons devant rien, pas même deAent l'assassinat..
(p. 67). J'applaudis et je salue la matraque; elle est la sœur
cadette de la faux vendéenne, avec laquelle vos pères ont
opéré des prodiges de valeur. Vive la matraque» (p. 68)!

Ces hommes qui confondent l'ordre avec la violence et la
religion avec la politique, confondent aussi le divin avec
l'humain, Dieu et le pape. « Dans l'Eglise, dit M. Gieure, le pape,
qui en est le chef visible, ne fait qu'un aAec J.-C, le chef
invisible. Tous deux agissent, gouvernent, enseignent ensemble.
Quand le pape parle, c'est J.-C, c'est Dieu qui parle ; quand le

pape gouverne, c'est la sagesse et la force même de J.-C. qui
agissent en lui et par lui. Et voilà pourquoi, en dehors du pape,
il n'y a pas de vérité-» (p. 139). Et encore: «Si J.-C. n'est pas
Dieu, il n'y a pas de Dieu... Si J.-C. n'est pas Dieu, il n'y a

pas de religion vraie et je pourrais ajouter: Dieu n'existe
pas» (p. 146). Ainsi le pape et J.-C. ne font qu'un; nier J.-C,
c'est nier Dieu; donc nier le pape, c'est aussi nier Dieu!

De telles aberrations ne se réfutent pas. A la page 52,
M. Houtin parle de prélats « qui ne croient ni à Dieu ni à

diable». Voilà le milieu dans lequel on est conduit lorsqu'on



— 583 —

voudrait n'apercevoir que de véritables hommes de Dieu. Voilà
les hommes qui font l'histoire de l'Eglise de France actuelle.
Voilà les prélats selon le cœur de Pie N. N'insistons pas.

St.Justin: Le dialogue avec Tryphon, T. I; texte grec,
traduction française et notes par M. G. Archambault. Paris,
A. Picard, in-12, 362 p., 1909.

Il est regrettable que ce volume ne contienne pas tout le

Dialogue en question: cle la sorte, l'opinion du lecteur ne peut
pas être complète. Elle est toutefois formée, et solidement, par
tout le contenu du volume, qui est, en effet, très caractéristique.

Le juif Tryphon soutient sa thèse avec obstination, mais
sans la démontrer. Justin, du moins, n'en relève pas la force.
Au contraire, il l'affaiblit manifestement et triomphe à bon
compte. Le lecteur impartial est vraiment étonné qu'un «

philosophe » comme Justin montre si peu de philosophie, et
surtout qu'il use d'une exégèse aussi faible. M. Archambault lui-
même est contraint d'avouer, à maintes pages, les méprises et
les erreurs de Justin, voire même ses «incohérences». Justin
ne savait pas l'hébreu et il prétendait mieux traduire la Bible
que les Juifs mêmes. Il prend les textes à la lettre naïvement,
sans être au courant des hébraïsmes ; il interprète les
comparaisons et les images des prophètes aAec un arbitraire extraordinaire.

La critique la plus élémentaire lui fait manifestement
défaut. 11 faut donc rabattre considérablement de la prétendue
valeur dogmatique faussement attribuée à Justin. Sa sainteté
n'est pas en question, mais sa science. Le malheur est qu'il a
été suivi par des disciples, par Tatien, par Irénée, par
Tertullien, etc. Ainsi s'est implantée une tradition qui date à peu
près de lui et qui n'est certainement pas la reproduction exacte
du christianisme primitif. Il est un tournant théologique. Son

explication de la divinité de J.-C. n'est déjà plus la primitive.
Tryphon le lui fait remarquer, et il reconnaît, en effet, que des

chrétiens expliquent cette divinité autrement, mais il répond
qu'il n'est pas de leur avis, et, pour les réfuter, il cite des

textes de l'A. T., qu'il interprète très arbitrairement. Le dogme
de la divinité de J.-C, certes, n'est pas ébranlé; mais l'explication

théologique de Justin est loin d'être prouvée. Quand il



— 584 -
cite un mot, une parole de Dieu dans l'A. T., il dit le verbe
et tend à transformer ce verbe, cet effatum, en une personne
divine distincte de Dieu-Père, mais il ne fournit aucune preme
péremptoire ; et il fait de cette personne une personne divine
préexistante à la création, personne qu'il appelle très librement
le «second Dieu». Et il reste dans ce dualisme; il n'a pas
encore l'idée de la Trinité telle qu'elle a été formulée plus
tard. Le Saint-Esprit n'est pas, à ses yeux, distinct de son
Verbe.

Bref, la lecture de ce volume est très instructive, très
importante, pour montrer combien le dogme chrétien doit être
distingué de la théologie, et comment cettre première évolution

justinienne de la théologie est loin d'avoir été heureuse.
On en palpe en quelque sorte toutes les parties faibles, et,
sur plusieurs points, toutes les erreurs. C'est ainsi qu'il y a eu
tradition et tradition, et que la pratique du critérium catholique:

Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est,
est la seule manière de dégager le vrai dogme des faux
systèmes théologiques qui se sont succédé du IIe siècle aux siècles
suivants et jusqu'à nos jours. Défendons la tradition universelle

constante et unanime ; elle est la seule A^raie. Richard
Simon avait raison, et la thèse de Bossuet apparaît de plus en
plus captieuse et sophistique. E. M.

ReAT. Cl. Kempson: The Church in Modem England, being
a Study in ecclesiastical politics. London, I. Pitman, 215 p.,
1909, 3/6 net.

L'auteur est un admirateur du mouvement d'Oxford et de

tous les « revivais » anglais. Il parle longuement du revival
théologique, sans beaucoup préciser en quoi il consiste. Il
insiste surtout sur le revival liturgique et sur les questions de

cérémonial; c'est dire qu'il attache une très grande importance
aux actes extérieurs et rituels. L'Eglise anglicane lui paraît
appelée à une grande extension et à un grand rôle. Voit-il
clairement les défauts qu'elle devrait corriger dans ce but?
Peut-être. Il s'exprime ainsi: «In these circumstances there

may be some use in the question: Quo vadis? being raised by
one with Avhom the generality of readers will not see eye to



— 585 —

eye, especially if, as I venture to think is the case, our great
handicap is the party system. I have the more hope of this
for the fact that I have nothing to say against the diversities
of temperament in one fold, but only deplore that the adAen-

tages of mutual influence and correction of balance which
should result from the beneficent inclusion of diverse temperaments

is lost by the thing that I hate, their crystallisation into
set parties.» Aucune question n'est traitée à fond ; l'auteur ne
semble pas très au courant de la théologie française ; il cite
même (p. 90) le Manuel des confesseurs de Gaume.

Emile Mâle: L'Art religieux du XIIIe siècle en France.
Etude sur l'iconographie du moyen âge et sur ses sources
d'inspiration. Paris, Colin, in-4°, 20 fr. — L'Art religieux
de la fin du moyen âge en France, in-4°, même
éditeur, 1908.

Ces deux volumes sont des volumes de luxe: papier, gra-
Arures, etc., tout y est remarquable. Que l'auteur et l'éditeur
me permettent de commencer cette simple notice bibliographique

par un vœu, à savoir : que les deux volumes en question

deviennent une édition populaire, aAec un nombre de

gravures encore plus grand, de manière à mettre le texte en
pleine lumière. Cet ouvrage est tellement instructif sur la

religion au moyen âge, sur la manière dont les artistes et les

théologiens ont compris le christianisme à cette curieuse époque,
que ce serait grand dommage si l'exceptionnelle érudition dont
ces deux volumes sont remplis, restait enfouie dans un luxe
qui la paralyse forcément. De tels ouvrages devraient être
entre les mains de tous les étudiants des universités ; ils devraient
être lus, contrôlés, commentés, car ils sont pleins de faits et de

conséquences.
En lisant attentivement M. Mâle, on a la preuve que les

artistes du XIIIe siècle et des siècles suivants ne furent point
des satiriques révoltés, mais des esprits sincères et libres,
presque toujours religieux avec naïveté, ayant leur conception
bien à eux de l'histoire du monde, du christianisme, de l'Eglise,
de la Aie chrétienne. Ils ont exprimé dans leurs œuvres d'art
leurs sentiments, leurs conceptions, tels que les théologiens les

Revne intern, de Théologie. Heft 07, 1909. 38



— 586 —

leur suggéraient. Leurs sources étaient la glose ordinaire de
W. Strabon, que Nicolas de Lire compléta au XIVe siècle; le
Rational des divins offices de G. Durand, où était la liturgie
symbolique ; le Speculum ecclesice d'Honorius d'Autun, Y

Historia scolastica de Pierre Comestor, la Légende dorée de Jacques
de Voragine, le Speculum historiale de Vincent de Beauvais,
le Speculum naturale qui résume la science du monde physique,
celle du monde moral dans le Speculum morale. Et la Somme
de Thomas d'Aquin est la grande cathédrale théologique

Donc toute la religion du moyen âge est fondée sur des

légendes et sur des apocryphes. Ces œuvres n'ont pas été
fabriquées dans un but de scepticisme et de mensonge, mais
de piété. Les âmes ne pommaient pas se contenter du peu que
contenaient les Evangiles canoniques ; elles avaient besoin de

se rendre compte de ce que Jésus avait dit et fait aux diverses
époques de sa Aie ; même curiosité au sujet de Marie, sa mère,
et des apôtres. De là les nombreux apocryphes qui remplirent
les premiers siècles. St. Jérôme eut beau tonner contre leurs
« deliramenta», et le pape Gélase eut beau les condamner, on
s'obstina à s'en nourrir et à y alimenter sa piété.

Pour bien comprendre ce besoin et ce succès des légendes
et des apocryphes, il faut connaître aussi le besoin qu'on avait
de voir partout du symbolisme. Il n'en était pas de la religion
comme d'un simple sujet profane; Dieu et les choses religieuses
étaient nécessairement mystérieuses. Il y avait des mystères
dans les mots, dans les chiffres, dans les combinaisons des

mots et des chiffres, dans certaines phrases magiques, dans les
faits, dans les paraboles, dans les allusions, etc. Les payens,
les pythagoriciens, les platoniciens, etc., ont poussé la méticulosité

dans leurs recherches religieuses à un degré qui dépasse
notre imagination aujourd'hui plus rassise. On faisait flèche de

tout bois pour essayer de pénétrer le mystère divin. Les
gnostiques ont introduit ce symbolisme dans leurs explications des
choses chrétiennes ; leurs essais de syncrétisme n'ont que trop
triomphé dans certaines écoles ; de là le scolasticisme subtil et
compliqué, qui séduisait les imaginations amoureuses de

l'imprévu et de l'extraordinaire. Les artistes ont puisé à pleines
mains dans toutes ces élucubrations naïves et ils ont fait des

œuvres souvent charmantes. «Sans les apocryphes, la moitié



— 587 —

au moins des œuvres d'art du moyen âge deviendrait pour nous
lettre close » (I, p. 305).

Il est impossible d'analyser ici les deux volumes si
substantiels et si étonnamment riches de M. Mâle. Il faut les lire
et les relire, et surtout les méditer pour se rendre un compte
exact de la mentalité religieuse du moyen âge. Ces deux
volumes seront une révélation pour les lecteurs attentifs.
D'ordinaire, même ceux qui connaissent quelque peu le moyen âge
et la théologie scolastique ne les connaissent que très vaguement.

Ici ils auront des renseignements détaillés et précis, et
surtout ils verront que le système scolastique est un bloc, dont
les bases sont très connues et très faciles à contrôler. Les
esprits réfléchis et perspicaces ne manqueront pas de bien
distinguer le christianisme authentique des Evangiles canoniques,
d'avec toute la théologie fantaisiste des apocryphes, les
pratiques liturgiques et théurgiques qui ont suivi, etc. J'aurai
certainement l'occasion de revenir sur ces deux volumes que je
n'ai pu qu'indiquer aujourd'hui. E. M.

Mmo Olga Novikoff: The M. P. for Russia, Reminiscences
and Correspondence, edited by W. E. Stead, 2 vol. London,
A. Melrose, 1909.

Cet otrvrage est captivant pour les lecteurs qui s'occupent
des choses anglaises et des personnages anglais, étudiés au
point de vue russe. L'éditeur Stead a eu la bonne fortune de

pouvoir utiliser de nombreux articles dus à la plume de
Mme O. N. et une quantité de lettres et de documents précieux
émanant des hommes d'Etat et des penseurs les plus éminents
de l'Angleterre. Il a pu décrire ainsi un des salons les plus
vivants et les plus intéressants de Londres, de 1841 à 1907.

C'est une véritable galerie de portraits de valeur : d'abord,
les principaux membres des familles Kiréeff et Novikoff; la
famille impériale de Russie et les personnages les plus influents
de la cour, ainsi que du monde des lettres et des arts, les
Pobedonostzeff, les Aksakoff, les Tourgueneff, les Ignatieff, les
Gortschakoff, les Dostoyeffsky, les Skobeleff, les Katkoff, les
Verestchagin, etc. Non moins nombreux sont les hommes d'Etat
et les écrivains anglais qui ont illustré cette période : lord



— 588 —

Napier, le professeur Tyndall, Kinglake, Freeman, Beaconsfield,
le chanoine Malcolm Mac Coli, Gladstone, Granville, Chamberlain,

le marquis de Salisbury, le chanoine Liddon, Carlyle,
Robert Morier, Froude, Campbell-Bannerman, etc. D'autres
étrangers y figurent encore, comme le comte de Beust, Lave-
leye, etc. La France, on le voit, n'y est pas représentée, et lt
salon de Mme Novikoff est tout autre que celui de Mme Adam.
On devine aisément que tout ce qui touche aux relations entre
la Russie et l'Angleterre, et notamment à la question d'Orient
et des Balkans, est étudié ici avec un vif intérêt. Mme O. N. a
rêvé entre les deux grandes nations une « entente cordiale » ;

la créer a été son but. Elle a voulu persuader aux Anglais
qu'ils devaient se rapprocher de la Russie, et mieux comprendre
les points de vue de cette dernière dans le centre de l'Europe,
en Turquie et en Asie. Elle a voulu faire tomber les préjugés
des nationalités et des partis, dissiper les hostilités, les haines
de races et les sophismes, suivre chaque jour toutes les questions

européennes discutées, et les orienter dans ce sens. La
tâche n'était pas toujours facile.

L'habile diplomate a déployé toute la perspicacité et toute
la grâce féminine possible, tout en étant d'une extrême et même
quelquefois d'une rude franchise envers le goinernement
anglais. Absolument maîtresse de son sujet, elle entre dans le
détail des questions avec une sûreté de coup d'œil qui souAent
étonne. Certes elle est conservatrice, et cependant très ouverte
à tout ce que les idées libérales ont de vrai et de fécond.
L'entente cordiale, rêvée par elle et réalisée, se continuera-t-
elle? Il est difficile de le prédire. Toujours est-il que c'est déjà
beaucoup de l'avoir conduite à ce point. La situation actuelle
est loin d'être défavorable aux idées de Mme N.

Les lecteurs de la Revue remarqueront surtout les pages
où il est question des affaires religieuses, celles surtout qui
sont si sympathiques à la cause ancienne-catholique (ch. XXI).
Nous l'en remercions vivement. Puisse un prochain avenir
couronner les efforts de tant de nobles esprits, en tête desquels
il faut placer le frère aîné de Mme N., Son Exe. le général
Alexandre Kiréeff, puis les regrettés Ossinine, Joseph
Wassilieff, Lopukhine, etc., et notre ami vénéré, l'archiprêtre
Yanischeff.



— 589 —

La Revue a déjà mentionné la sérieuse sympathie que
Gladstone n'a cessé de témoigner à l'ancien-catholicisme1).
Rappelons ce qu'il écrivait à Mme N. en 1893: «It is quite
right and natural that Russia should, like England, feal an
interest in the proceedings of the Old Catholics.» Et en 1894:
« My interest in the Old Catholics is cordial. A sister of mine
died in virtual union with them after having been Roman
for over thirty years. I remember suggesting to Dr. Döllinger
that their future AAeuld probably depend in great measure
upon their being able to enter into some kind of solid relations
with the Eastern Church. And I earnestly hope this may go
forward. Dr. D. agreed in this opinion. The may do great
good, and prevent the Latin Church, by moral force, from
further extravagances *)...»

Ce que Gladstone a bien voulu dire à l'avantage de la
Revue et l'intérêt cordial qu'il a témoigné à son directeur, me
touchent de trop près pour que j'insiste.

Les figures féminines qui reflètent la pensée, la religion
et le dévouement, dans la mesure qui nous étonne en Mme N.,
sont rares en Russie et en Angleterre, non moins qu'en France
et en Allemagne. Nous ne voulons point établir de comparaison

dans une modeste notice dont le but est de rendre un
hommage amical et reconnaissant à une femme d'esprit, de

cœur et de conscience. Les salons ultramontains de Paris ont
cherché à mettre en particulier relief Mme Swetchine et Solo-

vieff; cela nous met singulièrement à l'aise pour glorifier
Mme Novikoff et son frère Alexandre Kiréeff, dont les idées
sont autrement sûres, toujours marquées au coin du bon sens
et de l'orthodoxie chrétienne. Tous deux ont ouAert une grande
et belle voie. Nous souhaitons vivement que l'avenir y fasse

entrer de nombreuses générations, pour la gloire de leur Eglise
et de leur patrie.

Encore deux mots pour terminer: l'un, de Gladstone sulle

général Kiréeff: « I rejoice that the Old Catholics have so

important a friend in the Orthodox Church.» Et nous, anciens-
catholiques, nous nous en réjouissons plus encore. — L'autre,
de l'éditeur, pour compléter l'éloge de Mme N. : «The foregoing
narrative may lead some reader to imagine that Madame Novi-

l) Voir les numéros de janvier 1895, P- !37, et de juillet 1898, p. 673-676.
T. II, p. 429—430.



— 590 —

koff is only a politician and a diplomatist, a grande dame of
the salon, and so forth, whereas, Avhile she is all these things,
she is primarily and before all else a kind-hearted Avoman, a

devoted mother, and an enthusiastic friend. Of all these things
I have said little, but to all aaìio knoAv her they are so
prominent her public sendee seems often to be incidental. » —¦

Voir aussi le Rochdale Observer Literary Supplement, April 3,

1909; et dans la Revue (Paris, Jean Finot), 1er juin 1909,

p. 369—374, l'article de M. Charles Simond.
E. Michaud.

C. Piepenbring: Jésus historique. Paris, E. Nourry, in-12,
195 p., 2 fr. 50, 1909.

Le but de l'auteur est de réagir contre le scepticisme
antichrétien, de montrer que les Evangiles renferment un fond
historique assez large, assez solide pour nous permettre de
saisir les traits essentiels de la personne, de l'enseignement et
du ministère de Jésus. Tout en admettant plusieurs données
de M. Loisy, il en rejette plusieurs conclusions historiques qui
lui paraissent erronées. Loin d'être ébranlé dans sa foi par la
critique moderne, il tend à soutenir les âmes défaillantes. Dans
une première partie, il indique les sources chrétiennes, à

savoir: les Logia, le proto-Marc et quelques autres éléments
primitifs. Dans une seconde, il caractérise Jésus et son ministère.

Comme Jésus n'a pas voulu exposer un système théologique,

moral, rituel, social ou autre, mais simplement poser les

principes fondamentaux de la A^raie religion et les règles
générales de la vraie morale, il n'est pas nécessaire que nous
connaissions toutes les paroles de Jésus. Celles que nous
connaissons suffisent, en effet, pour nous donner une idée claire de

sa doctrine.
Peut-être l'auteur suppose-t-il trop de divergences (il emploie

même le mot «altérations», p. 184) entre l'évangile primitif ou
l'enseignement même du Christ, et la « théologie apostolique».
Il avoue toutefois que nous pouvons distinguer encore ce qui
est originel ou primitif et ce qui ne l'est pas. Nous pouvons
donc nous établir sur un terrain solide, le terrain même de la
doctrine du Christ, sans la confondre avec les explications des

disciples et des théologiens. Le portrait que l'auteur trace de



— 591 —

la personne du Christ et de son caractère, est sobre ; il
respire néanmoins la foi et l'amour. E. M.

Paul Sabatier: Les Modernistes. Paris, Fischbacher, in-18,
257 p., 1909.

Ce volume contient deux parties : la première, qui est
composée d'une préface et de quelques conférences sur les modernistes

de France, d'Italie, d'Allemagne et d'Angleterre; la
seconde, qui renferme : 1° la Supplique d'un groupe de
catholiques français à Pie X (p. 123-136); 2° la traduction française
du Syllabus de Pie X (p. 137-146); 3° la traduction française
de l'Encyclique sur la doctrine des modernistes (p. 147-219);
4° des additions et corrections, et un index alphabétique très
détaillé (p. 221-256).

Les documents officiels de la seconde partie sont d'usage
courant. Les réflexions de M. P. Sabatier sur le modernisme
et les modernistes, sont celles d'un protestant de parfaite bonne
foi, qui a été amené par le succès de sa Vie de St. François
d'Assise à séjourner en Italie et à étudier de près les modernistes

italiens, mais qui, par le fond même de sa mentalité
protestante, ne comprend pas toujours exactement les choses

catholiques et ne sait pas toujours les distinguer des choses

papistes. De là, de sa part, des méprises et des conseils
pratiques que nous ne saurions approuver. On n'en lira pas moins
avec un vif intérêt ce volume où défilent de nombreuses
personnalités du jour : petite revue ecclésiastique plus amusante
que démonstratiAe. E. M.

St. Pierre et le pape de Rome. Etude, Ragaz, Waldburger,
br. in-8°, 70 p., 1909.

Sérieuse étude, qui sera suivie d'autres (voir la promesse
de l'auteur à la page 70). Elle est très documentée, et d'une
anal}'se claire; elle ne laisse à l'ultramontanisme aucune
échappatoire ; donc solide de fond, saufpeut-être dans quelques détails.
Citons quelques passages:

P. 26 : « Tout ceci prouve jusqu'à l'évidence complète que
les évangélistes Marc, Luc et Jean n'ont attaché aucune impor-



— 592 —

tance à l'expression «premier», qu'ils ont trouvée dans le texte
de Matthieu leur prédécesseur, et qu'ils ont considéré comme
nécessaire de rectifier le récit de Matthieu, quoiqu'il eût été
dressé du vivant de St. Pierre et revu par ce dernier avant la
rédaction du deuxième Evangile (Marc). Par conséquent, il est
absolument impossible de fonder une théorie de la primauté
de St. Pierre sur le mot «premier», échappé à la plume de
St. Matthieu dans le v. 2 de son chapitre X. On ne le pourrait
pas sans tomber dans une contradiction flagrante avec
l'affirmation catégorique de St. Jean, qui dit que les premiers appelés
furent André et Jean, et que Simon fut amené au Seigneur
par André. » — Voir aussi pp. 35-36.

P. 42: cil est donc parfaitement évident: 1° Que St. Pierre
n'a pas été le premier qui ait confessé la divinité de Jésus; —
2° que la réAélation de ce principe aATait été faite par Dieu
lui-même et entendue par les disciples aArant même l'appel de

St.Pierre à l'apostolat; — 3° que les douze apôtres aAeient
unanimement proclamé Jésus comme étant vraiment fils de Dieu
antérieurement à la circonstance citée par St. Matthieu ; —
4° que la véritable interprétation de la réponse faite par
St. Pierre au v. 16 du ch. XIV de St. Matthieu a été donnée

par l'évangéliste St. Jean, ch. VI, v. 68-70, quand, en citant le
fait corespondant, il l'énonce autrement («Jésus donc dit aux
douse... Mais Simon Pierre répondit: Pour nous, nous avens
cru et nous avons connu que vous êtes le Christ, le fils de

Dieu»); — 5U qu'en somme, c'est aux douze que Jésus adressa
sa question, et que ce sont les douze qui répondirent à Jésus

par l'organe de Pierre sur ce qu'ils savaient eux-mêmes, et
non à la suite d'une révélation de Pierre. » — Voir aussi

pp. 56-57.
P. 69 : « Nous voyons un texte purement parabolique et si

peu clair que, depuis 19 siècles, on ne parvient pas à
s'entendre sur son interprétation. Nous voyons un texte qui n'est
mentionné que dans un des quatre Evangiles (le premier dans
l'ordre chronologique) et qui est, on peut le dire, rejeté par les
trois autres Evangiles, qui ont eu connaissance de ce qu'ils
éliminaient. Nous voyons surtout St. Marc, écrivant sous la
direction de St. Pierre, éliminer avec soin les Aersets les plus
importants pour la doctrine romaine, ceux-là même qui
concernaient les privilèges supposés avoir été accordés à St. Pierre.



— 593 —

Nous voyons donc St. Pierre lui-même, par l'organe de son
élève Marc, réfuter tout ce que l'on a essayé de déduire du

chapitre XVI de St. Matthieu. Nous voyons par là la preuve
la plus concluante, la plus manifeste que le Seigneur n'avait
ni institué un principat pour St. Pierre, ni exprimé de volonté
sur la constitution future de l'Eglise, ni créé ou même esquissé

pour l'apôtre Pierre un rôle quelque peu différent des autres
apôtres, ses égaux sous tous les rapports. Nous voyons, en

somme, une légende qui s'est formée dans l'Eglise occidentale,
dans l'intérêt du siège de Rome, sur l'affirmation absolument
erronée que St. Pierre a été le premier qui a professé la
divinité de Jésus et qu'il a fait cette profession en vertu d'une
révélation faite à lui personnellement. Or nous avons vu plus
haut, page 38, que la révélation de la divinité du Seigneur et
la profession de cette divinité avaient été faites avant St. Pierre
par des signes venus directement du Très Haut devant tout
un peuple et antérieurement à la circonstance citée par St.

Matthieu, par les douze apôtres réunis. Les versets 13-19 du

chapitre XVI de St. Matthieu se sont trouvés par conséquent
dénués du caractère si important que leur prête la légende
romaine. Il est donc impossible de chercher dans ces versets
la source de l'institution du principat de St. Pierre et de tout
ce qui résulterait de cette institution. »

P. Saintyves : Le discernement du miracle, ou le miracle
et les quatre critiques. Paris, E. Nourry, in-8°, 357 p.,
1909, fr. 6.

Ces quatre critiques sont la critique historique, la scientifique,

la philosophique et la théologique. En sorte que le fait
miraculeux, dit l'auteur (p. 7), pour recevoir une complète
appréciation, devra être soumis successivement à l'historien, au
savant, au philosophe et au théologien. Au premier, l'on demandera
de nous attester la vérité du fait et de nous en donner une
description complète. Le second nous dira s'il peut être reproduit

à volonté, ou si la science permet d'en fournir une
explication, et sinon il nous indiquera tout au moins ses analogues
plus ou moins lointains. Au troisième, qui spécule aussi bien
sur les choses invisibles que sur les choses visibles, sur les



— 594 —

causes premières que sur les causes secondes, on pourra
demander si un fait attesté par l'histoire, inexpliqué par la science,
requiert l'intervention de la cause première ou de quelques
causes invisibles. Au quatrième, qui prétend être juge des causes
spirituelles et posséder le discernement des esprits, on laissera
le soin définitif de reconnaître la griffe du diable ou le doigt
de Dieu.

Plusieurs parties de ce volume ayant déjà paru séparément,

et les lecteurs de la Revue en ayant été informés, nous
ne reviendrons pas sur cette sérieuse et savrante étude, qui est
un répertoire complet de la question. Nul ne saurait la négliger.
On remarquera en particulier ce que l'auteur dit des miracles
qui ont appuyé la doctrine de Jansénius (p. 337 et suiv.). Si
des miracles sont prouvés, ce sont ceux-là; et cependant les
jésuites et la Cour de Rome les repoussent parce que ce sont
des miracles favorables au jansénisme C'est dire que le miracle
en soi n'a aucune force démonstrative, donc aucune force
divine, sauf quand il est favorable à Rome. C'est donc se moquer
du public. Que Rome et les jésuites fassent leur mea culpa:
ce n'est pas seulement sur la question du miracle, mais sur
une quantité d'autres, qu'ils ont conduit les meilleurs esprits
à la négation et à l'incrédulité. E. M.

F. C. S. Schiller : Etudes sur l'humanisme ; traduit de
l'anglais par S. Iankelevitch. Paris, Alcan, in-8°, 623 p., 1909,
10 francs.

Longues considérations sur l'humanisme, l'idéalisme, le
pragmatisme, l'absolutisme. Efforts méritoires pour préciser les
diverses significations attachées par certaines personnes à

certains mots. Par exemple, le mot foi. La foi consiste, pour
certains, à « croire en une chose dont on sait qu'elle n'est pas
vraie» (p. 455); selon d'autres, à « accepter comme des expressions

de la vérité des croyances valables et désirables, avant
que leur vérité soit prouvée, mais avec l'espoir que cette
attitude contribuera à leur vérification» (p. 456). Dans ce dernier
cas, l'épreuve pragmatique est rigoureuse; c'est la foi qui se

justifie par ses œuvres. Alors la foi est ce que tout homme peut
imaginer, à la condition qu'il en fasse la preuve et qu'il justifie



— 595 —

notre confiance; elle est donc une affaire personnelle qui résulte
de choix individuels dans lesquels les hommes mettent tout
leur cœur et risquent toute leur Aie (p. 460). La foi commence
ainsi par des postulats, qui tendent à se transformer lentement
en axiomes de la raison.

Inutile d'ajouter que telle n'est pas la vraie notion de la
foi chrétienne. Ce sont les contrefaçons de la foi qui compromettent

la vraie foi. On ne saurait trop les combattre. L'auteur
dit avec raison (p. 470) :

« Toutes les religions profiteront dans une grande mesure
et recevront un surcroît de vigueur en se débarrassant de leurs
excroissances et superfétations non-fonctionnelles. C'est là ce

qui constitue ce qu'on peut appeler le côté théologique de la
religion, et ce côté cause presque toujours plus de mal que de

bien. Lors même, en effet, que les systèmes théologiques ne
seraient pas de simples produits d'un pédantisme professionnel
et que leur rationalité ne serait pas illusoire, ils absorbent trop
d'énergie qui pourrait être consacrée à des fonctions plus réellement

religieuses. » L'auteur attaque ensuite les « spéculations
intellectualistes des philosophes grecs» comme ayant nui au vrai
christianisme; il cite en particulier la « confession athanasienne»,
sans doute le symbole dit d'Athanase.

Que de fois n'avons-nous pas cherché, clans cette Revue,
à distinguer la vraie foi, le ATrai dogme, d'avec la spéculation
humaine des écoles théologiques, laquelle est presque toujours
défectueuse et seulement temporaire. Et certains théologiens
cherchent à l'éterniser et à la diviniser en en faisant un dogme.
Tel est le mal. E. M.

J. Tixeront : Histoire des dogmes : II. de St. Athanase à
St. Augustin (318-430). Paris, Gabalda, in-12, 3 fr. 50, 1909.

Volume très instructif, surtout pour celui qui connaît déjà
les questions, et qui est capable soit de comprendre la portée
des aveux de l'auteur, soit d'en réfuter les erreurs. Je citerai
des exemples :

D'abord, il s'agit autant et plus de l'histoire des systèmes
théologiques que de l'histoire des dogmes mêmes. L'auteur
appelle « dogmes » toutes les doctrines théologiques qui, d'abord
discutées, rejetées même par des écoles théologiques autorisées,



— 596 —

finissent pourtant par être « définies et achevées » par l'autorité

que l'auteur appelle tantôt le « magistère » de l'Eglise,
tantôt « l'Eglise » tout court. Telle n'était pas la notion du dogme
dans l'ancienne Eglise, notamment dans la période étudiée.
Les définitions en question n'étaient que des formules dites
dogmatiques, et encore deAraient-elles être faites par les conciles
œcuméniques et ratifiées par le consentement unanime de l'Eglise.
Les vrais dogmes, strictement dits, étaient les enseignements
du Christ, et les explications des théologiens n'étaient que des

explications humaines, dites ecclésiastiques, plus ou moins
obligatoires pour la bonne administration de l'Eglise, mais
reformates et plus d'une fois réformées. L'auteur décrit ainsi le
travail des théologiens :

« Certains esprits se portèrent, chez les Grecs surtout, aAec
une curiosité avide à l'examen de leurs croA'ances religieuses,
et, continuant l'œuvre commencée par les alexandrins, s'efforcèrent

de découvrir de plus en plus, dans la langue et les
concepts abstraits de la philosophie, des concepts et des formules
capables de traduire les données de leur foi. Or il était impossible

que, dans ce travail, il ne se produisit pas des méprises,
qu'il ne s'y énonçât pas des contre-vérités, et d'autant plus
dangereuses qu'elles étaient le fait d'hommes plus instruits ou plus
influents » (p. 2). Que ces méprises et ces contre-vérités aient
été condamnées, il n'en reste pas moins que les formules et
les concepts non condamnés étaient « de la philosophie ». L'auteur

reconnaît que « les dogmes trinitaire et christologique
sont sortis (de ces études) presque entièrement définis et achevés.

» M. T. admet donc que le dogme est une matière
transformable, qui se forme peu à peu et s'achève avec le cours
des temps. C'est confondre le dogme avec la théologie. Nous
avons maintes fois réfuté cette confusion en exposant les
doctrines enseignées par les principaux Pères ; mais M. Tixeront
qui cite comme sources ou comme références une quantité de

publications de valeurs très diverses, ne fait jamais à la Revue
internationale de Théologie l'honneur de la citer. L'ignore-t-il,
ou veut-il se dispenser de la réfuter? Quoi qu'il en soit, ses

méprises n'en sont pas moins des méprises, et nous passons
outre pour ne pas fatiguer nos lecteurs.

Selon lui (p. 3), « au IVe siècle, on commence à émonder la
première poussée des recherches doctrinales des trois siècles



— 597 —

précédents», poussée qu'il appelle «végétation folle». C'est
bientôt dit. Comment a-t-on attendu si longtemps pour
commencer un travail si nécessaire? M. T. ne le dit pas. Il aAeue

que « le dogme se resserre en se formulant » ; or le dogme,
vérité divine, doit-il être resserré? Ce «resserrement» du

dogme par les formules n'en est-il pas la condamnation? A qui
fera-t-on croire que les enseignements de l'époque précédente
étaient des «incertitudes et des bégaiements», et que ce sont
les évêques du IVe siècle qui ont mis fin à ces bégaiements?
«Problèmes nouveaux», dit l'auteur; et ce sont les définitions
de ces «problèmes nouveaux» par les éAêques en question qui
constituent les dogmes à ses yeux Comment faire passer ces
dogmes, ces formules, pour la foi constante de l'Eglise universelle?

Ne peut-on pas en appeler contre l'auteur à l'auteur même,
lorsqu'il revendique pour lui, et sans doute aussi pour tout le
monde, la liberté de n'être pas toujours de l'avis des évêques
et des Pères? «Il ne viendra à l'idée de personne, dit-il (p. IV),
que le respect des Pères exige que, dans un livre d'histoire
surtout, on dissimule ou on pallie les imperfections spéculatives

ou même les défaillances de tel et tel d'entre eux sur des

points particuliers de doctrine. Ici, le soin de la vérité doit
passer avant tout le reste. » Et, de fait, l'auteur trace le portrait
suivant des principaux Pères grecs:

« St. Basile, homme avant tout de gouvernement et d'action,
esprit d'ailleurs plus fort et plus positif, a moins subi ou moins
trahi l'influence (des littérateurs et des philosophes grecs). Elle
paraît davantage dans St. Grégoire de Nasianse, caractère un

peu faible et inconstant, penseur peu original, mais le théologien

orateur par excellence, d'une clarté merveilleuse... Quant
à St. Grégoire de Nysse, c'est proprement un philosophe et un
origéniste... Ila retenu assez des erreurs d'Origène pour qu'il
soit impossible, en deux ou trois points, de pallier ses écarts...
En lui, le bel équilibre de son frère Basile est rompu ;

l'éloquence devient rhétorique; la philosophie prend le pas sur la
révélation, et le raisonnement à outrance obscurcit de temps à

autre plus qu'il ne les sert, les données de la foi » (p. 7-8).
L'auteur voit dans les homélies de St. Jean Chrysostome

les tendances de Diodore de Tarse et de Théodore de Mopsueste,
tendance à séparer en J.-C. l'élément humain de l'élément divin
(sic). «Homéliste plus que théologien, et moins théoricien que



— 598 —

moraliste, il n'occupe dans l'histoire des dogmes qu'une place
secondaire» (p. 9). St. Cyrille de Jérusalem n'est qu'«un nicéen
timide que Yôuoovaioç effraie et qui l'évite formellement dans
ses catéchèses» (p. 10). St. Epiphane est orthodoxe «au sens
le plus étroit. Son zèle souvent l'a emporté trop loin et
l'a entraîné à des fautes dont il n'a pas eu conscience » (sic).

Selon M. T., les auteurs ecclésiasiques du IVe siècle ne
sont pas absolument d'accord entre eux sur le canon de l'A.
et du N. T. (p. Ili. Cependant «tous nos auteurs s'accordent à

voir dans l'Ecriture la première source où il faut puiser la foi.
A prendre à la lettre certaines de leurs déclarations, il
semblerait même que, à leur gré, c'est assez des Livres saints pour
nous enseigner ce que nous devons croire. Les Ecritures saintes
et inspirées, dit St. Athanase, suffisent à la définition de la
vérité. N'attends pas un autre maître, déclare St. Chrysostome,
tu possèdes les paroles de Dieu, nul ne t'instruira comme
elles. Et St. Basile expose qu'en effet l'Ecriture doit être juge
quand il s'agit de trancher entre des coutumes ou des traditions

dissemblables » (p. 14). Certes, nous voilà loin du magistère

papal d'aujourd'hui. L'o(«ootwoç est tenu pour une formule.
Les Pères du IVe siècle ne confondent pas encore la tradition
orale aAec le magistère ordinaire de l'Eglise (p. 15Ì; aveu d'autant

plus important qu'aujourd'hui l'Eglise romaine est réduite
au fameux magistère, qui est lui-même réduit au pape, dont
les évêques ne sont que de serviles délégués. Le primus inter
pares n'est plus qu'un leurre. Autre aAeu : « Rien n'établit que
l'avis du pape Sylvestre ait été pris pour la tenue du concile
de Nicée, et quant au concile de Constantinople de 381, le

pape n'y fut même pas convoqué. Le nombre et surtout la
valeur personnelle des évêques présents décidaient de l'autorité
du concile» (p. 17). M. Tixeront n'est pas tendre envers les
évêques, lorsqu'en dehors des évêques qu'il appelle «nicéens»
et des évêques ariens, il ne voit qu'«une masse d'évêques
indolents et conservateurs de mauvais aloi, ou bien esprits
timides et plus érudits que penseurs qui trouvent mieux de

rester dans la confusion et qui ne veulent ni du consubtantiel
ni de l'arianisme » (p. 20). Et c'est le résultat de ces discussions

confuses que Rome présente comme le dogme! Et encore :

« C'est un fait que les mots entrés dans les formules théolo.
giques, ovaia, vnócnaoic, (pvoiç, etc., sont des mots d'origine



— 599 —

philosophique » ; on voit ainsi combien la dogmatique romaine
qui est remplie de ces mots est chose purement scolastique ;

et dire qu'aujourd'hui encore les théologiens discutent sur le

sens de ces mots! M. Tixeront est par trop modéré lorsqu'il
dit (p. 18): «De philosophie proprement dite, de métaphysique
et de dialectique soutenue, on n'en trouAe que dans le traité
de St. Basile contre Eunomius, et dans St. Grégoire de Nysse
qui en abuse un peu partout. » St. Grégoire de Nazianze, au

contraire, « allait jusqu'à dire que l'introduction de la philosophie

dans l'Eglise était comparable à une plaie d'Egypte». La
théologie romaine actuelle, qu'on ose nous présenter comme
une Histoire des dogmes, n'est qu'une logomachie scolastique.
Donc revenons aux dogmes stricts, qui sont les seuls enseignements

du Christ, et renouvelons la théologie, qui, comme
toutes les sciences, doit suiArre les progrès de la philosophie
et des autres sciences. E. Michaud.

Petites Notices.
* B. Wisner Bacon : The Beginnings of Gospel Story. A

historico-critical inquiry into the sources and structure of the
Gospel according to Mark, with expository notes upon the
text, for english readers. NeAV Haven (Connecticut), London
H. Froude, 1909, 10 net. — Ouvrage recommandé, très
sérieusement travaillé. D'abord une longue introduction, où la question

de Marc est savamment étudiée. Puis, une première partie,

pour expliquer le ministère en Galilée, ensuite, une seconde,

pour expliquer le ministère en Judée. L'auteur indique son
point de vue lorsqu'il dit (p. 38): «From the analysis of our
oldest Gospel and comparison Avith all other known sources
we come back to a conception of the historic Jesus Avhich both
accords with the simplicity of the known conditions of his
environment, and also leaves room for the historic development

which ensued. The outline coincides Avith that ancient
synopsis reported in Peter's speech to the centurion of
Caesarea. »

* Martin Buber: Ekstatische Konfessionen. Jena 1909. —
Nachdem die in der ersten Hälfte des vorigen Jahrhunderts



- 600 —

ausschlaggebende philosophische Spekulation ihre Herrschaft
hatte an die Naturwissenschaften abtreten müssen, macht sich
seit geraumer Zeit, bei aller Anerkennung der geAvaltigen
Errungenschaften, die Naturwissenschaft und Technik aufzuweisen
haben, wieder das Bedürfnis geltend, das empirisch Gegebene
geistig zu durchdringen, philosophische Fragen zum Gegenstand
des Nachdenkens zu machen, zu einer einheitlichen, alle Geisteskräfte

befriedigenden Weltanschauung zu gelangen. Dabei
richtet sich die Aufmerksamkeit nicht bloss auf das Normale,
sondern nicht zum Avenigsten auf das Anormale und mehr oder
weniger Pathologische. Dahin gehört die in der Überschrift
genannte, einen stattlichen Band bildende Sammlung. Nach
einer Einleitung über Ekstase und Bekenntnis folgen eine grosse
Anzahl von ekstatischen Aussprüchen, unter denen wir neben
orientalischen besonders solche christlichen Ursprunges finden,
unter Avelchen wieder die Klosterekstase besondere Berücksichtigung

gefunden hat. Das Buch ist geeignet, soweit möglich
einen Einblick in diese dunkeln Seiten des Seelenlebens zu
bieten, und AAird Psychologen Avie Theologen und Historiker
in gleicher Weise interessieren. D.

* Rev. S. R. Driver: Modern Research as illustrating the
Bible. Oxford, H. Froude, University Press, 1909, in-8°, 95 P.,
3 net. — L'auteur résume les principales recherches du siècle
passé; il étudie Canaan, inscriptions et excavations; etc. Les
illustrations sont nombreuses et très belles. Recommandé au
point de vue géographique, archéologique et artistique.

* L. R. Farnell : Inaugural Lecture of the Wilde Lecturer
in natural and comparative Religion. Oxford, Blackwell, br.,
1909, Is.-— Ce grave sujet n'est plus nouAeau, mais il a be-
soin d'être traité avec des lumières nouvelles. L'auteur s'est
tenu, dans ce simple discours d'ouverture de cours, à des
généralités. Il prévoit que plus tard « nos théories seront
considérablement modifiées». «I claim, dit-il (p. 30), that the subject
possesses a masterfull interest both in its OAvn right and for
the light it sheds on ancient philosophy, ancient art, and ancien
institutions. And it ought in the future to attract more and
more the devotion of some of our postgraduate students.
Much remains to be done even for the Hellenic and Roman
religions, still more for those of Egypt and Assyria. »



— 601 —

* D.Erich Fœrster: Das Evangelium in der Grossstadt.
Göttingen 1909. Vandenhoeck & Ruprecht. 85 S. Mk. 1. 20,

geb. Mk. 1. 80. — Das Bändchen (VII. Reihe, 1. Heft der
Modernen Predigt-Bibliothek) enthält 12 zu Frankfurt a. M.
gehaltene Predigten « über sittliche Fragen und Aufgaben der
Menschen von heute » (die ersten 8 im Anschluss an Röm. 12,

1—21). Der Hauptvorzug dieser Predigten scheint uns darin
zu bestehen, dass sie trotz ihres wissenschaftlichen
Hintergrundes ohne gekünstelte Einleitungen und Dispositionen und
ohne das übliche Anklammern an die Bibelverse, die sie
behandeln, schlicht und einfach, aber desto eindringlicher die
Wahrheit aus dem Evangelium herausholen. Aus dem Nach-
wort erfahren Avir, dass der Verfasser als Grossstadtpfarrer
mit einer vielfältig gemischten Zuhörerschaft seine Predigten
als an einen ganz bestimmten Kreis gerichtet denkt, bei dem
er Verständnis zu finden hofft, ohne deren Wirkung für andere
Zuhörer auszuschliessen. G. M.

* Pfarrer Fr. Jaskowski: Die Kirchengeschichte des Eusebius

von Cäsarea und der Primat. Bern, Stämpfli, 1909, in-8°,
47 S. — Cette étude, qui a paru d'abord dans la « Revue
internationale », est suffisamment connue des lecteurs pour que
nous n'ayons pas à en faire l'éloge. Elle se recommande d'elle-
même.

* Dr J. Kvacala: Thomas Campanella, ein Reformer der
ausgehenden Renaissance. Berlin, Trowitzsch, in-8°, Mk. 5. 20,
1909. — Cette savante étude du Prof. Kvacala (Dorpat) fait
partie des « Neue Studien zur Geschichte der Theologie und
der Kirche» qu'éditent MM. Bonwetsch, de Göttingen, et
Seeberg, de Berlin. Elle se recommande par sa méthode et son
érudition.

* H. Lietzmann: Kleine Texte. Bonn, Marcus und Weber,
1909: —III. Die Konstantinopolitanische Messliturgie vor dem
IX. Jahrhundert (Baumstark), 0. 40 M. — IV. M. Luthers von
Ordnung Gottesdiensts Taufbüchlein Formula Missae et com-
munionis 1523 (Lietzmann), 0.60 M. — V. M. Luthers Deutsche
Messe 1526 (Lietzmann), 0.40 M.

* Pfarrer H. Linck : Zur Übersetzung und Erläuterung der
Kanones IV, VI und VIIdes Konzils von Niccea. Giessen, Kindt,

Revue intern, de Théologie. Heft 67, 1909. 39



— 602 —

in-8°, 1908, 67 S. — Cette dissertation pour l'obtention de la
licence a été approuvée par la Faculté de théologie de Giessen,
sur la proposition du prof. Krüger. Ceci nous dispense d'en
faire l'éloge.

* Jean Marteilhe: Ses Mémoires, avec illustrations. Paris,
L. Michaud, 1909, 1 fr. 50. — Marteilhe a ramé sur les galères
de Dunkerque et de Marseille. Il a été libéré en 1713. Michelet
a dit de ce livre qu'il est de premier ordre pour la charmante
naïveté du récit, l'angélique douceur: un livre écrit comme
entre terre et ciel.

* Neue kirchliche Zeitschrift (Zahn-Erlangen und Kahl-
München), herausgegeben von W. Engelhardt (München). Erlangen

und Leipzig, Deichert, 1909. — XX. Jahrg. 1. Heft: Die
Not und Arbeit der Kirche und kirchlichen Theologie im Geistesringen

der Gegenwart (Hunzinger). —¦ Zur gegenwärtigen
kirchlichen Lage (Petri). — Biologische Psychologie und ihr
Einfluss auf Seelsorge und Theologie (La Roche). — Drei
Propheten aus der Zeit des Dreissigjährigen Krieges (Lubenow).
Le point de vue de la Revue est le point de vue luthérien
avec caractère œcuménique.

* F. Pillon : L'Année philosophique 1908, 19" année. Paris,
Alcan, in-8°, 283 p., 5 fr. —• Volume extrêmement suggestif,
soit qu'il s'agisse des rapports de la religion et de la science,
soit qu'on examine les principaux ouvrages de philosophie
publiés en France en 1908. Les idées de Renouvier, d'A.
Sabatier, de Boutroux, de W. James, de Ritschl, etc., sont déjà
assez importantes pour exciter l'intérêt par elles-mêmes;
M. Pillon accroît cet intérêt par les siennes propres, qu'il y
ajoute comme critique. Nombre de volumes parus en 1908 sont
curieux et doivent être lus. Rendons un dernier hommage à

Victor Egger, mort l'an dernier, en exprimant toutefois le

regret que ses idées psychologiques et morales aient été trop
souvent exprimées en un langage à peu près incompréhensible.

* D. Erwin Preuschen: Vollständiges griechisch-deutsches
Handwörterbuch zu den Schriften des Neuen Testamentes und
der übrigen urchristlichen Literatur. Giessen 1909. A. Töpel-
mann. — Dieses von uns in der Revue (1908, Nr. 64, S. 824)
besprochene und wiederholt empfohlene bedeutende Unter-



— 603 —

nehmen ist nunmehr bis zur 4. Lieferung (xvqiaxôç, Spalte 640)

fortgeschritten.

Ouvrages nouveaux.
Aucassin &• Nicolette. Texte critique accompagné de paradigmes

et d'un lexique par H. Suchier, 7e édition ; trad, franc, par
Albert Counson. Paderborn, Schoeningh ; Paris, Gamber, in-8°,
140 p., 1909, Mk. 2. 60.

A. Causse: Der Ursprung der jüdischen Lehre von der
Auferstehung, eine religionsgeschichtliche Untersuchung. Cahors,
Coueslant, in-8°, 61 S., 1908, 1 fr. 50. — A étudier.

J. T. F. Farquhar : The Holy Eucharist and the English Office.

Reprinted from the Scottish Chronicle, Nov. 27, 1908. Br. 16 p.

Prof. Dr. J. Friedrich: Die christliche Lehre von der
Entstehung der Welt und das sogenannte Sechstagewerk des
A. T. (Vortrag). München, Verlag des Reichsverbandes
altkatholischer Jungmannschaften. 1909. 15 S. (Recommandée.)

Marc Héridier, ancien président du Conseil d'Etat de Genève:
Genève de 1846 à 1870, Mémoires. Genève, imprimerie de
la Tribune de Genève, in-8°, 147 p., 1908. — Très intéressant.

Nombreux documents officiels.

L. Heinrichs: Wer ist Jesus? Buchhandlung der deutschen
Zelt-Mission, Geisweid i. Westf. Brosch. 20 S.

F. Kochler : Frei und gewiss im Glauben Beiträge. Berlin,
A. Glane, 1909, in-8°, 202 S., Mk. 2.80.

Dr. J. Lepsius: Das Reich Christi, 11. Jahrg., Nr. 11 und 12.

Potsdam, Tempel-Verlag, 1908.

Luthers Tod. Bericht aus dem Jahre 1546. Leipzig, Jansa.

H. Messikommer : Die Auferstehungssekte und ihr Goldschatz.
Zürich, Orell Füssli, in-8°, 58 S., 1908, Mk. 1.60. Très belles

illustrations.

A. Pfeifffr : Die neuen alttestamentlichen Perikopen der Eisen-
acher Konferenz; 6 und 7. Lief. Leipzig, Deichert, 1909.



— 604 -
Pfarrer Paul Pflüger: Meine Stellung zum Pi'eidenkertum.

Vortrag. Zürich, Buchhandlung des schweizerischen Grütli-
vereins, 1909, br. in-8°, 16 S., 30 Cent.

K. von Rohrscheidt : Preussisches Pfarrarchiv. Zeitschrift für
Rechtsprechung und Verwaltung auf dem Gebiete der
evangelischen Landeskirchen. Berlin, Fr. Vahlen, 1909, Mk. 6.—.

E. Rolffs, P. Gastrovv, K. Grethen : Drei Vorträge : Luther
und die lutherische Orthodoxie; Pietismus und Rationalismus;
Die neue Orthodoxie und moderne Strömungen. Hildesheim,
H. Helmke, 60 Pf., 1909.

Spectator novus : Der Vatikan und die Organisation der Presse.
Süddeutsche Monatshefte, Sonderabdruck, München, 17 S.

Theologischer Jahresbericht. 27. Bd. 1907 (Krüger & Koehler):
V. Abt. Systematische Theologie (Christlieb und Hoffmann) ;

VI. Abt. Praktische Theologie (Hachmeister, Cohrs, Glane,
Meydenbauer, Keller); VII. Abt. Kirchliche Kunst (Stuhlfauth).
Leipzig, Heinsius, 1908, Mk. 9. 25, 8. 45 und 4. 65.

Dr. A. Weckesser : Die monistische Weltanschauung und das
Religionsproblem. Leipzig, Heinsius, br. in-8°, 36 S., 1908.

Christliches Kunstblatt für Kirche, Schule und Haus,
herausgegeben von David Koch. München, G. Callwey. Erscheint
monatlich in einem Heft zu 32 S. und enhält viele Text-
illustr., 1—2 Kunstbeil. Mk. 2. — für das Vierteljahr. Schöne
Bilder nach Gemälden von Ed. von Gebhardt, von Fritz von
Uhde, u. s. vv.

N. B. Les ouvrages reçus trop tard pour pouvoir être
étudiés sérieusement, le seront dans la prochaine livraison.


	Bibliographie théologique

