Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)
Heft: 67

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

R. ALLIER, G. BEeLorT, etc.: Morales et Religions, Paris, Alcan,
in-8°, 6 fr., 1909.

Morale et religion, ces deux termes qui paraissent si sim-
ples, sont cependant trés compliqués lorsqu’on veut en appro-
fondir soit l'origine, soit le contenu. Ce sont la des problémes
capitaux, que I'homme a intérét a4 bien comprendre. La morale
et la religion sont-elles des choses identiques et inséparables,
ou distinctes, ou méme séparables? Ont-elles une origine so-
ciale ou individuelle? ou l'une et l'autre? En un mot, quels
sont les rapports de ces deux €éléments nécessaires de la so-
ciété¢? Puis, comment faut-il apprécier les différentes morales
et les différentes religions qui sont en conflit dans le monde?
Des penseurs ont voulu tenter d’élucider ces questions, et pen-
dant l'année scolaire 1907-1908 ils ont fait dans ce but, a
I'Ecole des Hautes Etudes, des conférences trés instructives,
trés incomplétes, il est vrai, mais utiles, pleines de choses,
qu’il faut lire et méditer. Si la presse est souvent frivole et
attristante, des livres comme celui-ci sont réjouissants. Les
sujets traités sont: Morale et religion (G. Belot), la Morale
juive (Dorison), la Morale des prophetes (R. Lods), Morale et
religion dans l'antiquité grecque (A. Croiset), Morale de I'Evan-
gile (W. Monod), Morale de St.Paul (E. de Faye), Rencontre
du christianisme et de 1'hellénisme (A. Puech), Morale de l'islam
(Carra de Vaux), Luther (E. Ehrhardt), Morale des Quakers
(R. Allier), Morale japonaise (Challaye). Je ne saurais suivre
ici pas A pas chaque conférencier, mais je peux certifier aux

lecteurs qu'ils auront plaisir et surtout profit a le faire.
E. M.



— 573 —

J. Baruzi: Leibniz, avec de nombreux textes inédits. Paris,
Bloud, in-16, 386 p., 5 fr., 1909.

M. Baruzi est un des explorateurs de la Bibliothéque royale
de Hanovre ou la plus grande partie de l'euvre de Leibniz
demeure enfouie, encore inédite. Il a déja publié un volume
sur Leibniz et U'ovganisation rveligieuse de la Terve!). Le preé-
sent volume contient une introduction trop longue, diffuse et
souvent obscure. La pensée de l'auteur parait avoir été qu'on
peut retrouver dans le leibnizianisme une interprétation vivante
des notions chrétiennes. On le croira sans peine. Les textes
qui suivent précisent 'attitude religieuse de Leibniz. Signalons,
en particulier, les idées d’expansion religieuse et l'intuition de
I'Extréme-Orient, les idées d'union religieuse, I'utilisation des
forces religieuses, out l'on trouve un projet de transformation
de l'ordre des jésuites (p. 217), une note sur la réforme par
I'éducation, un réve de transformation monastique, etc.; puis
des remarques sur la transsubstantiation (p. 248-262), avec beau-
coup de subtilités pour expliquer des textes de I'Ecriture qu'il
serait tres facile de bien comprendre si 'on voulait les bien
comprendre. Puis, des textes sur le miracle et la priere, sur les
intuitions de l'univers, sur la vie mystique, etc.

Il y a toujours profit & méditer les pensées religieuses de
Leibniz, bien que, lui aussi, ait commis des abus de comparai-
sons, de métaphores peu claires qu'on est enclin a traiter
comme des arguments et qui n'en sont pas. Nos lecteurs re-
marqueront surtout les textes relatifs & 'union religieuse, a 1'au-
torité de I'Eglise (p. 176-181), a la méthode dans la controverse
(p- 185-189), a la catholicité, a la syntheése, etc.

« L'essence de la catholicité, dit Leibniz, n’est pas de com-
munier extérieurement avec Rome; autrement, ceux qui sont
excommuniés injustement cesseraient d’étre catholiques malgré
eux, et sans qu'il y eiit de leur faute.» Leibniz affirme qu'il
n'y a pas moins de dévotion chez les protestants que chez les
catholiques (p. 192). Les catholiques et les protestants ont tort
de se suspecter et de s’accuser réciproquement sous ce rap-
port; c'est chez tous l'effet d'une secréete vanité. Rome, en tout
cas, en exigeant des gens ce qu'ils ne peuvent accorder, met

1Y Voir la Rewue d’avril 1907, p. 386-3809.



W 77—

obstacle A l'unité et «se rend coupable de schisme ». «Ainsi,
un Jes plus grands services qu'on peut rendre & I'Eglise est
celui de disposer les esprits & faire chacun de son coté tout
ce qui se peut pour lever le schisme malheureux» (p. 193).
Certes les textes inédits que l'on publie sont intéressants,
mais nous montrent-ils, comme leurs éditeurs l'affirment, un
Leibniz vraiment nouveau? Jusqu'ad présent, il ne parait pas.
Je ne vois encore que la confirmation des idées trés connues
que nous avons sur la religion de Leibniz. Son esprit de con-
ciliation a été tres grand; néanmoins il a échoué devant les
prétentions injustifiables de Rome. Nous en sommes encore au
méme point. D’olt 'on devrait conclure, ce semble, que 'union
doit étre cherchée d’abord 1a ol elle est possible, c'est-a-dire
en dehors de Rome. Lorsque Rome se verra isolée et en pré-
sence d'Eglises fortement unies, elle commencera a mieux
sentir sa faiblesse; peut-étre reviendra-t-elle alors a des senti-
ments sensés et chrétiens; sinon, elle disparaitra par la force
du progreés des autres communions. E. M.

Dr. G. A. vAN DEN BERGH VAN EYSINGA: Indische Einfliisse auf
Evangelische Erzihlungen. 2. verb. Auflage. Gottingen 1909.
Vandenhoeck & Ruprecht. 118 S. Mk. 3. 60.

Dem Verfasser — Privatdozent an der Universitit Utrecht
— kommt zunéchst das Verdienst zu, in der vorliegenden Arbeit
(Heft 4 der Forschungen zur Religion und Literatur des Alten
und Neuen Testamentes) das in Frage stehende Material mit
grosser (zelehrsamkeit gesammelt und gesichtet zu haben. Zu
letzterem rechnen wir insbesondere die grundsitzliche Aus-
scheidung aller sogenannten Parallelen, die nur aus dem allzu
grossen Eifer hervorgesucht worden sind, das Christentum eigent-
lich als einen Ableger des Buddhismus darzustellen. Wie in
diesem Verfahren, so zeigt sich der Verfasser aber auch sonst
in seinem Urteil durchaus massvoll und macht dadurch den
Wert seiner Studie zu einem bleibenden. Er gibt selbst zu,
dass die von ihm behandelten Parallelen ,nicht fir jeden die-
selbe, fiilr manche vielleicht gar keine Uberzeugende Kraft be-
sitzen“. TEin wichtiges Kriterium fur die Beurteilung von Ahn-
lichkeiten bildet die Feststellung, ob sie zu der indischen



— 575 —

Umgebung, in der sie sich finden, besser passen als in den
Zusammenhang der christlichen Evangelien. Sehr viele schein-
bare oder wirkliche Parallelen scheiden aber aus, weil sie dem
gleichartigen geistigen Milieu zugeschrieben werden miissen,
in dem die Stifter des Buddhismus und des Christentums auf-
traten, oder weil sie aus der Verwandtschaftt der beiden Reli-
gionen als universalistischer sich erkliren lassen. Einbezogen

in die Untersuchung sind auch neutestamentliche Apokryphen.
G. M.

Dr. Karl BETH: Urmensch, Welt und Gott. Gross-Lichterfelde-
Berlin 1909. Edwin Runge. 89 S. Mk. 1. 50.

Der fiir eine Verbindung des positiven Christentums mit
den Errungenschaften der modernen Naturforschung unermiid-
lich titige Verfasser bietet hier in zwei Vortriagen Unterlagen
und Weiterfithrungen zu seinem (in der Revue 1909 Nr. 66, S. 388
besprochenen) grossen Werke ,Der Entwicklungsgedanke und
das Christentum®. Der erste Vortrag untersucht die Frage nach
der Urreligion der Menschheit mit dem Ergebnis, dass diese
keine animistische, sondern ein relativ monotheistische gewesen
ist. — Die zweite Abhandlung gibt zunéchst eine Darstellung
des dogmatisch-christlichen Weltbegriffs vor allem in der An-
schauung Jesu, wonach das Weltgeschehen als die ununter-
brochene Willens- und Kraftiusserung des lebendigen, Zwecke
verwirklichenden Gottes zu betrachten ist. IThm gegeniiber wird
das heutige wissenschaftliche Weltbild bezeichnet als die durch
den Fortschritt der Naturwelterforschung ermaoglichte Auffassung
der Naturwelt, wie sie teils aus den Tatbestinden direkt und
ohne jedes Aufkommen eines Zweifels abgelesen werden kann,
teils durch verbindende Hypothesen vervollstindigt wird. Solche
unabweisbare Tatsache ist die Entwicklung bezw. Deszendenz,
die in ihrer richtigen Anwendung auf das dogmatische Weltbild
zeigt, ,wie der Allméchtige oder Allweise von Anfang oder von
Ewigkeit mit der Schopfung einen bestimmten Plan durch Ent-
wicklung realisieren wollte, den wir allerdings nicht durch-
schauen, dessen Vorhandensein aber deutlich wird.“ G. M.



Biblische Zeit- und Streitfragen zur Aufklirung der Gebildeten.
Herausgegeben von D. Fr. KROPATSCHECK. Verlag von Edw.
Runge, Gross-Lichterfelde-Berlin. Die IV. Serie, Heft 10, 11
und 12. V. Serie, Heft 1, 2, 3:

Mag. Karl GIRGENSOHN: Seele und Leib. 38 S. 50 Pfg. —
Der Verfasser, Professor an der Universitit Dorpat, will eine
philosophische Vorstudie zur christlichen Weltanschauung geben.
Der empirische Tatbestand des schwierigen Problems wird dahin
erklirt, dass, entgegen der Meinung, die Seele sei mit dem Nerven-
system identisch oder, materialistisch ausgedriickt, sie sei eine
Funktion oder ein Produkt desselben, der physiologische Nerven-
prozess und die psychischen Funktionen als fundamentale Grossen
auseinandertreten. Die weitere Schwierigkeit ist nun die Er-
klarung des Verhiltnisses dieser beiden Funktionen, ob dualistisch
»als Wechselwirkung zweier autonomen Sphéiren“ oder monistisch
als ,Parallelismus und Identitit“, wo beide Funktionen immer
einander parallel laufen, ohne sich gegenseitig hervorzurufen,
sie sind identisch, ,nur von verschiedenen Seiten betrachtet®,
Hierbei handelt es sich fiir die christliche Anschauung nur um
den idealistischen Monismus, der auch den Tatsachen des Geistes-
lebens Rechnung zu tragen vermag. Beide Theorien haben
ihre Méangel, aber keine ist nach Girgensohn unbrauchbar fir
eine metaphysische Weltanschauung und beide kénnen so aus-
gebaut werden, dass sie mit dem spezifisch christlichen Seelen-
glauben vereinbar sind.

Lic. Dr. A. W.HUNZINGER: Die religionsgeschichtliche Methode.
36 S. 50 Pfg. — Die Schrift legt Arbeitsweise und Ziel der
religionsgeschichtlichen Methode vor allem an den Worten eines
ihrer Hauptvertreter, Professor E. Troeltsch, dar, die in konse-
quenter Durchfithrung ihres Hauptprinzips, der Immanenz, die
Religion nur noch als etwas Innerweltliches tibrig ldsst, als cine
Sumrae von Vorsteliungen vom Ubernatiirlichen, die aus der
Welt stammen und in die Welt gebannt bleiben. Dieser Anti-
supranaturalismus ist nicht nur eine Relativierung, sondern eine
vollstindige Aufhebung des Christentums als geoffenbarter Re-
ligion. Hunzinger weist aber nach, dass die Anhinger der
religionsgeschichtlichen Methode sich selbst nicht konsequent
bleiben, sondern nach subjektiver Religionsauffassung der histo-



577 —

rischen Methode wieder dogmatische Grenzen ziehn, die einen
allgemeinen Supranaturalismus begrinden. In Wirklichkeit ist
festzustellen, dass es sich in der Religion um Tatsachen und
Erfahrungen des Glaubens handelt, die sich nicht durch einen
Federstrich des Methodikers hinwegwischen lassen, die Grenzen
historischer Feststellbarkeit sind nicht auch die Grenzen histo-
rischer Geschehensméglichkeit. Demnach hat die religionsge-
schichtliche Methode ihr volles Recht als Regulative der Fest-
stellbarkeit, aber nicht als Konstitution der Wirklichkeit.

Herm. WERNER: Die psychische Gesundheit Jesu. 64. S.
70 Pfg. — Wenn die Behauptung, Jesus sei psychisch bez. phy-
siologisch abnorm gewesen, liberhaupt ernst zu nehmen wére,
so konnte man die vorliegende Schrift aktuell nennen. Jeden-
falls muss man dem Verfasserrecht geben, wenn er es als not-
wendig betrachtet, da nun einmal obiger Vorwurf erhoben
wurde, dagegen Stellung zu nehmen. Er lost seine Aufgabe in
eben so interessanter als griindlicher Weise, wozu er als friitherer
Geistlicher an einer grossen Irrenanstalt vorziiglich berufen
war, Zum Teil in schlagender Widerlegung gegen die Behaup-
tungen von Dr. Lomer und Dr. Rasmussen werden die Fragen
beantwortet, ob Jesus Paranoiker, Ipileptiker, Ekstatiker,
Schwirmer oder sonst abnorm gewesen sein konnte. Hierbei
bietet W. aus seiner praktischen Erfahrung eine Fille von
Belegen. Das FErgebnis lautet, dass man sich vergeblich
bemiihen wird, in der Geschichte eine Personlichkeit zu
entdecken, auf die der leibliche und geistige Gesundheits-
begriff, als das harmonische Zusammenwirken und Gleichge-
wicht aller leiblichen und seelischen Krifte, eine solche An-
wendung findet als wie auf Jesus: ,Hier ist auch in dieser Be-
ziehung ein Ecce homo ohne Gleichen. Ihm, dem Siindlosen,
sind wir genétigt, auch hinsichtlich der psychischen Gesundheit
die Palme zu reichen.“

D. C. Franklin ArNoLD: Gemeinschaft der Heiligen wund
Heiligungs-Gemeinschaften. 85 S. 50 Pfg. — Die Abhandlung
geht von dem uralten Bekenntnis der communio sanctorum aus
und stellt die Versuche, diese zu organisieren, grundsétzlich
nach der Ordnung fest, ob eine Sach- oder Personalgemeinschaft
und eine Verbindung mit der organisierten Kirche oder eine



e B e

Trennung von ihr erstrebt wurde oder sich bildete. Diese Ver-
suche und Bildungen werden dann in geistvoller Weise durch
die Kirchengeschichte vom Urchristentum an bis zur neusten
Gemeinschaftshewegung hin skizziert. Aus denSchlussfolgerungen
haben uns besonders die folgenden interessiert: ,Den (bei der
angeblichen Organisation der communio sanctorum) kirchen-
zersetzenden Elementen, die so viel von der einen Herde unter
dem einen Hirten phantasieren, wird es vielleicht zu spét kKlar
werden, dass eine bei ihnen wenig gekannte Macht von der
Dekomposition der Landeskirchen den grossten Vorteil ziehen
wird, die Macht namlich, in deren Dienst der grosse Organi-
sator Bonifazius arbeitete, als er den lyrischen Individualismus
der irischen Missionare zertriimmerte: FKom.“

D. Ernst SELLIN: Die israelitisch-jiidische Heilandserwartunyg.
84 S. Mk. 1. — Unter dem Titel der Schrift verbirgt sich das,
was man gewohnlich messianische Weissagungen nennt. Beide
Ausdriicke sind nach dem Verfasser viel zu eng, da es sich in
den betreffenden alttestamentlichen Stiicken weder bloss um
Weissagungen noch bloss um Messianisches handelt: ,Der
falsche Titel hat lange die Erkenntnis hintangehalten, dass es
sich um eine grosse, die ganze israelitisch-jiidische Geschichte
durchziehende, aber sehr verschiedene Formen annehmende
Rettererwartung handelt, die in Jesus Christus ihr gottgewolltes
Endziel erreicht hat.* Die schone Arbeit ist durch die wort-
liche Wiedergabe samtlicher Stellen und durch die Hineinbe-
ziehung des altorientalischen Hintergrundes der israelitischen
Erwartung besonders wertvoll und anziehend. G. M.

A. Causse: L’évolution de l'espérance messianique dans
le christianisme primitif. Paris, Fischbacher, in-8°, 250 p.,
5 fr., 1908. ‘

Ce sujet est difficile. L’auteur l'a traité avec sérieux et
science. Il a étudié la pensée religieuse des Juifs et du milieu
dans lequel Jésus est né et s'est développé. Les Juifs avaient
une conception particuliére de leur mission politique, nationale
et religieuse. Ils avaient pour roi Dieu, leur Dieu, qui devait
leur envoyer un Sauveur, un chef, un roi: le Messie. J.-C. a



— 579 —

accepté ces traditions et ces espérances, et il s’est cru le vrai
Messie, non le messie politique et national des Juifs, mais le
Messie envoyé par Dieu non seulement aux enfants d'Israél,
mais 4 tous les hommes, a tous les enfants de Dieu. De 12 le
caractére humain et universel du messianisme de Jésus.

Une des grandes difficultés de cette question est dans le
langage oriental, a la fois babylonien, persan et juif aussi,
des documents apocalyptiques des siécles qui ont précédé immé-
diatement J.-C. J.-C. a parlé le langage de son peuple et de
son temps. Il y a donc dans ses discours sur 'avénement du
Messie, sur la fondation et l'extension du royaume de Dieu,
il v a des images apocalyptiques qu'’il faut exactement com-
prendre. Les uns les ont prises a la lettre, d'autres dans un
sens figuré et spirituel: de 12 de gros malentendus, qui ont
éclaté des les temps apostoliques et qui se sont maintenus,
développés méme, au II° siecle, époque de travail ardent, de
gnosticisme et de syncrétisme, d'ol est sortie la théologie chré-
tienne primitive, trés imparfaite forcément et que 1'on cherche
aujourd’hui a préciser de plus en plus.

Le travail de M. Causse est une précieuse contribution,
qu'il faut consulter. Elle est incompléte, et peut-étre n’entre-t-
clle pas assez dans les détails. Le coté judaique de la pensée
du Christ y est peut-étre plus visible que le c6té divin et pro-
videntiel du Fils de Dieu. 1l est difficile d'embrasser toute 1'éten-
due de la question. On méditera avec fruit nombre de pages,
notamment les pages 69-85. E. M.

Otto GERLACH: Grundziige der Pidagogik. Fiir Seminare,
Lehrer und Lehrerinnen. Breslau, Karl Dilfer.

I. Teil, 1. Abteilung. Leittaden der piddagogischen Psycho-
logie und Logik fir Seminare. Mit 37 Abbildungen. Breslau
1907. VIII und 256 S. Mk. 2. 80, in Halbleinenband mit
Titel Mk. 3. 20.

I. Teil, 2. Abteilung. Allgemeine Unterrichtslehre. Breslau
1909. VII und 148 S. Mk. 1. 80, in Halbleinenband mit
Titel Mk. 2. 20.

Das Werk ist in erster Linie fir Zoglinge der Lehrer-
und Lehrerinnenseminare bestimmt. Der Stoff ist tibersichtlich



— 580 —

gegliedert; die in zahlreichen Fussnoten gegebenen Hinwei-
sungen, zumeist in Frageform, sind geeignet, das Verstiandnis
und die Anwendung des im Texte Mitgeteilten zu fordern und
fruchtbar zu machen. Fremdsprachliche termini technici werden
in Anmerkungen nach Moglichkeit - verdeutscht; gelegentlich
werden auch deutsche Worter durch etymologische Erkliarung
zum bessern Verstindnis gebracht. Der Druck ist gut, der
Preis ist wohlfeil.

Die erste Abteilung, ,Psychologie und Logik“, ist in der
gegebenen Ausdehnung fiir den Anfinger wohl zu weitliufig
und schwierig, Immerhin aber sind die aus den theoretischen
Darlegungen gezogenen Nutzanwendungen beherzigenswert und
bieten meist gute Fingerzeige, so dass der Zogling und auch der
Lehrer manches fiir ihn Wertvolle und im Unterrichte Brauch-
bare hier finden wird, wenn er auch von diesem oder jenem
absehen kann, was ausserhalb seiner Sphire liegt.

Die zweite Abteilung enthilt die ,allgemeine Unterrichts-
lehre“, umfasst also namentlich die Methode des Volksschul-
unterrichts. Der Lernende findet hier alles fiir seinen spitern
Beruf Notwendige in geschickter Gruppierung und fasslicher
Darstellung beisammen, aber auch der bereits im Amte stehende
Lehrer wird mit Befriedigung und Nutzen von den Regeln
Kenntnis nehmen, nach denen er bisher schon seine Praxis ein-
gerichtet hat. Am Schlusse der einzelnen Kapitel wird jewelils
das dort Entwickelte in kurze Unterrichtsgrundsitze zusammen-
gefasst, deren im ganzen zehn gewonnen werden, und die im
Anhang der leichtern Ubersicht wegen im Zusammenhang ab-
gedruckt sind. Dass Gerlach die ,Methode“ nicht iiberschéitzt
(wie es hier und da geschieht), zeigt der 10. Unterrichtsgrund-
satz in erfreulicher Weise: ,Weit iiber der Beobachtung des
schliesslich doch immer diirren Regelwerkes fiir Unterrichts-
stoff und objektive Unterrichtsmethode steht das Gewinnen der
rechten Lehrweise (der subjektiven Methode) als des Ausdruckes
der warmherzigen und lebenspendenden vorbildlichen Lehrer-
personlichkeit.“

Moge das Werk dem Leser Anregung und Forderung
bringen! D.



— 581 —

Et. Giran: Jésus de Nazareth, notes historiques et critiques,
2¢ édit. Paris, E. Nourry, in-12, 205 p., 2 fr. 50, 1909.

Cet ouvrage est, dans la pensée de lauteur, un simple
Manuel scolaive de critique et d’histoire concernant Jésus de
Nazareth. Que l'auteur n'ait voulu étre qu’objectif, c’est incon-
testable; mais qu'il n’ait pas trop taillé 'arbre a droite et a
gauche, ceci paraitra douteux a plusieurs. De tels ouvrages
ne peuvent pas se discuter dans les détails, dans une simple
notice bibliographique; c’est un autre ouvrage qu'il faudrait
écrire. L'auteur a procédé avec une grande franchise (p. 4), et
il a exposé clairement sa pensée au sujet des sources de la
vie de ]ésus, de son enfance, de sa vie avant le ministere,
de son activité en Galilée, de ses derniers jours, et des récits
de la résurrection. Il considére le christianisme non pas
comme #une religion, mais comme /a religion, nouvelle alliance
qui doit étre plus qu'un dogme et qu'un culte, & savoir: une
Vie, la vie de Dieu manifestée dans I'humanité par des pen-
sées, des sentiments, Jes paroles et des actes conformes a
I'idéal moral (p. 198); religion d’amour, fondée sur les trois
grandes vérités suivantes: Dieu nous aime, nous sommes les
enfants de Dieu, les hommes enfants de Dieu sont fréres.
Enfin la foi est libre, et I'Evangile du Christ est la procla-
mation de la souveraineté de la conscience (p. 200). Evidem-
ment, 'auteur parle de la conscience éclairée et droite.

E. M.

Albert Houtin: Evéques et Dioceses, II°® série. Paris, chez
l'auteur, 18, rue Cuvier, V. 1909, in-12, 183 p., 2 fr.

Cette seconde série de portraits épiscopaux et de descrip-
tions diocésaines, n'’est pas moins intéressante que la premiére,
bien qu’on n’ait pas toujours la bonne fortune d'avoir a signaler
et 4 peindre des hommes comme le cardinal Perraud. Dans
ce second volume, la figure féminine de Mser de Cabrieres a
son attrait propre. Si 'occasion qui I'a déterminé a se lancer
dans le clergé ne parait pas trés divine, en retour sa fidélité
royaliste n’est pas tres commune. M. Houtin traite M. de Cabriéres
avec des égards particuliers.

Pas plus que M. Houtin, je ne m'amuserai a faire des
« personnalités» au sujet des évéques Latty (Chéalons), Dela-



e BED e

@)

maire (Cambrai), Henry (Grenoble), Jauffret et Gieure (Bayonne).
M. Houtin vise plus haut et il a raison: il vise a faire de
I'histoire exuacte et authentique. De 1a sa sobriété dans la pro-
duction de ses documents, toujours certains. Les insinuations
sortent elles-mémes des faits, et les choses parlent assez pour
qu'on n'ait pas besoin de les faire parler,

Les lecteurs sans foi qui ne cherchent qu'a rire du cléri-
calisme comme on rit des palinodies du monde politique, sont
servis a souhait. Mais ceux qui voudraient voir dans des éve-
ques des représentants sérieux de la religion, sont navrés d'avoir
a constater que tel, qui, pour arriver a l'épiscopat, jouait au
libéral, a répudié ce méme libéralisme deés qu'il n'en a plus
eu besoin et deés qu'il a fallu plaire & un pape antilibéral, Et
aussi, en quoi peut bien consister l'épiscopat religieux des
¢véques qui font de la politique, qui veulent en faire et qui
poussent leur clergé a en faire? Et quelle politique! Politique
essentiellement réactionnaire, outrée, fanatique, abominable.
Que dire, par exemple, de ces paroles sur des levres épisco-
pales: «Dans notre résistance, nous irons jusqu'au bout; nous
ne reculerons devant rien, pas méme devant l'assassinat...
(p. 67). J'applaudis et je salue la matraque; elle est la sceur
cadette de la faux vendéenne, avec laquelle vos peéres ont
opéré des prodiges de valeur. Vive la matraque » (p. 68)!

Ces hommes qui confondent 1'ordre avec la violence et la
religion avec la politique, confondent aussi le divin avec 'hu-
main, Dieu et le pape. « Dans I'Eglise, dit M. Gieure, le pape,
qui en est le chef visible, ne fait qu'un avec J.-C., le chef invi-
sible. Tous deux agissent, gouvernent, enseignent ensemble.
Quand le pape parle, c’est J.-C., c’est Dien qui parle; quand le
pape gouverne, c'est la sagesse et la force méme de J.-C. qui
agissent en lui et par lui. Et voila pourquoi, en delhors du pape,
i W'y a pas de vérité» (p. 139). Et encore: «Si J.-C. n’est pas
Dieu, il n'y a pas de Dieu... Si J.-C. n’est pas Dieu, il n'y a
pas de religion vraie et je pourrais ajouter: Dieu n’existe
pas» (p. 146). Ainsi le pape et J.-C. ne font qu'un; nier J.-C,,
c’est nier Dieu; donc nier le pape, c'est aussi nier Dieu!

De telles aberrations ne se réfutent pas. A la page 52,

M. Houtin parle de prélats «qui ne croient ni a Dieu ni a
diable ». Voila le milieu dans lequel on est conduit lorsqu’on



— 583 —

voudrait n'apercevoir que de véritables hommes de Dieu. Voila
les hommes qui font l'histoire de I’Eglise de France actuelle.
Voila les prélats selon le cceur de Pie X. N'insistons pas.

St. Justin: Le dialogue avec Tryphon, T.I; texte grec,
traduction francaise et notes par M. G. Archambault. Paris,
A. Picard, in-12, 362 p., 1909.

Il est regrettable que ce volume ne contienne pas tout le
Dialogue en question: de la sorte, 'opinion du lecteur ne peut
pas étre compléte. Elle est toutefois formée, et solidement, par
tout le contenu du volume, qui est, en effet, trés caractéris-
tique. Le juif Tryphon soutient sa theése avec obstination, mais
sans la démontrer. Justin, du moins, n’en reléve pas la force.
Au contraire, il T'affaiblit manifestement et triomphe a4 bon
compte. Le lecteur impartial est vraiment étonné qu'un « phi-
losophe » comme Justin montre si peu de philosophie, et sur-
tout qu'il use d'une exégeése aussi faible. M. Archambault lui-
méme est contraint d'avouer, & maintes pages, les méprises et
les erreurs de Justin, voire méme ses «incohérences». Justin
ne savait pas l'hébreu et il prétendait micux traduire la Bible
que les Juifs mémes. Il prend les textes a la lettre naivement,
sans étre au courant des hébraismes; il interpréte les compa-
raisons et les images des prophétes avec un arbitraire extraor-
dinaire. La critique la plus élémentaire lui fait manifestement
défaut. [l faut donc rabattre considérablement de la prétendue
valeur dogmatique faussement attribuée a Justin. Sa sainteté
n'est pas en question, mais sa science. Le malheur est qu'il a
été suivi par des disciples, par Tatien, par Irénée, par Ter-
tullien, etc. Ainsi s'est implantée une tradition qui date & peu
prés de lui et qui n’est certainement pas la reproduction exacte
du christianisme primitif. Il est un tournant théologique. Son
explication de la divinité de ].-C. n’est déja plus la primitive.
Tryphon le lui fait remarquer, et il reconnait, en effet, que des
chrétiens expliquent cette divinité autrement, mais il répond
qu'il n'est pas de leur avis, et, pour les réfuter, il cite des
textes de I’A. T., qu'il interprete trés arbitrairement. Le dogme
de la divinité de J.-C., certes, n'est pas ébranlé; mais 1'expli-
cation théologique de Justin est loin d’étre prouvée. Quand il



584 —

cite un mof, une parole de Dieu dans 1'A, T,, il dit le verbe
et tend a transformer ce verbe, cet ¢ffatum, en une personne
divine distincte de Dieu-Pére, mais il ne fournit aucune preuve
péremptoire; et il fait de cette personne une personne divine
préexistante a la création, personne qu'il appelle trés librement
le «second Dieu». Et il reste dans ce dualisme; il n'a pas
encore l'idée de la Trinité telle qu'elle a été formulée plus
tard. Le Saint-Esprit n'est pas, 4 ses yeux, distinct de son
Verbe,

Bref, la lecture de ce volume est trés instructive, trés
importante, pour montrer combien le dogme chrétien doit étre
distingué de la théologie, et comment cettre premiére évolu-
tion justinienne de la théologie est loin d'avoir été heureuse.
On en palpe en quelque sorte toutes les parties faibles, et,
sur plusieurs points, toutes les erreurs. C'est ainsi qu'il y a eu
tradition et tradition, et que la pratique du critérium catho-
lique: Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est,
est la seule maniere de dégager le vrai dogme des faux sys-
téemes théologiques qui se sont succédé du II° siecle aux siécles
suivants et jusqu'a nos jours. Défendons la tradition univer-
selle constante et unanime; elle est la seule vraie. Richard
Simon avait raison, et la these de Bossuet apparait de plus en
plus captieuse et sophistique. E. M.

Rev. Cl, Kempson: The Church in Modern England, being

a Study in ecclesiastical politics. London, I. Pitman, 215 p,,
1909, 3/6 net.

L'auteur est un admirateur du mouvement d'Oxford et de
tous les «revivals» anglais. Il parle longuement du revival
théologique, sans beaucoup préciser en quoi il consiste, Il
insiste surtout sur le revival liturgique et sur les questions de
cérémonial; c'est dire qu’il attache une trés grande importance
aux actes extérieurs et rituels. L'Eglise anglicane lui parait
appelée a une grande extension et a un grand role. Voit-il
clairement Jes défauts qu'elle devrait corriger dans ce but?
Peut-étre. Il s’exprime ainsi: «In these circumstances there
may be some use in the question: Quo vadis? being raised by
one with whom the generality of readers will not see eye to



— 585 —

eye, especially if, as I venture to think is the case, our great
handicap is the party system. I have the more hope of this
for the fact that I have nothing to say against the diversities
of temperament in one fold, but only deplore that the advan-
tages of mutual influence and correction of balance which
should result from the beneficent inclusion of diverse tempera-
ments is lost by the thing that [ hate, their crystallisation into
set parties.» Aucune question n'est traitée a fond; l'auteur ne
semble pas trés au courant de la théologie francgaise; il cite
méme (p. 90) le Manuel des confesseurs de Gaume,

Emile MALE: L’Art religieux du XIII° siéecle en France.
Etude sur l'iconographie du moyen Age et sur ses sources
d'inspiration. Paris, Colin, in-4°, 20 fr. — L’Art religieux
de la fin du moyen age en France, in-4°, méme édi-
teur, 1908.

Ces deux volumes sont des volumes de luxe: papier, gra-
vures, etc.,, tout y est remarquable. Que lauteur et 'éditeur
me permettent de commencer cette simple notice bibliogra-
phique par un vceu, 4 savoir: que les deux volumes en ques-
tion deviennent une édition populaive, avec un nombre de gra-
vures encore plus grand, de manieére a mettre le texte en
pleine lumiére. Cet ouvrage est tellement instructif sur la
religion au moyen Aage, sur la mani¢re dont les artistes et les
théologiens ont compris le christianisme a cette curieuse époque,
que ce serait grand dommage si ’exceptionnelle érudition dont
ces deux volumes sont remplis, restait enfouie dans un luxe
qui la paralyse forcément. De tels ouvrages devraient étre
entre les mains de tous les étudiants des universités; ils devraient
étre lus, controlés, commentés, car ils sont pleins de faits et de
conséquences.

En lisant attentivement M. Male, on a la preuve que les
artistes du XIII® siecle et des siecles suivants ne furent point
des satiriques révoltés, mais des esprits sincéres et libres,
presque toujours religieux avec naiveté, ayant leur conception
bien & eux de 'histoire du monde, du christianisme, de I'Eglise,
de la vie chrétienne. Ils ont exprimé dans leurs ceuvres d'art
leurs sentiments, leurs conceptions, tels que les théologiens les

Revue intern, de Théologie. Heft 67, 1909, 38



— 586 —

leur suggéraient. Leurs sources étaient la glose ordinaire de
W. Strabon, que Nicolas de Lire compléta au XIVe® siecle; le
Rational des divins offices de G. Durand, ol était la liturgie
symbolique; le Speculum ecclesie d'Honorius d’Autun, 1'His-
toria scolastica de Pierre Comestor, la Légende dorée de Jacques
de Voragine, le Speculum historiale de Vincent de Beauvais,
le Speculum naturale qui résume la science du monde physique,
celle du monde moral dans le Speculum morale. Et la Somme
de Thomas d'Aquin est la grande cathédrale théologique!

Donc toute la religion du moyen age est fondée sur des
légendes et sur des apocryphes. Ces ceuvres n'ont pas é&té
fabriquées dans un but de scepticisme et de mensonge, mais
de piété. Les ames ne pouvaient pas se contenter du peu que
contenaient les Evangiles canoniques; elles avaient besoin de
se rendre compte de ce que Jésus avait dit et fait aux diverses
époques de sa vie; méme curiosité au sujet de Marie, sa mere,
et des apotres. De la les nombreux apocryphes qui remplirent
les premiers siecles. St. Jérome eut beau tonner contre leurs
« deliramenta », et le pape Gélase eut beau les condamner, on
s'obstina 4 s’en nourrir et & y alimenter sa piété.

Pour bien comprendre ce besoin et ce succés des légendes
et des apocryphes, il faut connaitre aussi le besoin qu'on avait
de voir partout du symbolisme. Il n’en était pas de la religion
comme d'un simple sujet profane; Dieu et les choses religieuses
étalent nécessairement mystérieuses. Il y avait des mysteres
dans les mots, dans les chiffres, dans les combinaisons des
mots et des chiffres, dans certaines phrases magiques, dans les
faits, dans les paraboles, dans les allusions, etc. Les payens,
les pythagoriciens, les platoniciens, etc., ont poussé la méticu-
losité dans leurs recherches religieuses a4 un degré qui dépasse
notre imagination aujourd’hui plus rassise. On faisait fleche de
tout bois pour essayer de pénétrer le mystére divin. Les gnos-
tiques ont introduit ce symbolisme dans leurs explications des
choses chrétiennes; leurs essais de syncrétisme n’ont que trop
triomphé dans certaines écoles; de 1a le scolasticisme subtil et
compliqué, qui séduisait les imaginations amoureuses de 1l'im-
prévu et de l'extraordinaire. Les artistes ont puisé a pleines
mains dans toutes ces élucubrations naives et ils ont fait des
ceuvres souvent charmantes. «Sans les apocryphes, la moitié



— 587 —

au moins des ceuvres d'art du moyen age deviendrait pour nous
lettre close» (I, p. 305).

Il est impossible d’analyser ici les deux volumes si subs-
tantiels et si étonnamment riches de M. Male, Il faut les lire
et les relire, et surtout les méditer pour se rendre un compte
exact de la mentalité religieuse du moyen age. Ces deux vo-
lumes seront une révélation pour les lecteurs attentifs. D’or-
dinaire, méme ceux qui connaissent quelque peu le moyen age
et la théologie scolastique ne les connaissent que trés vague-
ment. Ici ils auront des renseignements détaillés et précis, et
surtout ils verront que le systéme scolastique est un bloc, dont
les bases sont trés connues et trés faciles a controler. Les
esprits réfléchis et perspicaces ne manqueront pas de bien dis-
tinguer le christianisme authentique des Evangiles canoniques,
d'avec toute la théologie fantaisiste des apocryphes, les pra-
tiques liturgiques et théurgiques qui ont suivi, etc. J'aurai cer-
tainement l'occasion de revenir sur ces deux volumes que je
n'ai pu qu'indiquer aujourd'hui. E. M.

Mm=e Olga Novikorr: The M. P. for Russia, Reminiscences
and Correspondence, edited by W. E. Stead, 2vol. London,
A. Melrose, 1909.

Cet ouvrage est captivant pour les lecteurs qui s'occupent
des choses anglaises et des personnages anglais, étudiés au
point de vue russe. L’éditeur Stead a eu la bonne fortune de
pouvoir utiliser de nombreux articles dus a la plume de
Mm=e O. N. et une quantité de lettres et de documents précieux
émanant des hommes d'Etat et des penseurs les plus éminents
de I'Angleterre. Il a pu décrire ainsi un des salons les plus
vivants et les plus intéressants de Londres, de 1841 a 1907.

C'est une véritable galerie de portraits de valeur: d’abord,
les principaux membres des familles Kiréeff et Novikoff; la
famille impériale de Russie et les personnages les plus influents
de la cour, ainsi que du monde des lettres et des arts, les
Pobédonostzeff, les Aksakoff, les Tourgueneff, les Ignatieff, les
Gortschakoff, les Dostoyeffsky, les Skobeleff, les Katkoff, les
Verestchagin, etc. Non moins nombreux sont les hommes d’Etat
et les écrivains anglais qui ont illustré cette période: lord



— 588 —

Napier, le professeur Tyndall, Kinglake, Freeman, Beaconsfield,
le chanoine Malcolm Mac Coll, Gladstone, Granville, Chamber-
lain, le marquis de Salisbury, le chanoine l.iddon, Carlyle,
Robert Morier, Froude, Campbell-Bannerman, etc. D’autres
étrangers y figurent encore, comme le comte de Beust, Lave-
leye, etc. La France, on le voit, n'y est pas représentée, et le
salon de Mm™® Novikoff est tout autre que celui de M= Adam.
On devine aisément que tout ce qui touche aux relations entre
la Russie et I'Angleterre, et notamment 4 la question d'Orient
et des Balkans, est étudié ici avec un vif intérét. M= O, N, a
révé entre les deux grandes nations une «entente cordiale »;
la créer a été son but. Elle a voulu persuader aux Anglais
qu'ils devaient se rapprocher de la Russie, et mieux comprendre
les points de vue de cette derniére dans le centre de 'Europe,
en Turquie et en Asie. Elle a voulu faire tomber les préjugés
des nationalités et des partis, dissiper les hostilités, les haines
de races et les sophismes, suivre chaque jour toutes les ques-
tions européennes discutées, et les orienter dans ce sens. La
tache n’était pas toujours facile.

L'habile diplomate a déployé toute la perspicacité et toute
la gréce féminine possible, tout en étant d'une extréme et méme
quelquefois d'une rude franchise envers le gouvernement an-
glais. Absolument maitresse de son sujet, elle entre dans le
détail des questions avec une sfireté de coup d'ceil qui souvent
étonne. Certes elle est conservatrice, et cependant trés ouverte
a tout ce que les idées libérales ont de vrai et de fécond.
L’entente cordiale, révée par elle et réalisée, se continuera-t-
elle? Il est difficile de le prédire. Toujours est-il que c'est déja
beaucoup de l'avoir conduite & ce point. La situation actuelle
est loin d'étre défavorable aux idées de M=¢ N.

Les lecteurs de la Revwue remarqueront surtout les pages
ou il est question des affaires religieuses, celles surtout qui
sont si sympathiques a la cause ancienne-catholique (ch. XXI).
Nous l'en remercions vivement. Puisse un prochain avenir cou-
ronner les efforts de tant de nobles esprits, en téte desquels
il faut placer le frére ainé de M™e N., Son Exc. le général
Alexandre Kiréeff, puis les regrettés Ossinine, Joseph Was-
silieff, Lopukhine, etc., et notre ami vénéré, l'archiprétre
Yanischeff.



— 589 —

La PRevue a déja mentionné la sérieuse sympathie que
Gladstone n'a cessé de témoigner a l'ancien-catholicisme?).
Rappelons ce qu'il écrivait a M= N. en 1893: «It is quite
right and natural that Russia should, like England, feal an
interest in the proceedings of the Old Catholics.» Et en 1894:
« My interest in the Old Catholics is cordial. A sister of mine
died in virtual union with them after having been Roman
for over thirty years. I remember suggesting to Dr, Déllinger
that their future would probably depend in great measure
upon their being able to enter into some kind of solid relations
with the Eastern Church., And I earnestly hope this may go
forward. Dr. D. agreed in this opinion. The may do great
good, and prevent the Latin Church, by moral fofce, from
further extravagances?)...»

Ce que Gladstone a bien voulu dire a l'avantage de la
Revue et Uintérét cordial qu'il a témoigné a son directeur, me
touchent de trop prés pour que j'insiste.

Les figures féminines qui refletent la pensée, la religion
et le dévouement, dans la mesure qui nous étonne en M=¢ N,,
sont rares en Russie et en Angleterre, non moins qu'en France
et en Allemagne. Nous ne voulons point établir de comparai-
son dans une modeste notice dont le but est de rendre un
hommage amical et reconnaissant 4 une femme d'esprit, de
cceur et de conscience. Les salons ultramontains de Paris ont
cherché a4 mettre en particulier relief M™¢ Swetchine et Solo-
vieff; cela nous met singulierement a l'aise pour glorifier
Mme Novikoft et son frere Alexandre Kiréeff, dont les idées
sont autrement sfres, toujours marquées au coin du bon sens
et de l'orthodoxie chrétienne. Tous deux ont ouvert une grande
et belle voie. Nous souhaitons vivement que l'avenir y fasse
entrer de nombreuses générations, pour la gloire de leur Eglise
et de leur patrie.

Encore deux mots pour terminer: T'un, de Gladstone sur
le général Kiréeff: «I rejoice that the Old Catholics have so
important a friend in the Orthodox Church.» Et nous, anciens-
catholiques, nous nous en réjouissons plus encore. — L’autre,
de l'éditeur, pour compléter 1'éloge de M=° N.: «The foregoing
narrative may lead some reader to imagine that Madame Novi-

Y} Voir les numéros de janvier 1893, p. 137, et de juillet 1898, p. 673-676.
%) T. 11, p. 429—430.



— 590 —

koff is only a politician and a diplomatist, a grande dame of
the salon, and so forth, whereas, while she is all these things,
she is primarily and before all else a kind-hearted woman, a
devoted mother, and an enthusiastic friend. Of all these things
I have said little, but to all who know her they are so pro-
minent her public service seems often to be incidental. » —
Voir aussi le Rochdale Obsevver Litevary Supplement, April 3,
1909; et dans la Revwe (Paris, Jean Finot), 1 juin 1909,

p. 369—374, l'article de M. Charles Simond.
E. Micuaup.

C. PiePENBRING: Jésus historique. Paris, E. Nourry, in-12,
195 p., 2 fr. 50, 1909,

Le but de V'auteur est de réagir contre le scepticisme anti-
chrétien, de montrer que les Evangiles renferment un fond
historique assez large, assez solide pour nous permettre de
saisir les traits essentiels de la personne, de ’enseignement et
du ministére de Jésus. Tout en admettant plusieurs données
de M. Loisy, il en rejette plusieurs conclusions historiques qui
lui paraissent erronées. Loin d’étre ébranlé dans sa foi par la
critique moderne, il tend 4 soutenir les &mes défaillantes. Dans
une premieére partie, il indique les sources chrétiennes, a sa-
voir: les Logia, le proto-Marc et quelques autres ¢éléments
primitifs, Dans une seconde, il caractérise Jésus et son minis-
tere. Comme jésus n’a pas voulu exposer un sysféme théolo-
gique, moral, rituel, social ou autre, mais simplement poser les
principes fondamentaux de la vraie religion et les régles gé-
nérales de la vraie morale, il n'est pas nécessaire que nous
connaissions foutes les paroles de Jésus. Celles que nous con-
naissons suffisent, en effet, pour nous donner une idée claire de
sa doctrine.

Peut-étre 'auteur suppose-t-il trop de divergences (il emploie
méme le mot «altérations», p.'184) entre I'évangile primitif ou
I'enseignement méme du Christ, et la «théologie apostolique ».
Il avoue toutefois que nous pouvons distinguer encore ce qui
est originel ou primitif et ce qui ne l'est pas. Nous pouvons
donc nous établir sur un terrain solide, le terrain méme de la
doctrine du Christ, sans la confondre avec les explications des
disciples et des théologiens. Le portrait que l'auteur trace de



— 591 —

la personne du Christ et de son caractere, est sobre; il res-
pire néanmoins la foi et 'amour. E. M.

Paul SaBaTier: Les Modernistes. Paris, Fischbacher, in-18,
257 p., 19009.

Ce volume contient deux parties: la premiere, qui est com-
posée d'une préface et de quelques conférences sur les moder-
nistes de France, d'Italie, d'Allemagne et d'Angleterre; la
seconde, qui renferme: 1° la Supplique d'un groupe de catho-
liques francais a Pie X (p. 123-136); 2° la traduction francaise
du Syllabus de Pie X (p. 137-146); 3° la traduction francaise
de I'Encyclique sur la doctrine des modernistes (p. 147-219);
4° des additions et corrections, et un index alphabétique trés
détaillé (p. 221-256).

Les documents officiels de la seconde partie sont d'usage
courant. Les réflexions de M. P. Sabatier sur le modernisme
et les modernistes, sont celles d'un protestant de parfaite bonne
foi, qui a été amené par le succes de sa Vie de St. Francois
d’Assise a séjourner en [talie et a étudier de prés les moder-
nistes italiens, mais qui, par le fond méme de sa mentalité
protestante, ne comprend pas toujours exactement les choses
catholiques et ne sait pas toujours les distinguer des choses
papistes. De 1a, de sa part, des méprises et des conseils pra-
tiques que nous ne saurions approuver. On n'en lira pas moins
avec un vif intérét ce volume oit défilent de nombreuses per-
sonnalités du jour: petite revue ecclésiastique plus amusante
que démonstrative. E. M.

St. Pierre et le pape de Rome. Etude, Ragaz, Waldburger,
br. in-8°, 70 p., 1909.

Sérieuse étude, qui sera suivie d’autres (voir la promesse
de l'auteur & la page 70). Elle est trés documentée, et d’'une
analyse claire; elle ne laisse a l'ultramontanisme aucune échap-
patoire; donc solide de fond, sauf peut-étre dans quelques détails.
Citons quelques passages:

P. 26: «Tout ceci prouve jusqu'a l'évidence complete que
les eévangélistes Marc, Luc et Jean n’ont attaché aucune impor-



tance a l'expression « premier », qu’ils ont trouvée dans le texte
de Matthieu leur prédécesseur, et qu'ils ont considéré comme
nécessaire de rectifier le récit de Matthieu, quoiqu'’il et été
dressé du vivant de St. Pierre et revu par ce dernier avant la
rédaction du deuxieme Evangile (Marc). Par conséquent, il est
absolument impossible de fonder une théorie de la primauté
de St. Pierre sur le mot «premier », échappé a la plume de
St. Matthieu dans le v. 2 de son chapitre X. On ne le pourrait
pas sans tomber dans une contradiction flagrante avec l'affir-
mation catégorique de St. Jean, qui dit que les premiers appelés
furent André et Jean, et que Simon fut amené au Seigneur
par André.» — Voir aussi pp. 35-36.

P. 42: <11 est donc parfaitement évident: 1° Que St. Pierre
n'a pas été le premier qui ait confessé la divinité de Jésus; —
2° que la révelation de ce principe avait été faite par Dieu
lui-méme et entendue par les disciples avant méme 'appel de
St. Pierre a l'apostolat; — 3° que les douze apodtres avaient
unanimement proclamé Jésus comme étant vraiment fils de Dieu
antérieurement 4 la circonstance citée par St. Matthieu; —
4° que la véritable interprétation de la réponse faite par
St. Pierre au v. 16 du ch. XIV de St. Matthieu a ¢été donnée
par P'évangéliste St. Jean, ch. VI, v. 68-70, quand, en citant le
fait corespondant, il I’énonce autrement (« Jésus donc dit awx

dousze... Mais Simon Pierre répondit: FPowur nowus, nous avons
cru et nous avons connu que vous é&tes le Christ, le fils de
Dieu»); — 5 qu'en somme, c'est aux douze que Jésus adressa

sa question, et que ce sont les douze qui répondirent a Jésus
par l'organe de Pierre sur ce qu'ils savaient eux-mémes, et
non a la suite d'une révélation de Pierre.» — Voir aussi
pp- 56-57.

P. 69: «Nous voyons un texte purement parabolique et si
peu clair que, depuis 19 siécles, on ne parvient pas a s'en-
tendre sur son interprétation. Nous voyons un texte qui n’'est
mentionné que dans un des quatre Evangiles (le premier dans
l'ordre chronologique) et qui est, on peut le dire, rejeté par les
trois autres Evangiles, qui ont eu connaissance de ce qu'ils
¢liminaient. Nous voyons surtout St. Marc, écrivant sous la
direction de St. Pierre, éliminer avec soin les versets les plus
importants pour la doctrine romaine, ceux-la méme qui con-
cernaient les privileges supposés avoir été accordés a St. Pierre.



Nous voyons donc St.Pierre luiméme, par l'organe de son
éleve Marc, réfuter tout ce que 'on a essayé de déduire du
chapitre XVI de St. Matthieu. Nous voyons par 1la la preuve
la plus concluante, la plus manifeste que le Seigneur n'avait
ni institué un principat pour St. Pierre, ni exprimé de volonté
sur la constitution future de I'Eglise, ni créé¢ ou méme esquissé
pour l'apétre Pierre un role quelque peu différent des autres
apotres, ses égaux sous tous les rapports. Nous voyons, en
somme, une légende qui s'est formée dans I’Eglise occidentale,
dans l'intérét du siege de Rome, sur l'affirmation absolument
erronée que St. Pierre a €té le premier qui a professé la di-
vinité de Jésus et qu’il a fait cette profession en vertu d'une
révélation faite & lui personnellement. Or nous avons vu plus
haut, page 38, que la révélation de la divinité du Seigneur et
la profession de cette divinité avaient été faites avant St. Pierre
par des signes venus directement du Trés Haut devant tout
un peuple et antérieurement a la circonstance citée par St
Matthieu, par les douze apdtres réunis. Les versets 13-19 du
chapitre XVI de St. Matthieu se sont trouvés par conséquent
dénués du caractére si important que leur préte la légende
romaine. Il est donc impossible de chercher dans ces versets
la source de linstitution du principat de St.Pierre et de tout
ce qui résulterait de cette institution. »

P. Samntyves: Lie discernement du miracle, ou le miracle
et les quatre critiques. Paris, E. Nourry, in-8°, 357 p,,
1909, fr. 6.

Ces quatre critiques sont la critique historique, la scienti-
fique, la philosophique et la théologique. En sorte que le fait
miraculeux, dit l'auteur (p. 7), pour recevoir une compléte appré-
ciation, devra étre soumis successivement a I'historien, au sa-
vant, au philosophe et au théologien. Au premier, I'on demandera
de nous attester la vérité du fait et de nous en donner une
description complete. Le second nous dira s'il peut étre repro-
duit & volonté, ou si la science permet d’en fournir une expli-
cation, et sinon il nous indiquera tout au moins ses analogues
plus ou moins lointains. Au troisieéme, qui spécule aussi bien
sur les choses invisibles que sur les choses visibles, sur les



— 594 —

causes premiéres que sur les causes secondes, on pourra de-
mander si un fait attesté par I'histoire, inexpliqué par la science,
requiert l'intervention de la cause premigre ou de quelques
causes invisibles. Au quatriéme, qui prétend étre juge des causes
spirituelles et posséder le discernement des esprits, on laissera
le soin définitif de reconnaitre la griffe du diable ou le doigt
de Dieu.

Plusieurs parties de ce volume ayant déja paru séparé-
ment, et les lecteurs de la Revue en ayant été informés, nous
ne reviendrons pas sur cette sérieuse et savante €tude, qui est
un répertoire complet de la question. Nul ne saurait la négliger.
On remarquera en particulier ce que l'auteur dit des miracles
qui ont appuyé la doctrine de Jansénius (p. 337 et suiv.). Si
des miracles sont prouvés, ce sont ceux-la; et cependant les
jésuites et la Cour de Rome les repoussent parce que ce sont
des miracles favorables au jansénisme! C'est dire que le miracle
en soi n'a aucune force démonstrative, donc aucune force di-
vine, sauf quand il est favorable & Rome. C’est donc se moquer
du public. Que Rome et les jésuites fassent leur mea culpa:
ce n’est pas seulement sur la question du miracle, mais sur
une quantité d'autres, qu’ils ont conduit les meilleurs esprits
a la négation et a l'incrédulité. E. M.

F. C. S. Sciiiier: Etudes sur 'humanisme; traduit de 1'an-
glais par S. lankelevitch. Paris, Alcan, in-8°, 623 p., 1909,
10 francs.

Longues considérations sur 'humanisme, l'idéalisme, le
pragmatisme, l'absolutisme. Efforts méritoires pour préciser les
diverses significations attachées par certaines personnes a cer-
tains mots. Par exemple, le mot foi. La foi consiste, pour cer-
tains, a «croire en une chose dont on sait qu’elle n’est pas
vraie» (p. 455); selen d’autres, & «accepter comme des expres-
sions de la vérité des croyances valables et désirables, avant
gque leur vérité soit prouvée, mais avec l'espoir que cette atti-
tude contribuera a4 leur vérification» (p. 456). Dans ce dernier
cas, I'épreuve pragmatique est rigoureuse; c’est la foi qui se
justifie par ses ceuvres. Alors la foi est ce que tout homme peut
imaginer, & la condition qu'il en fasse la preuve et qu'il justifie



- 595 —

notre confiance; elle est donc une affaire personnelle qui résulte
de choix individuels dans lesquels les hommes mettent tout
leur cceur et risquent toute leur vie (p. 460). La foi commence
ainsi par des postulats, qui tendent a se transformer lentement
en axiomes de la raison.

Inutile d’ajouter que telle n'est pas la vraie notion de la
foi chrétienne. Ce sont les contrefacons de la foi qui compro-
mettent la vraie foi. On ne saurait trop les combattre. L’auteur
dit avec raison (p. 470):

« Toutes les religions profiteront dans une grande mesure
et recevront un surcroit de vigueur en se débarrassant de leurs
excroissances et superfétations non-fonctionnelles. Clest 1a ce
qui constitue ce qu'on peut appeler le coté théologique de la
religion, et ce coté cause presque toujours plus de mal que de
bien. Lors méme, en effet, que les systémes théologiques ne
seraient pas de simples produits d'un pédantisme professionnel
et que leur rationalité ne serait pas illusoire, ils absorbent trop
d’énergie qui pourrait étre consacrée a des fonctions plus réelle-
ment religieuses.» [’auteur attaque ensuite les «spéculations
intellectualistes des philosophes grecs» comme ayant nui au vrai
christianisme il cite en particulier la « confession athanasienne »,
sans doute le symbole dit d’Athanase.

Que de fois n’avons-nous pas cherché, dans cette Revue,
a distinguer la vraie foi, le vrai dogme, d'avec la spéculation
humaine des écoles théologiques, laquelle est presque toujours
défectueuse et seulement temporaire. Et certains théologiens
cherchent a 1'éterniser et a la diviniser en en faisant un dogme.
Tel est le mal. E. M.

J. TixeronT: Histoire des dogmes: II. de St. Athanase a
St. Augustin (318-430). Paris, Gabalda, in-12, 3 fr. 50, 1909.

Volume tres instructif, surtout pour celui qui connait déja
les questions, et qui est capable soit de comprendre la portée
des aveux de l'auteur, soit d’en réfuter les erreurs. Je citerai
des exemples:

D’abord, il s'agit autant et plus de l'histoire des svstémes
théologiques que de Thistoire des dogmes mémes. L'auteur
appelle « dogmes » toutes les doctrines théologiques qui, d’abord
discutées, rejetées méme par des €coles théologiques autorisées,



— 396 —

finissent pourtant par étre «définies et achevées» par l'auto-
rité que l'auteur appelle tantot le «magistére» de I'Eglise,
tantot « I'Eglise » tout court. Telle n’était pas la notion du dogme
dans l'ancienne Eglise, notamment dans la période étudiée,
Les définitions en question n'étaient que des formules dites
dogmatiques, et encore devaient-elles étre faites par les conciles
cecuméniques et ratifiées par le consentement unanime de 'Eglise,
Les vrais dogmes, strictement dits, étaient les enseignements
du Christ, et les explications des théologiens n'étaient que des
explications humaines, dites ecclésiastiques, plus ou moins obli-
gatoires pour la bonne administration de l'Eglise, mais réfor-
mables et plus d'une fois réformées. L'auteur décrit ainsi le
travail des théologiens:

« Certains esprits se portérent, chez les Grecs surtout, avec
une curiosité avide a Pexamen de leurs croyances religieuses,
et, continuant 'ccuvre commencée par les alexandrins, s'effor-
ctrent de découvyrir de plus en plus, dans la langue et les con-
cepts abstraits de la philosophie, des concepls et des formaules
capables de fraduire les données de leur foi. Or il était impos-
sible que, dans ce travail, #/ ne se produisit pas des méprises,
qu’il ne s'y énoncat pas des contre-vérités, et d’autant plus dan-
gereuses qu'elles ¢étaient le fait d’hommes plus fustruits ou plus
mnfluents » (p. 2). Que ces méprises et ces contre-vérités aient
été condamnées, il n'en reste pas moins que les formules et
les concepts non condamnés étaient «de la philosophie». L'au-
teur reconnait que «les dogmes trinitaire et christologique
sont sortis (de ces études) presque entierement définis el ache-
vés.» M. T. admet donc que le dogme est une matiére trans-
tormable, qui se forme peu & peu et s'achéve avec le cours
des temps. C'est confondre le dogme avec la théologie. Nous
avons maintes fois réfuté cette confusion en exposant les doc-
trines enseignées par les principaux Peéres; mais M. Tixeront
qui cite comme sources ou comme références une quantité de
publications de valeurs trés diverses, ne fait jamais a la Revue
internationale de Théologie Thonneur de la citer. L'ignore-t-il,
ou veut-il se dispenser de la réfuter? Quoi qu'il en soit, ses
meéprises n'en sont pas moins des méprises, et nous passons
outre pour ne pas fatiguer nos lecteurs.

Selon lui (p. 3), «au IVe® siecle, on commence a émonder la
premiere poussée des recherches doctrinales des trois siécles



précédents », poussée qu’il appelle «végétation folle». Clest
bientoét dit. Comment a-t-on attendu si longtemps pour cowz-
mencer un travail si nécessaire? M. T. ne le dit pas. Il avoue
que «le dogme se resserre en se formulant»; or le dogme,
vérité divine, doit-il étre resserré? Ce «resserrement» du
dogme par les formules n’en est-il pas la condamnation? A qui
fera-t-on croire que les enseignements de 'époque précédente
étaient des «incertitudes et des bégaiements», et que ce sont
les évéques du IV® siecle qui ont mis fin &4 ces bégaiements?
« Problémes nouveaux », dit 'auteur; et ce sont les définitions
de ces «problémes nouveaux» par les évéques en question qui
constituent les dogmes 2 ses yeux! Comment faire passer ces
dogmes, ces formules, pour la foi constante de I'Eglise universelle?

Ne peut-on pas en appeler contre 'auteur & 'auteur méme,
lorsqu’il revendique pour lui, et sans doute aussi pour tout le
monde, la liberté de n’étre pas toujours de l'avis des évéques
et des Peres? «Il ne viendra a l'idée de personne, dit-il (p. IV),
que le respect des Peres exige que, dans un livre d’histoire
surtout, on dissimule ou on pallie les imperfections spécula-
tives ou méme les défaillances de tel et tel d’entre eux sur des
points particuliers de doctrine. [Ici, le soin de la vérité doit
passer avant tout le reste.» Et, de fait, 'auteur trace le portrait
suivant des principaux Péres grecs:

« St. Basile, homme avant tout de gouvernement et d'action,
esprit d'ailleurs plus fort et plus positif, a moins subi ou moins
trahi 'influence (des littérateurs et des philosophes grecs). Elle
parait davantage dans St. Grégoirve de Naziansze, caractére un
peu faible et inconstant, penseur peu original, mais le théolo-
gien orateur par excellence, d'une clarté merveilleuse... Quant
a St Grégoire de Nysse, c’est proprement un philosophe et un
origéniste... Il a retenu assez des erreurs d'Origéne pour qu'il
soit impossible, en deux ou trois points, de pallier ses écarts. ..
En lui, le bel équilibre de son frére Basile est rompu; 1'élo-
quence devient rhétorique; la philosophie prend le pas sur la
révélation, et le raisonnement a outrance obscurcit de temps &
autre plus qu'’il ne les sert, les données de la foi» (p. 7-8).

L’auteur voit dans les homélies de St. Jean Chrysostome
les tendances de Diodore de Tarse et de Théodore de Mopsueste,
tendance a séparer en J.-C. 1'élément humain de 1'élément divin
(sic). « Homéliste plus que théologien, et moins théoricien que



— 598 —

moraliste, il n'occupe dans l'histoire des dogmes qu'une place
secondaire» (p. 9). St. Cvrille de Jérusalem n’est qu'«un nicéen
timide que l'owooiGioc effraie et qui 'évite formellement dans
ses catécheses» (p. 10). St Epiphane est orthodoxe «au sens
le plus étroit... Son zéle souvent l'a emporté trop loin et
I'a entrainé & des fautes dont il n'a pas eu conscience» (sic).

Selon M. T., les auteurs ecclésiasiques du IV® sieécle ne
sont pas absolument d'accord entre eux sur le canon de I'A,
et du N.T. (p. 11). Cependant «tous nos auteurs s'accordent a
voir dans I'Ecriture la premiére source ou il faut puiser la foi.
A prendre a la lettre certaines de leurs déclarations, il sem-
blerait méme que, a leur gré, c’est asses des Livres saints pour
nous enseigner ce que nous devons croire. Les Ecritures saintes
et inspirées, dit St. Athanase, suffisent a la définition de la
vérité. N'attends pas un autre maitre, déclare St. Chrysostome,
tu possédes les paroles de Dieu, nul ne t'instruira comme
elles. Et St. Basile expose qu'en effet I'Ecriture doit étre juge
quand il s'agit de trancher entre des coutumes ou des tradi-
tions dissemblables» (p. 14). Certes, nous voila loin du magis-
tere papal d’aujourd’hui. L'ouoodewc est tenu pour une formule.
Les Peres du TVe siecle ne confondent pas encore la tradition
orale avec le magistére ordinaire de 'Eglise (p. 15); aveu d’au-
tant plus important qu’aujourd’hui I'Eglise romaine est réduite
au fameux magistére, qui est lui-méme réduit au pape, dont
les évéques ne sont que de serviles délégués. Le primus inter
pares n'est plus qu'un leurre. Autre aveu: «Rien n’établit que
l'avis du pape Sylvestre ait été pris pour la tenue du concile
de Nicée, et quant au concile de Constantinople de 381, le
pape n'y fut méme pas convoqué. Le nombre et surtout la
valeur personnelle des évéques présents décidaient de 1'autorité
du concile» (p. 17). M. Tixeront n'est pas tendre envers les
évéques, lorsqu’en dehors des évéques qu’il appelle «nicéens »
et des évéques ariens, il ne voit qu'«une masse d'évéques
indolents el comservateurs de mauvais aloi, ou bien esprits
timides et plus érudits que penseurs qui trouvent mieux de
rester dans la confusion et qui ne veulent ni du consubtantiel
ni de l'arianisme » (p. 20). Et c’est le résultat de ces discus-
sions confuses que Rome présente comme le dogme! Et encore:
« C’est un fait que les mots entrés dans les formules théolo.
giques, ovoie, vadoTaarg, giew, etc., sont des mots d’origine



— 599 —

philosophique »; on voit ainsi combien la dogmatique romaine
qui est remplie de ces mots est chose purement scolastique;
et dire qu'aujourd’hui encore les théologiens discutent sur le
sens de ces mots! M. Tixeront est par trop modéré lorsqu’il
dit (p. 18): «De philosophie proprement dite, de métaphysique
et de dialectique soutenue, on n'en trouve que dans le traité
de St. Basile contre Eunomius, et dans St. Grégoire de Nysse
qui en abuse um peu partout.» St.Grégoire de Nazianze, au
contraire, «allait jusqu'a dire que l'introduction de la philoso-
phie dans I'Eglise était comparable 4 une plaie d’Egypte». La
théologie romaine actuelle, qu’on ose nous présenter comme
une Histoire des dogwmies, n'est qu'une logomachie scolastique.
Donc revenons aux dogmes stricts, qui sont les seuls enseigne-
ments du Christ, et renouvelons la théologie, qui, comme
toutes les sciences, doit suivre les progrés de la philosophie
et des autres sciences. E. MicHAUD.

Petites Notices.

* B. WISNER BACON: The Beginnings of Gospel Story. A
historico-critical inquiry into the sources and structure of the
Gospel according to Mark, with expository notes upon the
text, for english readers. New Haven (Connecticut), London
H. Froude, 1909, 10 net. — Ouvrage recommandé, trés sérieu-
sement travaillé. D’abord une longue introduction, ou la ques-
tion de Marc est savamment étudiée. Puis, une premiére par-
tie, pour expliquer le ministére en Galilée, ensuite, une seconde,
pour expliquer le ministere en judée. L’auteur indique son
point de vue lorsqu’il dit (p. 38): «From the analysis of our
oldest Gospel and comparison with all other known sources
we come back to a conception of the historic Jesus which both
accords with the simplicity of the known conditions of his
environment, and also leaves room for the historic develop-
ment which ensued. The outline coincides with that ancient

synopsis reported in Peter's speech to the centurion of Ce-
sarea. »

* Martin BUBER: FEkstatische Konfessionen. Jena 1909. —
Nachdem die in der ersten Hilfte des vorigen Jahrhunderts



— 600 —

ausschlaggebende philosophische Spekulation ihre Herrschaft
hatte an die Naturwissenschaften abtreten miissen, macht sich
seit geraumer Zeit, bei aller Anerkennung der gewaltigen Er-
rungenschaften, die Naturwissenschaft und Technik aufzuweisen
haben, wieder das Bediirfnis geltend, das empirisch Gegebene
geistig zu durchdringen, philosophische Fragen zum Gegenstand
des Nachdenkens zu machen, zu einer einheitlichen, alle Geistes-
krifte befriedigenden Weltanschauung zu gelangen. Dabei
richtet sich die Aufmerksamkeit nicht bloss auf das Normale,
sondern nicht zum wenigsten auf das Anormale und mehr oder
weniger Pathologische. Dahin gehort die in der Uberschrift
genannte, einen stattlichen Band bildende Sammlung. Nach
einer Einleitung tiber Ekstase und Bekenntnis folgen eine grosse
Anzahl von ekstatischen Ausspriichen, unter denen wir neben
orientalischen besonders solche christlichen Ursprunges finden,
unter welchen wieder die Klosterekstase besondere Berticksich-
tigung gefunden hat. Das Buch ist geeignet, soweit moglich
einen Einblick in diese dunkeln Seiten des Seelenlebens zu
bieten, und wird Psychologen wie Theologen und Historiker
in gleicher Weise interessieren. D.

* Rev. 8. R. DRIVER: Modern Rescarch as illustrating the
Bible. Oxford, H. Froude, University Press, 1909, in-8°, 95 P.,
3 net. — L'auteur résume les principales recherches du siecle
passé; il étudie Canaan, inscriptions et excavations; etc. Les
illustrations sont nombreuses et trés belles. Recommandé au
point de vue géographique, archéologique et artistique.

* L. R. FARNELL: /naugural Lecture of the Wilde Lecturer
tn natural and comparative Religion. Oxford, Blackwell, br.,
1909, 1 s. — Ce grave sujet n'est plus nouveau, mais il a be-
soin d'étre traité avec des lumitres nouvelles. I’auteur s’est
tenu, dans ce simple discours d'ouverture de cours, & des gé-
néralités. Il prévoit que plus tard «nos théories seront consi-
dérablement modifiées». «I claim, dit-il (p. 30), that the subject
possesses a masterfull interest both in its own right and for
the light it sheds on ancient philosophy, ancient art, and ancien
institutions. And it ought in the future to attract more and
more the devotion of some of our postgraduate students.
Much remains to be done even for the Hellenic and Roman
religions, still more for those of Egypt and Assyria.»



— 601 —

# D. Erich F@&RSTER: Das FEvangelinm in der Grossstadt.
Gottingen 1909, Vandenhoeck & Ruprecht. 85 S. Mk, 1. 20,
geb. Mk, 1. 80, — Das Bindchen (VII. Reihe, 1. Heft der Mo-
dernen Predigt-Bibliothek) enthilt 12 zu Frankfurt a. M. ge-
haltene Predigten «iiber sittliche Fragen und Aufgaben der
Menschen von heute » (die ersten 8 im Anschluss an Rém. 12,
1—21). Der Hauptvorzug dieser Predigten scheint uns darin
zu bestehen, dass sie trotz ihres wissenschaftlichen Hinter-
grundes ohne gekiinstelte Einleitungen und Dispositionen und
ohne das iibliche Anklammern an die Bibelverse, die sie be-
handeln, schlicht und einfach, aber desto eindringlicher die
Wahrheit aus dem Evangelium herausholen. Aus dem Nach-
wort erfahren wir, dass der Verfasser als Grossstadtpfarrer
mit einer vielfiltig gemischten Zuhorerschaft seine Predigten
als an einen ganz bestimmten Kreis gerichtet denkt, bei dem
er Verstindnis zu finden hofft, ohne deren Wirkung fiir andere
Zuhorer auszuschliessen. G. M.

* Pfarrer Fr. JASKOWSKI: Die Kirchengeschichte des Euse-
bius von Cdsarvea und derv Primai. Bern, Stimpfli, 1909, in-8°,
47 S. — Cette étude, qui a paru d'abord dans la «Revue
internationale », est suffisamment connue des lecteurs pour que
nous n'ayons pas a en faire I'éloge. Elle se recommande d’elle-
méme.

* Dr J. Kvaéavra: Thomas Campanella, ein Reformer der
ausgehenden Renaissance. Berlin, Trowitzsch, in-8°, Mk. 3. 20,
1909. — Cette savante étude du Prof. Kvacala (Dorpat) fait
partie des «Neue Studien zur Geschichte der Theologie und
der Kirche » qu'éditent MM. Bonwetsch, de Géottingen, et
Seeberg, de Berlin. Elle se recommande par sa méthode et son
érudition.

* H. LIETZMANN: Kleine Texte. Bonn, Marcus und Weber,
1909: — III. Die Konstantinopolitanische Messliturgie vor dem
IX. Jahrhundert (Baumstark), 0.40 M. — IV. M. Luthers von
Ordnung Gottesdiensts Taufbiichlein Formula Missae et com-
munionis 1523 (Lietzmann), 0.60 M. — V. M. Luthers Deutsche
Messe 1526 (Lietzmann), 0.40 M.

* Pfarrer H. LINCK: Zur Ubersetzung und Erlduterung der
Kanones IV, Vi und VIIdes Konzils von Nicea. Giessen, Kindt,

Revue intern. de Théologie. Heft 67, 1909. 39



— 602 —

in-8°, 1908, 67 S. — Cette dissertation pour l'obtention de la
licence a été approuvée par la Faculté de théologie de Giessen,
sur la proposition du prof. Kriiger. Ceci nous dispense d'en
faire 1'éloge.

¥ Jean MARTEILHE: Ses Mémoires, avec illustrations. Paris,
L. Michaud, 1909, 1 fr. 50. — Marteilhe a ramé sur les galéres
de Dunkerque et de Marseille. Il a été libéré en 1713. Michelet
a dit de ce livre qu’il est de premier ordre pour la charmante
naiveté du récit, l'angélique douceur: un livre écrit comme
entre terre et ciel.

# Newme kivchliche Zeitschrift (Zahn-Erlangen und Kahl-
Miinchen), herausgegeben von W. Engelhardt (Miinchen). Erlan-
gen und Leipzig, Deichert, 1909. — XX. Jahrg. 1. Heft: Die
Not und Arbeit der Kirche und kirchlichen Theologie im Geistes-

ringen der Gegenwart (Hunzinger). — Zur gegenwirtigen
kirchlichen Lage (Petri). — Biologische Psychologie und ihr
Einfluss auf Seelsorge und Theologie (La Roche). — Drei

Propheten aus der Zeit des Dreissigjihrigen Krieges (Lubenow).
Le point de vue de la Revue est le point de vue luthérien
avec caractere cecuménique.

* F. PiLLON: L’ Année philosophique 1908, 19° année. Paris,
Alcan, in-8°, 283 p., 5 fr. — Volume extrémement suggestif,
soit qu'il s'agisse des rapports de la religion et de la science,
soit qu'on examine les principaux ouvrages de philosophie
publiés en France en 1908. Les idées de Renouvier, d'A. Sa-
batier, de Boutroux, de W. James, de Ritschl, etc., sont déja
assez importantes pour exciter l'intérét par elles-mémes;
M. Pillon accroit cet intérét par les siennes propres, qu'il y
ajoute comme critique. Nombre de volumes parus en 1908 sont
curieux et doivent étre lus. Rendons un dernier hommage a
Victor Egger, mort 1'an dernier, en exprimant toutefois le
regret que ses idées psychologiques et morales aient été trop
souvent exprimées en un langage 4 peu prés incompréhensible.

* D. Erwin PREUSCHEN: Vollstindiges griechisch-deutsches
Handworterbuch su den Schriften des Newen Testamentes und
der dibrigen urchristlichen Literatur. Giessen 1909, A, Topel-
mann. — Dieses von uns in der Revue (1908, Nr. 64, S. 824)
besprochene und wiederholt empfohlene bedeutende Unter-



— 603 —-

nehmen ist nunmehr bis zur 4. Lieferung (xvgiexdc, Spalte 640)
fortgeschritten.

Ouvrages nouveaux.

Auwucassin & Nicolette. Texte critique accompagné de paradigmes
et d'un lexique par H. Suchier, 7¢ édition; trad. fran¢. par
Albert Counson. Paderborn, Schoeningh ; Paris, Gamber, in-8°,
140 p., 1909, Mk. 2. 60.

A. Causse: Der Ursprung der jiidischen Lehre von der Auf-
erstehung, eine religionsgeschichtliche Untersuchung. Cahors,
Coueslant, in-8°, 61 S,, 1908, 1 fr. 50. — A dtudier.

J. T. F. Farquuar: The Holy Eucharist and the English Office.
Reprinted from the Scottish Chronicle, Nov. 27, 1908. Br. 16 p.

Prof. Dr. J. FriepricH: Die christliche Lehre von der Ent-
stehung der Welt und das sogenannte Sechstagewerk des
A.T. (Vortrag). Miinchen, Verlag des Reichsverbandes alt-
katholischer Jungmannschaften. 1909. 15 S. (Recommandée.)

Marc HErIDIER, ancien président du Conseil d’Etat de Geneve:
Gendve de 1846 a 1870, Mémoires, Geneéve, imprimerie de
la Tribune de Genegve, in-8°, 147 p., 1908. — 7res intéres-
sant. Nombreux documents officiels.

L. Hemwricus: Wer ist Jesus? Buchhandlung der deutschen
Zelt-Mission, Geisweid i. Westf. Brosch. 20 S.

F. KocrLEr: Frei und gewiss im Glauben! Beitrige. Berlin,
A. Glane, 1909, in-8°, 202 S., Mk. 2.80.

Dr. J. Lepswws: Das Reich Christi, 11. Jahrg,, Nr.. 11 und 12,
Potsdam, Tempel-Verlag, 1908,

Luthers 7Tod. Bericht aus dem Jahre 1546. Leipzig, Jansa.

H. MessikomMeEr: Die Auferstehungssekte und ihr Goldschatz.
Ziirich, Orell Fiissli, in-8°, 58 S., 1908, Mk. 1. 60. 7rés belles
tllustrations.

A. Prerrrrr: Die neuen alttestamentlichen Perikopen der Eisen-
acher Konferenz; 6 und 7. Lief. Leipzig, Deichert, 1909.



— 604 —

Pfarrer Paul PrLUGER: Meine Stellung zum Freidenkertum.
Vortrag. Ziirich, Buchhandlung des schweizerischen Griitli-
vereins, 1909, br. in-8° 16 S., 30 Cent.

K. von RourscHEIDT: Preussisches Pfarrarchiv. Zeitschrift fiir
Rechtsprechung und Verwaltung auf dem Gebiete der evan-
gelischen Landeskirchen. Berlin, Fr. Vahlen, 1909, Mk. 6. —.

E. RoLrrs, P. Gastrow, K. GreTHEN: Drei Vortriage: Luther
und die lutherische Orthodoxie; Pietismus und Rationalismus;
Die neue Orthodoxie und moderne Stréomungen. Hildesheim,
H. Helmke, 60 Pf., 1909.

Spectator novus . Der Vatikan und die Organisation der Presse,.
Siiddeutsche Monatshefte, Sonderabdruck, Miinchen, 17 S.

Theologischer Jahresbericht. 27. Bd. 1907 (Kriiger & Koehler):
V. Abt. Systematische Theologie (Christlieb und Hoffmann);
VI. Abt. Praktische Theologie (Hachmeister, Cohrs, Glane,
Meydenbauer, Keller); VII. Abt. Kirchliche Kunst (Stuhlfauth).
Leipzig, Heinsius, 1908, Mk. 9.25, 8. 45 und 4. 65.

Dr. A. WEeckesser : Die monistische Weltanschauung und das
Religionsproblem. Leipzig, Heinsius, br. in-8°, 36 S., 1908.

Christliches Kunstblatt fitv Kivche, Schule wund Hawus, heraus-
gegeben von David Koch, Miinchen, G. Callwey. Erscheint
monatlich in einem Heft zu 32 S. und enhilt viele Text-
illustr.,, 1—2 Kunstbeil. Mk, 2. — fiir das Vierteljahr., Schone
Bilder nach Gemilden von Ed. von Gebhardt, von Fritz von
Uhde, u.s. w.

N. B. Les ouvrages regus trop tarvd pour pouvotr étve
Etudiés sérieusement, le sevont dans la prochaine livvaison.




	Bibliographie théologique

