
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 66

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 388 —

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

K. Beth: Der Entwicklungsgedanke und das Christentum.
Gr. Lichterfelde-Berlin, Edw. Runge, 1909. 269 S., br. Mk. 3.75,
geb. Mk. 4. 75.

Seitdem die Entwicklungslehre im Monismus und seinen
Abarten ungeachtet aller Nachweisungen wissenschaftlichen
Defekts nachgerade anfängt, mit einem einseitigen Fanatismus
das positive Christentum für abgetan zu erklären, wird es

immer nötiger, dass letzteres auf den Plan tritt, um seine
unveräusserlichen Güter zu wahren. Hierzu liefert die neue
Arbeit von Beth (Professor der Theologie in Wien) einen ganz
hervorragenden Beitrag. Wir wüssten kaum ein Werk, das in
so knapper und doch so klarer, umfassender und objektivruhiger

Art sich mit den einschlägigen Fragen auseinandersetzt

und denselben bis in die letzten Konsequenzen nachgeht.
Beth steht auf dem grundsätzlichen Standpunkte, dass es eben so

verkehrt ist, den Entwicklungsgedanken in angeblichem Interesse

des Christentums a limine abzuweisen, als im falschen
Zugeständnisse gegen den ersteren wesentliche Merkmale des

Christentums, die es zur absoluten Religion machen, preiszugeben.

Während die zwecklose mechanische Entwicklung,
richtiger Entfaltung, für das Verständnis des Christentums
abgelehnt werden muss, erfordert es die Pflicht wissenschaftlicher
Wahrhaftigkeit, die wirklich feststehenden Entwicklungstat-
sachen unter dem telischen Gesichtspunkte, wonach Gott die
immanente Ursache der Weiterentwicklung alles von ihm
Geschaffenen ist, überall da in Beziehung zum Christentum zu
bringen, wo es sich auch hier um Tatsachen handelt, nicht
aber um Dinge, die lediglich in das Gebiet des persönlichen
Glaubens fallen. Im Vordergrund steht hier die Entwicklung
der geschichtlichen Persönlichkeit Jesu.



— 389 —

Wir sind sowohl dem Verfasser als insbesondere dem
Verlage dankbar, der auch mit dieser Neuerscheinung sich wieder
in den Dienst des positiven Christentums gestellt hat. G. M.

Bossuet: Correspondance, T. I", 1651-1676. Nouvelle édition
(Urbain et Lévesque). Paris, Hachette, in-8°, 520 p., 1909.

Cette nouvelle édition, augmentée de lettres inédites et
enrichie de notes explicatives et d'appendices, fait partie de

la «Collection des grands écrivains de la France», publiée
par la maison Hachette. C'est dire qu'elle est magnifique de

toutes manières : papier, typographie, rien ne laisse à désirer,
sauf quelques lettres tombées pendant le tirage.

Les éditeurs ont bien fait d'adopter l'ordre chronologique,
qui permet de mieux suivre la pensée et la vie de Bossuet dans
leur évolution. Toutes les lettres publiées sont loin d'être d'égale
valeur. Peut-être est-il à regretter que leur orthographe authentique

ne soit pas maintenue.
Quoique la plupart soient manifestement travaillées, cependant

le naturel de Bossuet s'y laisse voir. Il y paraît, en effet,
très sensible aux compliments : voir sa lettre au P. Bouhours
(n° 54, p. 232). Il les fait d'ailleurs lui-même excellemment:
par exemple, sa lettre au maréchal de Schomberg (n° 5, p. 8-1 L,
celle à l'évêque de Laon (n° 32, p. 191), celle au cardinal
Altieri (n° 73, p. 279-281). Quelquefois il veut faire de l'effet
et n'évite pas le préciosisme : voir la lettre à une dame stilla

mort de son mari (n° 13), voir surtout celle à Bussy-Rabutin
(n° 39, p. 203-206). Cette tendance le porte à l'exagération, et
il dit, par exemple: «La vraie lumière de votre raison, c'est
qu'elle sait s'aveugler pour l'amour de Dieu » (n° 5, p. 10).
Maintes fois, son style tourne au discours, au solennel, à

l'éloquence oratoire, plus encore que chez Balzac; il se monte et
se bat les flancs dans ses lettres au maréchal de Bellefonds.
Ses deux lettres à Louis XIV au sujet de Mme de Montespan
sont sur un ton episcopal, presque directorial et royal (n01 115

et 121). On sait qu'il n'aime pas les protestants et qu'il
prononce le mot «hérétique» avec hostilité, tout en «travaillant
sans relâche à faire quelque chose pour leur salut» (n° 130, p. 390).
Toutefois ses lettres à Paul Ferry sont pleines de respectueuse
condescendance.



— 390 —

Dans une lettre au maréchal de Bellefonds (n° 92), il analyse

avec une grande perspicacité les illogicités et les
duperies dans lesquelles nous tombons à notre propre sujet
(p. 312-314). On se demande si c'est au maréchal ou à lui-même
qu'il adresse ces belles et rudes leçons. Quoi qu'il en soit, il
aurait dû s'en souvenir plus tard, en maintes circonstances, où il
s'appliquait plus à redresser les torts d'autrui que les siens propres.

La lettre aux religieuses de Port-Royal (n° 21 et 21 bis,
p. 84-146) est particulièrement intéressante. Il faut y joindre
la lettre des religieuses au cardinal de Noailles, au sujet de
la publication de la lettre de Bossuet par le cardinal (Appendice

VIII, p. 433-440). Je regrette de ne pouvoir entrer dans
ce débat. Qu'il suffise de remarquer que Bossuet a cherché à

être aussi insinuant que possible, en faisant ressortir qu'il ne
s'agissait pour les religieuses que d'une foi «humaine» à l'égard
de faits non révélés. Mais il confond sans cesse l'Eglise et la
hiérarchie, comme si l'on ne pouvait repousser l'erreur du pape
sans attaquer l'Eglise même. Il ne veut pas qu'on dise
qu'Innocent X « n'était pas théologien » : quelle induction «

injurieuse » Etc. La lettre des religieuses est autrement serrée.
«Il est difficile, disent-elles, de concevoir qu'une lettre sans
date, sans signature, sans marque d'authenticité, et qui, dans
une telle forme, ne ferait pas foi en justice, puisse être
alléguée comme faisant preuve cle la doctrine qui a toujours été

enseignée dans votre diocèse, étant évident qu'elle ne prononce
rien, sinon que, sous M. de Péréfixe, on n'y exigeait point la
foi divine pour les faits tels que celui de Jansénius. Nous
sommes persuadées que, si M. l'évêque de Meaux vivait encore,
son respect pour le bref du pape Clément IX aux quatre
évêques et pour la mémoire de M. de Péréfixe ne lui permettrait
pas de donner au public un écrit détruit par un si grand pape
et par une ordonnance du prélat même qui l'avait engagé à le

composer » (p. 437).
Dans une lettre au maréchal de Bellefonds (n° 103), Bossuet

se montre gallican au sujet de la réception des bulles.
Dans une lettre à Paul Ferry, en juillet 1666, il dit que
l'infaillibilité n'est que « dans tout le corps de l'Eglise catholique ».

Dans cette même lettre (n° 23, p. 149-168), Bossuet explique
la doctrine catholique sur le mérite des œuvres, sur
l'eucharistie comme sacrifice, sur le culte des saints, etc. Ses expli-



— 391 —

cations sont si adoucies que nombre de protestants les
considéraient comme un piège. Elles n'en sont pas moins précieuses
comme doctrine théologique. Bossuet remarqua que si son
explication sur l'essence du sacrifice eucharistique diffère de celle
de Bellarmin, il a néanmoins le droit de la maintenir, parce
que les explications des dogmes peuvent être diverses et que
les plus simples sont les meilleures et ordinairement les plus
véritables (p. 180). Excellent.

On remarquera aussi quatre lettres de direction « à une
demoiselle de Metz» (n0ä 14 à 17); elles datent de 1659. Bossuet

avait 32 ans; il avait assez peu d'expérience. Elles sentent

le lyrisme de la jeunesse, sont remplies d'exclamations,
de subtilités mièvres sur «le bien-aimé blanc et vermeil»,
d'apostrophes à l'amour et de beaucoup cle verbiage mystique.
Bossuet y répète à plusieurs reprises les termes qu'il a reprochés

plus tard à Fénelon : le néant de l'âme, son rien, son
devoir de se perdre dans l'abîme de l'amour incréé, etc. « O

Jésus, vous êtes le tout comme Dieu; mais tout qui, pour
donner prise au néant en vous, vous êtes fait vous-même néant
et avez ouvert la voie au néant, non seulement de se perdre
dans le tout, mais d'être le tout par transformation Amen,
amen » (p. 59). Si cette demoiselle a compris, elle était bien
intelligente. Il est probable qu'elle a demandé plus de précision

; car dans la lettre suivante, Bossuet a précisé sa pensée
en quarante-et-un alinéas. C'est aussi du lyrisme; «pais mes
brebis» est traduit par «gouverne la discipline». Les éditeurs
remarquent en note (p. 74) que l'évêque Baudry, de Périgueux,
regardait cette lettre comme une œuvre de génie ou une
inspiration spéciale de la grâce. M. Baudry est l'auteur d'un
volume sur le cœur de Jésus, qui est loin d'être une œuvre de

génie. Il serait peut-être plus exact de dire simplement que
Bossuet a été jeune, même dans son mysticisme.

E. Michaud.

A. Debidour : L'Eglise catholique et l'Etat sous la IIP
République (1870-1906). Paris, Alcan, in-8°, 635 p., 1909, fr. 10.

Cet ouvrage est en deux volumes; le premier va de 1870

à 1889, le second de 1889 à 1906. J'ai déjà parlé du premier



— 392 —

en son temps1). Le second — celui dont il s'agit ici — n'est
pas moins intéressant; je dirais même qu'il l'est davantage,
en ce sens qu'il se rapproche davantage de nous, qu'il nous
rappelle les choses vues et vécues auxquelles nous avons pris
part. Quoique déjà passées, elles sont encore des actualités ;

elles se survivent et se font sentir, même vivement, dans le
présent. L'auteur apporte, dans son récit détaillé, toujours la
même richesse d'information, sans toutefois être minutieux ni
délayé; tout porte, tout a une valeur. C'est l'intelligence des
faits et le bon sens dans l'appréciation des situations.

Les cléricaux reprochent à M. D. d'être anticlérical, comme
il leur reproche, à eux, d'être cléricaux. Cette réciprocité
d'accusation est toute naturelle. Pour ceux qui, comme nous,
sont aussi profondément catholiques que profondément
anticléricaux, ils trouvent même M. D. très modéré dans son
anticléricalisme : car il pourrait faire ressortir davantage les
désastres causés à la France en religion et en politique par le

parti clérical. Mais passons.
Il n'hésite pas à condamner 1'« incurable duplicité» de

Léon XIII (p. 89), et il a raison : car ce pape, rusé diplomate
(et de la pire école), ne conseillait le ralliement à la république
que pour arriver à «s'emparer du pouvoir»; «après quoi, le
reste viendrait sans doute par surcroît » (p. 93). C'est l'époque
du catholicisme social et de Yesprit nouveau. On voit maintenant

ce qu'on doit penser du « bon » Spuller : ce naïf qui, épris
à bon droit de l'idée de la pacification, croyait pouvoir la
réaliser avec les fanatiques cléricaux sous prétexte qu'ils étaient
Français, n'a pas compris que ces cléricaux, quoique nés français,

étaient avant tout les serviteurs d'un monarque étranger
ou plutôt d'un pape étranger — pape est encore plus dominateur

que monarque —, et qu'ainsi il se dupait lui-même. Les
résultats de cette naïveté et de cette duperie coûtent cher à

la France. On les touche du doigt dans le chapitre de Tartufe
chea Orgoti (1894-97): C'est la période de Casimir-Périer, de
l'antisémitisme et de l'affaire Dreyfus, de la banqueroute de

la science, de l'illustre Félix Faure, du ministère Ribot et du
ministère Meline, etc. Il faut lire la description du péril clérical

en 1897 (p. 161-167), et celle cjes efforts que les ministères

') Revue internationale de théologie, avril 1907, p. 393-395.



— 393 —

Waldeck-Rousseau, Combes et Clemenceau ont dû faire pour
réaliser «la défense républicaine». C'est la guerre aux
congrégations, le procès des assomptionnistes, l'affaire des fiches du
nonce. Puis invitus invitant dimisit (1903-1906): la loi de la
séparation. Je regrette que M. D. ne flétrisse pas l'injuste et
jésuitique article IV de M. Briand comme il le mérite. Il constate

chez beaucoup de Français une réelle déchristianisation,
sans avoir tla naïveté de croire que la France entière soit à

la veille d'en faire autant, ni qu'elle soit de longtemps capable
de se contenter de la libre-pensée » (p. 498). Rien de plus vrai.
Que faire? L'auteur n'a pas pour tâche de le dire. Mais n'est-
ce pas du bon sens de penser que la vraie rechristianisation
doit se faire par le vrai christianisme, et non pas par le faux
christianisme de la scolastique qui ne peut plus satisfaire ni
les esprits, ni les aspirations des nations? Aussi une réforme
chrétienne, fondée sur la vérité et non sur les falsifications
dogmatiques et disciplinaires qui ont perdu l'Eglise en Europe,
s'impose-t-elle plus que jamais non seulement en France, mais
dans toute l'Europe. E. Michaud.

Richard Ernst: Wie ich ein moderner Theologe wurde.
Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1908. 58 S. Mk. 1. 50.

Das Büchlein erzählt in Form von Tagebuchblättern die
innere AVandlung eines evangelischen Theologen, der aus einem
„orthodoxen" Pfarrhaus stammend an verschiedenen Universitäten

mit den einzelnen theologischen Richtungen bekannt wird.
Dies verursacht ihm ein schmerzhaftes, aber ehrliches Ringen,
bis zuletzt der „moderne Theologe" in ihm zum Durchbruch
kommt. Die Schrift macht in ihrer Einfachheit den Eindruck
des wahren Erlebnisses, um so mehr, als sie (entsprechend dem
vielleicht Pseudonymen Namen) von einem tiefen religiösen
Ernste durchweht ist. G. M.

P. Féret: La Faculté de théologie de Paris (Epoque
moderne, T. VI, XVIIIe siècle). Paris, Picard, in-8°, 1909, 7 fr. 50.

Ce nouveau volume de M. Féret est très intéressant par
les détails nombreux qu'il contient sur certains actes de la



— 394 —

Faculté de théologie de Paris, actes aujourd'hui peu connus et
qui cependant importent, si l'on veut se rendre un compte
exact des luttes du XVIIIe siècle entre le Parlement, la Faculté
de théologie et la cour, au sujet du gallicanisme et de

l'ultramontanisme, du jansénisme et du philosophisme. La Faculté
de théologie, qui était alors bien déchue, jouissait cependant
encore d'une certaine célébrité. C'est ainsi, par exemple, qu'on
la voit consultée, en 1789, par des catholiques anglais qui
désiraient savoir si le pape possède à un degré quelconque
juridiction civile et prééminence dans le royaume d'Angleterre.
En dépit des engagements de Henri II et de Jean-sans-Terre,
la Faculté répondit négativement (p. 140). De même, des curés
espagnols la consultent, en 1782, pour savoir si le baptême
anglican est valide et s'ils peuvent admettre dans l'Eglise
catholique des anglicans qui désirent y entrer (p. 164).

Aussi la Faculté s'attribuait-elle encore un grand crédit
clans le monde des lettres et de la philosophie. En conséquence,
elle lançait des censures contre les ouvrages qui lui paraissaient

erronés. Malheureusement, en indiquant ce qu'elle tenait
comme erreur, elle ne s'imposait pas la tâche de le réfuter:
l'autorité théologique et ecclésiastique condamne, mais ne
discute pas Aussi la plupart des écrivains condamnés, quand ils
étaient encore vivants, passaient-ils outre avec désinvolture,
du. moins généralement. Je dis « quand ils étaient encore
vivants», car la Faculté lançait quelquefois ses foudres sur les

morts, par exemple, en 1753, sur le poète anglais Pope, mort
en 1744 (p. 219-224). Le Père Berruyer était mort en 1758, et
îa Faculté le censura en 1761 (p. 250).

D'autres fois, elle s'en prenait aux vivants. Elle censura,
par exemple, Marmontel pour son Bélisaire, en 1767; l'abbé
cle Mably, en 1784, pour ses Principes de morale ; l'abbé Raj7-

nal, en 1781, pour son Histoire philosophique et politique;
Rousseau, pour son Emile, en 1762; Montesquieu, en 1752,

pour son Esprit des lois, notamment pour les passages relatifs
aux climats et au prêt à intérêt (p. 213-218). Curieux sont
les détails relatifs à la condamnation de L'Esprit, d'Helvétius,
en 1758 (p. 224-236). Il faut voir aussi avec quelle condescendance

Buffon chercha à se défendre en 1751, et encore de

1778 à 1730, contre les soupçons des théologiens qui le croyaient
en désaccord avec la lettre de la Genèse. Buffon s'attira ainsi



— 395 —

les louanges du célèbre cardinal-prince de Rohan, l'homme au
collier (p. 212)!

On verra dans ce volume la lutte entre le Parlement et
la Faculté. C'était déjà la mode de distinguer un gallicanisme
parlementaire et un gallicanisme théologique. Celui-là s'appliquait

surtout à défendre les droits de l'Etat contre les
empiétements de Rome. Celui-ci passait pour défendre les droits des

évêques et des fidèles contre les empiétements du pape. Comme
les évêques faisaient souvent leur cour à Rome, le Parlement
les rappelait à l'ordre. Inde irœ. Les évêques et les religieux
cherchaient alors à discréditer le Parlement et ce qu'ils
appelaient le gallicanisme «parlementaire». Une de leur tactique
était d'accuser de jansénisme les membres du Parlement,
accusation qui les rendait toujours odieux à la cour et à Rome.
Les jésuites et le parti ultramontain tiraient ainsi les marrons
du feu, et surtout la libre-pensée et l'incrédulité. Au fond, les

laïques accusés de jansénisme étaient mille fois plus sérieux,
plus dignes et plus honnêtes que les évêques, les abbés de

cour et les cardinaux qui avaient nom Dubois, de Tencin,
de Rohan, etc.

Le bon M. Féret, qui a toujours un certain plaisir à

attaquer 1'« hérésie janséniste», raconte cependant un détail typique
(p. 120) sur l'honnêteté janséniste. L'archevêque de Rouen,
M. Fuzet, n'étant encore que simple ecclésiastique, désirait que
M. de Pontmartin louât son volume sur « Les Jansénistes au
XVIIe siècle», volume très hostile à ces derniers. M. de
Pontmartin lui répondit: «J'ai vu à Paris les derniers survivants
de la secte lorsque j'étais élève du lycée St-Louis. Avec
les théologiens, je reconnais volontiers qu'ils se trompaient au
sujet de la liberté et cle la grâce. Mais je ne puis pas ne pas
confesser qu'au point de vue de la conduite chrétienne, ils
étaient admirables et des paroissiens modèles: à la messe et
aux vêpres, ils arrivaient souvent avant le clergé. Il m'est donc
impossible de partager votre manière de voir et de le dire.
Comment voulez-vous que je parle de votre livre?» La leçon
était bonne. Les simples fidèles ont quelquefois plus de dignité
chrétienne que les futurs archevêques.

On trouvera en appendice dans cet ouvrage le Mémoire
des docteurs de Sorbonne à Pierre-le-Grand pour la réunion
des Eglises russe et latine, Mémoire où il est dit que « la pri-



— 396 —

mauté de l'Eglise romaine n'est pas un obstacle» à l'union
projetée; que «l'usage de l'autorité du pape doit être réglé
selon les saints canons, dictés par l'esprit de Dieu et consacrés
par le respect des premiers siècles; que la souveraine
puissance a été immédiatement accordée de Dieu au corps des

évêques, auquel le pape lui-même est obligé d'obéir dans tout
ce qui regarde la foi, l'extinction du schisme et la réformation
de l'Eglise ; doctrine expressément définie par nos conciles
œcuméniques de Constance et de Bâle...» Ces affirmations aujourd'hui

font rire. Avec la commode doctrine de l'évolution, le
pape a évolué et il est devenu infaillible, le concile du Vatican
a évolué et les conciles œcuméniques de Constance et de Bâle
ont cessé d'être œcuméniques; ne sont-ils même pas devenus
hérétiques sur certains points? Un abbé Rémy, couronné par
l'Académie en 1777 pour son Eloge de Michel l'Hôpital, disait
du concile de Trente qu'il avait été une assemblée peu
respectable et que les papes Paul III et autres n'avaient été que
de vulgaires ambitieux (p. 271). Il va de soi que le prêtre
couronné par l'Académie fut censuré par la Faculté de théologie.
Pouvait-elle faire autrement? Aujourd'hui la Faculté de théologie

de Paris n'existe plus, et la vérité marche.
E. Michaud.

C. R. Gregory : Einleitung in das Neue Testament. Leipzig
1909. Gr. 8°. 804 S. 10 Mk.

Nach den gewaltigen Vorarbeiten Gregorys auf neutesta-
mentlichem Gebiete muss eine systematische Einleitung, womit
er uns in dem vorliegenden Werke beschenkt, mit dem grössten
Danke der wissenschaftlichen Welt begrüsst werden. Es ist,
wie wir das bei Gregory nicht anders erwarten können, eine
Arbeit, die die erstaunlichste Fülle von Material enthält und
mit Gelehrsamkeit gesättigt ist, aber sie ist zugleich gegenüber
den üblichen Einleitungen sowohl in Form als in Inhalt ganz
eigenartig. Die Darstellung wird auch in den schwierigsten
Partien mit grosser Kunst geradezu populär gehalten, so dass

man stellenweise einem Erzähler zu horchen glaubt, der nicht
selten in poetischen Flug übergeht. Freilich bringt diese Stilistik
öfters eine Breite mit sich, die bei einer Neuauflage zu sichten
wäre, die wir aber bei der Bedeutsamkeit gerade der stilisti-



- 397 —

«eben Kunst des Werkes nicht zu hoch anschlagen wollen. Die
von Gregory befolgte Absicht in der Darstellung bewirkt, dass

die meisten gelehrten Details und Anführungen fast zwanglos
und in deutscher Übersetzung in den Text eingefügt werden ;

dagegen sind einzelne besonders wichtige oder schwer zugängliche

Stellen als Anmerkungen in der Ursprache wiedergegeben.
Inhaltlich unterscheidet sich das Werk von den meisten

heutigen Einleitungen dadurch, dass es anscheinend auf die
..spezielle Einleitung" das wenigste Gewicht legt und diese als
„Kritik der Schriften" erst an letzter Stelle auf dem verhältnismässig

minimalen Umfange von SS. 646—787 bringt. Dieses
wird aber dadurch ermöglicht, class in dem grundlegenden ersten
Teile, der „Kritik des Kanons" (S. 26—401), alles, was gewöhnlich

bei den kanonischen Schriften immer wieder über Bezeugung

derselben bei den Kirchenschriftstellern u. s. w. vereinzelt
erwähnt wird, nach den Zeitaltern und Schriftstellern im
Zusammenhang vorweg seine Darstellung findet, so dass es bei
der Kritik der Schriften im wesentlichen ausgeschieden bleibt.
Z. B. finden wir die Zeugnisse des Papias über die Evangelien
hintereinander erörtert (S. 122—131). — Der IL Teil (S. 402
bis 579) enthält als „Kritik des Textes" die Textgeschichte, die
z. B. B. Weiss aus seiner Einleitung als nicht dahin gehörend
ausschaltet. Wie im I. Teile die Voraussetzungen in Buch- und
Verkehrswesen, so werden hier diejenigen für das Entstehen
der Handschriften, dann ihre Hauptklassen und -Exemplare
geschildert, zuletzt die Textformen in den Lesebüchern und
Übersetzungen. Auch hier werden Erörterungen über unechte
und zweifelhafte Stellen wie Markusschluss, Ehebrecherin bei
Johannes, Komma Johanneum vorweggenommen (S. 623 ff.), so
dass sie in der Kritik der Schriften überflüssig werden.
Grundsätzlich steht Gregory in der letzteren auf einem durchaus
freien, aber doch sehr vorsichtigen und vermittelnden
Standpunkte. Gerade im letzten Teile erkennen wir zu unserer Freude,
wie eben die „Kritik" ihm das pectus theologicum nicht
genommen hat; man lese hierfür die Charakteristik des
Johannesevangeliums (S. 780). Sehr schön sind auch die ausführlichen
Dispositionen der Hauptbriefe.

Wir empfehlen das bedeutende Werk nachdrücklich den
wissenschaftlich interessierten Kreisen der altkatholischen
Kirchen. G. M.



— 398 —

H. Gunkel: Die Wirkungen des Heiligen Geistes nach der
populären Anschauung der apostolischen Zeit und der Lehre
des Apostels Paulus. 3. unveränderte Auflage. Göttingen.
Vandenhoeck & Ruprecht, 1909. 109 S. Mk. 2. 80.

Dass dieses Erstlingswerk Gunkels die 3. Auflage erlebt,
ist ein Beweis für seine andauernde Bedeutung und Brauchbarkeit

bei der exegetischen und dogmengeschichtlichen Forschung,
um so mehr, da sie wegen fortgesetzter Nachfrage als
anastatischer Nachdruck erscheint, ohne die inzwischen erschienenen

Arbeiten über denselben Gegenstand wesentlich zu
verwenden, obwohl Gunkel sie als wertvolle Ergänzungen und
Weiterführungen anerkennt. Die bleibende Eigenart von Gunkels

gelehrter Abhandlung besteht in der Stellung des Problems,
wonach nicht die Lehre und Spekulation über den Geist,
sondern die Wirkung des nvsv;ia zu untersuchen ist. Dies geschieht
zuerst für die urapostolische Zeit und dann besonders eingehend
für den „Pneumatiker" Paulus. Die Berichtigung und
Weiterführung seiner Darlegung sieht Gunkel nicht in der
Untersuchung der pneumatischen Wirkungen vom Beobachter aus,
sondern in dem Nachfühlen derselben, wie sie in dem
Erlebenden selbst sich vollziehen. Dann wird sich auch eine
richtige Würdigung der wirklichen Pneumawirkungen zu allen
Zeiten der christlichen Kirche ergeben. G. M.

Friedrich Haack: Die Kunst des XIX. Jahrhunderts. Band V
von W. Lübke's Grundriss der Kunstgeschichte. 14. Aufl. Mit
27 Kunstbeilagen und 394 Abbildungen im Text. Esslingen
a. N. 1909. XIV, 539 S. Geb. Mk. 10. —.

An der Hand des Haackschen Werkes können wir in Wort
und Bild verfolgen, dass die religiöse Kunst, wenn sie auch
nicht mehr, wie im Mittelalter, die einzige ist, doch auch noch
im 19. Jahrhundert ihre Bedeutung hat, und dass gerade die
hervorragendsten Meister in dieser Periode sich mit ihr
zeitweise beschäftigt haben. Als erstem religiösem Bilde begegnen
wir einem Christus am Kreuz von Pierre Paul Prud'hon (Louvre
in Paris), das in erschütternder Weise die Qualen des leidenden
Erlösers zum Ausdruck bringt. Der segnende Christus von
Thorwaldsen °ibt in edelster Einfachheit den Heiland der Müh-



— 399 —

seligen und Beladenen wieder. Eine ausführliche Behandlung
finden die sog. Nazarener und der ihnen wesensverwandte Peter
Cornelius, der mit seinem jüngsten Gericht in der Münchener
Ludwigskirche vertreten ist. Von dem Romantiker Julius Schnorr
von. Carolsfeld finden wir die Wiedergabe eines Beispiels aus
seiner herrlichen Bilderbibel. Die Kunst Joseph von Führichs
und Eduard von Steinles wird eingehend charakterisiert und
durch Bilder veranschaulicht. Von der älteren Düsseldorfer
Schule ist mit einem religiösen Motive nur der Maler J. W.
Schirmer vertreten. Von den spezifisch religiösen Malern der
damaligen Zeit, den Brüdern Andreas und Karl Müller, Ernst
Deger und dem Madonnenmaler Ittenbach, ist leider nichts
erwähnt. Ihre Arbeiten in der Apollinariskirche zu Remagen und
eine Reihe von Tafelbildern (z. B. die Emmausjünger in der
Remigiuskirche zu Bonn) hätten wohl eine Würdigung verdient.
Die pathetische Art Michael Munkacsys und die eben so kraftvolle

als innige Auffassung und Darstellung Eduard von Geb-
harts werden erläutert und durch Proben anschaulich gemacht.
Anselm Feuerbachs ergreifende BewTeinung Christi sehen wir
in einer guten Abbildung, und ihre künstlerischen Qualitäten
werden mit beredten Worten analysiert. Die englische Malerei
ist durch J. E. Millais vertreten, von dem ein lebendiges, etwas
naturalistisch gehaltenes Bild aus der Kindheit Jesu reproduziert

ist. Von den neuern deutschen Künstlern finden wir zunächst
Hans Thoma mit einer hier zum ersten Male veröffentlichten
Studie. Gerechte kritische Bedenken formaler und perspektivischer

Natur können gegenüber seiner auf Herz und Gemüt
gerichteten Auffassung nicht weiter aufkommen. Die Flucht
nach Ägypten von Wilhelm Steinhausen zeichnet sich mehr
durch landschaftliche Schönheit aus. In zwei Bildern lernen
wir weiterhin den früher viel angefeindeten Fritz von Uhde
kennen. Den Schluss der Bildwerke auf religiösem Gebiete
machen die Kreuzigung und Christus im Olymp von Max Klinger.
Die erstere ist eine monumental wirkende Schöpfung mit
hervorragenden seelischen Momenten, während das zweite Bild
trotz schöner Einzelheiten in seiner Gesamtauffassung anfechtbar

erscheint. Die kirchliche Baukunst ist etwas spärlich
behandelt, indem nur Ste. Madeleine in Paris, die gotische Votiv-
kirche von Ferstel in Wien und die Christuskirche in Dresden
besprochen sind. — Die Reproduktionen sind fast sämtlich gut



— 400 —

ausgefallen ; die Kunstbeilagen besitzen zumeist einen hohen
Grad von Vollendung. Wegen ihrer mit Objektivität, Sachkunde
und sittlichem Ernste geschriebenen Darstellung darf die
Kunstgeschichte von Haack mit Recht durchaus empfohlen werden.

D.

A. Hausrath : Jesus und die neutestamentlichen Schriftsteller.
I. Band. Berlin 1908. 700 S. Mk. 6.

Einer der gründlichsten Kenner neutestamentlicher
Verhältnisse übergibt uns an seinem Lebensabende in dem
vorliegenden Werke das Fazit seiner Forschung mit dem Wunsche,
„seine schliessliche Überzeugung klar zu formulieren und was
in ihm selbst so lange im Flusse war, ans Trockene zu ziehen".
Es ist eine populäre Bearbeitung von Vorlesungen, die H. von
1862—1906 hielt, er will darum auch keine Streitschrift, sondern
ein Lesebuch für Religionslehrer, Prediger und vor allem
gebildete Laien darbieten. So ergab sich fast von selbst die
Einkleidung des neutestamentlichen Schrifttums in die Form einer
Literaturgeschichte, wie sie neuerdings häufiger versucht wird.
Dass hierbei gerade Hausrath nach seiner Eigenart verfährt,
macht sein Werk um so interessanter: Nicht in trockener
Aufzählung und Charakteristiken gehen die Verfasser und deren
Schriften an uns vorüber, sondern alles ist verwoben in eine
glänzende Darstellung, die eben so geistreich als voll religiöser
Wärme ist. Nicht nur die Schriften selbst, sondern auch deren
Voraussetzungen in Personen und Zeitverhältnissen finden ihre
Würdigung, und das sind nicht die unwichtigsten Teile des

Buches, die auch dem Gelehrten manches Neue bieten, z. B.
der Abschnitt über die messianische Bewegung in den
Judenvierteln, an die sich eine Darstellung der damaligen jüdischen
Apokalyptik anschüesst. Dass der Verfasser des „Paulus"
(1872) neben der grundlegenden Person Jesu diesen Apostel in
seinem Werke abschliessend würdigt, erscheint uns besonders
wertvoll. Wenn H. grundsätzlich mit der modernen Theologie
fortgeschritten ist, so werden doch auch anders Gesinnte die
Art nur billigen können, womit er in der Vorrede seine
Aufgabe dahin bezeichnet, „die relativ sicheren Äusserungen Jesu
in einen für uns noch verständlichen Zusammenhang zu bringen,
ohne einen modernen Pragmatismus hineinzutragen Je ge-



— 401 —

wisser es sich hier um die heiligsten Erinnerungen der Menschheit

handelt, um so verkehrter wäre es, dieselben in einen
willkürlichen Zusammenhang einzuspannen."

Die Verlagshandlung hat das Werk in Druck, Papier und
Buchschmuck prachtvoll — ganz für moderne Leser — ausgestattet.

Möge es, wie es will, recht viele dieser Leser mit Liebe zu
Jesus Christus und seinem Werk erfüllen oder zu ihm zurückführen.

G. M.

H. Hubert et M. Mauss: Mélanges d'histoire des religions.
Paris, F. Alcan, in-8°, 236 p., 1909, 5 fr.

Ce livre doit être lu et étudié par quiconque ne connaît
pas encore parfaitement l'histoire comparée des religions, les
méthodes pratiquées pour arriver à cette connaissance, les

sources dans lesquelles il faut puiser, le genre de discussions
auxquelles les spécialistes se livrent pour tâcher d'élucider ces
matières. Il est impossible de les dédaigner aujourd'hui; les

esprits mystiques qui s'imaginent que leur foi aveugle, si

vive qu'elle soit, suffira à convertir les incrédules et à

préserver du doute les croyants, se trompent considérablement.
Plus que jamais il faut bien savoir pour bien croire, et surtout
pour croire fermement: scio cui credidi.

Ce n'est pas que ce volume traite à fond toutes les
matières relatives à l'histoire des religions. Non. Il ne touche qu'à
quelques parties : la nature et la fonction du sacrifice, l'origine
des pouvoirs magiques, l'idée du temps dans la religion et
dans la magie. Ce sont là des questions restreintes. Mais les

auteurs, directeurs-adjoints à l'Ecole des Hautes-Etudes (Paris)
et collaborateurs de M. E. Durkheim, sont particulièrement
compétents, et leurs travaux sont très instructifs. Ceux qui en

prendront connaissance en auront vite la preuve.
Impossible d'entrer ici dans les détails. Je voudrais seulement

signaler deux points importants: 1° la gravité de ces
matières et la lumière qu'elles jettent sur la question religieuse
en général et sur la question chrétienne en particulier; 2° leurs
difficultés, l'arbitraire et les désaccords qui régnent encore
entre savants sur nombre de points, et par conséquent, la
prudence avec laquelle ces points doivent être étudiés soit

Revue intern, de Théologie. Heft 66, 190C. 26



— 402 —

par les théologiens de métier, soit surtout par les dilettantes
en théologie.

D'abord, l'importance de ces études. Bon gré mal gré, il
faut compter avec les cinq faits suivants: 1° le fait des
conceptions que les populations primitives, ou du moins les plus
anciennes que nous connaissions, se sont faites de Dieu, de
la religion, des rites, des sacrifices, des mythes, des pouvoirs-
magiques, des formules de prières, des miracles, etc. ; 2° le fait
que ces conceptions se sont transmises de générations en
générations, et qu'elles ont servi à l'instruction et à l'éducation
religieuses de l'humanité; 3° le fait que les esprits plus
clairvoyants et plus élevés ont épuré ces notions primitives, éliminant

ce qui leur paraissait inacceptable, et tendant par cette
épuration et cette élimination à une spiritualisation de toutes
ces matières; et cela surtout chez les Juifs, dont le monothéisme
devait nécessairement provoquer une simplification des choses
religieuses, bien que, de fait, ils aient illogiquement conservé
des rites étranges, dus à la « dureté de leur cœur » 1) ; 4° le
fait que J.-C. a perfectionné l'œuvre des prophètes, et que l'esprit

du christianisme est, avant tout, un esprit de sanctification

par la spiritualisation des sentiments et des actes ; 5° le
fait que cet esprit du christianisme, loin d'avoir conquis le
monde, a été étouffé en partie par les traditions payennes qui
lui ont survécu et qui régnent encore dans un grand nombre
d'esprits. En sorte que, à la lumière de l'histoire comparée des
religions, il est facile de nous rendre compte de la marche
religieuse de l'humanité, et de la période de civilisation dans
laquelle nous vivons actuellement.

Ensuite, plusieurs des spécialistes qui traitent ces
matières y introduisent de telles subtilités que, pour renverser la
scolastique, ils lui substituent une autre scolastique, qui ne
paraît ni moins arbitraire, ni moins méticuleuse. Qu'on lise,
par exemple, les contradictions qui se sont élevées entre
Robertson Smith et les deux auteurs du présent volume au
sujet du totem sacrifié, et aussi entre MM. Toutain, Durkheim,
S. Reinach, etc. (p. Xl-XIV). Pour nos deux auteurs, le sacrifice

du soma, qu'ils ont considéré comme un sacrifice agraire
et qui est, disent-ils, un parfait sacrifice du Dieu, ce sacrifice

') Voir, par exemple, p. 21-32.



— 403

n'est pas le sacrifice d'un végétal cultivé, mais celui d'une
plante choisie entre toutes, qui symbolise toutes les plantes.
« Ce que nous disons du sacrifice du soma, ajoutent-ils (p. XIV),
est aussi vrai du sacrifice du hikuli, ou peyote chez les Hui-
chol, les Tarahumare du Haut-Mexique et les anciens Aztèques.
Nous pensons donc que le sacrifice du Dieu remonte, dans
l'histoire de la civilisation, un peu plus haut que le point d'où
nous semblions le faire partir. Mais il est précisément très
remarquable que ces sacrifices de dieux, assez barbares, n'aient
rien du sacrifice totémique, puisque ni le peyote, ni le soma
ne sont des totems. » Bref, certaines pages de ce volume ne
sont pas faciles à comprendre, et nous n'étonnerons sans doute
pas les auteurs en demandant plus de preuves, plus de lumière
et de simplification. E. M.

P. Imbart de la Tour: Les origines de la Réforme. T. Ier.

La France moderne. T. II. L'Eglise catholique, la crise
et la Renaissance. Paris, Hachette, in-8°, 572 et 592 p.,
1909, 15 fr.

Le savant professeur de Bordeaux explique ainsi son but:
«Comme la Révolution, le protestantisme est un des plus
grands faits de notre histoire. Il ne cesse de s'imposer à la
pensée et nous ne saurions le mieux connaître qu'en étudiant
ses origines. Qu'a été la Réformation française Quelles causes
l'ont provoquée? Dans quels milieux a-t-elle paru d'abord?
Quels furent son esprit premier et ses transformations
ultérieures? Comment l'idée a-t-elle donné naissance à une
doctrine, cette doctrine à une Eglise, cette Eglise à un parti? Par
quels moyens ce parti a-t-il cherché à s'emparer de la France?
Pourquoi la nation est-elle restée catholique? Que représentait
la religion nouvelle et quelle influence a-t-elle eue sur notre
histoire? Sa défaite a-t-elle marqué, dans notre civilisation, un
progrès ou un recul?» (p. Vili).

A dire vrai, ces questions sont loin d'être nouvelles, et les
réponses contradictoires qui y ont été faites sont connues.
L'intérêt de l'ouvrage n'est donc que dans la façon dont l'auteur
cherche à justifier son opinion. Tout d'abord, il écarte comme
explication «insuffisante» les griefs contre le catholicisme et
contre la tyrannie pontificale. Effectivement, celui qui verrait



— 404 —

dans ces griefs la cause unique de la réforme, se tromperait
gravement. Mais celui qui n'y verrait pas une cause réelle, se
tromperait également. L'auteur ne semble-t-il pas être, au fond,
de ces derniers, lorsqu'il dit: «La tyrannie pontificale? Mais
jamais elle n'avait pesé aussi légèrement sur le régime
intérieur des Etats ou des Eglises. Le grand péril pour l'unité
chrétienne n'était plus l'excès de la centralisation mais la
naissance du principe national. En tout cas, ce sont les pays
où l'ingérence de Rome était la plus active, Italie, Espagne,
France, qui sont restés catholiques : ce sont ceux où elle était
la moins fréquente, Angleterre, Allemagne du Nord, Scandinavie,

qui se sont brusquement détachés. » Cette explication
me semble très superficielle et même très erronée. Les pays
dits latins sont restés attachés à Rome, parce qu'ils étaient
déjà trop dégénérés, trop asservis, pour pouvoir secouer le
joug; ils aimaient la main qui les flattait et les caressait en
les corrompant; leurs princes et leurs propres faiblesses les
ont maintenus sous l'étiquette «catholique» ou plutôt «papale»,
pour des raisons de politique, d'intérêt, et non de conscience.
Dans les pays qui firent la rupture, il y avait plus d'esprit
d'indépendance, plus d'énergie de caractère, plus de connaissance

de la vraie doctrine chrétienne, et la prétendue «légèreté»
de la tyrannie pontificale était encore trop lourde pour être
tolérée par un Luther et par ceux qui étaient de sa trempe.
La centralisation et l'absolutisme de la papauté a donc été une
cause de la Réforme ; mais il faut reconnaître qu'elle n'a pas
été la seule, non plus que le relâchement des mœurs du clergé
et l'humanisme. Il y en a eu d'autres encore, et l'auteur a bien
raison de les rechercher. Avec une parfaite modestie, il ne
donne pas ses opinions comme décisives, il est de ceux qui
cherchent avec probité, et qui sont disposés à se contrôler et
à se reviser sans cesse. Suivons-le donc dans les étapes qu'il
parcourt, non pas jusqu'à ce qu'il appelle «l'établissement de
la paix religieuse en France » — nous sommes très loin de
cette prétendue paix religieuse —, mais jusqu'à la situation
religieuse actuelle, résultat des efforts et surtout des fautes
soit des protestants, soit des catholiques, soit des indifférents
et des libres-penseurs qui veulent faire de leur irreligion une
nouvelle religion, la religion du vide et du zéro.

Le livre Ier est consacré à l'absolutisme, le IIe à la renaissance

économique, le IIIe à l'évolution sociale. Les lecteurs



— 405 —

remarqueront particulièrement ce que l'auteur, étudiant la
structure interne de l'Etat, dit du principe chrétien, du principe

féodal et du principe romain ; aussi ce qu'il dit de l'Eglise
perdant peu à peu ses libertés et devenant monarchique, ce

qu'il dit du clergé, de la noblesse, de la bourgeoisie, des
classes populaires, des écoles, des universités, de la Renaissance,

etc.
Le T. II est encore une Introduction, mais une Introduction

qui trace ses lignes d'approche avec une grande précision
et qui se prépare à serrer de près son sujet. Le T. III traitera
de fEvangélisme, le T. IV de Calvin et de VInstitution
chrétienne. N'y aura t-il pas un Ve volume? Quoi qu'il en soit,
l'ouvrage est d'une grande envergure, et si les volumes annoncés
sont faits avec la même érudition et le même esprit que les
deux premiers — comme je n'en doute pas —, il méritera une
très grande attention.

Le T. II est une superbe étude sur le XVe siècle et sur les
premières années du XVIe. Dans le livre Ier, l'auteur montre
aux prises le principe national que les peuples veulent réaliser,
et le principe théocratique que la papauté veut maintenir et
fortifier. De là une crise aussi formidable qu'inévitable. Les
chapitres sur le gallicanisme et le concile de Pise (1511) sont
particulièrement intéressants. Le livre II sur les Abus décrit
«l'anarchie organique», le désordre des bénéfices, la fiscalité
et la crise morale. On y voit la décadence de l'épiscopat, des

évêques moins religieux que courtisans et hommes de guerre,
la décadence du clergé séculier et surtout de l'institution
monastique, leurs désordres, l'affaiblissement de l'élément spirituel.
Donc la nécessité d'une réforme est évidente. Suit (Livre III)
la description de la Renaissance, culture nouvelle, humanisme

payen et chrétien. Le livre IV traite de Léon X et de la
Renaissance religieuse, des réformes projetées et toujours éludées

par la papauté. Certains critiques concluent à l'opposition de
la réforme et du catholicisme. Ils se trompent. Les meilleurs
catholiques ont toujours réclamé la réforme ; mais la papauté,
très anticatholique sous ce rapport, les a toujours annihilés.
Il en sera de même au XVIe siècle, il en est de même
actuellement, et il en sera toujours ainsi jusqu'à ce que la papauté
italienne qui gouverne, disparaisse. E. M.



— 406 —

Henry E. Oxenham: Histoire du dogme de la Rédemption;
trad, de l'anglais par J. Bruneau. Paris, Bloud, in-16, 4 fr.,
1909.

Ne pas confondre l'auteur avec F. Nutcombe Oxenham,
qui, lui aussi, de protestant s'était fait catholique-romain, puis
était redevenu anglican et est mort dernièrement. Henry O.

est mort dans le catholicisme romain en 1888. Il était disciple
de Newman, et la longue introduction qu'il a écrite en tête de
son volume sur le développement du dogme, n'est qu'un écho
des confusions de son maître. Quant à l'étude qui fait le fond
du volume, elle est conçue naturellement dans le même esprit,
qui est erroné, mais elle a aussi des parties positives, des
textes de Pères, dont on peut profiter et tirer d'utiles
conséquences.

Je n'insiste pas sur l'Introduction, nos lecteurs sachant
déjà combien le newmanisme est inacceptable. Le traducteur
est, lui aussi, newmaniste, et il a cru devoir annoter dans le
même sens certains passages, pour renchérir encore. Ses autorités

sont malheureusement plus que discutables : la Revue
(inconnue certainement à M. Bruneau, de Brighton, Etats-Unis)
a suffisamment réfuté les erreurs de MM. Battifol, Rivière, Pourrat,

Labauche, Allo, ainsi que les méprises de Brunetière au
sujet du Commonitorium de Vincent de Lérins.

Deux mots sur le volume même. Ce n'est, dit l'auteur, «ni
une œuvre de controverse, ni un traité de dogme», mais une
« étude historique » sur le Dogme de la Rédemption, en ce sens
qu'il ne précise ni n'explique l'essence même de ce dogme,
mais qu'il expose les évolutions de la théologie, ou plutôt les
variations et les contradictions des théologiens sur ce point.
Ces contradictions sont énormes. L'auteur fait même l'aveu
suivant: «De nombreuses excroissances ont poussé sur cette
doctrine de la Rédemption au cours des âges, spécialement à

l'époque de la Réforme, et quelques-unes en ont changé le

caractère au point de la rendre méconnaissable ». Le but d'Oxen-
ham a donc été excellent : décrire l'origine et le progrès de

ces excroissances, dans le but « de les retrancher radicalement
de la tige primitive qu'elles étouffent» (p. 13). C'est le but que
poursuivent les anciens-catholiques depuis près de quarante
ans: séparer le vrai dogme chrétien de la théologie, à l'aide



— 407 —

du critérium catholique bien compris, et rétablir ainsi la vraie
foi catholique dans sa pureté primitive, en la libérant des fausses

explications théologiques qui en ont été données dans le cours
des siècles.

Le volume d'Oxenham est précieux en ce sens qu'il signale,
par des textes positifs, les explications d'Irénée, d'Origène et
des autres docteurs qui les ont plus ou moins suivies, puis
celles d'Augustin, de Maxime, de Jean Damascène, d'Anselme,
de Thomas d'Aquin, de Scot, etc. Il ne dissimule pas les
contradictions de tous ces docteurs. En sorte que, pour le lecteur
expérimenté, il est clair que toutes ces opinions plus ou moins
arbitraires ne sont que des systèmes théologiques, sans aucune
valeur dogmatique stricte, donc libres et qui peuvent être
repoussées par quiconque en est scandalisé. C'est ce que l'auteur
fait à l'égard des théologiens de la Réforme, auxquels il en
veut terriblement, à titre d'ancien frère ennemi. Il ne remarque
pas que les explications de la «substitution vicaire», de la rançon
à payer au diable, etc., sont beaucoup moins acceptables. Il
donne des indications utiles sur les motifs de l'incarnation tels

que les ont compris Malebranche, Arnauld, Tournély, Legrand,
Robbe, Massiot ; aussi des indications sur le sacerdoce et le
sacrifice de J.-C, d'après les explications de Plowden (p. 286),
de Klüpfel et Dobmayer (p. 291), de Klée, de Günther, de Baader,
•de Pabst, voire même de Mgr Gay! Quel choix!

L'auteur montre ses bonnes intentions et sa piété, surtout
dans son dernier chapitre sur «les harmonies de la Rédemption »

(p. 302-347). Malheureusement, tout cet exposé est un fouillis,
et les lecteurs qui désirent connaître, non pas ce qu'ont pensé
les théologiens, mais ce que le Christ a enseigné sur la
rédemption, sur la justification, sur le salut, sur les conditions
d'entrée dans le royaume de Dieu, ceux-là, dis-je, doivent être
bien déçus, pour ne pas dire scandalisés, de voir des vérités
si simples dénaturées, ou tout au moins si mal expliquées par
les partisans du platonisme, ou de l'aristotélisme, ou du
scolasticisme, ou de tout autre système. L'auteur appelle ces
fantaisies «histoire du dogme de la rédemption», il devrait dire:
histoire de la théologie de la rédemption, ou encore: histoire
des opinions plus ou moins fantaisistes de quelques théologiens
au sujet de la rédemption; opinions dans lesquelles Rome a

péché et dogmatisé ce qui lui a plu, et cela, non par science,



— 408 —

mais par simple abus de pouvoir. Ce n'est ni de l'évolution
du dogme, ni de la tradition universelle, mais de la théologie
purement scolastique et de mauvais aloi. E. M.

Dr. Max Pohlenz: Vom Zorne Gottes. Eine Studie über den
Einfluss der griechischen Philosophie auf das alte Christentum.
Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1909. 156 S. Mk. 5.

Der Verfasser dieser Arbeit (Heft 12 der Forschungen zur
Religion und Literatur des Alten und Neuen Testamentes) ist
Professor der klassischen Philologie in Göttingen. Es kann
vom Standpunkte der objektiven Wissenschaft nur begrüsst
werden, dass auch nicht zünftige Gelehrte sich der Aufklärung-
theologischer Fragen zuwenden. So darf man von vornherein
erwarten, dass in der vorliegenden Untersuchung das uralte
Problein .,de ira dei" zunächst nach der philologischen Seite
hin eine genaue Erörterung erfährt. Nicht weniger sorgfältig
ist aber die als Grundlage dienende Darstellung der klassischen
und nachklassischen philosophischen Auffassung über die Affekte
beziehungsweise Affektlosigkeit Gottes bei den Griechen und
Römern. Den Nachwirkungen dieser Auflassung wird mit Bezug
auf den Zorn Gottes zunächst im späteren Judentum und im
Neuen Testamente, dann aber besonders bei den griechischen
und lateinischen Kirchenschriftstellern bis ins 3. Jahrhundert
nachgegangen; die betreffenden Stellen sind meist im Urtext
angeführt und sinngemäss erklärt. Ein besonderer Abschnitt
untersucht die Auffassung der Affekte Christi in demselben
Zeiträume, um die Rückwirkung dieser Ansichten auf die Beurteilung

der Affekte Gottes im 4. Jahrhundert zu gewinnen. Eine
nicht unwichtige indirekte Beweisreihe bilden die Affekte in
der christlichen Polemik gegen die Heidengötter, worin die
heidnischen Gegner des Christentums mit ihren eigenen
Anschauungen widerlegt werden.

Es ist unbedingt anzuerkennen, dass die gelehrte und von
grosser Belesenheit in der altchristlichen Literatur zeugende
Arbeit einen wichtigen Beitrag zur behandelten Frage und
nicht zum geringsten zur Erleichterung der exegetischen
Auffassung über den Zorn Gottes im Neuen Testamente liefert.
Hervorzuheben ist noch der klare Aufbau der ganzen
Darstellung. G. M.



409

***: Que penser de la Bible? par un groupe de prêtres
catholiques. Paris, E. Nourry, 3 vol. in-12, 1908, fr. 8.

Ces prêtres modernistes paraissent résolus à poursuivre
leur œuvre, malgré les anathèmes de Rome. Pie X a beau les
déclarer hérétiques, ils se disent catholiques; il a beau leur
fermer la bouche, ils parlent. Et comment Voici trois volumes
lancés d'un seul coup. La Commission biblique fondée par le

pape a beau accaparer les questions d'exégèse, ces exégètes
intrépides et savants exposent leurs objections et leurs
solutions. Rome les traite de destructeurs ; ils s'obstinent à se
considérer comme des sauveurs. Ils veulent sauver la Bible et la
révélation biblique, en l'expliquant. Tout d'abord, en lisant les
contradictions signalées par eux, on est effrayé, effrayé surtout
de la faiblesse des réponses données jusqu'ici par la masse des

théologiens. Puis, en réfléchissant sur les explications qu'ils
proposent, on se sent finalement rassuré. Telle sera, croyons-
nous, l'impression des lecteurs attentifs.

Du moment que la Bible est un livre écrit par des hommes,
et par quels hommes, et dans quels temps, et dans quels
milieux! il faut, en effet, comprendre l'inspiration biblique autrement

que ne l'ont comprise les théologiens qui, sous prétexte
qu'elle était un livre «divin», l'ont représentée comme pure
de toute erreur, parfaite, etc. Les exégètes modernistes
cherchent à séparer l'humain et le divin, ou plutôt, ils déclarent
erroné ce qui leur paraît erroné, et ils indiquent ce qui reste
debout. «Supériorité de la Bible au point de vue de préceptes
sociaux sur les autres livres de la même époque. Sublimités
de quelques parties. Que de sages préceptes au-dessus de tout
ce qui se pratiquait alors (p. 183)! Où perce l'influence divine,
c'est que ces lois étaient les plus parfaites parmi celles que
les Juifs pouvaient supporter. Ces lois, supérieures à celles des
autres peuples, ont formé une république plus sagement réglée»
(p. 186). Toute cette question de l'inspiration biblique relève,
au fond, de la question de la Providence et de la manière
dont il faut concevoir que Dieu créateur a dirigé le monde.
Là est la base.

Et puis, il faut faire la part du style oriental et du milieu
oriental. Ainsi l'Apocalypse même s'éclaire (p. 204). Bref, il y
a des «traces évidentes de l'action divine» (p. 205). «Laissons



— 410 —

à la Bible ce qui en fait un livre à part, un livre que la main
des hommes n'eût pu complètement produire. Les auteurs y
résolvent plus de problèmes, y font naître plus de sentiments
religieux, y répandent une morale plus pure, y énumèrent plus
d'actions sublimes qu'on ne le fit jamais dans aucun ouvrage
où paraît la seule conception humaine. Mais ne confondons pas
cette partie divine avec le roman et les scories repoussantes
qui sont dus à l'esprit de l'écrivain livré à lui-même. Nous

pouvons rester catholiques sans tout admirer » (p. 208). Très juste.
Tel est aussi l'esprit des Tomes II et III. « L'Evangile

couvert par les noms de Matthieu, Luc et Marc s'appuie sur toute
une génération qui s'est convertie et qui a souffert. En
dégageant l'or de l'alliage, les données certaines d'avec la
légende, travail compliqué mais possible, on atteint des assises

inébranlables, au moins pour le simple bon sens » (II, 278). Il
faut méditer surtout les articles suivants: «Les synoptiques
sont bien du temps qui suivit la mort du Christ, du moins dans
les grandes lignes (p. 279-282). Les évangiles, quant à la
substance, nous sont parvenus intacts (p. 283-287). Vérité substantielle

des évangiles; les auteurs n'ont été ni dupes ni menteurs»
(p. 287-304). L'historicité des Evangiles est donc sauve.

Le T. Il s'ouvre par un premier chapitre intitulé: Droit
de l'Eglise à interpréter les Livres saints. Comme on sait que
l'Eglise romaine entend par droit d'interprétation le droit de

retrancher et d'ajouter au gré de son arbitraire ou plutôt de

ses intérêts mondains et de ses ambitions politiques, on
s'attendait, en lisant le titre de ce chapitre, à une explication
sérieuse et à une démonstration en règle. Hélas déception
complète. L'auteur se borne à une exposition (en dehors du

sujet) de sa foi, à lui, «en la divinité de l'Eglise catholique».
Naturellement, «catholique» et «romaine» sont pour lui
synonymes. D'une part, il affirme la divinité de J.-C. Très bien.
Mais autant il met de zèle, ailleurs, à saper la preuve des

prophéties messianiques, autant ici (p. 24) il recourt à des

preuves d'une faiblesse extrême. D'autre part, ses prétendues
preuves de la divinité (sic) de l'Eglise catholique sont plus
faibles encore (p. 26-30). Et à peine a-t il terminé cet exposé
pitoyable qu'il commence, dans le chapitre II, à énumérer les
obscurités de la Bible « que l'Eglise ne peut résoudre » (p. 34).
Elle ne peut les résoudre, mais peut-elle les interpréter L'auteur

ne s'explique pas.



— 411 —

Il y a présentement, dans l'Eglise romaine, des théologiens
simplistes qui raisonnent ainsi: Il n'y a que deux choses dans
la religion chrétienne: l'Eglise et la Bible. L'Eglise, c'est le

catholicisme; la Bible, c'est le protestantisme. Or le protestantisme

est faux et le catholicisme seul est vrai. Donc plus nous
amoindrirons la Bible et exalterons l'Eglise (romaine), plus nous
serons chrétiens

Je n'ose dire que l'auteur soit simpliste à ce point. Mais
à voir son double zèle à glorifier son Eglise (dont il n'ignore
pourtant pas les fautes) et à déchirer les trois quarts des pages
de la Bible, on pourrait le penser. Dans plusieurs chapitres
du T. II, il se donne les apparences d'un chicaneur à la
recherche des plus minutieux détails pour en tirer des arguties.
Voltaire serait content.

Le T. III traite de l'inspiration, de sa nature, de son
étendue et de ses conséquences. Il distingue les décisions de

l'Eglise d'avec les bulles des papes et les opinions des théologiens

du Vatican. Il pratique l'exégèse large, expose des
principes de solution et d'accommodement, notamment celui-ci:
Prendre chaque partie de la Bible dans le sens que l'auteur
avait en vue (p. 145-157), et cet autre: Etant donné le genre,
le style oriental de la Bible, il convient d'y faire très large
place à l'allégorie (p. 130-145). En somme, le Christ et le
christianisme restent debout. Les incertitudes ne détruisent pas les
certitudes. La science ne fortifie pas la superstition, mais elle
fortifie la foi. L'Eglise universelle ne doit pas être confondue
avec «le parti d'intransigeants théologiens qui, refusant de

combattre en face l'érudition contemporaine, se dédommagent
en étouffant, à coups d'autorité, tout essor d'indépendance dans
le clergé français. On voudrait, par l'intimidation des consciences,
forcer même les prêtres portés aux aspirations modernes, à

défendre des citadelles désemparées, des batteries démantelées.
Les troupes refusent de marcher à la défaite».

Telle est la déclaration finale de l'auteur. Il va de soi que
plusieurs opinions exposées dans ces trois volumes sont
discutables, pour ne rien dire de plus; mais, au total, la lumière
qui se dégage de l'ensemble peut être utilisée au profit de la
vérité. Les modernistes français d'aujourd'hui n'ont pas dit leur
dernier mot dans ces trois volumes. De plus habiles, et non
moins véridiques, viendront ensuite, espérons-le. E. M.



— 412 —

Prof. J. Fr. von Schulte: Lebens-Erinnerungen, III. Band.
Geschichtliche, soziale, politische und biographische Essays.
Nachträge zu den Lebens-Erinnerungen. Giessen, E. Roth,
Mk. 6, geb. 7. 50.

Peut-être ce volume est-il plus intéressant encore que les
deux premiers. Outre que c'est toujours la même méthode
objective, le même souci de l'exactitude minutieuse, le même
choix du mot propre, le même besoin d'aller droit aux choses,,
d'écarter du récit ou du portrait toute inutilité, en un mot d'être
historien et juriste à la fois, je veux dire correct de fond et
de forme, c'est, en outre, dans les questions traitées, une plus
grande variété ; c'est aussi quelquefois un retour très instructif
au passé, par exemple : l'Empire du moyen âge d'après sa

signification sociale et politique, l'Etat féodal et l'Etat
moderne, etc. Ce sont aussi des questions d'histoire élucidées avec
cette sûreté de coup d'œil qui est propre à Schulte; par
exemple: n° 9. Pour l'histoire de la politique ultramontaine;
n° 11. Le mariage civil et le pape Benoît XIV; n° 12. Le
mariage civil et le concile de Trente; n" 13. Le mariage civil,
l'Etat et l'Eglise; n° 14. Les traditions cléricales dans la noblesse
allemande catholique.

Les biographies surtout attirent l'attention. Presque toutes
sont des portraits en pied. Quelques-unes sont exécutées avec
une richesse d'informations qui ne s'arrête que devant
l'indiscrétion. Il suffit de citer les noms de Léon XIII, d'Antonelli,
des cardinaux Franchi, Rauscher, Schwarzenberg, Simor, Mel-
chers, Ledochowski, que l'auteur a presque tous connus
personnellement. Et Haneberg, et Ketteler, et Martin de Paderborn
méritent aussi une mention spéciale. Et les hommes d'Etat comnu-
Windthorst, Bismarck, Caprivi, sont aussi en relief particulier.
Les anciens-catholiques s'attacheront surtout aux études sur
Wessenberg, Reinkens et Dœllinger.

Bref, les trois volumes en question constituent une œuvre
rare; véritables archives pour servir à l'histoire politico-ecclésiastique

de l'Allemagne pendant les cinquante dernières années.
Chaque page est pleine de choses et chaque chose a sa valeur.
Nous exprimons au savant auteur notre admiration et notre
gratitude. Que Dieu le garde longtemps encore dans sa verte
vieillesse, et que son admirable intelligence nous fasse jouir



— 413 —

•encore, par des publications nouvelles, des trésors qu'elle a
accumulés pendant les longues années de sa vie laborieuse.

E. Michaud.

Third Congress for the History of religions, Oxford 1908.
Oxford, Clarendon Press, 2 vol., gr.-8°, 21 s. net.

Le premier de ces congrès internationaux a été tenu à

Paris en 1900, le second à Bâle en 1904, le troisième à Oxford
en 1908. Les actes de ce dernier sont contenus dans les deux
volumes en question ; trois ou quatre sont en allemand, sept
ou huit en français, tous les autres en anglais. C'est une énorme
et très précieuse contribution pour servir à l'histoire des

religions, depuis celles des peuples non civilisés jusqu'au christianisme

inclusivement. On y trouve des documents historiques
sur l'origine psychologique de la religion, sur les évolutions
de la notion de Dieu et de la religion dans l'Inde, en Perse,
en Egypte, chez les Sémites, en Australie, en Grèce, chez les

Romains, chez les Celtes, chez les Druides, chez les Germains,
chez les Slaves, chez les anciens payens de la Russie, etc.;
sur le totémisme, sur l'astrolatrie, sur le culte des rois, sur la
religion des prophètes hébreux, sur le culte des morts en

Egypte, sur les formules magiques et les noms sacrés au Japon
et en Egypte, sur la magie religieuse, sur certains rapprochements

entre le judaïsme et le christianisme, surtout entre le
bouddhisme et le christianisme, etc.

Je mentionnerai la belle étude de M. Paul Oltramare, quoique
trop abrégée, sur la psychologie religieuse dans le bouddhisme
(H, 67-69) ; ce qui y est dit de la conversion, des états
mystiques et surtout de la prière, peut encore être profitable à

nombre de chrétiens. C'est dire qu'on peut et qu'on doit
aujourd'hui envisager le paganisme sous un aspect tout autre
qu'il y a cinquante ans. La note de M. Camerlynck sur le
Nirvana (II, 66) est aussi très intéressante. C'est une nouvelle
preuve de la modification des idées, à mesure qu'on étudie de

plus près l'ethnographie, l'histoire des mœurs, des religions et
des langues.

Certes, nous sommes encore loin du but poursuivi. Que
de discussions et même de contradictions sur des points que
l'on croyait presque éclaircis! Il faut lire, sous ce rapport, la



— 414 —

savante étude de M. Toutain sur l'histoire des religions et le
totémisme (II, 121-131). Il faut donc chercher de nouveau là
où l'on croyait avoir trouvé. Aussi M. Goblet d'Alviella a-t-il
eu raison d'insister sur les conditions à remplir et sur les
sciences à connaître comme préliminaires et auxiliaires pour
l'histoire comparée des religions (II, 365-379). Non qu'il faille
nous écraser sous la quantité des détails d'érudition relatifs à

chaque peuplade, à chaque milieu, à chaque époque; mais ces
connaissances sont nécessaires pour arriver à une simplification

nécessaire, exacte et non arbitraire. Il faut admettre, dit
M. G., «l'idée que, sous toutes les divergences religieuses, il
y a une certaine unité de principe et de lois. Cette renaissance,
en une forme abstraite et rajeunie, de l'ancienne doctrine d'une
religion naturelle, n'est faite pour déplaire ni à ceux qui, dans
n'importe quel culte — et leur nombre grandit, s'il faut en
juger par des manifestations comme le Congrès des religions
de Chicago — voudraient dégager de toutes ces divergences
la loi même du progrès religieux, ni à ceux qui, sans appartenir

à aucune confession déterminée, rêvent d'enrôler la
religion dans une croisade pour un peu plus de tolérance et de

fraternité parmi les hommes» (p. 379).
Les théologiens chrétiens trouveront dans ces deux volumes

des études, ou de simples notifications, qui piqueront sans
doute leur curiosité. Et d'abord, la magistrale Adresse de M.
W. Sanday sur l'état actuel de la littérature chrétienne (II,
263-282) ; l'étude de M. Loofs sur la descente du Christ aux
enfers '290-301); celle de M. Peabody sur l'eschatologie du
N. T. (305-312i; celle de M. E. Dobschiitz sur l'eschatologie
dans l'Eglise primitive ('312-320) ; la note de M. H. Camerlynck
sur le tombeau du Christ au Khanhyar, à Srinagar (Cachemire) ;

dans cette note il est dit que l'on se méfie d'une mystification,
« bien que la version anglaise présente un ensemble de faits
qui s'expliquent et se complètent, ont enfin toute l'apparence
de la vérité» (p. 353)! Il faut mentionner aussi les Remarques
de M. Alphandéry, bien que trop compliquées et insuffisamment

claires, sur le type sectaire dans l'hérésiologie médiévale
latine (p. 354-357); la très savante étude de M. Söderblom
(Upsala) sur la place de la trinité chrétienne vis-à-vis des
trinités bouddhiques, égyptiennes et autres (p. 391-410).

On remarquera aussi la critique de M. Ch. Babut sur les
canons de Sardique (343). Nos lecteurs connaissent déjà les



— 415 —

objections de M. le professeur Friedrich contre leur authenticité,

et la thèse de l'authenticité soutenue par le professeur
Funk. M. Babut distingue, parmi ces canons, une série qu'il
appelle canons « romains » et qui ont été fabriqués à Rome,
et d'autres (les numéros 1, 13, 16, 18-19) qu'il croit authentiques.

J'appelle l'attention de M. Friedrich sur cette distinction
(II, 345-352). Etc.

Bref, la lecture attentive de ce savant et utile recueil
suggère maintes réflexions, notamment sur la ténacité avec laquelle
les masses, malgré la force évolutionniste qui en définitive
domine l'esprit humain, s'obstinent à conserver le plus longtemps
possible leurs vieilles traditions et leurs préjugés superstitieux.
Elles ont beau accepter une religion supérieure, elles
maintiennent, tout en la pratiquant, les usages de la religion
inférieure à laquelle elles sont cependant censées avoir renoncé.
C'est le manteau de l'Egyptienne Sabina, dont parle M. Guimet.
Cette dame était chrétienne, comme l'indiquent un poisson
d'ivoire et un vase de terre orné d'une croix avec « et « ;
mais elle avait un immense manteau de pourpre, tout semé de

groupes d'amours, avec cinq médaillons représentant la légende
d'Apollon (II, 302). M. Toutain rapporte aussi un fait curieux,
indice d'une mentalité intéressante qu'on retrouve ailleurs. 11

s'agit des Australiens primitifs. « Dans leur opinion, » dit M.
Toutain citant M. Frazer, « toute conception est ce que nous
avons l'habitude d'appeler une immaculée-conception ; elle a

pour cause l'entrée d'un esprit dans le corps de la mère,
indépendamment de toute union sexuelle. » M. Toutain voit à la
base de cette croyance l'idée de la transmigration du principe
vital immatériel, de l'âme (II, 124).

Malgré les différences des races, des climats, des milieux,
l'esprit humain est partout le même, et sous toutes les longitudes

il se répète sans se copier, se posant partout les mêmes
questions et y faisant pendant des siècles les mêmes réponses,,
jusqu'à ce qu'il remarque son erreur et sa naïveté.

E. Michaud.

J. Touzard: Le livre d'Amos. Paris, Bloud, in-16, 120p., 1909.

Ce petit livre d'Amos, qui ne contient que neuf chapitres, est
étudié sous tous ses aspects et dans tous ses éléments : le mi-



— 416 —

lieu dans lequel Amos vécut, les voisins d'Israël au temps de

Jéroboam II, le règne de ce roi; la personne d'Amos et son
ministère prophétique; le livre d'Amos (analyse, forme
littéraire, style, authenticité); la doctrine d'Amos: d'abord sur
Dieu ; le monothéisme, le titre de Dieu des armées ou Seigneur
des forces (soit le Tout Puissant), l'attribut de justice; ensuite
les rapports de Yahweh avec Israël, l'application de ces
enseignements au présent et à l'avenir d'Israël; enfin, toute la
partie bibliographique, qui est très riche, sans parler des notes
nombreuses qui accompagnent la traduction.

Parmi les éléments de ce poème, il en est qui n'ont pour
nous qu'un intérêt historique, notamment ce qui concerne l'état
d'Israël et des nations au VIIIe siècle. Les éléments proprement
religieux nous touchent davantage: l'élément de justice en
Dieu et dans la marche du monde. Cette notion, à raison même
de son spiritualisme et de son universalisme, prépare le
christianisme. «On peut dire en revanche », ajoute M. Touzard, «que
les enseignements fondamentaux de l'Epître aux Romains
(culpabilité des Gentils dans la violation de la loi naturelle; égalité

des Juifs et des payens en présence des grandes exigences
de la conscience humaine ; illusions de ces Juifs auxquels la
Loi tient lieu de tout le reste ; vanité des antiques promesses
lorsqu'ils sont infidèles à leur vocation, etc.) ne sont que h
développement en droite ligne de la prophétie d'Amos. Avec
St. Paul, le petit prophète du VIIIe siècle enseigne encore aux
chrétiens de tout l'univers que les privilèges clés peuples et
des races ne sont rien au regard de la justice divine, s'ils n'ont
pour fondement une meilleure intelligence et une plus exacte
pratique des lois de la justice et de la morale. Les enseignements

d'Amos sur la religion intérieure jouissent d'une égale
perpétuité. Pour les vrais chrétiens comme pour lui, ni la
splendeur des liturgies, ni la fréquentation des temples, ni la

multiplicité des rites et des offrandes, ne peuvent justifier une
âme dont le premier souci n'est pas d'écouter les appels au
bien que Dieu lui fait sans cesse entendre. »

Oui, Dieu est sublime dans ce petit poème: il parle à un
berger comme à un roi ; il parle même à un berger contre un
roi: « J'enverrai le feu dans la maison de Hazaël»; il se fait
entendre dans la solitude, dans la pensée, dans la droiture et
îa simplicité de la conscience ; il parle au prophète libre, et



— 417 —

non au prêtre officiel qui se laisse éblouir par la splendeur
des cérémonies et qui n'a pas le courage de déclarer à Israël
qu'il est dans une mauvaise voie ; il fait entendre l'appel divin,
non dans une grande vision comme pour un Isaïe ou un
Ezéchiel, mais dans une simple parole intime qui retentit au fond
de l'âme du berger ; et cette parole saisit cet enfant du désert
comme saisit le rugissement du lion qui vient de chercher une
brebis du troupeau: «Le lion rugit, qui ne serait effrayé?
L'Eternel parle, qui ne prophétiserait?» E. M.

G. Tvrrell: Suis-je catholique? Examen de conscience
d'un moderniste. Paris, E. Nourry, in-12, 263 pages, 1908,
fr. 3. 50.

Le cardinal Mercier a voulu glorifier et exalter l'encyclique
Pascendi (8 septembre 1907), et il a publié à cette intention
un Mandement de carême pour l'année 1908. Il y a attaqué
le modernisme en général, et personnellement M. Tyrrell, dont
il a fait un disciple de Dœllinger «l'apostat»!

M. Tyrrell a répliqué en vengeant Dœllinger et en se

justifiant, tantôt avec une ironie très mordante, tantôt avec
une argumentation très serrée. Quelques exemples :

« Eminence, c'est au Catéchisme que vous demandez votre
théorie de l'Eglise. En effet, c'est une source d'information
plus commode que la tradition, les Pères, les conciles et l'histoire

du dogme. Mais est-elle aussi sûre?» (p. 30)— «Le Royaume
du ciel et les moyens d'y parvenir; le but idéal et la force
divine pour l'atteindre, voilà tout l'Evangile. Plût à Dieu que
ceux qui cherchent à faire de l'Eglise une école de subtiles
controverses, qui confondent la révélation avec la théologie,
la foi avec l'orthodoxie théologique, fussent pénétrés de cette
vérité ; ceux, dis-je, qui décrètent l'excommunication et la perte
éternelle des âmes, au nom de problèmes qui dépassent
l'intelligence humaine et n'ont aucun rapport avec la vie
spirituelle ; ceux qui font dépendre le salut cle formules qu'ils ne

comprennent pas eux-mêmes, et qui, à les examiner de près,
sont vides de sens. Comme il serait à désirer que Votre
Eminence s'en tînt à ce sommaire du christianisme et n'enlevât
pas d'une main ce qu'elle donne de l'autre! Mais il est trop

Kevue intern, de Théologie. Heft 66, 1SI09. 27



— 41S —

évident que vous considérez l'Eglise comme chargée non de
prêcher l'Evangile ainsi que son Maître, mais d'enseigner In
théologie, ce que son Maître n'a jamais fait » (p. 34).

Les passages de cette finesse et en même temps de cette
profondeur abondent clans ce volume. Aux yeux du docte
cardinal, quiconque n'est pas avec Rome est protestant; donc
Dœllinger, les anciens-catholiques, les Eglises grecques, etc.,
sont protestants! «Théologie très simple, réplique M. T., et
très commode à l'usage des premiers communiants, mais
vraiment un peu sommaire » (p. 95). « Lorsque je vois Votre
Eminence découvrir du protestantisme chez Dœllinger et par
conséquent chez moi, je ne puis m'empêcher de me demander si
vous savez du protestantisme autre chose que ce que peuvent
vous en apprendre les caricatures populaires qui ont cours
chez les catholiques» (p. 113). Et encore: «En fait de
théologie dogmatique, je puis, sans me vanter beaucoup, affirmer
que Rome ou Louvain n'ont pas grand'chose à m'apprendre.
Ce n'est peut-être pas beaucoup dire» (p. 119). «Les derniers
défenseurs de votre exégèse disparaîtront avec cette génération
ou la suivante. Y accrocher l'ancre de l'Eglise est aussi
dangereux que d'attacher une embarcation à une baleine. La
baleine plonge et avec elle le canot. Ce système aura autant
de valeur historique d'ici à quelques années que la légende
d'Eve et du serpent ou que celle du déluge» (p. 163).

Cette réfutation du cardinal scolastique et médiévaliste

par M. T. est, je crois, la meilleure œuvre de ce dernier. Je
voudrais en citer la plupart des pages, je dis «la plupart»,
parce que quelques-unes me paraissent manquer de courage
et de logique, par exemple celles où il explique pourquoi il
refuse de se séparer de Rome, de cette même Rome dont
cependant il sape les fondements. Ces pages 232 et 233
où il veut « rêver son rêve qui n'est peut-être pas très éloigné
des kalendes grecques » — mais qui aussi l'est peut-être beaucoup

—, me semblent peu dignes de M. T. Mais passons.
D'autre part, que de vérités précieuses dans ce petit volume

On y trouvera une explication du modernisme, ou plutôt
des diverses manières d'envisager le modernisme, explication
très sûre (eh. XIII-XVI1I). Que l'auteur me permette de lui
avouer qu'une des joies que j'ai éprouvées en lisant son
volume, a été d'v retrouver de nombreuses thèses ou observations



— 419 —

déjà publiées par moi dans mes petits volumes de 1872 et
1873, et aussi dans maints articles de cette Revue. Preuve
frappante du chemin qu'ont fait depuis trente ans, et surtout
depuis quinze ans, les idées anciennes-catholiques. Certains
esprits, réfléchissant sur les mêmes questions, émettent à leur
insu des solutions à peu près identiques, en suivant des chemins
parallèles sans le savoir ; tant est grande la force de la vérité,
quand on la cherche sans parti pris

La place me manque —¦ et je le regrette beaucoup —
pour citer les propres paroles de M. T., mais j'indiquerai
quelques-uns des points en question: 1° ses griefs contre le concile
du Vatican, qui a manqué de liberté, qui a violé la tradition
catholique et qui n'a été accepté que passivement et
insuffisamment par une partie de l'Eglise seulement (p. 83-86). Les
anciens-catholiques ne patient pas autrement, lorsqu'ils disent
avec Strossmayer que « les décrets du Vatican pour autant
qu'ils expriment l'intention des absolutistes ne valent pas le

papier sur lequel ils furent écrits » (p. 92). ¦— 2° La mentalité
romaine «appuie sa certitude fataliste et énervante sur des

promesses divines qui sont deux fois moins claires et moins
fortes que celles dans lesquelles le judaïsme se confiait et qui
ui promettaient la perpétuité; promesses toujours conditionl-
nelles et qui sont annulées par la présomption qui les viole »

(p. 212). — 3° Les ultramontains actuels n'ont rien du
catholicisme ancien; « la conception catholique et sociale de l'autorité
a disparu de la conscience ultramontaine » (p. 103). « On aura
beau torturer l'exégèse, on ne parviendra pas à sauver la thèse
ultramontaine de la nouvelle théologie» (p. 166). —¦ 4° Le
système rornain actuel est fondé sur la scolastique; or les
démonstrations de la science actuelle, les faits, impossibles à

ignorer aujourd'hui, concernant l'origine et la composition du
V. et du N. T., l'origine de l'Eglise chrétienne, de sa hiérarchie,

de ses dogmes, le développement progressif de la papauté,
l'histoire de la religion en général, créent un obstacle contre
lequel la synthèse de la théologie scolastique doit nécessairement

se briser (p. 121). Le fait d'enchaîner l'Eglise aux idées
du moyen âge l'a réduite à l'état de spirituelle impuissance où
elle se trouve à l'heure actuelle. Il faut que la hache attaque
la racine même de l'arbre ; le mensonge initial qui a poussé
des rameaux s'est développé en un système de mensonges qui



— 420 —

se soutiennent tous les uns les autres» (p. 217). Ce fait, cette
vérité palpable, les avons-nous dits et redits à satiété depuis
1872! — 5° Et cette papauté qui, au lieu de fortifier les frères,
n'a fait que scandaliser et diviser (p. 78) — 6° Et ce faux
catholicisme, qui aujourd'hui fait consister « toute la religion »

dans l'obéissance au pape, et cela, « non seulement pour les

laïques, mais pour les prêtres et les évêques » (p. 79) — 7° Et
cette papolâtrie qui tend à la définition de l'impeccabilité du

pape (p. 68-70) — 8° Et ces théologiens dont toute la science
consiste à assembler des mots « auxquels, si on les presse, ils
sont incapables de donner le moindre sens » (p. 87) — 9° Et
cette bureaucratie papale qui est en train de ruiner l'Eglise
romaine. L'indignation éclate. Rome se trompe quand elle s'imagine

qu'elle peut exiger respect et obéissance malgré ses
scandales et ses crimes (p. 202-205)! — 10° Et cette accusation de

protestantisme lancée à la tête des meilleurs catholiques par
ces ultramontains qui ne savent plus ni ce qu'est le protestantisme,

ni ce qu'est le catholicisme. Dœllinger, Tyrrell, les

anciens-catholiques, les modernistes, tous sont protestants
(p. 28-31, 111-115, etc.)! — 11° Que de fois n'avons-nous pas
proclamé la nécessité de dégager la vraie foi, le vrai dogme,
des opinions purement théologiques qui ne sont pas
essentielles, qui ne font que compliquer et enchevêtrer les questions,
développer l'esprit de chicane, etc. (p. 76-77)! — 12" Que de

fois n'avons-nous pas insisté sur la nécessité de prêcher la
révélation chrétienne, et non la théologie (191-193); de revenir
à la vraie mission de l'Eglise, à la vraie notion de son ministère,

lequel n'est nullement le gouvernement mécanique qui
règne aujourd'hui par ses prières mécaniques, par ses vérités
mécaniques, par sa grâce et son salut mécaniques, etc. ip. 216

à 221, 133-136). Etc.
Ce sont là des pages d'or, qu'il faut relire et faire lire.

L'ancien-catholicisme n'est pas autre chose que ce retour à la
simplicité sublime et divine du dogme primitif, c'est-à-dire des

enseignements et des préceptes du Christ ; retour qui exige non
pas la répudiation de la théologie scientifique, rationnelle,
édifiante, bienfaisante, vivante, mais la répudiation de la scolastique

malsaine et de toutes les superstitions enfantées par elle.
On s'est éloigné du christianisme parce qu'on l'a rendu
antinaturel et antirationnel; on y reviendra avec joie, dès qu'on



- 421 —

le reverra dans la beauté de sa divine simplicité, telle que le
Christ l'a révélée. Telle est notre conviction.

E. Michaud.

L. de la Vallée Poussin: Le Védisme. Paris, Bloud, in-16,
126 p.

Très bonne contribution à l'histoire des religions de l'Inde.
C'est un résumé, intelligent et indépendant, des travaux de
MM. Barth, Oldenberg et Henry.

La notion de Dieu doit être toujours de mieux en mieux
comprise. Connaître comment les premiers hommes l'ont conçue,
comment elle a évolué dans les esprits, chez les divers peuples,
et comment nous sommes arrivés à la notion actuelle ou plutôt
aux notions qui dominent de nos jours, est chose utile. On

peut ainsi apprécier les faiblesses de l'intelligence humaine,
ses erreurs, ses efforts, entrevoir les progrès qu'elle réalisera
encore, grâce à la connaissance toujours plus exacte que nous
avons de l'univers. Le problème est grandiose et difficile ; mais,
on le constate déjà, la vérité est en marche. La Bibliothèque
de l'histoire des religions fondée par l'éditeur Bloud, est appelée
à rendre de grands services sur ce point, et je reviendrai
certainement sur plusieurs de ses volumes.

Celui de M. de la Vallée Poussin, après avoir décrit
sommairement l'époque et les caractères des littératures védiques,
décrit la Divinité védique et notamment quelques dieux: Dyâns,-
Varuna surtout, Indra, l'Aurore et les Açvins, puis Rudra, Agni,
ainsi que le Soma et le Sacrifice. Tous ces dieux sont des

mythes. Que faut-il en penser? 11 est notoire que les hommes
ont cherché Dieu; qu'ils l'ont cherché dans les diverses parties
de l'univers, dans celles surtout qui leur paraissaient plus
importantes, plus influentes sur la vie humaine ; qu'ils ont ainsi
passé de l'astrolatrie à la zoolatrie et à l'anthropolâtrie;
qu'ainsi la notion de Dieu s'est épurée, élevée, moralisée ; qu'on
a aussi entrevu dans l'univers des forces hostiles, des
puissances malignes; qu'on s'est efforcé de les conjurer; que la
sorcellerie et la magie ont joué un grand rôle dans l'histoire
des religions; qu'une place considérable a été faite au démon ;

que le moment de la mort a été considéré comme plus important

encore que la vie même; de là ces rites funéraires et
toute une doctrine eschatologique.



— 422 -
Ces points de vue se retrouvent partout. Ils font partie

de l'esprit humain. La tâche présente est de les éclaircir
autant que possible par une philosophie scientifique toujours en
progrès, et par une religion toujours plus éclairée. Donc après
le védisme, le brahmanisme, le bouddhisme, la réforme zoroas-
trienne, le Confucianisme, les croyances chinoises et japonaises,
le judaïsme, le talmudisme, le mahométisme, etc. Après toutes
ces analyses objectivement et sérieusement faites, une synthèse
historique et philosophique s'imposera. E. M.

Petites Notices.
* Denifle und Weiss, O. P. : Luther und Luthertum in der

ersten Entwicklung, IL Band. Mainz, Kirchheim, in-8°, 514 S.,

Mk. 7, 1909. — Les préparations de la Réformation, les
doctrines luthériennes dans leur premier développement, l'esprit
du luthéranisme, ses sources, ses actes, tels sont les principaux
sujets traités dans ce volume, qui est l'œuvre du P. Weiss. On
connaît déjà l'érudition des auteurs, mais on connaît aussi avec
quelles tendances abusives ils s'en servent. Ce n'est plus de

l'histoire, c'est de la lutte confessionnelle, et de la pire,
absolument envenimée. Tout le monde aujourd'hui est d'accord sur
la nécessité d'une réforme au XVI" siècle, ainsi que sur les
fautes inévitables commises par les réformateurs et les contre-
réformateurs; aussi les luthériens s'appliquent-ils présentement
à améliorer leur œuvre. Ce que les contre-réformateurs auraient
de mieux à faire, ce serait de s'appliquer, eux aussi, à corriger
les fautes de leurs ancêtres. Que les uns et les autres répudient

donc leurs erreurs noblement, et la vraie réforme s'opérera

pour le bien de l'Eglise. Si Rome espère détruire le
luthéranisme, elle se trompe et brûle sa poudre inutilement. L'esprit
confessionnel est quelquefois bien aveugle et bien maladroit.

* F.-W. Farrar: La Vie du Christ; version française de

G. Secrétan; édition illustrée de cent planches hors texte et de

trois cents dessins historiques et géographiques. Neuchâtel,
Zahn, 15 livraisons à 1 fr. 35, 1909. — Les dernières livraisons
de cette vie monumentale du Christ ont paru, toutes imprimées

avec soin et illustrées avec une richesse rare. Nous avons



— 423 —

fait connaître, ici même (janvier 1909, p. 154-155), en quelle
estime nous tenons cette œuvre de diffusion populaire. Les
vrais chrétiens doivent non seulement lire la Bible et notamment

les livres du N. T., mais méditer les actes du Christ, tels
qu'on les a groupés dans les recueils appelés Vie de Jésus.
Celle de Farrar a été particulièrement distinguée, sans être
parfaite. M. Secrétan a rendu service aux populations de langue
française en la traduisant, et l'éditeur Zahn a bien mérité du
monde religieux et du monde artistique en la publiant et en
l'illustrant d'une manière aussi intéressante. A nous d'en
profiter personnellement et d'en faire profiter nos familles et notre
entourage. Nous nous plaignons des désordres sociaux
occasionnés par les mauvaises lectures; faisons mieux, répandons
activement et généreusement les livres qui peuvent réparer le

mal, en instruisant, en moralisant, en faisant réfléchir, en
développant la conscience, en idéalisant la vie, en consolant les

affligés, en fortifiant les faibles, en augmentant l'esprit de
fraternité religieuse parmi les hommes que tant de passions égoïstes
divisent. Omnes unum in Christo. E. M.

* H. Lauer: Geschichte der katholischen Kirche im Gross-
hersogtum Baden. Von der Gründung des Grossherzogtums
bis zur Gegenwart. Freiburg im Breisgau 1908. — Das Buch
ist besonders dadurch interessant, dass es zeigt, in welcher
Auffassung sich der jüngere römisch-katholische Klerus in Baden
— die ältere Richtung stirbt immer mehr aus — die
Kirchengeschichte zu eigen macht, und wie er dann dieselbe dem
Volke vermittelt. Es ist im allgemeinen der moderne
Ultramontanismus, wie er auch in Baden immer mehr zur Geltung
gekommen ist, der dem Werke seinen Stempel aufdrückt. Wer
einen Überblick haben will über die in verhältnismässig kurzer
Zeit sich vollziehende Entwicklung von Wessenberg bis zum
extremen Romanismus, kann ihn hier finden. Er überschaut
dabei einen Ausschnitt aus dem Bilde, das die abendländische
Kirchengeschichte im 19. Jahrhundert überhaupt bietet.
Verschieden allerdings wird das Werturteil ausfallen, das über
diesen Verlauf gefällt wird, und das von der Frage abhängt :

was ist katholisch? was ist ultramontan? Was der eine für eine

gottgewollte Besserung hält, ist dem andern eine Missbildung.
— An zwei charakteristische und folgenschwere Erscheinungen,



— 424 —

die dem Leser des genannten Buches entgegentreten, mag hier
erinnert werden : Kurzsichtigkeit, Übereilung und Missgriffe der
Regierung und der politischen Parteien, geschickt ausgenützt
von der ultramontanen Richtung, der sich im kirchlichen Interesse

auch solche Katholiken anschliessen, die innerlich nicht
ultramontan sind; anderseits konsequente Zurück-und Abstos-

sung der gemässigten Elemente, nachdem man sie genug
gebraucht hat. D.

* Arnold Harris Mathew : Francesca di Rimini, in Legend
and in History. London, D. Nutt. — This book is a valuable
little contribution to that intensely interesting question as to
how far Dante in his "Divina Comedia" has permitted his
poetical fancy to weave legend around, and thus obscure the
historical fact and actions of those '' two sud spirits. "—It is
marked by extreme accuracy in matters of detail which is
characteristic of so great a scholar as the author. It is written
with a double purpose; (1) as a statement of all that is actually
known concerning Polenta and Malatesta families and (2) in
the endeavour "to disentangle fiction from fact." The subject
with which the author deals is no new one, but one that has
engaged the pens of many commentators, volume upon volume
has been written, but with all these efforts very little light
has been thrown upon the question, but rather darkness ; therefore

he is to be congratulated upon the results of his labours
and accorded our thanks that he has given us a short,
interesting and useful history of the "Lords of Rimini" or "Ra-
vena" and a clear elucidation of the use which Dante has
made of that historical fact, the indivisible and perhaps natural
love which existed between Francesca di Rimini and Paolo
Malatesta. S.

* D. Eberh. Nestle : Einführung in das Griechische N'eue

'Testament. 3. umgearbeitete Auflage. Mit 12 Handschriften-
Tafeln. Göttingen 1909, Vandenhoeck & Ruprecht. 298 S. Brosch.
Mk. 4. 80, geb. Mk. 5. 40. —- Ein neuer Nestle! Wer hätte ihn
nicht schon längst erwartet! Nun ist er da mit all seinen
bekannten Vorzügen und einer nicht geringen Anzahl neuer
Zutaten und Verbesserungen. Die Fülle der seit der 2. Auflage
erschienenen Veröffentlichungen und festgelegten Tatsachen istf
wie das bei N. nicht anders zu erwarten war, aufs sorgfältigste



— 425 —

angeführt und verwertet. Besonders hervorzuheben ist, dass N.
auf das grosse Unternehmen von Sodens zur Feststellung des
neutestamentlichen Textes fortgehende Rücksicht nimmt und
sich mit ihm kritisch auseinandersetzt. Mag inzwischen eine
Reihe von Arbeiten die vorliegende Materie mehr oder minder
ausführlich behandelt haben (in Einleitungen u. a.), es bleibt
trotzdem das Urteil bestehen, dass wir sie nirgends so kurz
zusammengedrängt und doch so übersichtlich und wissenschaftlich

genau dargestellt finden als wie bei Nestle. Was aber vor
allem wohltuend berührt, ist die wie schon im Vorworte, so
im ganzen Werke hervortretende wissenschaftliche Bescheidenheit

des Verfassers, die ihn den Weg ruhiger Objektivität
gehen lässt, und so seine Arbeit erst recht wertvoll macht.

Im einzelnen sind behandelt : Die Geschichte des gedruckten

Textes seit 1574; die Materialien der neutestamentlichen
Textkritik: Handschriften, Übersetzungen, Schriftstellzitate;
Theorie und Praxis der neutestamentlichen Textkritik. Neu
hinzugekommen sind zwei Faksimile von Oxyrhynchus-Frag-
menten.

Wir empfehlen den neuen Nestle aufs nachdrücklichste
auch unseren des Deutschen mächtigen ausländischen Freunden.

- G. M.
* Otto Schiffers : Bismarck als Christ. Elberfeld, Verlag

der Buchhandlung der Evangelischen Gesellschaft für Deutschland,

1906. 151 S. Preis: geb. Mk. 2. 40. — Ist wahre Religion
inneres Erleben, so kann kaum etwas religiös anregender sein
als das Erfahrungszeugnis grosser Persönlichkeiten. Vom
Grössten, den neben Gœthe das 19. Jahrhundert kannte, ist
in der angekündigten Schrift mit grossem Geschick zusammengetragen

oder doch nachgewiesen, was über sein religiöses
Leben und Erleben bekannt ist. Möchten recht viele den
gewaltigen Staatsmann von dieser seiner innersten Seite kennen
lernen; bei der Verehrung, die sein Andenken auch von seinen
Feinden schon sich erzwungen, kann es für die Dauer nicht
ohne Wirkung sein, zu erfahren, wie dieser « Realpolitiker »

die höchste Realität Gottes erkannte, anerkannte und verehrte.
Das genannte Büchlein ist für diese Frage ein zuverlässiger,
trefflicher Wegweiser. E. K. Zelenka.

* Prof. A. Schinz: Anti-pragmatisme, Examen des droits
respectifs de l'aristocratie intellectuelle et de la démocratie



— 426 —

sociale. Paris, Alcan, in-8°, 1909, 5 fr. — L'auteur est un
audacieux, très franc. D'une part, il reconnaît à tout le monde,
même au philosophe, le droit d'être positif, de chercher ses

intérêts. Le pragmatisme qui se borne à cette recherche dans
le sens élevé, est donc bon. Mais, d'autre part, l'auteur remarque
qu'en Amérique et ailleurs, sous prétexte d'intérêts, on cherche
simplement à faire de la démocratie et à flatter le peuple: de

là une science populaire contre la science vraie et impersonnelle,

un art populaire qui corrompt le goût, une théologie-
populaire qui fausse la religion, et par conséquent aussi une
philosophie populaire contre la philosophie scientifique et

logique. C'est contre cette dernière, ou contre le faux
pragmatisme, qu'il s'élève avec énergie, en examinant le pragmatisme

et Vintellectualisme, le pragmatisme et le modernisme,
le pragmatisme et la vérité. Discussion serrée.

* Dr. Remigius Stölzle: Hermann Schell. Rede bei
Enthüllung seines Grabdenkmals. Kempten und München, Jos.
Kösel, 1908. 22 S. — Im Jahrgang 1908 (S. 389 ff.) kündigten
wir Kiefls Schell-Buch an und freuten uns seiner Treue für den
Toten. Inzwischen ist Stölzle mit seiner Gedächtnisrede ebenfalls

mutig an die Seite der Schell-Freunde getreten; er lässt
den sachlichen Streit unberührt, ihm gilt es nur, die Reinheit
der Absichten Schells ins rechte Licht zu setzen. Er zeichnet
dabei in glücklicher Weise ein packendes Bild der geistigen
Persönlichkeit Schells und gibt trotz der Kürze eine willkommene

Ergänzung auch zu Kiefls Schrift. Vielleicht — hoffentlich
ist das kleine Schriftchen die Brücke für recht viele vom
kirchenpolitischen Schlagwort « Schell » hinüber zur Kenntnis,
zum Verständnis, zur Wertschätzung des Mannes.

E. K. Zelenka.

* Theologischer Jahresbericht, 27ter B. 1907. (Krüger und
Kœhler): IV. Abt. Kirchengeschichte, bearbeit. von Werner,
Krüger, Vogt, Hermelink, Kœhler, Herz. Leipzig, Heinsius,
1908, gr. in-8°, 100S S. — Ce nouveau volume renferme une
telle abondance de renseignements que tout éloge est inutile.
Le seul défaut qu'on pourrait peut-être lui reprocher est la
trop grande quantité des divisions et des subdivisions, quantité

qui rend les recherches difficiles et lentes. L'ordre alpha-



— 427 —

bétique, avec quelques grandes lignes, simplifierait et rendrait
service.

* P. Tisserand: L'Anthropologie de Maine de Biran ou la
science de l'homme intérieure, suivie de la note de M. de B.
de 1824 sur l'idée d'existence (aperception immédiate, éd. Cousin).

Paris, Alcan, in-8°, 10 fr., 1909. — Quelques mois avant
de mourir (23 octobre 1823), M. de B. voulut refondre tous ses
écrits antérieurs dans une rédaction nouvelle et définitive, qui
constituât en quelque sorte son testament philosophique. U a
tracé le plan de cet ouvrage, qui devait avoir pour titre :

Nouveaux Essais d'anthropologie ou de la science de l'homme
intérieur. Mais la mort vint le surprendre avant l'exécution du
projet. Il avait divisé son étude en trois parties : Vie animale,
vie humaine, vie de l'esprit. L'auteur du présent ouvrage, M. T.,
a cherché à reconstituer dans ses traits essentiels cette grande
doctrine philosophique. Selon lui, la philosophie religieuse de
Maine de Biran, ce que Cousin appelle «son mysticisme», n'est
pas une «inconséquence» dans le développement de sa pensée;
elle en marque au contraire le couronnement naturel; on ne
peut expliquer les diverses manifestations de l'âme humaine
qu'en les rapportant à trois sources différentes : le sens
organique, le sens intime, le sens religieux. L'étude de la « Vie de

l'esprit», c'est-à-dire de la vie religieuse, qui tient le tiers de

l'ouvrage, est enrichie de nombreuses citations extraites de la
partie inédite du «Journal intime»; elle nous montre en Maine
de Biran un précurseur de Myers et de M. William James.

Cet ouvrage est suivi d'une nouvelle édition d'un fragment
important de Y Anthropologie publiée par Cousin, avec de
nombreuses incorrections, dans le tome III des Œuvres philosophiques

de Maine de Biran, sous le titre de Y« Aperception
immédiate».

Ouvrages nouveaux.

Chez Beauchesne (Paris, rue de Rennes, 117): A. D'Alès,
Dictionnaire apologétique de la foi catholique, 4e édition refondue,

5 fr. le fascicule in-4u; — M. Jugie, Histoire du Canon
de l'A. T. dans l'Eglise grecque et l'Eglise russe, in-16,



— 428 —

1 fr. 50; ¦— H. Ligeard, La théologie scolastique et la
transcendance du surnaturel, in-lt>, 1 fr. 50.

Fr. Maugé: Le rationalisme comme hypothèse méthodologique:
I. L'hypothèse rationaliste et la méthode expérimentale ; II.
La systématisation dans les sciences; ses conditions et ses

principes. Paris, Alcan, gr. in-8°, fr. 10, 1909. — (Discussion
savante et très serrée, intéressante pour les spécialistes.)

H. Ollion: La Philosophie générale de John Locke. Paris, Alcan,
in-8°, 482 p., 1909, 7 fr. 50. 'Très objectivement approfondi.)

A. Pfeiffer: Die neuen alttestamentlichen Perikopen der Ei-
senacher Konferenz. Exegetisch - homiletisches Handbuch.
Leipzig, Deichert, in-8°, 1909. — \ Religieux et savant.)

NB. — D'autres ouvrages ont été envoyés à la Direction,
mais trop tard pour pouvoir être étudiés ou mentionnés dans
cette livraison ; ils le seront dans la prochaine.


	Bibliographie théologique

