Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)
Heft: 66

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 388 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

K. BETH: Der Entwicklungsgedanke und das Christentum.
Gr. Lichterfelde-Berlin, Edw. Runge, 1909. 269 S., br. Mk. 3. 75,
geb. Mk. 4. 75.

Seitdem die Entwicklungslehre im Monismus und seinen
Abarten ungeachtet aller Nachweisungen wissenschaftlichen
Defekts nachgerade anfiangt, mit einem einseitigen Fanatismus
das positive Christentum fir abgetan zu erkliaren, wird es
immer notiger, dass letzteres auf den Plan tritt, um seine un-
verdusserlichen Gtiter zu wahren. Hierzu liefert die neue Ar-
beit von Beth (Professor der Theologie in Wien) einen ganz
hervorragenden Beitrag. Wir wiissten kaum ein Werk, das in
so knapper und doch so Kklarer, umfassender und objektiv-
ruhiger Art sich mit den einschlidgigen Fragen auseinander-
setzt und denselben bis in die letzten Konsequenzen nachgeht.
Beth steht auf dem grundsitzlichen Standpunkte, dass es eben so
verkehrt ist, den Entwicklungsgedanken in angeblichem Inter-
esse des Christentums a limine abzuweisen, als im falschen
Zugestdndnisse gegen den ersteren wesentliche Merkmale des
Christentums, die es zur absoluten Religion machen, preiszu-
geben. Wihrend die zwecklose mechanische Entwicklung,
richtiger Entfaltung, fir das Verstindnis des Christentums ab-
gelehnt werden muss, erfordert es die Pflicht wissenschaftlicher
Wahrhaftigkeit, die wirklich feststehenden Entwicklungstat-
sachen unter dem telischern Gesichtspunkte, wonach Gott die
immanente Ursache der Weiterentwicklung alles von ihm Ge-
schaffenen ist, tberall da in Beziehung zum Christentum zu
bringen, wo es sich auch hier um Tatsachen handelt, nicht
aber um Dinge, die lediglich in das Gebiet des personlichen
Glaubens fallen. Im Vordergrund steht hier die Entwicklung
der geschichtlichen Personlichkeit Jesu.



— 389 —

Wir sind sowohl dem Verfasser als insbesondere dem Ver-
lage dankbar, der auch mit dieser Neuerscheinung sich wieder
in den Dienst des positiven Christentums gestellt hat. G. M.

Bossuer: Correspondance, T. I*, 1651-1676. Nouvelle édition
(Urbain et Lévesque). Paris, Hachette, in-8°, 520 p., 1909.

Cette nouvelle édition, augmentée de lettres inédites et
enrichie de notes explicatives et d’appendices, fait partie de
la «Collection des grands écrivains de la France», publiée
par la maison Hachette. Cest dire qu’elle est magnifique de
toutes manieres: papier, typographie, rien ne laisse a désirer,
saut quelques lettres tombées pendant le tirage.

Les éditeurs ont bien fait d’adopter 'ordre chronologique,
qui permet de mieux suivre la pensée et la vie de Bossuet dans
leur évolution. Toutes les lettres publiées sont loin d’étre d'égale
valeur. Peut-étre est-il & regretter que leur orthographe authen-
tique ne soit pas maintenue.

Quoique la plupart soient manifestement travaillées, cepen-
dant le naturel de Bossuet s’y laisse voir. Il y parait, en effet,
trés sensible aux compliments: voir sa lettre au P. Bouhours
(n° 54, p. 232). 11 les fait d’ailleurs lui-méme excellemment:
par exemple, sa lettre au maréchal de Schomberg (n°5, p. 8-11),
celle a4 1'évéque de Laon (n° 32, p. 191), celle au cardinal
Altieri (n°® 73, p. 279-281). Quelquefois il veut faire de leffet
et n'évite pas le préciosisme: voir la lettre 4 une dame sur
la mort de son mari (n°® 13), voir surtout celle 3 Bussy-Rabutin
(m° 39, p. 203-206). Cette tendance le porte & 'exagération, et
il dit, par exemple: «La vraie lumiére de votre raison, c'est
qu'elle sait s’aveugler pour l'amour de Dieu» (n° 5, p. 10).
Maintes fois, son style tourne au discours, au solennel, a I’élo-
quence oratoire, plus encore que chez Balzac; il se monte et
se bat les flancs dans ses lettres au maréchal de Bellefonds.
Ses deux lettres a Louis XIV au sujet de M™e de Montespan
sont sur un ton épiscopal, presque directorial et royal (n°* 115
et 121). On sait qu'il n'aime pas les protestants et qu'il pro-
nonce le mot «hérétique» avec hostilité, tout en «travaillant
sans relache a faire quelque chose pour leur salut» (n° 130, p. 390).
Toutefois ses lettres a Paul Ferry sont pleines de respectueuse
condescendance.



— 390 —

Dans une lettre au maréchal de Bellefonds (n°® 92), il ana-
lyse avec une grande  perspicacité les illogicités et les du-
peries dans lesquelles nous tombons & notre propre sujet
(p. 312-314). On se demande si c’est au maréchal ou a lui-méme
qu'il adresse ces belles et rudes lecons. Quoi qu'il en soit, il
aurait dit s’en souvenir plus tard, en maintes circonstances, ot il
s’appliquait plus a redresser les torts d’autrui que les siens propres.

I.a lettre aux religieuses de Port-Royal (n® 21 ct 21 b7,
p. 84-146) est particulierement intéressante. Il faut y joindre
la lettre des religieuses au cardinal de Noailles, au sujet de
la publication de la lettre de Bossuet par le cardinal (Appen-
dice VIII, p. 433-440). Je regrette de ne pouvoir entrer dans
ce débat. Qu’il suffise de remarquer que Bossuet a cherché 2a
étre aussi insinuant que possible, en faisant ressortir qu'il ne
s’agissait pour les religieuses que d'une foi «<humaine» a I'égard
de faits non révélés. Mais il confond sans cesse I'Eglise et la
hiérarchie, comme si I'on ne pouvait repousser I'erreur du pape
sans attaquer 1'Eglise méme. Il ne veut pas qu'on dise qu’'ln-
nocent X «n’était pas théologien»: quelle induction «inju-
rieuse »| Etc. La lettre des religieuses est autrement serrée.
«I1 est difficile, disent-elles, de concevoir qu'une lettre sans
date, sans signature, sans marque d’authenticité, et qui, dans
une telle forme, ne ferait pas foi en justice, puisse étre allé-
guée comme faisant preuve de la doctrine qui a toujours été
enseignée dans votre diocése, étant évident qu’elle ne prononce
rien, sinen gue, sous M. de Péréfixe, on n'y exigeait point la
foi divine pour les faits tels que celui de Jansénius. Nous
sommes persuadées que, si M.l'évéque de Meaux vivait encore,
son respect pour le bref du pape Clément IX aux quatre €vé-
ques et pour la mémoire de M. de Péréfixe ne lui permettrait
pas de donner au public un écrit détruit par un si grand pape
et par une ordonnance du prélat méme qui 'avait engagé a le
composer » (p. 437).

Dans une lettre au maréchal de Bellefonds (n°® 103), Bos-
suet se montre gallican au sujet de la réception des bulles.
Dans une lettre a Paul Ferry, en juillet 1666, il dit que l'in-
faillibilité n’est que «dans tout le corps de I'Eglise catholique ».
Dans cette méme lettre (n° 23, p. 149-168), Bossuet explique
la doctrine catholique sur le mérite des ceuvres, sur leu-
charistie comme sacrifice, sur le culte des saints, etc. Ses expli-



-- 391 —

cations sont si adoucies que nombre de protestants les consi-
déraient comme un piege. Elles n’en sont pas moins précieuses
comme doctrine théologique. Bossuet remarqua que si son expli-
cation sur l'essence du sacrifice eucharistique differe de celle
de Bellarmin, il a néanmoins le droit de la maintenir, parce
que les explications des dogmes peuvent étre diverses et que
les plus simples sont les meillcures et ordinairement les plus
véritables (p. 180). Excellent.

On remarquera aussi quatre lettres de direction «a une
demoiselle de Metz» (n° 14 a 17); elles datent de 1659. Bos-
suet avait 32 ans; il avait assez peu d'expérience. Elles sen-
tent le lyrisme de la jeunesse, sont remplies d'exclamations,
de subtilités mitvres sur «le bien-aimé blanc et vermeil»,
d’apostrophes & 'amour et de beaucoup de verbiage mystique.
Bossuet y répeéete & plusieurs reprises les termes qu'il a repro-
chés plus tard a Fénelon: le néant de l'Ame, son rien, son
devoir de se perdre dans l'abime de 'amour incréé, etc. «O
Jésus, vous étes le tout comme Dieu; mais tout qui, pour
donner prise au néant en vous, vous &tes fait vous-méme néant
et avez ouvert la voie au néant, non seulement de se perdre
dans le tout, mais d'étre le tout par transformation ... Awmen,
amen» (p. 59). Si cette demoiselle a compris, elle était bien
intelligente. Il est probable qu’elle a demandé plus de préci-
sion; car dans la lettre suivante, Bossuet a précisé sa pensée
en quarante-et-un alinéas. C’est aussi du lyrisme; «pais mes
brebis» est traduit par «gouverne la discipline ». Les éditeurs
remarquent en note (p. 74) que l'évéque Baudry, de Périgueux,
regardait cette lettre comme une ceuvre de génie ox une ins-
piration spéciale de la grice. M. Baudry est l'auteur d'un vo-
lume sur le cceur de Jésus, qui est loin d'étre une ceuvre de
génie. Il serait peut-étre plus exact de dire simplement que
Bossuet a été jeune, méme dans son mysticisme,

E. MicHAUD.

A. Desmour: L’Eglise catholique et I'Etat sous la III° Ré-
publique (1870-1906). Paris, Alcan, in-8°, 635 p., 1909, fr. 10.

Cet ouvrage est en deux volumes; le premier va de 1870
a4 1889, le second de 1889 a 1906. J'ai déja parlé du premier



en son temps?!). Le second — celui dont il s’agit ici — n’est
pas moins intéressant; je dirais méme qu'il 'est davantage,
en ce sens qu'il se rapproche davantage de nous, qu'il nous
rappelle les choses vues et vécues auxquelles nous avons pris
part. Quoique déja passées, elles sont encore des actualités;
elles se survivent et se font sentir, méme vivement, dans le
présent. L'auteur apporte, dans son récit détaillé, toujours la
méme richesse d’information, sans toutefois étre minutieux ni
délayé; tout porte, tout a une valeur. C'est l'intelligence des
faits et le bon sens dans l'appréciation des situations.

Les cléricaux reprochent a M. D. d’étre anticlérical, comme
il leur reproche, a eux, d'étre cléricaux. Cette réciprocité
d’accusation est toute naturelle. Pour ceux qui, comme nous,
sont aussi profondément catholiques que profondément anti-
cléricaux, ils trouvent méme M. D. trés modéré dans son anti-
cléricalisme: car il pourrait faire ressortir davantage les dé-
sastres causés a la France en religion et en politique par le
parti clérical, Mais passons.

Il n’hésite pas a condamner !'«incurable duplicité» de
Léon XIII (p. 89), et il a raison: car ce pape, rusé diplomate
(et de la pire école), ne conseillait le ralliement a la république
que pour arriver a «s'emparer du pouvoir»; «aprés quoi, le
reste viendrait sans doute par surcroit» (p.93). C'est I'époque
du catholicisme social et de U'esprit nouvear. On voit mainte-
nant ce qu'on doit penser du «bon» Spuller: ce naif qui, épris
a bon droit de l'idée de la pacification, croyait pouvoir la réa-
liser avec les fanatiques cléricaux sous prétexte qu'ils étaient
Francais, n'a pas compris que ces cléricaux, quoique nés fran-
cais, étaient avant tout les serviteurs d'un monarque étranger
ou plutot d'un pape étranger — pape est encore plus domina-
teur que monarque —, et qu'ainsi il se dupait lui-méme. Les
résultats de cette naiveté et de cette duperie cofitent cher a
la France. On les touche du doigt dans le chapitre de Zarfufc
chez Orgon (1894.97): C'est la période de Casimir-Périer, de
l'antisémitisme et de l'affaire Dreyfus, de la banqueroute de
la science, de lillustre Félix Faure, du ministére Ribot et du
ministere Méline, etc. Il faut lire la description du péril cléri-
cal en 1897 (p. 161-167), et celle des efforts que les ministeres

Y Revue internationale de théologie, avril 1907, p. 393-395.



— 393 —

Waldeck-Rousseau, Combes et Clémenceau ont da faire pour
réaliser «la défense républicaine». C'est la guerre aux congré-
gations, le proces des assomptionnistes, I'affaire des fiches du
nonce. Puis #nvitus invitam dimisit (1903-1906): la loi de la
séparation. Je regrette que M. D. ne flétrisse pas l'injuste et
jésuitique article IV de M. Briand comme il le mérite. Il cons-
tate chez beaucoup de Francais une réelle déchristianisation,
sans avoir «<la naiveté de croire que la France entiére soit a
la veille d’en faire autant, ni qu’elle soit de longtemps capable
de se contenter de la libre-pensée » (p. 498). Rien de plus vrai.
Que faire? L’auteur n’a pas pour tdche de le dire. Mais n’est-
ce pas du bon sens de penser que la vraie rechristianisation
doit se faire par le vrai christianisme, et non pas par le faux
christianisme de la scolastique qui ne peut plus satisfaire ni
les esprits, ni les aspirations des nations? Aussi une réforme
chrétienne, fondée sur la vérité et non sur les falsifications
dogmatiques et disciplinaires qui ont perdu I'Eglise en Europe,
s'impose-t-elle plus que jamais non seulement en France, mais
dans toute I'Europe. E. Micuaup.

Richard ErnsT: Wie ich ein moderner Theologe wurde. Got-
tingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1908. 58 S. Mk. 1. 50.

Das Biichlein erzidhlt in Form von Tagebuchblittern die
innere Wandlung eines evangelischen Theologen, der aus einem
~orthodoxen“ Pfarrhaus stammend an verschiedenen Universi-
tdten mit den einzelnen theologischen Richtungen bekannt wird.
Dies verursacht ihm ein schmerzhaftes, aber ehrliches Ringen,
bis zuletzt der ,moderne Theologe“ in ihm zum Durchbruch
kommt. Die Schrift macht in ihrer Einfachheit den Eindruck
des wahren Erlebnisses, um so mehr, als sie (entsprechend dem
vielleicht pseudonymen Namen) von einem tiefen religiosen
Ernste durchweht ist. G. M.

P. Ferer: La Faculté de théologie de Paris (Epoque mo-
derne, T. VI, XVIII¢ si¢cle). Paris, Picard, in-8°, 1909, 7 fr. 50.

Ce nouveau volume de M. Féret est trés intéressant par
les détails nombreux qu'il contient sur certains actes de la



S <1 J—

Faculté de théologie de Paris, actes aujourd’hui peu connus et
qui cependant importent, si 'on veut se rendre un compte
exact des luttes du XVIII® siecle entre le Parlement, la Faculté
de théologie et la cour, au sujet du gallicanisme et de l'ultra-
montanisme, du jansénisme et du philosophisme. La Faculté
de théologie, qui était alors bien déchue, jouissait cependant
encore d’'une certaine célébrité. C'est ainsi, par exemple, qu'on
la voit consultée, en 1789, par des catholiques anglais qui dé-
siralient savoir si le pape posstéde a un degré quelconque juri-
diction civile et prééminence dans le royaume d'Angleterre.
En dépit des engagements de Henri II et de Jean-sans-Terre,
la Faculté répondit négativement (p. 140). De méme, des curés
espagnols la consultent, en 1782, pour savoir si le baptéme
anglican est valide et s'ils peuvent admettre dans 1'Eglise ca-
tholique des anglicans qui désirent y entrer (p. 164).

-Aussi la Faculté sattribuait-elle encore un grand crédit
dans le monde des lettres et de la philosophie. En conséquence,
elle lancait des censures contre les ouvrages qui lui parais-
saient erronés. Malheureusement, en indiquant ce qu'elle tenait
comme erreur, elle ne s’imposait pas la tidche de le réfuter:
l'autorité théologique et ecclésiastique condamne, mais ne dis-
cute pas! Aussi la plupart des écrivains condamnés, quand ils
¢taient encore vivants, passaient-ils outre avec désinvolture,
du moins généralement. Je dis «quand ils étaient encore
vivants », car la Faculté lancait quelquefois ses foudres sur les
morts, par exemple, en 1753, sur le potte anglais Pope, mort
en 1744 (p. 219-224). Le Pére Berruver était mort en 1758, et
la Faculté le censura en 1761 (p. 250).

D’autres fois, elle s'en prenait aux vivants. Elle censura,
par exemple, Marmontel pour son Bélisaire, en 1767; Vabbé
de Mably, en 1784, pour ses Principes de morale; 1'abbé Ray-
nal, en 1781, pour son Histoire philosophique et politique;
Rousseaun, pour son ZFEmile, en 1762; Montesquieu, en 1752,
pour son Esprit des lois, notamment pour les passages relatifs
aux climats et au prét a intérét (p. 213-218). Curieux sont
les détails relatifs a la condamnation de L'FEsprit, d’Helvétius,
en 1758 (p. 224-236). 1l faut voir aussi avec quelle condescen-
dance Buffon chercha a se défendre en 1751, et encore de
1778 a 1730, contre les soup¢ons des théologiens qui le croyaient
en désaccord avec la lettre de la Genése. Bufion s'attira ainsi



— 395 —

les louanges du célébre cardinal-prince de Rohan, 'homme au
collter (p. 212)!

On verra dans ce volume la lutte entre le Parlement et
la Faculté. C'était déja la mode de distinguer un gallicanisme
parlementaire et un gallicanisme théologique. Celui-la s'appli-
quait surtout & défendre les droits de I'Etat contre les empié-
tements de Rome. Celui-ci passait pour défendre les droits des
¢veéques et des fideles contre les empietements du pape. Comme
les évéques faisaient souvent leur cour a Rome, le Parlement
les rappelait a l'ordre. /nde ire. Les évéques et les religieux
cherchaient alors a discréditer le Parlement et ce qu'ils appe-
laient le gallicanisme «parlementaire». Une de leur tactique
¢tait d'accuser de jansénisme les membres du Parlement, accu-
sation qui les rendait toujours odieux a la cour et 4 Rome.
lLes jésuites et le parti ultramontain tiraient ainsi les marrons
du feu, ct surtout la libre-pensée et l'incrédulité. Au fond, les
laiques accusés de jansénisme étaient mille fois plus sérieux,
plus dignes et plus honnétes que les ¢évéques, les abbés de
cour et les cardinaux qui avaient nom Dubois, de Tencin,
de Rohan, etc.

Le bon M. Féret, qui a toujours un certain plaisir a atta-
quer '« hérésie janséniste », raconte cependant un détail typique
{p. 120) sur T’honnéteté janséniste. L’archevéque de Rouen,
M. Fuzet, n'étant encore que simple ecclésiastique, désirait que
M. de Pontmartin louat son volume sur «Les Jansénistes au
XVII¢ siecle», volume trés hostile a ces derniers. M. de Pont-
martin lui répondit: «J'ai vu a Paris les derniers survivants
de la secte(!), lorsque j'étais éléve du lycée St-Louis. Avec
les théologiens, je reconnais volontiers qu'ils se trompaient au
sujet de la liberté et de la grace. Mais je ne puis pas ne pas
confesser qu'au point de vue de la conduite chrétienne, ils
¢taient admirables et des paroissiens modeles: a la messe et
aux vépres, ils arrivaient souvent avant le clergé. Il m’est donc
impossible de partager votre maniere de voir et de le dire.
Comment voulez-vous que je parle de votre livre?» La legon
était bonne. Les simples fideles ont quelquetois plus de dignité
chrétienne que les futurs archevéques.

On trouvera en appendice dans cet ouvrage le Mémoire
des docteurs de Sorbonne a Pierre-le-Grand pour la réunion
des Eglises russe et latine, Mémoire ot il est dit que «la pri-



— 39 —

mauté de I'Eglise romaine n'’est pas un obstacle» i l'union
projetée; que «l'usage de l'autorité¢ du pape doit étre réglé
selon les saints canons, dictés par 'esprit de Dieu et consacrés
par le respect des premiers siécles; que la souveraine puis-
sance a été immédiatement accordée de Dieu au corps des
éveques, auquel le pape lui-méme est obligé d’obéir dans tout
ce qui vegarde la foi, I'extinction du schisme et la réformation
de I'Eglise; doctrine expressémient définic par nos conciles cecii-
méniques de Constance et de Bale...» Ces affirmations aujour-
d'hui font rire. Avec la commode doctrine de l'évolution, le
pape a évolué et il est devenu infaillible, le concile du Vatican
a évolué et les conciles cecuméniques de Constance et de Bile
ont cessé d'étre cccuméniques; ne sont-ils méme pas devenus
hérétiques sur certains points? Un abbé Rémy, couronné par
I’Académie en 1777 pour son Eloge de Michel I'Hopital, disait
du concile de Trente qu'il avait été une assemblée peu res-
pectable et que les papes Paul III et autres n'avaient été que
de vulgaires ambitieux (p. 271). Il va de soi que le prétre cou-
ronné par 1’Académie fut censuré par la Faculté de théologie.
Pouvait-elle faire autrement? Aujourd’hui la Faculté de théo-
logie de Paris n’existe plus, et la vérité marche.
E. Micuaun.

C. R. GREGORY: Einleitung in das Neue Testament. Leipzig
1909. Gr. 8°. 804 S. 10 Mk.

Nach den gewaltigen Vorarbeiten Gregorys auf neutesta-
mentlichem Gebiete muss eine systematische Einleitung, womit
er uns in dem vorliegenden Werke beschenkt, mit dem grossten
Danke der wissenschaftlichen Welt begriisst werden. Es ist,
wie wir das bei Gregory nicht anders erwarten konnen, eine
Arbeit, die die erstaunlichste Fiille von Material enthilt und
mit Gelehrsamkeit geséittigt ist, aber sie ist zugleich gegeniiber
den {iiblichen Einleitungen sowohl in Form als in Inhalt ganz
eigenartig. Die Darstellung wird auch in den schwierigsten
Partien mit grosser Kunst geradezu populdr gehalten, so dass
man stellenweise einem Erzédhler zu horchen glaubt, der nicht
selten in poetischen Flug iibergeht. Freilich bringt diese Stilistik
~ Ofters eine Breite mit sich, die bei einer Neuauflage zu sichten
wire, die wir aber bei der Bedeutsamkeit gerade der stilisti-



— 397 —

schen Kunst des Werkes nicht zu hoch anschlagen wollen. Die
von Gregory befolgte Absicht in der Darstellung bewirkt, dass
die meisten gelehrten Details und Anfiihrungen fast zwanglos
und in deutscher Ubersetzung in den Text eingefiigt werden;
dagegen sind einzelne besonders wichtige oder schwer zuging-
liche Stellen als Anmerkungen in der Ursprache wiedergegeben.

Inhaltlich unterscheidet sich das Werk von den meisten
heutigen Einleitungen dadurch, dass es anscheinend auf die
.spezielle Einleitung* das wenigste Gewicht legt und diese als
-Kritik der Schriften erst an letzter Stelle aut dem verhéiltnis-
missig minimalen Umfange von SS. 646—787 bringt. Dieses
wird aber dadurch ermoglicht, dass in dem grundlegenden ersten
Teile, der ,Kritik des Kanons* (S. 26—401), alles, was gewohn-
lich bei den kanonischen Schriften immer wieder iiber Bezeu-
cung derselben bei den Kirchenschriftstellern u. s. w. vereinzelt
erwahnt wird, nach den Zeitaltern und Schriftstellern im Zu-
sammenhang vorweg seine Darstellung findet, so dass es bei
der Kritik der Schriften im wesentlichen ausgeschieden bleibt.
Z. B. finden wir die Zeugnisse des Papias tiber die Evangelien
hintereinander erortert (S. 122—131). — Der 1I. Teil (S. 402
bis 579) enthalt als ,Kritik des Textes* die Textgeschichte, die
z. B. B. Weiss aus seiner Einleitung als nicht dahin gehérend
ausschaltet. Wie im I. Teile die Voraussetzungen in Buch- und
Verkehrswesen, so werden hier diejenigen fiir das Entstehen
der Handschriften, dann ihre Hauptklassen und -Exemplare
geschildert, zuletzt die Textformen in den Lesebiichern und
Ubersetzungen. Auch hier werden Erérterungen iiber unechte
und zweifelhafte Stellen wie Markusschluss, Ehebrecherin bei
Johannes, Komma Johanneum vorweggenommen (S. 623 ff.), so
dass sie in der Kritik der Schriften tiberfliissig werden. Grund-
sitzlich steht Gregory in der letzteren auf einem durchaus
freien, aber doch sehr vorsichtigen und vermittelnden Stand-
punkte. Gerade im letzten Teile erkennen wir zu unserer Freude,
wie eben die ,Kritik® ihm das pectus theologicum nicht ge-
nommen hat; man lese hierfiir die Charakteristik des Johannes-
evangeliums (S. 780). Sehr schén sind auch die ausfiihrlichen
Dispositionen der Hauptbriefe.

Wir empfehlen das bedeutende Werk nachdriicklich den
wissenschaftlich interessierten Kreisen der altkatholischen Kir-
chen. G. M.



— 398 —

H. GUuxkEL: Die Wirkungen des Heiligen Geistes nach der
populiren Anschaunung der apostolischen Zeit und der Lehre
des Apostels Paulus. 3. unveriinderte Auflage. Géttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1909. 109 S. Mk. 2. 80.

Dass dieses Erstlingswerk Gunkels die 3. Auflage erlebt,
ist ein Bewels fiir seine andauernde Bedeutung und Brauchbar-
keit bei der exegetischen und dogmengeschichtlichen Forschung,
um so mehr, da sie wegen fortgesetzter Nachfrage als ana-
statischer Nachdruck erscheint, ohne die inzwischen erschie-
nenen Arbeiten iiber denselben (GGegenstand wesentlich zu ver-
wenden, obwohl Gunkel sie als wertvolle Erganzungen und
Weiterfithrungen anerkennt. Die bleibende Eigenart von Gun-
kels gelehrter Abhandlung besteht in der Stellung des Problems,
wonach nicht die Lehre und Spekulation tiber den Geist, son-
dern die Wirkung des mrevne zu untersuchen ist. Dies geschieht
zuerst flr die urapostolische Zeit und dann besonders eingehend
fir den ,Pneumatiker Paulus. Die Berichtigung und Weiter-
fiihrung seiner Darlegung sieht Gunkel nicht in der Unter-
suchung der pneumatischen Wirkungen vom Beobachter aus,
sondern in dem Nachfiihlen derselben, wie sie in dem Er-
lebenden selbst sich vollziehen. Dann wird sich auch eine
richtige Wiirdigung der wirklichen Pneumawirkungen zu allen
Zeiten der christlichen Kirche ergeben. G. M.

Friedrich HaAck: Die Kunst des XIX. Jahrhunderts. Band V
von W. Liibke's Grundriss der Kunstgeschichte. 14. Aufl. Mit
27 Kunstbeilagen und 394 Abbildungen im Text. Esslingen
a. N, 1909. XIV, 539 S. Geb. Mk. 10. —.

An der Hand des Haackschen Werkes konnen wir in Wort
und Bild verfolgen, dass die religiose Kunst, wenn sie auch
nicht mehr, wie im Mittelalter, die einzige ist, doech auch noch
im 19. Jahrhundert ihre Bedeutung hat, und dass gerade die
hervorragendsten Meister in dieser Periode sich mit ihr zeit-
weise beschiftigt haben. Als erstem religiosem Bilde begegnen
wir einem Christus am Kreuz von Pierre Paul Prud’hon (Louvre
in Paris), das in erschiitternder Weise die Qualen des leidenden
Erlésers zum Ausdruck bringt. Der segnende Christus von
Thorwaldsen gibt in edelster Einfachheit den Heiland der Miih-



— 399 —

seligen und Beladenen wieder. Eine ausfiihrliche Behandlung
finden die sog. Nazarener und der ihnen wesensverwandte Peter
Cornelius, der mit seinem jingsten Gericht in der Miinchener
Ludwigskirche vertreten ist. Von dem Romantiker Julius Schnorr
von Carolsfeld finden wir die Wiedergabe eines Beispiels aus
seiner herrlichen Bilderbibel. Die Kunst Joseph von Fihrichs
und Eduard von Steinles wird eingehend charakterisiert und
durch Bilder veranschaulicht. Von der d&lteren Diisseldorfer
Schule ist mit einem religiosen Motive nur der Maler J. W.
Schirmer vertreten. Von den spezifisch religiosen Malern der
damaligen Zeit, den Briidern Andreas und Karl Miller, Ernst
Deger und dem Madonnenmaler Ittenbach, ist leider nichts er-
wihnt. Thre Arbeiten in der Apollinariskirche zu Remagen und
eine Reihe von Tafelbildern (z. B. die Emmausjiinger in der
Remigiuskirche zu Bonn) hiitten wohl eine Wiirdigung verdient.
Die pathetische Art Michael Munkacsys und die eben so kraft-
volle als innige Auffassung und Darstellung Eduard von Geb-
harts werden erlidutert und durch Proben anschaulich gemacht.
Anselm Feuerbachs ergreifende Beweinung Christi sehen wir
in einer guten Abbildung, und ihre kinstlerischen Qualititen
werden mit beredten Worten analysiert. Die englische Malerei
ist durch J. E. Millais vertreten, von dem ein lebendiges, etwas
naturalistisch gehaltenes Bild aus der Kindheit Jesu reprodu-
ziert ist, Von den neuern deutschen Kiinstlern finden wir zunichst
Hans Thoma mit einer hier zum ersten Male verdffentlichten
Studie. Gerechte kritische Bedenken formaler und perspekti-
vischer Natur konnen gegeniiber seiner auf Herz und Gemdiit
gerichteten Auffassung nicht weiter aufkommen. Die Flucht
nach Agypten von Wilhelm Steinhausen zeichnet sich mehr
durch landschaftliche Schonheit aus. In zwei Bildern lernen
wir weiterhin den frither viel angeteindeten Fritz von Uhde
kennen. Den Schluss der Bildwerke auf religiosem Gebiete
machen die Kreuzigung und Christus im Olymp von Max Klinger.
Die erstere ist eine monumental wirkende Schopfung mit her-
vorragenden scelischen Momenten, withrend das zweite Bild
trotz schoner Einzelheiten in seiner Gesamtauffassung anfecht-
bar erscheint. Die kirchliche Baukunst ist etwas spérlich be-
handelt, indem nur Ste. Madeleine in Paris, die gotische Votiv-
kirche von Ferstel in Wien und die Christuskirche in Dresden
besprochen sind. — Die Reproduktionen sind fast sdmtlich gut



400 —

ausgefallen; die Kunstbeilagen besitzen zumeist einen hohen
Grad von Vollendung. Wegen ihrer mit Objektivitit, Sachkunde
und sittlichem Ernste geschriebenen Darstellung darf die Kunst-
geschichte von Haack mit Recht durchaus empfohlen werden.
D.

A. HAausraTH: Jesus und die neutestamentlichen Schriftsteller.
I. Band. Berlin 1908. 700 S. Mk. 6.

Einer der grindlichsten Kenner neutestamentlicher Ver-
héltnisse libergibt uns an seinem Lebensabende in dem vor-
liegenden Werke das Fazit seiner Forschung mit dem Wunsche,
,seine schliessliche Uberzeugung klar zu formulieren und was
in ihm selbst so lange im Flusse war, ans Trockene zu ziehen“,
Iis ist eine populiire Bearbeitung von Vorlesungen, die H. von
1862—1906 hielt, er will darum auch keine Streitschrift, sondern
ein Lesebuch fiir Religionslehrer, Prediger und vor allem ge-
bildete Laien darbieten. So ergab sich fast von selbst die Ein-
kleidung des neutestamentlichen Schrifttums in die Form einer
Literaturgeschichte, wie sie neuerdings héufiger versucht wird.
Dass hierbei gerade Hausrath nach seiner Eigenart verfihrt,
macht sein Werk wmn so interessanier: Nicht in trockener Auf-
zéihlung und Charakteristiken gehen die Verfasser und deren
Schriften an uns voriiber, sondern alles ist verwoben in eine
glinzende Darstellung, die eben so geistreich als voll religioser
Wiarme ist. Nicht nur die Schriften selbst, sondern auch deren
Voraussetzungen in Personen und Zeitverhéltnissen finden ihre
Wiirdigung, und das sind nicht die unwichtigsten Teile des
Buches, die auch dem Gelehrten manches Neue bieten, z. B.
der Abschnitt iber die messianische Bewegung in den Juden-
vierteln, an die sich eine Darstellung der damaligen jidischen
Apokalyptik anschliesst. Dass der Verfasser des ,Paulus®
(1872) neben der grundlegenden Person Jesu diesen Apostel in
seinem Werke abschliessend wiirdigt, erscheint uns besonders
wertvoll. Wenn H. grundsétzlich mit der modernen Theologie
fortgeschritten ist, so werden doch auch anders Gesinnte die
Art nur billigen koénnen, womit er in der Vorrede seine Auf-
gabe dahin bezeichnet, ,die relativ sicheren Ausserungen Jesu
in einen fir uns noch verstiandlichen Zusammenhang zu bringen,
ohne einen modernen Pragmatismus hineinzutragen. .. Je ge-



SR -

wisser es sich hier um die heiligsten Erinnerungen der Mensch-
heit handelt, um so verkehrter wiire es, dieselben in einen will-
kiirlichen Zusammenhang einzuspannen.®

Die Verlagshandlung hat das Werk in Druck, Papier und
Buchschmuck prachtvoll — ganz fiir moderne Leser — ausgestat-
tet. Moge es, wie es will, recht viele dieser Leser mit Liebe zu
Jesus Christus und seinem Werk erfiillen oder zu ihm zuriick-
fihren. G. M.

H. HuBerT et M. Mauss: Mélanges d’histoire des religions.
Paris, F. Alcan, in-8°, 236 p., 1909, 5 fr.

Ce livre doit étre lu et étudié par quiconque ne connait
pas encore parfaitement l'histoire comparée des religions, les
méthodes pratiquées pour arriver a cette connaissance, les
sources dans lesquelles il faut puiser, le genre de discussigns
auxquelles les spécialistes se livrent pour tacher d’élucider ces
matieres. Il est impossible de les dédaigner aujourd’hui, les
esprits mystiques qui s'imaginent que leur foi aveugle, si
vive qu’elle soit, suffira & convertir les incrédules et 4 pré-
server du doute les croyants, se trompent considérablement.
Plus que jamais il faut bien savoir pour bien croire, et surtout
pour croire fermement: scio cuz credids.

Ce n’est pas que ce volume traite & fond toutes les ma-
tieres relatives a l'histoire des religions. Non. Il ne touche qu’a
quelques parties: la nature et la fonction du sacrifice, 1'origine
des pouvoirs magiques, l'idée du temps dans la religion et
dans la magie. Ce sont 12 des questions restreintes. Mais les
auteurs, directeurs-adjoints 2 I’Ecole des Hautes-Etudes (Paris)
et collaborateurs de M. E. Durkheim, sont particuliérement
compétents, et leurs travaux sont trés instructifs. Ceux qui en
prendront connaissance en auront vite la preuve,.

Impossible d'entrer ici dans les détails. Je voudrais seule-
ment signaler deux points importants: 1° la gravité de ces
matiéres et la lumiere qu’elles jettent sur la question religieuse
en général et sur la question chrétienne en particulier; 2° leurs
difficultés, l'arbitraire et les désaccords qui régnent encore
entre savants sur nombre de points, et par conséquent, la
prudence avec laquelle ces points doivent étre étudiés soit

Revue intern. de Théologie. Heft 66, 1909, 26



— 402 —

par les théologiens de métier, soit surtout par les dilettantes
en théologie.

D’abord, 'importance de ces études. Bon gré mal gré, il
faut compter avec les cing faits suivants: 1° le fait des con-
ceptions que les populations primitives, ou du moins les plus
anciennes que nous connaissions, se sont faites de Dieu, de
la religion, des rites, des sacrifices, des mythes, des pouvoirs.
magiques, des formules de priéres, des miracles, etc.; 2° le fait
que ces conceptions se sont transmises de générations en géné-
rations, ct qu'elles ont servi a linstruction et a 1'éducation
religieuses de 'humanité; 3° le fait que les esprits plus clair-
voyants et plus élevés ont épuré ces notions primitives, élimi-
nant ce qui leur paraissait inacceptable, et tendant par cette
épuration et cette élimination &4 une spiritualisation de toutes
ces matiéres; et ccla surtout chez les Juifs, dont le monothéisme
devait nécessairement provoquer une simplification des choses
religieuses, bien que, de fait, ils aient illogiquement conservé
des rites étranges, dus a la «dureté de leur coeur»1); 4° le
fait que J.-C. a perfectionné l'ccuvre des prophetes, et que l'es-
prit du christianisme est, avant tout, un esprit de sanctifica-
tion par la spiritualisation des sentiments et des actes; 5° le
fait que cet esprit du christianisme, loin d'avoir conquis le
monde, a été étouffé en partie par les traditions payennes qui
lui ont survécu et qui régnent encore dans un grand nombre
d’esprits. En sorte que, & la lumigre de 'histoire comparée des
religions, il est facile de nous rendre compte de la marche
religieuse de I'’humanité, et de la période de civilisation dans
laquelle nous vivons actuellement.

Ensuite, plusieurs des spécialistes qui traitent ces ma-
tieres v introduisent de telles subtilités que, pour renverser la
scolastique, ils lui substituent une autre scolastique, qui ne
parait ni moins arbitraire, ni moins méticuleuse. Qu'on lise,
par exemple, les contradictions qui se sont élevées entre
Robertson Smith et les deux auteurs du présent volume au
sujet du totem sacrifié, et aussi entre MM. Toutain, Durkheim,
S. Reinach, etc. (p. XI-X1V), Pour nos deux auteurs, le sacri-
fice du soma, qu'ils ont considéré comme un sacrifice agraire
et qui est, disent-ils, un parfait sacrifice du Dieu, ce sacrifice

) Voir, par exemple, p. 21-32.



403 -

n'est pas le sacrifice d'un végétal cultivé, mais celui d’'une
plante choisie entre toutes, qui symbolise toutes les plantes.
« Ce que nous disons du sacrifice du soma, ajoutent-ils (p. XIV),
est aussi vrai du sacrifice du hikuli, ou peyote chez les Hui-
chol, les Tarahumare du Haut-Mexique et les anciens Azteques.
Nous pensons donc que le sacrifice du Dieu remonte, dans
I'histoire de la civilisation, un peu plus haut que le point d’ol
nous semblions le faire partir. Mais il est précisément trés
remarquable que ces sacrifices de dieux, assez barbares, n'aient
rien du sacrifice totémique, puisque ni le peyote, ni le soma
ne sont des totems.» Bref, certaines pages de ce volume ne
sont pas faciles a4 comprendre, et nous n'étonnerons sans doute
pas les auteurs en demandant plus de preuves, plus de lumiérec
et de simplification. E. M.

P. ImBarT DE LA Tour: Les origines de la Réforme. T. I°.
La France moderne. T. II. L'Eglise catholique, la crise
et la Renaissance. Paris, Hachette, in-8°, 572 et 392 p.,
1909, 15 fr.

Le savant professeur de Bordeaux explique ainsi son but:
«Comme la Révolution, le protestantisme est un des plus
grands faits de notre histoire. Il ne cesse de s'imposer a la
pensée et nous ne saurions le mieux connaitre qu'en étudiant
ses origines. Qu’a été la Réformation francaise? Quelles causes
l'ont provoquée? Dans quels milieux a-t-elle paru d'abord?
Quels furent son esprit premier et ses transformations ulté-
rieures? Comment l'idée a-t-elle donné naissance a une doc-
trine, cette doctrine a une Eglise, cette Eglise & un parti? Par
quels moyens ce parti a-t-il cherché a s'emparer de la France?
Pourquoi la nation est-elle restée catholique? Que représentait
la religion nouvelle et quelle influence a-t-elle eue sur notre
histoire? Sa défaite a-t-elle marqué, dans notre civilisation, un
progrés ou un recul?» (p. VIII).

A dire vrai, ces questions sont loin d’'étre nouvelles, et les
réponses contradictoires qui y ont été faites sont connues.
L’intérét de 'ouvrage n'est donc que dans la fagon dont I'auteur
cherche a justifier son opinion. Tout d’abord, il écarte comme
explication «insuffisante» les griefs contre le catholicisme et
contre la tyrannie pontificale. Effectivement, celui qui verrait



404 —

dans ces griefs la cause unique de la réforme, se tromperait
cravement. Mais celui qui n'y verrait pas une cause réelle, se
tromperait également. L'auteur ne semble-t-il pas étre, au fond,
de ces derniers, lorsqu’il dit: «La tyrannie pontificale? Mais
jamais elle n’avait pesé awussi légérement sur le régime inté-
rieur des Etats ou des Eglises. Le grand péril pour l'unité
chrétienne n’était plus l'excés de la centralisation (?), mais la
naissance du principe national. En tout cas, ce sont les pays
ou l'ingérence de Rome était la plus active, Italie, Espagne,
France, qui sont restés catholiques: ce sont ceux ou elle était
la moins fréquente, Angleterre, Allemagne du Nord, Scandi-
navie, qui se sont brusquement détachés.» Cette explication
me semble trés superficielle et méme trés erronée. Les pays
dits latins sont restés attachés a4 Rome, parce qu'ils étaient
déja trop dégénérés, trop asservis, pour pouvoir secouer le
joug; ils aimaient la main qui les flattait et les caressait en
les corrompant; leurs princes et leurs propres faiblesses les
ont maintenus sous l'étiquette «catholique» ou plutdt «papale»,
pour des raisons de politique, d'intérét, et non de conscience,
Dans les pays qui firent la rupture, il y avait plus d'esprit
d'indépendance, plus d'énergie de caractere, plus de connais-
sance de la vraie doctrine chrétienne, et la prétendue «1égeéreté »
de la tyrannie pontificale était encore trop lourde pour étre
tolérée par un Luther et par ceux qui étaient de sa trempe.
La centralisation et 'absclutisme de la papauté a donc été une
cause de la Réforme; mais il faut reconnaitre qu'elie n'a pas
¢té la seule, non plus que le relachement des moeurs du clergé
et 'humanisme. Il y en a eu d'autres encore, et l'auteur a bien
raison de les rechercher. Avec une parfaite modestie, il ne
donne pas ses opinions comme décisives, il est de ceux qui
cherchent avec probité, et qui sont disposés a se contrdler et
a4 se reviser sans cesse. Suivons-le donc dans les étapes qu'il
parcourt, non pas jusqu'a ce qu'il appelle «l'établissement de
la paix religieuse en France» — nous sommes tres loin de
cette prétendue paix religieuse —, mais jusqu'a la situation
religieuse actuelle, résultat des efforts et surtout des fautes
soit des protestants, soit des catholiques, soit des indifférents
et des libres-penseurs qui veulent faire de leur irreligion une
nouvelle religion, la religion du vide et du zéro.

Le livre [°f est consacré a l'absolutisme, le II® 4 la renais-
sance économique, le 1II®° & l'évolution sociale. Les lecteurs



405 —

remarqueront particulierement ce que l'auteur, étudiant Ia
structure interne de I'Etat, dit du principe chrétien, du prin-
cipe féodal et du principe romain; aussi ce qu'il dit de 'Eglise
perdant peu a peu ses libertés et devenant monarchique, ce
qu'il dit du clergé, de la noblesse, de la bourgeoisie, des
classes populaires, des écoles, des universités, de la Renais-
sance, etc.

Le T. Il est encore une Introduction, mais une Introduc-
tion qui trace ses lignes d’approche avec une grande précision
et qui se prépare a serrer de pres son sujet. Le T. III traitera
de 'Evangélisme, le T. IV de Calvin et de UImstitution chré-
tienne. N'y aura t-il pas un Ve volume? Quoi qu'il en soit, I'ou-
vrage est d'une grande envergure, et siles volumes annoncés
sont faits avec la méme érudition et le méme esprit que les
deux premiers — comme je n'en doute pas —, il méritera une
trés grande attention.

Le T.II est une superbe étude sur le XV siecle et sur les
premieres années du XVI®. Dans le livre I, I'auteur montre
aux prises le principe national que les peuples veulent réaliser,
et le principe théocratique que la papauté veut maintenir et
fortifier. De 14 une crise aussi formidable qu'inévitable. Les
chapitres sur le gallicanisme et le concile de Pise (1511) sont
particulierement intéressants. Le livre Il sur les Abus décrit
«1'anarchie organique», le désordre des bénéfices, la fiscalité
et la crise morale. On y voit la décadence de I'épiscopat, des
évéques moins religieux que courtisans et hommes de guerre,
la décadence du clergé séculier et surtout de l'institution mo-
nastique, leurs désordres, 'affaiblissement de 1'élément spirituel.
Donc la nécessité d’'une réforme est évidente. Suit (Livre III)
la description de la Renaissance, culture nouvelle, humanisme
payen et chrétien. Le livre IV traite de Léon X et de la Re-
naissance religieuse, des réformes projetées et toujours éludées
par la papauté. Certains critiques concluent & l'opposition de
la réforme et du catholicisme. Ils se trompent. Les meilleurs
catholiques ont toujours réclamé la réforme; mais la papauté,
trés anticatholique sous ce rapport, les a toujours annihilés.
Il en sera de méme au XVI® siecle, il en est de méme actuel-
lement, et il en sera toujours ainsi jusqu'a ce que la papauté
italienne qui gouverne, disparaisse. E. M.



— 406 —

Henry E. Oxennam: Histoire du dogme de la Rédemption;

trad. de l'anglais par J. Bruneau. Paris, Bloud, in-16, 4 fr.,
1909.

Ne pas confondre l'auteur avec F. Nutcombe Oxenham,
qui, lui aussi, de protestant s'était fait catholique-romain, puis
¢tait redevenu anglican et est mort dernierement. Henry O.
est mort dans le catholicisme romain en 1888. Il était disciple
de Newman, et la longue introduction qu'il a écrite en téte de
son volume sur le développement du dogme, n'est qu'un écho
des confusions de son maitre. Quant a l'étude qui fait le fond
du volume, elle est con¢ue naturellement dans le méme esprit,
qui est erroné, mais elle a aussi des parties positives, des
textes de Péres, dont on peut profiter et tirer d'utiles consé-
quences.

Je n’insiste pas sur Ulntroduction, nos lecteurs sachant
déja combien le newmanisme est inacceptable. Le traducteur
est, lui aussi, newmaniste, et il a cru devoir annoter dans le
méme sens certains passages, pour renchérir encore. Ses auto-
rités sont malheureusement plus que discutables: la Revue
(inconnue certainement a M. Bruneau, de Brighton, Etats-Unis)
a suffisamment réfuté les erreurs de MM. Battifol, Riviere, Pour-
rat, Labauche, Allo, ainsi que les méprises de Brunetiere au
sujet du Commonitoritm de Vincent de Lérins.

Deux mots sur le volume méme. Ce n’est, dit I'auteur, «ni
une ccuvre de controverse, ni un traité de dogme», mais une
« étude historique » sur le Dogme de la Rédemption, en ce sens
qu'il ne précise ni n’explique l'essence méme de ce dogme,
mais qu'il expose les évolutions de la théologie, ou plutdt les
variations et les contradictions des théologiens sur ce point.
Ces contradictions sont ¢énormes. L'auteur fait méme l'aveu
suivant: < De nombreuses excroissances ont poussé sur cette
doctrine de la Rédemption au cours des ages, spécialement a
I'époque de la Réforme, et quelques-unes en ont changé le ca-
ractére au point de la rendre méconnaissable ». Le but d’Oxen-
ham a donc été excellent: décrire lorigine et le progrés de
ces excroissances, dans le but «de les retrancher radicalement
de la tige primitive qu'elles dtouffent» (p. 13). C'est le but que
poursuivent les anciens-catholiques depuis preés de quarante
ans: séparer le vrai dogme chrétien de la théologie, a l'aide



— 407 —

du critérium catholique bien compris, et rétablir ainsi la vraie
foi catholique dans sa pureté primitive, en la libérant des fausses
explications théologiques qui en ont été données dans le cours
des siecles,

Le volume d'Oxenham est précieux en ce sens qu'il signale,
par des textes positifs, les explications d'Irénée, d’'Origéne et
des autres docteurs qui les ont plus ou moins suivies, puis
celles d’Augustin, de Maxime, de Jean Damascéne, d’Anselme,
de Thomas d’Aquin, de Scot, etc. Il ne dissimule pas les contra-
dictions de tous ces docteurs. En sorte que, pour le lecteur
expérimenté, il est clair que toutes ces opinions plus ou moins
arbitraires ne sont que des systémes théologiques, sans aucune
valeur dogmatique stricte, donc libres et qui peuvent étre re-
poussées par quiconque en est scandalisé. C’est ce que 'auteur
fait a I'égard des théologiens de la Réforme, auxquels il en
veut terriblement, a titre d’ancien frére ennemi. Il ne remarque
pas que les explications de la «substitution vicaire », de la ran¢on
a4 payer au diable, etc., sont beaucoup moins acceptables. Il
donne des indications utiles sur les motifs de l'incarnation tels
que les ont compris Malebranche, Arnauld, Tournely, Legrand,
Robbe, Massiot; aussi des indications sur le sacerdoce et le
sacrifice de J.-C., d’aprés les explications de Plowden (p. 286),
de Kliipfel et Dobmayer (p. 291), de Klée, de Giinther, de Baader,
de Pabst, voire méme de Mgr Gay! Quel choix!

L'’auteur montre ses bonnes intentions et sa piété, surtout
dans son dernier chapitre sur «les harmonies de la Rédemption »
(p. 302-347). Malheureusement, tout cet exposé est un fouillis,
et les lecteurs qui désirent connaitre, non pas ce qu'ont pensé
les théologiens, mais ce que le Christ a enseigné sur la ré-
demption, sur la justification, sur le salut, sur les conditions
d’'entrée dans le royaume de Dieu, ceux-la, dis-je, doivent étre
bien dég¢us, pour ne pas dire scandalisés, de voir des vérités
si simples dénaturées, ou tout au moins si mal expliquées par
les partisans du platonisme, ou de l'aristotélisme, ou du sco-
lasticisme, ou de tout autre systéme. L’auteur appelle ces fan-
taisies «histoire du dogme de la rédemption », il devrait dire:
histoire de la #héologie de la rédemption, ou encore: histoire
des opinions plus ou moins fantaisistes de quelques théologiens
au sujet de la rédemption; opinions dans lesquelles Rome a
péché et dogmatisé ce qui lui a plu, et cela, non par science,



— 408 —

mais par simple abus de pouvoir. Ce n'est ni de I'évolution
du dogme, ni de la tradition universelle, mais de la théologie
purement scolastique et de mauvais aloi. E. M.

Dr. Max POHLENZ: Vom Zorne Gottes. Eine Studie uber den
Einfluss der griechischen Philosophie auf das alte Christentum.
Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1909. 156 S. Mk. b.

Der Verfasser dieser Arbeit (Heft 12 der Forschungen zur
Religion und Literatur des Alten und Neuen Testamentes) ist
Professor der klassischen Philologie in Goéttingen. Es kanm
vom Standpunkte der objektiven Wissenschaft nur begriisst
werden, dass auch nicht zinftige Gelehrte sich der Aufkldrung
theologischer Fragen zuwenden. So darf man von vornherein
erwarten, dass in der vorliegenden Untersuchung das uralte
Problem .de ira dei“ zunichst nach der philologischen Seite
hin eine genaue Erorterung erfithrt. Nicht weniger sorgfiltig
ist aber die als Grundlage dienende Darstellung der klassischen
und nachklassischen philosophischen Auffassung iiber die Affekte
beziehungsweise Affektlosigkeit Gottes bei den Griechen und
Romern. Den Nachwirkungen dieser Auftfassung wird mit Bezug
auf den Zorn Goties zunichst im spiteren Judentum und im
Neuen Testamente, dann aber besonders bei den griechischen
und lateinischen Kirchenschriftstellern bis ins 3. Jahrhundert
nachgegangen; die betreffenden Stellen sind meist im Urtext
angefiihrt und sinngemiiss erkliart. Ein besonderer Abschnitt
untersucht die Auffassung der Affekte Christi in demselben Zeit-
raume, um die Rickwirkung dieser Ansichten auf die Beurtei-
lung der Affekte Gottes im 4. Jabhrhundert zu gewinnen. Eine
nicht unwichtige indirekte Beweisreihe bilden die Affekte in
der christlichen Polemik gegen die Heidengotter, worin die
heidnischen Gegner des Christentums mit ihren eigenen An-
schauungen widerlegt werden.

Es ist unbedingt anzuerkennen, dass die gelehrte und vor
grosser Belesenheit in der altchristlichen Literatur zeugende
Arbeit einen wichtigen Beitrag zur behandelten Frage und
nicht zum geringsten zur Erleichterung der exegetischen Auf-
fassung iiber den Zorn Gottes im Neuen Testamente liefert.
Hervorzuheben ist noch der klare Aufbau der ganzen Dar-
stellung. G. M.



— 409

*#%:. Que penser de la Bible? par un groupe de prétres
catholiques. Paris, E. Nourry, 3 vol. in-12, 1908, fr. 8.

Ces prétres modernistes paraissent résolus a poursuivre
leur ceuvre, malgré les anathémes de Rome. Pie X a beau les
déclarer hérétiques, ils se disent catholiques; il a beau leur
fermer la bouche, ils parlent. Et comment! Voici trois volumes
lancés d'un seul coup. La Commission biblique fondée par le
pape a beau accaparer les questions d'exégese, ces exégeétes
intrépides et savants exposent leurs objections et leurs solu-
tions. Rome les traite de destructeurs; ils s’obstinent a4 se con-
sidérer comme des sauveurs. Ils veulent sauver la Bible et la
révélation biblique, en I'expliquant. Tout d’abord, en lisant les
contradictions signalées par eux, on est effrayé, effrayé surtout
de la faiblesse des réponses données jusqu'ici par la masse des
théologiens. Puis, en réfléchissant sur les explications qu'ils
proposent, on se sent finalement rassuré. Telle sera, croyons-
nous, l'impression des lecteurs attentifs.

Du moment que la Bible est un livre écrit par des hommes,
et par quels hommes, et dans quels temps, et dans quels mi-
lieux! il faut, en effet, comprendre l'inspiration biblique autre-
ment que ne l'ont comprise les théologiens qui, sous prétexte
qu'elle était un livre «divin», 'ont représentée comme pure
de toute erreur, parfaite, etc. Les exégetes modernistes cher-
chent 2 séparer I'humain et le divin, ou plutdt, ils déclarent
erroné ce qui leur parait erroné, et ils indiquent ce qui reste
debout. «Supériorité de la Bible au point de vue de préceptes
sociaux sur les autres livres de la méme époque. Sublimités
de quelques parties. Que de sages préceptes au-dessus de tout
ce qui se pratiquait alors (p. 183)! Ou perce l'influence divine,
c'est que ces lois étaient les plus parfaites parmi celles que
les Juifs pouvaient supporter. Ces lois, supérieures a celles des
autres peuples, ont formé une république plus sagement régiée »
(p. 186). Toute cette question de l'inspiration biblique releéve,
au fond, de la question de la Providence et de la maniére
dont il faut concevoir que Dieu créateur a dirigé le monde.
La est la base.

Et puis, il faut faire la part du style oriental et du milieu
oriental. Ainsi I'’Apocalypse méme s’éclaire (p. 204). Bref, il v
a des «traces évidentes de l'action divine» (p. 205). «Laissons



— 410 —

2 la Bible ce qui en fait un livre a part, un livre que la main
des hommes n'efit pu complétement produire. Les auteurs y
résolvent plus de problémes, y font naitre plus de sentiments
religieux, y répandent une morale plus pure, y énumeérent plus
d’actions sublimes qu’on ne le fit jamais dans aucun ouvrage
ol parait la seule conception humaine. Mais ne confondons pas
cette partie divine avec le roman et les scories repoussantes
qui sont dus a l'esprit de l'écrivain livré a lui-méme. Nous
pouvons rester catholiques sans tout admirer » (p. 208). Treés juste.

Tel est aussi l'esprit des Tomes II et III. «L'Evangile cou-
vert par les noms de Matthieu, Luc et Marc s’appuie sur toute
une génération qui s’est convertie et qui a souffert. En dé-
gageant l'or de l'alliage, les données certaines d'avec la lé-
gende, travail compliqué mais possible, on atteint des assises
inébranlables, au moins pour le simple bon sens» (II, 278). Il
faut méditer surtout les articles suivants: «Les synoptiques
sont bien du temps qui suivit la mort du Christ, du moins dans
les grandes lignes (p. 279-282). Les évangiles, quant a la sub-
stance, nous sont parvenus intacts (p. 283-287). Vérité substan-
tielle des évangiles; les auteurs n'ont été ni dupes ni menteurs»
{p. 287-304). L’historicité des Evangiles est donc sauve.

Le T. Il s'ouvre par un premier chapitre intitulé: Droit
de I'Eglise a interpréter les Livres saints. Comme on sait que
I'Eglise romaine entend par droit d’interprétation le droit de
retrancher et d'ajouter au gré de son arbitraire ou plutot de
ses intéréts mondains et de ses ambitions politiques, on s’at-
tendait, en lisant le titre de ce chapitre, a une explication
sérieuse et a une démonstration en régle. Hélas! déception
compléte. I’auteur se borne a une exposition (en dehors du
sujet) de sa foi, a lui, «en la divinité de 1'Eglise catholique ».
Naturellement, «catholique» et «romaine» sont pour lui syno-
nymes. D'une part, il affirme la divinité de J.-C. Tres bien.
Mais autant il met de zele, ailleurs, & saper la preuve des
prophéties messianiques, autant ici (p. 24) il recourt a des
preuves (?) d’'une faiblesse extréme. D’autre part, ses prétendues
preuves de la divinité /si¢) de 1'Eglise catholique sont plus
faibles encore (p. 26-30). Et a peine a-til terminé cet exposé
pitoyable qu'il commence, dans le chapitre 1I, & énumérer les
obscurités de la Bible «que I'Eglise #ne peut résoudre » (p. 34).
Elle ne peut les #ésoudre, mais peut-elle les rnlerpreéter ? L'au-
teur ne s'explique pas.



— 411 —

Il y a présentement, dans 1I'Eglise romaine, des théologiens
simplistes qui raisonnent ainsi: Il n'y a que deux choses dans
la religion chrétienne: 1'Eglise et la Bible. L’Eglise, c'est le
catholicisme; la Bible, c’est le protestantisme. Or le protestan-
tisme est faux et le catholicisme seul est vrai. Donc plus nous
amoindrirons la Bible et exalterons 'Eglise (romaine), plus nous
serons chrétiens!

Je n’ose dire que l'auteur soit simpliste & ce point. Mais
a voir son double ztle a glorifier son Eglise (dont il n’ignore
pourtant pas les fautes) et a déchirer les trois quarts des pages
de la Bible, on pourrait le penser. Dans plusieurs chapitres
du T. II, i1 se donne les apparences d'un chicaneur a la re-
cherche des plus minutieux détails pour en tirer des arguties.
Voltaire serait content.

Le T. IIl traite de linspiration, de sa nature, de son
étendue et de ses conséquences. Il distingue les décisions de
I'Eglise d’avec les bulles des papes et les opinions des théolo-
giens du Vatican. Il pratique l'exégése large, expose des prin-
cipes de solution et d’accommodement, notamment celui-ci:
Prendre chaque partie de la Bible dans le sens que l'auteur
avait en vue (p. 145-157), et cet autre: Etant donné le genre,
le style oriental de la Bible, il convient d'y faire trés large
place a Tallégorie (p. 130-145). En somme, le Christ et le chris-
tianisme restent debout. Les incertitudes ne détruisent pas les
certitudes. La science ne fortifie pas la superstition, mais elle
fortifie la foi. L'Eglise universelle ne doit pas étre confondue
avec «le parti d'intransigeants théologiens qui, refusant de
combattre en face 'érudition contemporaine, se dédommagent
en étouffant, a coups d'autorité, tout essor d’indépendance dans
le clergé francais. On voudrait, par l'intimidation des consciences,
forcer méme les prétres portés aux aspirations modernes, a
défendre des citadelles désemparées, des batteries démantelées.
Les troupes refusent de marcher a la défaite».

Telle est la déclaration finale de l'auteur. Il va de soi que
plusieurs opinions exposées dans ces trois volumes sont dis-
cutables, pour ne rien dire de plus; mais, au total, la lumiére
qui se dégage de l'ensemble peut étre utilisée au profit de la
vérité. LLes modernistes fran¢ais d'aujourd’hui n'ont pas dit leur
dernier mot dans ces trois volumes. De plus habiles, et non
moins véridiques, viendront ensuite, espérons-le. E. M.



— 412 —

Prof. J. Fr. voN ScuuLTE: Lebens-Erinnerungen, III. Band.
Geschichtliche, soziale, politische und biographische Essays.
Nachtriage zu den Lebens-Erinnerungen. Giessen, E. Roth,
Mk. 6, geb. 7.50.

Peut-étre ce volume est-il plus intéressant encore que les
deux premiers. Outre que c'est toujours la méme méthode
objective, le méme souci de l'exactitude minutieuse, le méme
choix du mot propre, le méme besoin d’aller droit aux choses,
d’écarter du récit ou du portrait toute inutilité, en un mot d'étre
historien et juriste a la fois, je veux dire correct de fond et
de forme, c'est, en outre, dans les questions traitées, une plus
grande variété; c’est aussi quelquefois un retour trés instructif
au passé, par exemple: I'Empire du moyen age d'aprés sa
signification sociale et politique, I'Etat féodal et I'Etat mo-
derne, etc. Ce sont aussi des questions d’histoire élucidées avec
cette shreté de coup d'eeil qui est propre a Schulte; par
exemple: n°® 9. Pour l'histoire de la politique ultramontaine;
n° 11. Le mariage civil et le pape Benoit X1V; n° 12. Le ma-
riage civil et le concile de Trente; n° 13. Le mariage civil,
I'Etat et 'Eglise; n° 14. Les traditions cléricales dans la noblesse
allemande catholique.

Les biographies surtout attirent l'attention. Presque toutes
sont des portraits en pied. Quelques-unes sont exécutées avec
une richesse d'informations qui ne s'arréte que devant l'indis-
crétion. Il suffit de citer les noms de Léon XIII, d'Antonelli,
des cardinaux Franchi, Rauscher, Schwarzenberg, Simor, Mel-
chers, Ledochowski, que l'auteur a presque tous connus per-
sonnellement. Et Haneberg, et Ketteler, et Martin de Paderborn
méritent aussi une mention spéciale. Et les hommes d’Etat comme
Windthorst, Bismarck, Caprivi, sont aussi en relief particulier.
Les anciens-catholiques s’attacheront surtout aux études sur
Wessenberg, Reinkens et Decellinger.

Bref, les trois volumes en question constituent une ceuvre
rare, véritables archives pour servir a 1'histoire politico-ecclé-
siastique de ’Allemagne pendant les cinquante derniéres années..
Chaque page est pleine de choses et chaque chose a sa valeur.
Nous exprimons au savant auteur notre admiration et notre
gratitude. Que Dieu le garde longtemps encore dans sa verte
vieillesse, et que son admirable intelligence nous fasse jouir



— 413 —

encore, par des publications nouvelles, des trésors qu'elle a
accumulés pendant les longues années de sa vie laborieuse.
E. Micuaup.

Third Congress for the History of religions, Oxford 1908,
Oxford, Clarendon Press, 2 vol.,, gr.-8°, 21 s. net.

Le premier de ces congreés internationaux a été tenu a
Paris en 1900, le second a Bale en 1904, le troisieme a Oxford
en 1908. Les actes de ce dernier sont contenus dans les deux
volumes en question; ftrois ou quatre sont en allemand, sept
ou huit en francgais, tous les autres en anglais. C'est une énorme
et trés précieuse contribution pour servir a l'histoire des reli-
gions, depuis celles des peuples non civilisés jusqu'au christia-
nisme inclusivement. On y trouve des documents historiques
sur l'origine psychologique de la religion, sur les évolutions
de la notion de Dieu et de la religion dans 1'Inde, en Perse,
en Egypte, chez les Sémites, en Australie, en Grece, chez les
Romains, chez les Celtes, chez les Druides, chez les Germains,
chez les Slaves, chez les anciens payens de la Russie, etc.;
sur le totémisme, sur ’astrolatrie, sur le culte des rois, sur la
religion des prophétes hébreux, sur le culte des morts en
Egypte, sur les formules magiques et les noms sacrés au Japon
et en Egypte, sur la magie religieuse, sur certains rapproche-
ments entre le judaisme et le christianisme, surtout entre le
bouddhisme et le christianisme, etc.

Je mentionnerai la belle étude de M. Paul Oltramare, quoique
trop abrégée, sur la psychologie religieuse dans le bouddhisme
(I, 67-69); ce qui y est dit de la conversion, des états mys-
tiques et surtout de la priére, peut encore étre profitable a
nombre de chrétiens. C'est dire qu'on peut et qu'on doit au-
jourd’hui envisager le paganisme sous un aspect tout autre
gqu'il y a cinquante ans. La note de M. Camerlynck sur le Nir-
vana (II, 66) est aussi trés intéressante, C’est une nouvelle
preuve de la modification des idées, & mesure qu'on étudie de
plus prés 'ethnographie, I'histoire des mceurs, des religions et
des langues.

Certes, nous sommes encore loin du but poursuivi. Que
de discussions et méme de contradictions sur des points que
Pon croyait presque éclaircis! Il faut lire, sous ce rapport, la



e M4 =

savante étude de M. Toutain sur l'histoire des religions et le
totémisme (II, 121-131). Il faut donc chercher de nouveau la
ou l'on croyait avoir trouvé. Aussi M. Goblet d'Alviella a-t-il
eu raison d'insister sur les conditions a remplir et sur les
sciences a connaitre comme préliminaires et auxiliaires pour
I’histoire comparée des religions (II, 365-379). Non qu'il faille
nous écraser sous la quantité des détails d'érudition relatifs a
chaque peuplade, a4 chaque milieu, & chaque époque; mais ces
connaissances sont nécessaires pour arriver a4 une simplifica-
tion nécessaire, exacte et non arbitraire. Il faut admettre, dit
M. G., «l'idée que, sous toutes les divergences religieuses, il
y a une certaine unité de principe et de lois. Cette renaissance,
en une forme abstraite et rajeunie, de l'ancienne doctrine d'une
religion naturelle, n'est faite pour déplaire ni & ceux qui, dans

n'importe quel culte — et leur nombre grandit, s'il faut en
juger par des manifestations comme le Congres des religions
de Chicago — voudraient dégager de toutes ces divergences

la loi méme du progres religieux, ni a ceux qui, sans appar-
tenir & aucune confession déterminée, révent d’enrdler la reli-
gion dans une croisade pour un peu plus de tolérance et de
fraternité parmi les hommes» (p. 379).

Les théologiens chrétiens trouveront dans ces deux volumes
des études, ou de simples notifications, qui piqueront sans
doute leur curiosité. Et d'abord, la magistrale Adresse de M.
W. Sanday sur 1'état actuel de la littérature chrétienne (II,
263-282); l'étude de M. Iloofs sur la descente du Christ aux
enfers (290-301); celle de M. Peabody sur l'eschatologie du
N. T. (305-312); celle de M. E. Dobschiitz sur I'eschatologie
dans I'Eglise primitive (312-320); la note de M. H. Camerlynck
sur le tombeau du Christ au Khanhyar, 4 Srinagar (Cachemire);
dans cette note il est dit que l'on se méfie d'une mystification,
«bien que la version anglaise présente un ensemble de faits
qui s’expliquent et se complétent, ont enfin foute l'apparcnce
de la vérité» (p. 353)! Il faut mentionner aussi les Remarques
de M. Alphandéry, bien que trop compliquées et insuffisam-
ment claires, sur le type sectaire dans I'hérésiologie médiévale
latine (p. 354-357); la trés savante étude de M. Soderblom
(Upsala) sur la place de la trinité chrétienne vis-a-vis des tri-
nités bouddhiques, égyptiennes et autres (p. 391-410).

On remarquera aussi la critique de M. Ch. Babut sur les
canons de Sardique (343). Nos lecteurs connaissent déja les



— 415 —

objections de M. le professeur Friedrich contre leur authen-
ticité, et la theése de l'authenticité soutenue par le professeur
Funk. M. Babut distingue, parmi ces canons, une série qu'il
appelle canons «romains» et qui ont été fabriqués 4 Rome,
et d'autres (les numéros 1, 13, 16, 18-19) qu'il croit authen-
tiques. J'appelle l'attention de M. Friedrich sur cette distinction
(I, 345-352). Etc.

Bref, la lecture attentive de ce savant et utile recueil sug-
gere maintes réflexions, notamment sur la ténacité avec laquelle
les masses, malgré la force évolutionniste qui en définitive do-
mine l'esprit humain, s’obstinent a conserver le plus longtemps
possible leurs vieilles traditions et leurs préjugés superstitieux.
Elles ont beau accepter une religion supérieure, elles main-
tiennent, tout en la pratiquant, les usages de la religion infé-
rieure A laquelle eclles sont cependant censées avoir renoncé.
C’est le manteau de 'Egyptienne Sabina, dont parle M. Guimet.
Cette dame était chrétienne, comme l'indiquent un poisson
d'ivoire et un vase de terre orné d'une croix avec « et
mais elle avait un immense manteau de pourpre, tout semé de
groupes d’amours, avec cinq médaillons représentant la légende
d’Apollon (1I, 302). M. Toutain rapporte aussi un fait curieux,
indice d’'une mentalité intéressante qu’on retrouve ailleurs. Il
s'agit des Australiens primitifs. «Dans leur opinion,» dit M.
Toutain citant M. Frazer, «toute conception est ce que nous
avons l'habitude d’appeler une immaculée-conception; elle a
pour cause l'entrée d'un esprit dans le corps de la meére, in-
dépendamment de toute union sexuelle.» M. Toutain voit a la
base de cette croyance l'idée de la transmigration du principe
vital immatériel, de 'ame (II, 124).

Malgré les différences des races, des climats, des milieux,
I'esprit humain est partout le méme, et sous toutes les longi-
tudes il se répéte sans se copier, se posant partout les mémes
questions et y faisant pendant des sieécles les mémes réponses,
jusqu’a ce qu'il remarque son erreur et sa naiveté.

E. MichauD.

J. Touzarp: Le livre d’Amos. Paris, Bloud, in-16, 120 p., 1909.

Ce petit livre d’Amos, qui ne contient que neuf chapitres, est
étudié sous tous ses aspects et dans tous ses éléments: le mi-



e G ==

lieu dans lequel Amos vécut, les voisins d’'Israél au temps de
Jéroboam II, le régne de ce roi; la personne d’Amos et son
ministére prophétique; le livre d'Amos (analyse, forme litté-
raire, style, authenticité); la doctrine d’Amos: d'abord sur
Dieu; le monothéisme, le titre de Dieu des armées ou Seigneur
des forces (soit le Tout Puissant), I'attribut de justice; ensuite
les rapports de Yahweh avec Isra&l, l'application de ces en-
seignements au présent et a I'avenir d’Isra&l; enfin, toute la
partie bibliographique, qui est trés riche, sans parler des notes
nombreuses qui accompagnent la traduction.

Parmi les éléments de ce poéme, il en est qui n'ont pour
nous qu'un intérét historique, notamment ce qui concerne 1'état
d'Israél et des nations au VIII® siecle. Les éléments proprement
religieux nous touchent davantage: l'élément de justice en
Dieu et dans 1a marche du monde. Cette notion, 4 raison méme
de son spiritualisme et de son universalisme, prépare le chris-
tianisme. «On peut dire en revanche », ajoute M. Touzard, «que
les enseignements fondamentaux de l'Epitre aux Romains (cul-
pabilité des Gentils dans la violation de la loi naturelle; éga-
lité des Juifs et des payens en présence des grandes exigences
de la conscience humaine; illusions de ces Juifs auxquels la
Loi tient lieu de tout le reste; vanité des antiques promesses
lorsqu’ils sont infideéles & leur vocation, etc.) ne sont que /e
développement en droite ligne de la prophétie d’ Amos. Avec
St. Paul, le petit prophete du VIII® siécle enseigne encore aux
chrétiens de tcut l'univers que les privileges des peuples et
des races ne sont rien au regard de la justice divine, s'ils n’ont
pour fondement une meilleure intelligence et une plus exacte
pratique des lois de la justice et de la morale. Les enseigne-
ments d'Amos sur la religion intérienure jouissent d’une égale
perpétuité. Pour les vrais chrétiens comme pour lui, ni la
splendeur des liturgies, ni la fréquentation des temples, ni la
multiplicité des rites et des offrandes, ne peuvent justifier une
idme dont le premier souci n'est pas d'écouter les appels au
bien que Dieu lui fait sans cesse entendre. »

Oui, Dieu est sublime dans ce petit poéme: il parle a4 un
berger comme 24 un roi; il parle méme a un berger contre un
roi: «J'enverrai le feu dans la maison de Hazaél »; il se fait
entendre dans la solitude, dans la pensée, dans la droiture et
la simplicité de la conscience; il parle au prophéte libre, et



— M7 —

non au prétre officiel qui se laisse éblouir par la splendeur
des cérémonies et qui n'a pas le courage de déclarer a Israél
qu’il est dans une mauvaise voie; il fait entendre 'appel divin,
non dans une grande vision comme pour un Isaie ou un Ezé-
chiel, mais dans une simple parole intime qui retentit au fond
de I'ame du berger; et cette parole saisit cet enfant du désert
comme saisit le rugissement du lion qui vient de chercher une
brebis du troupeau: «Le lion rugit, qui ne serait effrayé?
L'Eternel parle, qui ne prophétiserait?» E. M.

(. TvrreLL: Suis-je catholique? Examen de conscience
d'un moderniste. Paris, E. Nourry, in-12, 263 pages, 1908,
fr. 3. 50.

Le cardinal Mercier a voulu glorifier et exalter 'encyclique
Pascendi (8 septembre 1907), et il a publié a cette intention
un Mandement de caréme pour l'année 1908. Il y a attaqué
le modernisme en général, et personnellement M. Tyrrell, dont
il a fait un disciple de Dcellinger «1’apostat»!

M. Tyrrell a répliqué en vengeant Dcellinger et en se
justifiant, tantdot avec une ironie trés mordante, tantot avec
une argumentation tres serrée. Quelques exemples:

« Eminence, c'est au Catéchisme que vous demandez votre
théorie de I'Eglise. En effet, c’est une source d'information
plus comimode que la tradition, les Peres, les conciles et I'his-
toire du dogme. Mais est-elle aussi s#re?» (p. 30)— « Le Royaume
du ciel et les moyens d'y parvenir; le but idéal et la force
divine pour ['atteindre, voila tout I'Evangile. Pliit a Dieu que
ceux qui cherchent & faire de U'Eglise une école de subtiles
controverses, qui confondent la révélation avec la théologie,
la toi avec l'orthodoxie théologique, fussent pénétrés de cette
vérité; ceux, dis-je, qui décrétent 'excommunication et la perte
¢ternelle des ames, au nom de problémes qui dépassent l'in-
telligence humaine et n'ont aucun rapport avec la vie spiri-
tuelle; ceux qui font dépendre le salut de formules qu'ils ne
comprennent pas eux-mémes, et qui, a les examiner de pres,
sont vides de sens. Comme il serait a désirer que Votre Emi-
nence s'en tint 4 ce sommaire du christianisme et n’enlevat
pas d'une main ce qu'elle donne de l'autre! Mais il est trop

Revue intern. de Théologie. Heft 65, 1909. 27



== 18 ==

évident que vous considérez I'Eglise comme chargée non de
précher I'Evangile ainsi que son Maitre, mais d’enseigner /a
théologie, ce que son Maitre n'a jamais fait» (p. 34).

Les passages de cette finesse ¢t en méme temps de cette
profondeur abondent dans ce volume. Aux yeux du docte car-
dinal, quiconque n'est pas avec Rome est protestant; donc
Deceellinger, les anciens-catholiques, les Eglises grecques, etc.,
sont protestants! «Théologie trés simple, réplique M. T., et
trés commode @ l'usage des premicrs communiants, mais vrai-
ment 2 per sommaire» (p. 93). « Lorsque je vois Votre Emi-
nence découvrir du protestantisme chez Dcellinger et par con-
séquent chez moi, je ne puis m'empécher de me demander si
vous savez du protestantisme autre chose que ce que peuvent
vous en apprendre [les caricaliures populaives qui ont cours
chez les catholiques» (p. 113). Et encore: «En fait de théo-
logie dogmatique, je puis, sans me vanter beaucoup, affirmer
que Rome ou Louvain n'ont pas grand'chose & m'apprendre.
Ce n'est peut-étre pas beaucoup dire» (p. 119). «Les derniers
défenseurs de votre exégese disparaitront avec cette génération
ou la suivante. Y accrocher l'ancre de 1'Eglise est aussi dan-
gereux que d'attacher une embarcation a4 une baleine. La
baleine plonge et avec elle le canot. Ce systéme aura autant
de valeur historique d’'ici & quelques années que la légende
d’Eve et du serpent ou que celle du déluge» (p. 163).

Cette réfutation du cardinal scolastique et médiévaliste
par M. T. est, je crois, la meilleure ccuvre de ce dernier. ]Je
voudrais en citer la plupart des pages. Je dis «la plupart»,
parce que quelques-unes me paraissent manquer de courage
et de logique, par exemple celles ou il explique pourquoi il
refuse de se séparer de Rome, de cette méme Rome dont
cependant il sape les fondements. Ces pages 232 et 233
ou il veut «réver son réve qui n'est peut-étre pas tres éloigne
des kalendes grecques» — mais qui aussi I'est peut-&tre beau-
coup —, me semblent peu dignes de M. T. Mais passons.
D’autre part, que de vérités précieuses dans ce petit volume!

On y trouvera une explication du modernisme, ou plutot
des diverses mani¢res d'envisager le modernisme, explication
tres sQire (ch. XII-XVIILI). Que l'auteur me permette de lui
avouer qu'une des joies que jai éprouvées en lisant son vo-
lume, a été d'y retrouver de nombreuses théses ou observations



— i —

déja publiées par moi dans mes petits volumes de 1872 et
1873, et aussi dans maints articles de cette Kevie. Preuve
frappante du chemin qu'ont fait depuis trente ans, et surtout
depuis quinze ans, les idées anciennes-catholiques. Certains
esprits, réfléchissant sur les mémes questions, émettent a leur
insu des solutions a peu prés identiques, en suivant des chemins
paralleles sans le savoir; tant est grande la force de la vérité,
quand on la cherche sans parti pris!

La place me manque — et je le regrette beaucoup —
pour citer les propres paroles de M. T., mais j'indiquerai quel-
ques-uns des points en question: 1° ses griefs contre le concile
du Vatican, qui a manqué de liberté, qui a violé la tradition
catholique et qui n'a €été accepté que passivement et insuffi-
samment par une partie de I'Eglise seulement (p. 83-86). Les
anciens-catholiques ne parlent pas autrement, lorsqu’ils disent
avec Strossmayer que «les décrets du Vatican pour autant
qu'ils expriment lintention des absolutistes ne valent pas le
papier suy lequel 7ls furent écrits» (p. 92). — 2° La mentalité
romaine «appuie sa certitude fataliste et énervante sur des
promesses divines qui sont deux fois moins claires et moins
fortes que celles dans lesquelles le judaisme se confiait et qui
ui promettaient la perpétuité; promesses toujours conditionl-
nelles et qui sont annulées par la présomption qui les viole »
(p. 212). — 3° Les ultramontains actuels n'ont rien du catho-
licisme ancien; «la conception catholique et sociale de 'autorité
a disparu de la conscience ultramontaine » (p. 103). «On aura
beau torturer 'exégese, on ne parviendra pas a sauver la thése
ultramontaine de la nouvelle théologie» (p. 166). — 4° Le sys-
téme romain actuel est fondé sur la scolastique; or les dé-
monstrations de la science actuelle, les faits, impossibles &
ignorer aujourd’hui, concernant l'origine et la composition du
V. et du N. T., l'origine de 1I'Eglise chrétienne, de sa hiérar-
chie, de ses dogmes, le développement progressif de la papauté,
I'histoire de la religion en général, créent un obstacle contre
lequel la synthése de la théologie scolastique doit nécessaive-
ment se briser (p. 121). Le fait d’enchainer I'Eglise aux idées
du moyen age !'a réduite a 1'état de spirituelle impuissance ot
elle se trouve a I'heure actuelle. Il faut que la hache attaque
la racine méme de V'arbre; le mensonge initial qui a poussé
des rameaux s’est développé en un systéme de mensonges qui



— 420 —

se soutiennent tous les uns les autres» (p. 217). Ce fait, cette
vérité palpable, les avons-nous dits et redits a satiété depuis
1872! — 5° Et cette papauté qui, au lieu de fortifier les freres,
n'a fait que scandaliser et diviser (p. 78)! — 6° Et ce faux
catholicisme, qui aujourd’hui fait consister «toute la religion »
dans lobéissance au pape, et cela, «non seulement pour les
laiques, mais pour les prétres et les évéques» (p. 79)! — 7° Et
cette papolatrie qui tend a la définition de l'impeccabilité du
pape (p. 68-70)! — 8° Et ces théologiens dont toute la science
consiste a4 assembler des mots «auxquels, si on les presse, ils
sont incapables de donner le moindre sens » (p. 87)! — 9° Et
cette bureaucratie papale qui est en train de ruiner I'Eglise
romaine. L'indignation éclate. Rome se trompe quand elle s'ima-
oine qu'elle peut exiger respect et obéissance malgré ses scan-
dales et ses crimes (p. 202-205)! — 10° Et cette accusation de
protestantisme lancée a la téte des meilleurs catholiques par
ces ultramontains qui ne savent plus ni ce qu’est le protestan-
tisme, ni ce qu'est le catholicisme. Decellinger, Tyrrell, les
anciens-catholiques, les modernistes, tous sont protestants
(p. 28-31, 111-115, etc.)! — 11° Que de fois n'avons-nous pas
proclamé la nécessité de dégager la vraie foi, le vrai dogme,
des opinions purement théologiques qui ne sont pas essen-
tielles, qui ne font que compliquer et enchevétrer les questions,
développer l'esprit de chicane, etc. (p. 76-77)! — 12° Que de
‘fois n'avons-nous pas insisté sur la nécessité de précher la
révélation chrétienne, et non la théologie (191-193); de revenir
a la vraie mission de I'Eglise, a la vraie notion de son minis-
tere, lequel n’est nullement le gouvernement mécanique qui
régne aujourd’hui par ses prieres mécaniques, par ses vérités
mécaniques, par sa grace et son salut mécaniques, etc. (p. 216
a 221, 133-136). Etec.

Ce sont 12 des pages d'or, qu'il faut relire et faire lire,
L’ancien-catholicisme n’est pas autre chose que ce retour a la
simplicité sublime et divine du dogme primitif, c'est-a-dire des
enseignements et des préceptes du Christ; retour qui exige non
pas la répudiation de la théologie scientifique, rationnelle, édi-
fiante, bienfaisante, vivante, mais la répudiation de la scolas-
tique malsaine et de toutes les superstitions enfantées par elle.
On s'est ¢loigné du christianisme parce qu'on l'a rendu anti-
naturel et antirationnel; on y reviendra avec joie, dés qu'on



le reverra dans la beauté de sa divine simplicité, telle que le

Christ 'a révélée. Telle est notre conviction.
E. Micuaup.

L. pE La VarLLiEe Poussiy: Le Védisme. Paris, Bloud, in-16,
126 p.

Treés bonne contribution a l'histoire des religions de 'Inde.
C'est un résumé, intelligent et indépendant, des travaux de
MM. Barth, Oldenberg et Henry.

La notion de Dieu doit étre toujours de mieux en mieux
comprise. Connaitre comment les premiers hommes 'ont congue,
comment elle a évolué dans les esprits, chez les divers peuples,
et comment nous sommes arrivés a la notion actuelle ou plutot
aux notions qui dominent de nos jours, est chose utile. On
peut ainsi apprécier les faiblesses de lintelligence humaine,
ses erreurs, ses efforts, entrevoir les progrés qu'elle réalisera
encore, griace a la connaissance toujours plus exacte que nous
avons de 'univers. Le probléme est grandiose et difficile; mais,
on le constate déja, la vérité est en marche. La Bibliotheque
de T'histoire des religions fondée par I'éditeur Bloud, est appelée
a rendre de grands services sur ce point, et je reviendrai cer-
tainement sur plusieurs de ses volumes.

Celui de M. de la Vallée Poussin, aprés avoir décrit som-
mairement I'époque et les caracteres des littératures védiques,
décrit la Divinité védique et notamment quelques dieux: Dyans,
Varuna surtout, Indra, 'Aurore et les A¢vins, puis Rudra, Agni,
ainsi que le Soma et le Sacrifice. Tous ces dieux sont des
mythes. Que faut-il en penser? 1l est notoire que les hommes
ont cherché Dieu; qu’ils 'ont cherché dans les diverses parties
de l'univers, dans celles surtout qui leur paraissaient plus im-
portantes, plus influentes sur la vie humaine; qu’ils ont ainsi
passé¢ de l'astrolatrie a la zoolatrie et a4 ['anthropolatrie;
qu’ainsi la notion de Dieu s’est épurée, élevée, moralisée; qu'on
a aussi entrevu dans l'univers des forces hostiles, des puis-
sances malignes; qu'on s’est efforcé de les conjurer; que la
sorcellerie et la magie ont joué un grand role dans l'histoire
des religions; qu'une place considérable a été faite au démon;
que le moment de la mort a été considéré comme plus impor-
tant encore que la vie méme; de la ces rites funéraires et
toute une doctrine eschatologique.



27

Ces points de vue se retrouvent partout. Ils font partie
de l'esprit humain. La tache présente est de les éclaircir au-
tant que possible par une philosophie scientifique toujours en
progreés, et par une religion toujours plus éclairée. Donc apres
le védisme, le brahmanisme, le bouddhisme, la réforme zoroas-
trienne, le Confucianisme, les croyances chinoises et japonaises,
le judaisme, le talmudisme, le mahométisme, etc. Apres toutes
ces analyses objectivement et sérieusement faites, une syntheése
historique et philosophique s'imposera. E. M.

Petites Notices.

* DeNniFLE und WEiss, O. P.: Luther und Luthertum in dey
ersten Entwicklung, 11. Band. Mainz, Kirchheim, in-8° 514 S,
Mk. 7, 1909. — Les préparations de la Réformation, les doc-
trines luthériennes dans leur premier développement, 1l'esprit
du luthéranisme, ses sources, ses actes, tels sont les principaux
sujets traités dans ce volume, qui est 'ceuvre du P. Weiss. On
connait déja I'érudition des auteurs, mais on connait aussi avec
quelles tendances abusives ils s'en servent. Ce n'est plus de
I'histoire, c'est de la lutte confessionnelle, et de la pire, abso-
lument envenimée. Tout le monde aujourd’hui est d’accord sur
la nécessité d'une réforme au XVI° siecle, ainsi que sur les
fautes inévitables commises par les réformateurs et les contie-
réformateurs; aussi les luthériens s'appliquent-ils présentement
4 améliorer leur ceuvre. Ce que les contre-réformateurs auraient
de mieux a faire, ce serait de s’appliquer, eux aussi, & corriger
les fautes de leurs ancétres. Que les uns et les autres répu-
dient donc leurs erreurs noblement, et la vraie réforme s’opé-
rera pour le bien de I'Eglise. Si Rome espere détruire le luthé-
ranisme, elle se trompe et briile sa poudre inutilement. L.’esprit
confessionnel est quelquefois bien aveugle et bien maladroit.

* F.-W. Farrar: La Vie du Christ; version francaise de
G. Secrétan; édition illustrée de cent planches hors texte et de
trois cents dessins historiques et géographiques. Neuchatel,
Zahn, 15 livraisons a 1 fr. 35, 1909. — Les derniéres livraisons
de cette vie monumentale du Christ ont paru, toutes impri-
mées avec soin et illustrées avec une richesse rare. Nous avons



— 423 —

fait connaitre, ici méme (janvier 1909, p. 154-155), en quelle
estime nous tenons cette ceuvre de diffusion populaire. Les
vrais chrétiens doivent non seulement lire la Bible et notam-
ment les livres du N, T., mais méditer les actes du Christ, tels
qu'on les a groupés dans les recueils appelés Vie de Jésus.
Celle de Farrar a été particulierement distinguée, sans étre
parfaite. M. Secrétan a rendu service aux populations de langue
francaise en la traduisant, et l'éditeur Zahn a bien mérité du
monde religieux et du monde artistique en la publiant et en
T'illustrant d’'une maniére aussi intéressante. A nous d'en pro-
fiter personnellement et d’en faire profiter nos familles et notre
entourage. Nous nous plaignons des désordres sociaux occa-
sionnés par les mauvaises lectures; faisons mieux, répandons
activement et généreusement les livres qui peuvent réparer le
mal, en instruisant, en moralisant, en faisant réfléchir, en dé-
veloppant la conscience, en idéalisant la vie, en consolant les
affligés, en fortifiant les faibles, en augmentant l'esprit de fra-
ternité religieuse parmi les hommes que tant de passions égoistes
divisent. Ommnes unum in Christo. E. M.

* H. LAUgR: Geschichte der katholischen Kivche im Gross-
Jierzogtum Baden. Von der Griindung des Grossherzogtums
bis zur Gegenwart. Freiburg im Breisgau 1908. — Das Buch
ist besonders dadurch interessant, dass es zeigt, in welcher
Auffassung sich der jlingere rémisch-katholische Klerus in Baden
— die altere Richtung stirbt immer mehr aus — die Kirchen-
geschichte zu eigen macht, und wie er dann diesclbe dem
Volke vermittelt. Es ist im allgemeinen der moderne Ultra-
montanismus, wie er auch in Baden immer mehr zur Geltung
gekommen ist, der dem Werke seinen Stempel aufdriickt. Wer
einen Uberblick haben will iiber die in verhiltnismissig kurzer
Zeit sich vollziehende Entwicklung von Wessenberg bis zum
extremen Romanismus, kann ihn hier finden. Er iiberschaut
dabei einen Ausschnitt aus dem Bilde, das die abendldndische
Kirchengeschichte im 19. Jahrhundert tberhaupt bietet. Ver-
schieden allerdings wird das Werturteil ausfallen, das {iiber
-diesen Verlauf gefallt wird, und das von der Frage abhingt:
was ist katholisch? was ist ultramontan? Was der eine fiir eine
gottgewollte Besserung hilt, ist dem andern eine Missbildung.
— An zwei charakteristische und folgenschwere Erscheinungen,



424

die dem Leser des genannten Buches entgegentreten, mag hier
crinnert werden : Kurzsichtigkeit, Ubereilung und Missgriffe der
Regierung und der politischen Parteien, geschickt ausgeniitzt
von der ultramontanen Richtung, der sich im kirchlichen Inter-
esse auch solche Katholiken anschliessen, die innerlich nicht
ultramontan sind; anderseits konsequente Zuriick- und Abstos-
sung der gemissigten Elemente, nachdem man sie genug ge-
braucht hat. D.

# Arnold Harris MATHEW : Francesca di Rimini, in Legend
and in History. London, D. Nutt, — This book is a valuable
little contribution to that intensely interesting question as to
how far Dante in his “ Divina Comedia” has permitted his
poetical fancy to weave legend around, and thus obscure the
historical fact and actions of those “‘fwo sad spirits.”—It is
marked by cxtreme accuracy in matters of detail which is
characteristic of so great a scholar as the author. It is written
with a double purpose; (1) as a statement of all that is actually
known concerning Polenta and Malatesta families and (2 in
the endeavour ‘“to disentangle fiction from fact.” The subject
with which the author deals is no new one, but one that has
engaged the pens of many commentators, volume upon volume
has been written, but with all these cfforts very little light
has been thrown upon the question, but rather darkness; there-
fore he is to be congratulated upon the results of his labours
and accorded our thanks that he has given us a short, inte-
resting and useful history of the “Lords of Rimini” or “Ra-
vena'’ and a clear elucidation of the use which Dante has
made of that historical fact, the indivisible and perhaps natural
love which existed between Francesca di Rimini and Paolo
Malatesta. 5.

#* D. Eberh. NestLE: Einfiihrung in das Griechische Newe
Testament. 3. umgearbeitete Auflage. Mit 12 Handschriften-
Tafeln. Gottingen 1909, Vandenhoeck & Ruprecht. 298 S. Brosch.
Mk. 4. 80, geb. Mk. 5. 40. — Ein neuer Nestle! Wer hitte ihn
nicht schon liangst erwartet! Nun ist er da mit all seinen be-
kannten Vorziigen und einer nicht geringen Anzahl neuer Zu-
taten und Verbesserungen. Die Fiille der seit der 2. Auflage
erschienenen Veroffentlichungen und festgelegten Tatsachen ist,
wie das bei N. nicht anders zu erwarten war, aufs sorgfiltigste



angefithrt und verwertet. Besonders hervorzuheben ist, dass N.
auf das grosse Unternehmen von Sodens zur Feststellung des
neutestamentlichen Textes fortgehende Riicksicht nimmt und
sich mit ihm kritisch auseinandersetzt. Mag inzwischen eine
Reihe von Arbeiten die vorliegende Materie mehr oder minder
ausfiihrlich behandelt haben (in Einleitungen u. a.), es bleibt
trotzdem das Urteil bestehen, dass wir sie nirgends so kurz
zusammengedringt und doch so iibersichtlich und wissenschaft-
lich genau dargestellt finden als wie bei Nestle. Was aber vor
allem wohltuend beriihrt, ist die wie schon im Vorworte, so
im ganzen Werke hervortretende wissenschaftliche Bescheiden-
heit des Verfassers, die ihn den Weg ruhiger Objektivitit
gehen lasst, und so seine Arbeit erst recht wertvoll macht.

Im einzelnen sind behandelt: Die Geschichte des gedruck-
ten Textes seit 1574; die Materialien der neutestamentlichen
Textkritik: Handschriften, Ubersetzungen, Schriftstellzitate;
Theorie und Praxis der neutestamentlichen Textkritik, Neu
hinzugekommen sind zwei Faksimile von Oxyrhynchus-Frag-
menten.

Wir empfehlen den neuen Nestle aufs nachdriicklichste
auch unseren des Deutschen miichtigen auslandischen Freun-
den. ; G. M.

* Otto ScHIFFERS : Bismarck als Christ. Elberfeld, Verlag
der Buchhandlung der Evangelischen Gesellschaft fiir Deutsch-
land, 1906. 151 S. Preis: geb. Mk. 2. 40. — Ist wahre Religion
inneres Erleben, so kann kaum etwas religiés anregender sein
als das Erfahrungszeugnis grosser Personlichkeiten. Vom
Grossten, den neben Geethe das 19. Jahrhundert kannte, ist
in der angekiindigten Schrift mit grossem Geschick zusammen-
getragen oder doch nachgewiesen, was {ilber sein religidses
Leben und Erleben bekannt ist. Mochten recht viele den
gewaltigen Staatsmann von dieser seiner innersten Seite kennen
lernen; bei der Verehrung, die sein Andenken auch von seinen
Feinden schon sich erzwungen, kann es fiir die Dauer nicht
ohne Wirkung sein, zu erfahren, wie dieser « Realpolitiker »
die hochste Realitit Gottes erkannte, anerkannte und verehrte.
Das genannte Biichlein ist fiir diese Frage ein zuverldssiger,
trefflicher Wegweiser. E. K. ZELENKA.

* Prof. A. ScuiNz: Awnti-pragmatisme, Examen des droits
respectifs de laristocratie itutellectuelle et de la démocratic



— 426 —

sociale. Paris, Alcan, in-8°, 1909, 5 fr. — L’auteur est un auda-
cieux, trés franc. D’une part, il reconnait a tout le monde,
méme au philosophe, le droit d’étre positif, de chercher ses
intéréts. Le pragmatisme qui se borne a cette recherche dans
le sens €levé, est donc bon. Mais, d’autre part, I'auteur remarque
qu'en Amérique et ailleurs, sous prétexte d'intéréts, on cherche
simplement a faire de la démocratie et a flatter le peuple: de
la une science populaire contre la science vraie et imperson-
nelle, un art populaire qui corrompt le goft, une théologic
populaire qui fausse la religion, et par conséquent aussi une
philosophie populaire contre la philosophie scientifique et
logique. C'est contre cette derniére, ou contre le faux prag-
matisme, qu'il s'éleve avec énergie, en examinant le pragma-
tisme et I'intellectualisme, le pragmatisme et le modernisme,
le pragmatisme et la vérité. Discussion serrée.

* Dr. Remigius StoLzLe: Hermawnn Schell. Rede bei Ent-
hiilllung seines Grabdenkmals. Kempten und Miinchen, Jos.
Kosel, 1908. 22 S. — Im Jahrgang 1908 (S. 389 ff.) kiindigten
wir Kiefls Schell-Buch an und freuten uns seiner Treue fiir den
Toten. Inzwischen ist Stolzle mit seiner Gedéchtnisrede eben-
falls mutig an die Seite der Schell-Freunde getreten; er lasst
den sachlichen Streit unberiihrt, ihm gilt es nur, die Reinheit
der Absichten Schells ins rechte Licht zu setzen. Er zeichnet
dabei in gliicklicher Weise ein packendes Bild der geistigen
Personlichkeit Schells und gibt trotz der Kiirze eine willkom-
mene Erginzung auch zu Kiefls Schrift. Vielleicht — hoffentlich
ist das kleine Schriftchen die Briicke fiir recht viele vom
kirchenpolitischen Schlagwort « Schell» hiniiber zur Kenntnis,
zum Verstindnis, zur Wertschéitzung des Mannes.

E. K. ZELENKA.

* Theologischer Jahresberichi, 27 B. 1907. (Kriiger und
Keehler): IV. Abt. Kirchengeschichte, bearbeit. von Werner,
Kriuger, Vogt, Hermelink, Kcehler, Herz. Leipzig, Heinsius,
1908, gr. in-8°, 1008 S. — Ce nouveau volume renferme une
telle abondance de renseignements que tout éloge est inutile.
Le seul défaut qu'on pourrait peut-étre lui reprocher est la
trop grande quantité des divisions et des subdivisions, quan-
tité qui rend les recherches difficiles et lentes. L’ordre alpha-



— 427 —

bétique, avec quelques grandes lignes, simplifierait et rendrait
service.

* P. TisserRaND 1 L' Anthropologie de Maine de Biran ou la
science de I'homme intérieure, suivie de la note de M. de B.
de 1824 sur l'idée d’existence (aperception immédiate, éd. Cou-
sin). Paris, Alcan, in-8°, 10 fr., 1909. — Quelques mois avant
de mourir (23 octobre 1823), M. de B. voulut refondre tous ses
écrits antérieurs dans une rédaction nouvelle et définitive, qui
constitudt en quelque sorte son testament philosophique. 1l a
tracé le plan de cet ouvrage, qui devait avoir pour titre: Nou-
vean.x Essais d'anthropologie ow de la science de I'homme inté-
reeuv. Mais la mort vint le surprendre avant lexécution du
projet. [ avait divisé son étude en trois parties: Vie animale,
vie humaine, vie de 'esprit. L'auteur du présent ouvrage, M. T.,
a cherché a reconstituer dans ses traits essentiels cette grande
doctrine philosophique. Selon lui, la philosophie religieuse de
Maine de Biran, ce que Cousin appelle «son mysticisme», n'est
pas une «inconséquence» dans le développement de sa pensée;
elle en marque au contraire le couronnement naturel; on ne
peut expliquer les diverses manifestations de 1'ame humaine
qu'en les rapportant a trois sources différentes: le sens orga-
nique, le sens intime, le sens religieux. L’étude de la «Vie de
I'esprit», c'est-a-dire de la vie religieuse, qui tient le tiers de
I'ouvrage, est enrichie de nombreuses citations extraites de la
partie inédite du «Journal intime »; elle nous montre en Maine
de Biran un précurseur de Myers et de M. William James.

Cet ouvrage est suivi d'une nouvelle édition d'un fragment
important de ' Anthropologie publiée par Cousin, avec de nom-
breuses incorrections, dans le tome IIl des (Fuvres philoso-
phiques de Maine de Biran, sous le titre de '« Aperception
Immniédiate ».

Ouvrages nouveaux.

Chez Beauchesne (Paris, rue de Rennes, 117): A. D’ALEs, Dic-
tionnaire apologétique de la foi catholique, 4¢ édition refon-
due, 5 fr. le fascicule in-4°; — M. Jucig, Histoire du Canon
de I'A. T. dans I'Eglise grecque et I'Eglise russe, in-16,



e I8 wn

1 fr. 50; — H. LicearDp, La théologie scolastique et la trans-
cendance du surnaturel, in-1o, 1 tr. 30.

Fr. Mauct: Le rationalisme comme hypothése méthodologique:
I. L’hypothese rationaliste et la méthode expérimentale; Il.
La systématisation dans les sciences; ses conditions et ses
principes. Paris, Alcan, gr. in-8°, fr. 10, 1909. — (Discussion
savante et trés serrdée, intéressante pour les spécialistes.)

H. Orrion: La Philosophie générale de John ILocke. Paris, Alcan,
in-8°, 482 p., 1909, 7 fr. 50. /7rés objectivement approfondi.,

A. PreIfrrFer: Die neuen alttestamentlichen Perikopen der Ei-
senacher Konferenz. Exegetisch - homiletisches Handbuch.
Leipzig, Deichert, in-8°, 1909. — (Religieux et savant.)

NB. — D’autres ouvrages ont ¢été envoyés a la Direction,

mais trop tard pour pouvoir étre étudiés ou mentionnés dans
cette livraison; ils le seront dans la prochaine.




	Bibliographie théologique

