
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 65

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


151

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Lie. 0. Baltzer: Praktische Eschatologie. Die christliche
Hoffütmg in der gegenwärtigen Evangeliums-Verkiintligung
Göttingen 1908. 218 S. Geb. Mk. 3. 80.

Das Buch bildet den 2. Band der von demselben Verlag
herausgegebenen „Beitrage zur Gewinnung von Stoffgedankcn
für Predigt, Scelsorge und Unterricht". Der Verfasser will
..eine theoretische Untersuchung der Frage bieten, wie wir die

Dogmatik oder hier einen Teil derselben in die gegenwärtige
Gemeincleverkündigung umzusetzen haben'-1. Nach einer Übersicht

über die bisherige Art der cschatologischen Predigt wird
aus dem die Frage behandelnden alt- und neutestamentlichen
Stoffe die christliche Hoffnung und die Art ihrer Verkündigung
für die Gegenwart festgestellt. Der letzte Abschnitt gibt dann
die praktische Anleitung zur Verwirklichung dieser Predigt.

Die Anerkennung der vorliegenden Arbeit wird sich
vorwiegend nach der dogmatischen Stellung richten, die man zu
ihren grundlegenden Ausführungen einnimmt. Aber auch wenn
man hier vielfach nicht zustimmen kann, so wird man doch in
der Fülle feiner Gedanken und Beobachtungen reiche Anregung
für die eigene Praxis finden. Besonders die Einweisungen auf
die Beispiele moderner Predigt über eschatologische Dinge,
z. B. den Tod, im letzten Teile, müssen als sehr wertvoll
bezeichnet werden. Wer bei jahrelanger Precliglpraxis sich neue
Anregungen geben möchte — und wem täten diese nicht not —,
dem ist vorliegende Arbeit zu empfehlen.

Der 1. Band der Sammlung: Joh. Herzog, Die Probleme des

inneren Lebens in der evangelischen Verkündigung, leistet
ähnliche Dienste. G. M.



152

Dom John Chapman, O. S. B. : Notes on the early history
of the Vulgate Gospels. Oxford, at the Clarendon Press,
1908, in-8°, 300 p., 16 s.

Ce très savant volume est une précieuse contribution à

l'histoire de nos Evangiles. L'auteur a étudié de près de
nombreux manuscrits; il en énumère trente-deux. Une telle étude
n'est accessible qu'aux spécialistes les plus compétents. On

remarquera particulièrement, sans doute, les quatre derniers
chapitres, sur les Prologues dits «monarchistes» (p. 238-254):
1. Earlier theories as to the date of the Prologues; 2. Comparisons

of matter and style; 3. Resultats of the examination.

Rappelons qn'avant les Prologues mis par St. Jérôme en
tête de sa Vulgate, on en lisait d'autres en tête de nombreuses
versions alors en usage. Parmi ceux-ci, il y en avait qui étaient
lus surtout dans les Eglises qui insistaient particulièrement
sur l'unité de Dieu, en opposition contre les explications
polythéistes données par des esprits grossiers sur la Trinité
chrétienne.

Le monarchisme (étymologiquement, doctrine d'un seul
principe) est une doctrine parfaitement exacte : car non seulement

il n'y a qu'un seul principe de l'univers et le dualisme
manichéen est une erreur manifeste, mais encore il n'y a dans
la trinité chrétienne qu'un seul principe. De toutes manières,
le monarchisme est donc orthodoxe. Mais les mots les plus
orthodoxes ont été dénaturés, et des esprits étroits leur ont fait
signifier autre chose. Certains ont prétendu que le monarchisme
niait la trinité. De fait, le monarchisme niait le trithéisme,
mais non le monothéisme. En affirmant le monothéisme, le
monarchisme affirmait du même coup la vraie trinité, celle qui
n'est pas négative de l'unité de Dieu; il ne rejetait que la
fausse trinité trithéiste. Avec le temps et l'entrée des masses

payennes dans l'Eglise, la trinité trithéiste l'a emporté sur l'autre
dans beaucoup d'esprits, qui ont ainsi fait passer le monarchisme
pour une hérésie.

Les Prologues dits «monarchiques» n'ont jamais été
condamnés. C'est aujourd'hui le bénédictin Chapman qui veut les
faire passer pour hérétiques et qui essaie de leur donner pour
père un prétendu hérétique de la fin du IXe siècle, Priscillien.
Cette double thèse est piquante, mais ne paraît être que cela.



— 153 —

Par exemple, il est dit dans le Prologue de Matthieu-que le
Christ « s'est montré un avec le Père parce qu'il est un » ; et
Dom Chapman traduit: quia unus est, «for He is one Person».
Cette traduction est absolument fantaisiste. Il sera malaisé, je
crois, de faire croire que les documents de l'ancienne Eglise
qui ne se prêtent pas aux fausses interprétations romaines,
sont hérétiques, surtout quand ils n'ont pas été condamnés
comme tels. Quant à Priscillien, on connaît son histoire et celle
de ses calomniateurs. Je crois que la science n'est point avec
ces derniers1); et fût-il l'auteur des Prologues en question (ce

qui est loin d'être prouvé et ce qui n'est aucunement
vraisemblable), il n'y aurait là rien d'indigne, ni pour lui, ni pour
les Prologues.

Ajoutons une simple remarque. N'est-il pas étonnant que
Sulpice Sévère n'ait connu ni la Vulgate de Jérôme, ni même
la Vêtus Itala telle que le Codex Lugdunensis l'a fait
connaître, et qu'il n'ait rien dit des Prologues que D. Chapman
attribue à Priscillien, lui, Sulpice, qui s'est cependant si fort
intéressé à Priscillien? N'y a-t-il pas dans ce silence une
sérieuse objection contre l'opinion de D. Chapman? Cette
opinion sera sans doute étudiée à fond par les spécialistes.

E. M.

Lie. Dr. Carl Clemen: Religionsgeschichtliche Erklärung des
Neuen Testamentes. Mit 12 Abbildungen auf 2 Tafeln. Giessen,
A. Töpelmann, 1909. 301 S. Geh. Mk. 10, geb. Mk. 11.

Der Verfasser will die Abhängigkeit des im N. T.
niedergelegten ältesten Christentums von nichtjüdischen Religionen
und philosophischen Systemen zusammenfassend untersuchen,
indem er die Abhängigkeit vom Judentum in vielen Beziehungen
als gegeben voraussetzt, sie jedoch da in Betracht zieht, wo
das Judentum in den mit dem Christentum gemeinsamen Punkten

selbst wieder von auswärtigen Religionen beeinflusst zu
sein scheint. Der grosse Wert des Werkes liegt zunächst in der
Zusammenfassung und systematischen Darstellung derjenigen
Ergebnisse und Hypothesen, welche die religionsgeschichtliche

') Voir la Revue, 1894, n. V, p. 1-27, et n. VI, p. 370-372; 1897. n. XVIII,
P- 223-237; 1900, n. XXXI, p. 557-565.



— 154 —

Forschung der letzten Jahrzehnte gezeitigt hat. Man Übersicht
jetzt das Wichtigste in einer klaren Form und ist erstaunt über
die gewaltige Fülle des Materials, das hier auf verhältnismässig
knappem Raum zusammengebracht ist. Einen erhöhten Wert
erhält aber dieses gelehrte Werk dadurch, dass der Verfasser
durchaus nicht blindlings zu dem Schema der religionsgeschichtlichen

Entwicklung schwört, sondern zu vielen wichtigen
behaupteten Ergebnissen und Hypothesen derselben sich ablehnend
verhält. Über die von ihm befolgte Methode äussert er sich
ausführlich S. 10 ff. Dadurch wird seine Kritik und Darstellung

auch für alle diejenigen nicht nur brauchbar, sondern
geradezu unentbehrlich, die von vornherein das Christentum
nicht in die reügionsgeschichtliche Entwicklung einbegreifen
wollen. Sie können sich hier in einer bisher nicht gebotenen
"Weise orientieren und ihr Urteil vertiefen. G. M.

F.-W. Farrar: La vie du Christ; version française de G.
Secrétan ; édition illustrée de cent planches hors texte et de
trois cents dessins historiques et géographiques. Neuchâtel,
Zahn, 15 livraisons à 1 fr. 35.

Nos lecteurs connaissent déjà les deux premières livraisons
de ce magnifique ouvrage. Nous avons sous les yeux les cinq
suivantes. Donc la publication marche activement. Quoique
inachevée, elle est déjà un très beau livre de Noël, et c'est à

ce titre surtout que nous la recommandons dans la présente
livraison. Nous reviendrons sur cette œuvre lorsqu'elle sera
terminée. En attendant, il va déjà de soi qu'une œuvre écrite
par Farrar et traduite par G. Secrétan est une œuvre religieuse
et utile, alors même que certains points de vue de l'auteur ne
plaisent pas à tous les lecteurs. La grande figure du Christ
Sauveur s'impose, corrigeant tout et suppléant à tout par elle-
même. Si un livre doit être lu et relu aujourd'hui, en ces temps
d'indifférentisme et d'ignorance religieuse, c'est bien la Vie du
Christ. Elle vaut mieux que toutes les théologies : car les
commentaires des hommes, souvent erronés, sont toujours au-dessous

de la simple doctrine du Maître, même quand ils sont
exacts. Le Maître seul a les paroles de la vie éternelle; allons
à lui pour redevenir chrétiens, nous que les faux commentaires



-- 155 —

des hommes de partis et d'écoles n'ont détournés que trop
souvent du vrai christianisme authentique. N'oublions pas que, dès
le second siècle, il y a eu des tentatives de déviation, et que
plusieurs ont réussi à se faire de nombreux partisans dès les
IV8 et Ve siècles. C'est ce fait important et trop ignoré qui
explique les attaques de tant de penseurs contre le christianisme

actuel, malgré l'accord qui devrait se faire de lui-même
entre la science et le christianisme, vérité divine. On voit d'où
viennent les malentendus: certains théologiens affirment qu'ils
viennent de l'orgueil qui leur résiste; il serait plus exact de
dire qu'ils viennent de la fausseté mise par eux à la place de

la vérité. Voilà pourquoi il faut revenir à la parole du Christ
et à ses actes.

La présente édition, avec ses illustrations, offre tous les
attraits artistiques désirables; elle peut être un livre de famille,
pour la lecture du soir, là où parents et enfants ont encore
conservé la bonne habitude de faire avant le sommeil une
lecture bienfaisante. E. M.

A. Houtin: Un prêtre marié, Charles Perraud, chanoine
honoraire d'Autun, 1831 à 1892. Paris, 18, nie Cuvier, 1908,
1 fr. 25.

Ce très intéressant volume contient de précieux
renseignements sur le prétendu dogme de l'infaillibilité papale et sur
le célibat des prêtres romains. L'auteur a emprunté tous ses
documents aux papiers qui lui ont été remis par M. Hyacinthe
Loyson. C'est donc de l'histoire et non du roman.

Relativement à l'infaillibilité papale, nous savons déjà que
le Père Gratry, en se soumettant au décret du Vatican, n'a
nullement adhéré à ce qu'il a considéré comme une erreur, et
que, jusqu'à la fin, il a répété qu'il « n'adorait que la vérité
seules. Il a écrit cela à Dœllinger, non pour le gourmander,
mais, au contraire, pour lui donner satisfaction; il l'a répété
dans le même sens à M. Fr. Passy et à Mme Mériman (p. 24-26).
Il distinguait « ce qu'il faut maintenir » (la vérité), et « ce que
Dieu détruira radicalement» (l'erreur vaticanesque), p. 27.

Quant à sa lettre, très claire, à Legouvé, nous avons dit ce

qu'il faut en penser (v. Revue, avril 1907, p. 370-371). Rien de

plus évident.



— 156 --

Relativement au mariage des prêtres, la question est aussi
tranchée pour nos lecteurs: ils savent que, de droit naturel,
tout homme a droit au mariage; que, de droit chrétien, tout
chrétien a droit à ce sacrement divin; que de droit ecclésiastique,

l'Eglise universelle n'a jamais enseigné l'incompatibilité
entre les sacrements du mariage et de l'ordre ; que c'est Rome
seule qui, tout en permettant le mariage à ses prêtres dans
certaines parties de l'Orient, le prohibe en Occident dans des
vues aussi erronées qu'intéressées. Rome a donc deux poids
et deux mesures dans cette question. Cette attitude double
favorise inévitablement la duplicité et l'hypocrisie.

L'hypocrisie romaine est éclatante dans ce volume. Charles
Perraud, prêtre en fonction, prédicateur de renom, a aimé une
de ses pénitentes, Mrao veuve Duval, et ils ont voulu se marier.
Au lieu de le faire publiquement et légalement comme le P. Flya-
cinthe le leur conseillait, ils n'ont pas osé Madame craignait
le scandale, Monsieur craignait de nuire à son frère Adolphe
Perraud, qui désirait l'épiscopat. « Charles, qui l'aimait
profondément et qui le savait désireux d'honneurs, n'aurait pas voulu
briser sa carrière » (p. 48). « Mon intérêt à moi, écrivait Charles
à M. Loyson, n'est pas tant ce qui me préoccupe que celui de

mon frère auquel il ne faut pas que je brise la route au
moment même où tout le monde pense qu'il va arriver à

l'épiscopat» (p. 49). Donc, Charles préféra concilier les intérêts de
tous en bénissant lui-même son propre mariage secrètement,
dans une sacristie; l'époux et l'épouse se crurent de bonne foi
mariés «devant Dieu». Lorsqu'Adolphe fut nommé évêque
d'Autun, il commença par condamner secrètement son frère,
mais il ne tarda pas longtemps à consentir à sa situation.
« Mme Duval, sa femme devant Dieu, habite avec lui son nouvel
appartement, avenue cle Breteuil, 56, du consentement de

l'évêque» (p. 78). Charles, ne pouvant gagner sa vie que parla
prédication, reprit ses sermons un instant interrompus. Voyez
la bonté de l'évêque d'Autun, futur cardinal : « L'évêque d'Autun,

chez lequel il était alors, voulut qu'il prononçât son
premier sermon revêtu des insignes cle chanoine honoraire de sa
cathédrale. Il lui conféra cette dignité. Jusque-là Charles l'avait
refusée, sous prétexte que sa santé lui interdisait le travail,
mais, en réalité, parce qu'ayant la pensée de quitter le clergé,
il ne voulait aucune distinction, aucune charge, afin de
s'esquiver plus facilement » (p. 80).



— 157 —

Donc Charles fut nommé chanoine honoraire d'Autun par
son frère, après son mariage secret, qui était parfaitement
connu de l'évêque. L'évêque espérait bien que tout resterait
secret

Cette hypocrisie, le bon Père Gratry en a été lui-même
atteint, lorsqu'il a montré son ami l'abbé Perreyve « heureux
dans son célibat» (p. 11), sachant cependant que «le travail
et un amour très pur, mais très profond, consumèrent sa
santé» et même qu'il est mort désespéré (p. 10). « L'abbé
Perreyve s'était attaché à la fille d'un de ses amis, petite orpheline

de père, qu'il avait vue grandir et qui était devenue une
ravissante jeune fille. 11 répétait avec désespoir : «Il n'y a donc
« au monde aucun pays où l'on puisse rester prêtre catholique
«en se mariant! > Sur son lit de mort, il demanda instamment
à revoir la petite amie qui lui avait inspiré cette passion. La
mère, qui savait la nature des sentiments de l'abbé, demanda
à son confesseur si elle pouvait mener sa fille lui faire visite.
Le confesseur l'interdit énergiquement. Et l'agonie de Perreyve
n'en fut que plus désolée» (p. 10).

Ce qui augmente encore la culpabilité du P. Gratry, c'est
que lui-même, «durant les années 1870-1871, c'est-à-dire fort
peu de temps avant sa mort, il avait éprouvé une grande
affection pour une dame que l'évêque d'Autun connaissait bien,
et cette affection se serait terminée par un mariage, si ladite
dame y avait consenti» (p. 126). Des éclaircissements sur ce
fait seront sans doute publiés plus tard.

Un détail à signaler dans l'attitude de l'évêque Perraud
est celui-ci. Connaissant à fond la situation et les sentiments
de son frère Charles, il n'eut pas moins l'audace d'écrire, après
la mort de ce dernier, à M. Loyson, pour l'engager à sortir
de « la situation si douloureuse dans laquelle il s'était engagé
depuis plus de vingt ans», et cela au nom de son frère Charles,
de Gratry et de Perreyve (p. 124). On devine aisément la
réplique que lui fit M. Loyson. Après lui avoir rappelé les faits,
il ajouta : « Vous ne pouvez avoir entièrement ignoré ces choses,
et c'est pourquoi vous vous méprenez étrangement, quand,
pour me rappeler au système cle mensonge et de servitude qui
a fait le long et douloureux martyre de votre frère et mon
ami, Charles Perraud, vous me citez ses exemples en même



— 158 —

temps que ceux également récusables du P. Gratry et de l'abbé
Perreyve» (p. 128).

L'évêque méritait cette rude leçon. C'est le lieu de
rappeler le portrait, hélas! trop ressemblant, que M. Houtin en a

tracé dans son livre: Evêques et diocèses, lro série, p. 17-42.

Bref, ce livre est navrant, en ce sens qu'il met à nu les
souffrances morales de ce pauvre abbé Ch. Perraud, et plus
encore les lâchetés de caractère auxquelles l'affreux système
romain condamne des prêtres comme les Gratry et les
Perreyve.

Conclusion : ce n'est ni en attendant que la papauté réforme
elle-même sa propre discipline, ni en se soumettant aveuglément

à une hiérarchie manifestement coupable qu'on sauvera
l'Eglise; c'est en plaçant les intérêts du christianisme au-dessus

de la hiérarchie romaine et de la papauté, c'est en agissant

eux-mêmes d'après leur conscience d'hommes et de chrétiens

que les prêtres et les fidèles sortiront de l'impasse
désastreuse et hypocrite où Rome, depuis des siècles, les accule
honteusement. Ne fût-ce déjà que sur ce point particulier si
important, l'Eglise ancienne-catholique a rendu à la cause
chrétienne un immense service ; elle a libéré les prêtres d'un
joug immoral et rendu à leur mariage l'honneur du grand
jour et la dignité publique du sacrement, et, de plus, elle a

épargné aux fidèles les scandales journaliers dont l'Eglise
romaine subit le déshonneur. L'avenir sera reconnaissant à l'Eglise
ancienne-catholique. E. M.

Lie. Dr. A. W. Hunzinger: Probleme und Aufgaben der
gegenwärtigen systematischen Theologie. Leipzig 1909. 199 S.

Mk. 3. GO.

Der grundlegende und besonders wertvolle Abschnitt des
Werkes ist die Untersuchung über die in einem grossen Teile
der modernen Theologie herrschend gewordene religionsgeschichtliche

Methode. Bei aller Anerkennung der grossen und zum Teil
recht fruchtbringenden Arbeit, die diese Methode gezeitigt hat,
muss sich der Verfasser doch zu ihren Voraussetzungen und
Folgerungen, als der zwangsweisen Entwicklung auch für die
Religion bezw7. Religionen, durchaus ablehnend verhalten. Da-



— 159 —

mit ist von selbst der Weg gewiesen zu der folgenden Abhandlung,

die das Christentum als eine einzigartige, absolute Grösse

und Religion darstellt. Als Grundlage des Beweises für diese
Absolutheit ist eine Religionsphilosophie erforderlich, die das
Christentum unter strenger Wahrung seines einzigartigen und
supranaturalen Charakters „in einen wissenschaftlich einwandfreien

und widerspruchlosen Zusammenhang mit der gesamten
Wirklichkeit stellt, und ihm so einen unanfechtbaren Anschluss
an das Geistesleben der Gegenwart sichert". Ein weiteres Mittel
zum Erweise, dass die christliche Religion nicht im Rahmen der
Entwicklungstheorie steht, ist eine entsprechende Apologetik.
Hierfür werden nach einem geschichtlichen Überblick (S. 123 ff.)
und einer theoretischen Abgrenzung gegen die Aufgaben der
eigentlichen Religionsphilosophie die Grundzüge festgestellt. Sie

soll eine kritische Ermittlung und einheitliche Darstellung aller
prinzipiellen Sätze sein, die das Christentum zu einer
wirklichen Weltanschauung machen im Gegensatz zu den modernen
Theorien, die einen solchen Anspruch erheben.

Das inhaltreiche Buch sei allen empfohlen, die in den
theologischen Kämpfen der Gegenwart nach einer positiven
Orientierung suchen. G. M.

D. Mart. Kahler: Wiedergeboren durch die Auferstehung Jesu
Christi. 2. Aufl. Leipzig 1908. 124 S. Mk. 2. 10.

Ein echter Kahler in seiner geistvollen Tiefe, voll
Gläubigkeit und innerer Freiheit, erquicken diese Osterbetrach-
tungen Geist und Gemüt in gleicher Weise. Wir haben mit dem
Verfasser den Wunsch, dass sie manchen dazu helfen möchten,
„sich darüber klar zu werden, was man an dem lebendigen
Osterfürsten haben kann, was er uns sein wollte und sein will,
was seine Boten an ihm hatten. Vielleicht, dass dann diesem
und jenem der Mut wächst. Bisher barg er vor dem weit
verbreiteten Vorurteile gegen das Wunder seinen Osterglauben
zaghaft in einem verborgenen Winkel seines Herzens, holte ihn
wohl in bangen Stunden beim Gedanken an das Ende hervor,
aber in seinem Alltagschristentum nahm dieser Glaube keine
herrschende Stelle ein. Hört er mit mir auf Jesu eigene Worte,
vernimmt er den Widerhall in der apostolischen Predigt nach



— 160 —

Ostern, dann versucht er's vielleicht getrost noch einmal mit
dem Lebendigen." G. M.

A. Luchaire : Innocent III. — T. V. Les royautés vassales
du St. Siège. — T. VI. Le Concile de Latran et la
Réforme de l'Eglise. Paris, Hachette, 1908, fr. 3.50 le vol.

Il semble que l'auteur ait attendu la fin de son œuvre et
la terminaison de la Table spéciale de ses six volumes, pour
disparaître lui-même de ce monde. Sa mort a été annoncée,
effectivement, avec l'apparition du dernier volume. Rendons
hommage à cet historien sérieux et laborieux, qui fait honneur
à l'Université de France, bien qu'il n'ait pas eu le courage, à

mon avis, de tirer les conséquences politico-ecclésiastiques qui
découlent logiquement des faits racontés par lui. Il est rare
qu'on ne soit pas épris du héros qu'on a choisi; Innocent III
a été, en somme, surfait, même par M. Luchaire, qui a dû
cependant en voir toutes les erreurs.

Si ce pape avait réellement voulu réconcilier les rois qui
étaient en guerre entre eux, cle manière à pacifier l'Europe et
à lui inspirer de grandes choses, on ne pourrait que l'admirer.
Mais il n'a jamais poursuivi que son propre intérêt, non certes
la grandeur de l'Europe, mais exclusivement celle de la papauté.
Continuateur de Grégoire VII, il n'a eu d'autre souci que
d'affirmer et de fortifier la théocratie spirituelle et temporelle
de la papauté, et toutes ses visées, tous ses efforts ont porté
sur cette double œuvre, qu'il faut enfin déclarer antichrétienne.
Assez longtemps le christianisme a été dénaturé et compromis
par la politique perturbatrice cle Rome et de ses agents; il
n'est que temps de le rétablir dans sa vérité religieuse. On ne

pourra désormais le sauver qu'à cette condition. Les historiens
français, même universitaires, n'ont été que trop souvent
illusionnés par les prétendues grandeurs de la papauté, grandeurs
qu'ils ont faussement cru devoir annexer à celles de la France ;

M. Luchaire a été du nombre. Heureusement, grâce à son
honnêteté, les lecteurs trouveront dans son œuvre de nombreux
documents propres à éclairer ceux qui voudront être éclairés.

Dans le T. V, notamment, on verra dans la péninsule
ibérique, chez les Magyars et les Slaves, en Angleterre et en
France, les prétentions très formelles d'Innocent III à la domi-



— 161 —

nation universelle, d'une part, et, d'autre part, les résistances
des Etats, résistances tantôt trop faibles, tantôt énergiques
momentanément.

Les lecteurs attentifs remarqueront les trois courants qui
se partageaient les esprits. Le courant ultramontain, absolu,
du pape lui-même, qui prétendait être non seulement le vicaire
de Pierre, mais même le vicaire de Dieu (vice Dei), et cela de

droit divin. «C'est comme vicaire de Dieu, avoue M. Vacandard1),
que le souverain pontife dispose des couronnes dans les Etats
chrétiens. La cession que les rois font de leurs droits entre
ses mains n'est que la reconnaissance publique d'un droit qui
lui vient de plus haut ; Dieu et les hommes s'accordent pour
faire des royautés fidèles les vassales du pape. » Un second
courant était celui des romanistes qui n'osaient pas aller jusque-
là, mais qui reconnaissaient tout de même que les peuples et
les rois, du moment qu'ils se disaient chrétiens, se
subordonnaient à l'autorité papale ; ils croyaient que le titre de

chrétiens entraînait cette subordination; c'était erroné, mais
c'était reçu; on l'admettait les yeux fermés; on prenait ainsi
l'engagement de ne commander et de n'obéir que dans les
limites fixées par le pape, lequel pouvait ainsi, d'après le droit
commun du temps, déposer les rois et priver les peuples du
droit d'élection royale. Comme certains princes ou rois s'étaient
engagés à payer un cens à l'Eglise romaine, celle-ci en concluait
que la dépendance financière imposait la sujétion politique. En

somme, ce second courant aboutissait, pratiquement, au même
vasselage que le premier. Le troisième était le courant de
l'indépendance, qui déniait au pape tout pouvoir, soit direct, soit
indirect, sur les royaumes temporels. C'était le vrai, celui qui
précisait nettement la notion de l'Eglise et la notion de l'Etat:
« rendez à Dieu les choses qui sont de Dieu et à César celles

qui sont de César».
On lira avec un vif intérêt les démêlés de Jean sans Terre

et de Richard Cœur de Lion avec Innocent III, les habiletés
de ce dernier pour se les soumettre, et la triste situation faite
à l'Angleterre, à cette époque, par suite de sa soumission,
même politique, à la papauté. «Jusqu'en 1213, dit M. Luchaire,
Jean a lutté sans relâche contre l'Eglise intérieure et exté-

') Revue du clergé français, 15 novembre 1908, p. 436.

Kevue intcrn.de Theologie. Heft 65, 1909. 11



— 162 —

rieure, les moines, les évêques, le pape, et personnifié la
résistance des gouvernements laïques et nationaux à la
domination de l'Eglise universelle. En 1213, il s'est soumis : devenu
le roi des prêtres, il n'a plus gouverné que par l'entremise
d'un cardinal son royaume officiellement annexé au domarne
temporel d'Innocent III. L'intérêt du spectacle est dans cette
volte-face et ce coup de théâtre, amenés non par un change
ment d'opinion, mais par l'effet de la nécessité politique sur
un tempérament instable (p. 182). Les vices de son frère
Richard subsistèrent chez Jean, exagérés (surtout la débauche
brutale, ignominieuse), et l'impossibilité de garder la mesure
et de maîtriser ses passions comme ses appétits, l'entraîna à

d'irréparables maladresses. Il n'avait ni le sens politique
d'Henri II, ni la bravoure crâne de Richard. Il différait d'eux
surtout par une souplesse d'hypocrisie et une facilité à se
dérober, même à s'aplatir devant le danger, qui expliquent et
ses fréquentes reculades et son revirement définitif» (p. 183).

Il faut lire l'intéressant dialogue du roi Jean et du légat Pan-
dolfo, en 1212 (p. 216-221). Bref, «le roi n'en était pas seulement

réduit à capituler : il abdiquait. Deux jours après la
convention de Douvres, Jean résignait sa couronne entre les
mains du légat, plaçait son Etat dans le domaine de St. Pierre
et se déclarait vassal et tributaire du St. Siège pour ses
royaumes d'Angleterre et d'Irlande, au cens de mille livres sterling.
Le pape devenait le haut seigneur, le vrai souverain de la
terre britannique » (p. 225). Voir aussi pp. 226-229, 239, etc.

En France, Philippe-Auguste eut un peu plus de dignité.
« Dans les documents qui nous instruisent des rapports de

Ph.-A. avec Rome, pas un mot ne permet de dire que la
roy-auté capétienne ait accepté ou subi la suzeraineté effective
du pape. L'esprit d'indépendance chez elle avait de si
profondes racines qu'elle put résister au prestige et à la volonté
du dominateur devant qui le monde se courbait » (p. 274).

L'histoire du Concile de Latran est aussi fort curieuse. Je

regrette de ne pouvoir l'analyser ici. Qu'il suffise de remarquer
qu'à cette époque, dans toutes les Eglises locales, régnait
encore un esprit de religieuse liberté; partout, des protestations
et des résistances contre la tyrannie romaine. « La comédie,
dit M. Luchaire, c'est-à-dire l'emploi de toutes les ruses, de

toutes les mesures dilatoires et de tous les expédients de pro-



— 163 —

cédure par lesquels les chapitres tâchent d'éluder les ordres
du pape, on la voit se jouer à Milan en 1198, à Poitiers, à

Langres en 1206, à Magdebourg, à Trévise en 1198, à Limoges,
à Plaisance en 1202, etc.... Que prouve cette enumeration?
La réalité d'un des faits les plus généraux et les plus curieux
de l'histoire ecclésiastique du moyen âge : les tentatives
d'indépendance des Eglises locales, leur rebellion déclarée contre
le pouvoir du chef de l'Eglise universelle» (p. 189). Celui que
M. Luchaire appelle si complaisamment « le chef de l'Eglise
universelle » n'était que l'évêque de Rome, et rien n'était plus
naturel, plus logique, plus chrétien, de la part des Eglises, de
défendre leurs droits contre le perturbateur de l'Eglise
universelle. E. MlCHAUD.

Paul Perdrizet: Etude sur ie «Speculum humanae
Salvationist Paris, Champion, 190S, gr. in-8", 178 p.

Cet ouvrage a un triple mérite. D'abord, c'est une contribution

très savante à l'histoire de l'art au moyTen âge, à

l'iconographie, aux miniatures cle manuscrits, enluminures,
verrières, à la bibliographie des ouvrages illustrés, etc., toutes
choses que mon incompétence ne me permet pas de louer
autant qu'elles le méritent; l'érudition de l'auteur sur ce point
me paraît énorme. Ensuite, cet ouvrage est un modèle de
discussion et de critique historique; il doit être minutieusement
étudié par quiconque veut apprendre par quels procédés on
peut découvrir l'auteur d'un livre, la date de sa composition,
son lieu d'origine, les sources dans lesquelles l'auteur a puisé.
Les difficultés relatives à ces questions étaient grandes dans
le cas présent; M. Perdrizet en a triomphé avec une incomparable

sûreté de méthode, méthode servie d'ailleurs par une
érudition du meilleur aloi. Enfin, cet ouvrage donne du moyen
âge une caractéristique très exacte, et je suis heureux de pouvoir

l'invoquer comme confirmation de celle que j'ai publiée
ici même ').

Ce volume contient, pour le théologien, une telle richesse
de détails que, ne pouvant les citer tous, je suis fort embarrassé

de choisir.

') Voir la Revue Je 1900, n° 30, p. 240-262



— 164 —

Nos lecteurs orientaux me sauront gré de leur signaler le
rapprochement que fait l'auteur entre l'art byzantin et l'art
religieux d'Italie (p. 153). Ils pourront le compléter par ses
réflexions sur les différences entre le symbolisme figuratif français

à partir du douzième siècle et l'art germanique (p. 122-123,
144-145).

On remarquera l'appréciation de l'auteur sur la scolastique:

«La scolastique a cru pouvoir soumettre à l'autorité la
science et la philosophie, qui ne relèvent que de la raison, et
introduire la raison et le raisonnement dans la théologie, qui
est affaire d'autorité. C'est pourquoi l'œuvre de la scolastique
est une œuvre absurde et vaine, aussi inutile et encombrante,
dans le bilan de la pensée humaine, que l'astrologie, par
exemple, ou l'occultisme. La scolastique est une fausse science,
une fausse philosophie, une fausse théologie. Il n'y a pas eu, au
XIVe siècle, perversion de la scolastique, car la scolastique a
toujours été pervertie» (p. 164).

Je souscris des deux mains à ce jugement sur la scolastique,
qui, en s'appuyant sur la science et la philosophie d'Aristote, n'a
pu être, en très grande partie, qu'une fausse science et une
fausse philosophie, et qui, en ignorant absolument les règles
de la critique historique et de la critique exégétique, n'a pu
être qu'une «fausse théologie». Elle a été une fausse théologie
encore pour un autre motif, parce que, comme le remarque
M. Perdrizet, elle a fait de la théologie d'autorité et non de
raison. Que le dogme relève de l'autorité, c'est évident, puisqu'il

est l'enseignement même du Christ et que la connaissance

de cet enseignement relève de l'histoire, laquelle s'impose

de par l'autorité du fait. Mais la théologie n'est pas le

dogme; elle est une science du dogme, et, comme toutes les
sciences, elle relève, elle aussi, de la raison. De fait, Rome a

confondu le dogme et la théologie, et elle a faussé ainsi la
théologie par son autoritarisme ; mais nous, catholiques
indépendants de Rome, nous rendons à la théologie ses droits à

être raisonnable et scientifique, comme nous affranchissons
aussi les dogmes du joug de la papauté, en les rétablissant
dans leur être primitif d'« enseignements du Christ», témoignés
et conservés non par le pape seul, mais par l'Eglise universelle,

constante et unanime. S'il y a quelque divergence entre
notre conception de la théologie et celle de M. Perdrizet, elle



— 165 —

ne saurait nous séparer dans notre appréciation de la scolastique

même.
Ce que l'auteur dit du symbolisme figuratif n'est pas moins

remarquable. « Le symbolisme figuratif relève non de la
scolastique, mais de la mystique L'A. T. racontait que Jonas
fut vomi par la baleine; le N., que Jésus sortit vivant du
sépulcre. Le mystique rapproche les deux faits; leur analogie
le convainc que l'un a été la figure de l'autre. Symbolisme
figuratif et scolastique ont eu à la même époque leur floraison,
mais leur histoire n'est pas la même. Car le symbolisme
figuratif date de plus haut que la scolastique» (p. 164). De fait,
M. P. a remarqué lui-même que le Christ a interprété figura-
tivement plusieurs textes de l'A. T., et que la méthode
figurative a été pratiquée surtout par Origene en Orient et par
Augustin en Occident. M. P. a montré, avec une grande
surabondance d'érudition, que le moyen âge a usé et abusé de

cette méthode dans ses interprétations soit théologiques, soit
artistiques. Il n'a pas eu occasion de relever les abus opposés
de littéralisme matérialiste commis à la même époque, abus
qui ont vicié la théologie scolastique non moins que le
figurisme outré. La transsubstantiation matérielle, la conception
miraculeuse, telles que les théologiens scolastiques les ont
expliquées, sont des abus de ce littéralisme. L'interprétation
purement spirituelle et morale était trop fine dans sa vérité
pour être saisie des foules et pour leur suffire. Ce juste et
sage milieu a été délaissé par les esprits excessifs, qui se sont
portés soit vers le matérialisme de la lettre qui tue, soit vers
les fantaisies ultra-mystiques du sens accommodatice, lequel ne
tue pas moins. Ce sont celles-ci que Pascal appelait des figures
«tirées par les cheveux», pour les distinguer des figures «claires
et démonstratives», fondées sur le sens poétique et moral, qui
est spirituel et rationnel. •

La naïveté des raisonnements scolastiques apparaît notamment

dans le détail suivant, que M. P. a si judicieusement
relevé. « Les Concordances de l'abbé Ulrich de Lilienfeld, où les

fables des libri naturales s'allient de si étrange façon à l'exégèse

typologique, nous amènent à dire quelques mots d'un
autre produit, non moins curieux, du genre auquel appartient
le Speculum humanœ Salvationis. «Pourquoi une Vierge ne
« peut-elle enfanter? Une poule ne fait-elle pas des œufs sans



— 166 —

« coq? Qui les distingue par dehors d'avec les autres? Et qui
« nous dit que la poule n'y peut former ce germe aussi bien
« que le coq?» Ces questions déconcertantes se lisent dans les
Pensées cle Pascal. Et nous lisons dans Rabelais: «L'enfant
'.-¦ (Gargantua) sortit par l'aureille senestre. Je me doubte que
« ne croyez asseurément ceste estrange nativité. Si ne le croyez,
« ie ne m'en soucie, mais ung homme de bien, ung homme de
« bon sens croit tousiours ce qu'on luy diet et qu'il trouve par
« escrit. Ne diet saint Paul: Caritas omnia credit? Pourquoy
« ne le croiriez-vous? Si le vouloir de Dieu tel eust esté,
« diriez-vous qu'il ne l'eust peu faire? Je vous dy que a Dieu
« rien n'est impossible. Et, s'il vouloit, les femmes auroyent
« doresnavant ainsi leurs enfants par l'aureille. Bacchus ne
« feut-il pas engendré par la cuisse de Jupiter?...» Peut-être,
pour comprendre la pensée que Rabelais avait derrière la tête
en écrivant ceci, et pour rattacher les questions de Pascal aux
raisonnements analogues des mystiques antérieurs, conviendrait-il

de relire l'ouvrage composé, au début du XV0 siècle,
par Franz de Retz, dominicain, professeur de théologie à

l'Université de Vienne, de 1385 à 1411, sous ce titre: Defcnsorinm
inviolatœ virginità lis beatee Murice. C'est un livre à images, qui
a inspiré, lui aussi, l'art symbolique du XVe siècle. L'auteur s'est
proposé de rechercher dans l'histoire humaine, tant profane que
sacrée, et dans l'histoire naturelle, tous les faits qui lui paraissent

aussi invraisemblables, et pourtant aussi vrais, que la
virginité sans lésion de la mère de Dieu. Si la vestale Tuscia, de-

mande-t-il, a pu, comme le raconte St. Augustin, porter de l'eau
dans un tamis, pourquoi Dieu n'aurait-il pas pu être enfanté
par une vierge? Si le lion, par son rugissement, peut ressusciter

ses petits, pourquoi le Dieu de vie n'aurait-il pas pu être
enfanté par une vierge? Et ainsi de suite. Sous ces raisonnements

par analogie, on reconnaît sans peine la typologie de nos
figuratifs > (p. 142-1441.

Notons une hypothèse curieuse (p. 92) : ce seraient
certaines images de la divinité féminine des Egyptiens, Isis,
représentée allaitant l'enfant Florus, qui doivent avoir donné
naissance à la légende d'après laquelle lors de la fuite en Egypte,
lorsque la Vierge et l'Enfant entrèrent dans ce pays, toutes les
idoles tombèrent et se brisèrent. Cette légende, que le Moyen
Age a souvent racontée et représentée, proviendrait, d'après le



— 167 —

Speculum, du Pseudo-Epiphane». Il s'agit du lïsgl rwr ngoipyralr,
attribué à tort à St. Epiphane, évêque de Constantia en Chypre
(«moine violent, injurieux et borné», voir M«r Battifol, anc. litt,
chrét. I, 309).:

M. Perdrizet remarque (p. 22) que les Evangiles apocryphes
ont fait à Marie une assez grande place, tandis que les Evangiles

canoniques l'ont laissée dans de grandes ombres. « Dans

le Protévangile cle Jacques, il n'y- a pas grands détails encore
sur la vie cloîtrée de la Vierge; ils sont déjà beaucoup plus
abondants dans le Pseudo-Matthieu. On imagina que dans le

Temple aurait existé un couvent de nonnes... La jeune Vierge
Marie devint le modèle des nonnains. On conçoit combien l'état
de religieuse croissait en dignité du moment où il était admis

que la Vierge, avant son mariage, avait vécu sept années

(nombre mystique), de 7 à 14 ans, de la vie des moniales. »

Je regrette de devoir arrêter ici ce trop modeste compte-
rendu. Mais M. P. est de ces jeunes auteurs qui n'ont pas dit
leur dernier mot et dont les vieux auront encore beaucoup à

apprendre. J'aurai grand plaisir à parler, ici même, de sa Vierge
de Miséricorde, ainsi que de ses études sur le gnosticisme.

E. Michaud.

Dr. Riggenbach : Die Auferstehung Jesu. 2. verbess. Auflage.
39 S. 45 Pfg.

Dr. von Orelli : Der Knecht Jahwes im jesajabnehe. 46 S.

50 Pfg.
Dr. R. Seeberg: Offenbarung und Inspiration. 77 S. Mk. 1.

D. S. Oettli: Die revidierte Lntherhibel. 53 S. 60 Pfg.

Obige Abhandlungen bilden die Hefte 5 der I. Serie; 6,

7/8 und 9 der IL Serie der Biblischen Zeit- und Streitfragen
(Edwin Runge, Gr. Lichterfelde-Berlin 1908), die wir wiederholt
wegen ihrer prächtigen Ausstattung, vor allem aber um ihres
dem positiven Christentum in hervorragender Weise dienenden
Inhaltes empfehlen.

Riggenbach stellt die Auferstehung Jesu entgegen modern
„christlichen" Anschauungen als das Fundament des Glaubens
und der Gemeinschaft in Christo fest, indem er die Quellen
der Auferstehungsgeschichte untersucht und daraus den
geschichtlichen Tatbestand folgert, der weder in der subjektiven,



— 168 —

noch in der objektiven (von Gott und Christus bewirkten)
Visionshypothese der Jünger seine Erklärung findet.

Die Schrift von Orellis erklärt den „Knecht Jahwes" in
Deuterojesaja teils als Kollektivbezeichnung für Israel, teils
als eine reale, vollkommene Persönlichkeit, „ein Heros im
Leiden wie im Tun1', der nicht als König wie David und
Salomo über Israel herrscht, sondern „einer, der genug
Leidensgehorsam und Geduld bis zum Tode hat, um sich durch das

Widerstreben seines Volkes nicht irre machen zu lassen und
auch den Weltmächten Zeugnis abzulegen von einer geistigen
Grösse, die sie nicht haben und nicht kennen, von der sie
deshalb überwunden werden sollen". Dieser Eine ist teils der
Wirklichkeit angepasst, in der der Prophet lebt, teils hebt er
sich merklich von ihr ab als ein Wunderbarer, den die Zukunft
bringen wird. Den Schluss der Schrift bildet der Nachweis der
Verwendung des Knechtes Jahwes im Neuen Testamente.

Seebergs Abhandlung geht von der Erwägung aus, wie die

altersgraue Mauer der Verbalinspiration der Bibel bei allen
theologischen Richtungen gefallen ist, und untersucht die Frage,
was wir als gläubige Christen an deren Stelle zu setzen haben.
Grundlegend ist für die Beantwortung der Begriff' der
Offenbarung, die sich in Taten und WTorten Gottes vollzieht und in
der Bibel ihre menschliche Urkunde hat, insofern sie das
Verständnis der Offenbarung von Seiten ihrer ersten Empfänger
darstellt: „Die schöpferische Kraft der Offenbarung zur Erzeugung

dieses Verständnisses und der Fähigkeit, es zu dauernd
verständlichem Ausdruck zu bringen, ist eben die Inspiration."

Oettli spricht sich mit grossem Freimute über die
„revidierte" Lutherbibel aus. Er weist nach, wie die zur Revision
eingesetzte Kommission in durchaus falscher und am wenigsten
im Sinne Luthers selbst gehandhabter Pietät weniger als halbe
Arbeit getan hat, indem sie namentlich das Gebot der Treue

gegen den heute erforschten Bibelsinn nicht beobachtete. Auch
das Sprachgewand selbst ist zu beanstanden : „Die Bibel erfüllt
ihre Mission an den Kindern jeder Zeit dann am sichersten,
wenn sie in der edleren Sprache ihrer Gegenwart zu ihnen
redet." Sehr interessant sind die Nachweise solcher Antiquitäten,
„die in jedem Tertianeraufsatz rot angestrichen würden", sowie
das Verzeichnis tatsächlicher Unrichtigkeiten (S. 22—52).

G. M.



169

B. Rüssel: La philosophie de Leibniz; trad, de l'anglais
par J. Ray, Paris, Alcan, in-8°, 1908, 3 fr. 75.

M. Rüssel remarque avec raison qu'il y a deux manières
d'étudier la philosophie: l'une, surtout historique, qui accorde
aux rapports des systèmes tant d'attention qu'elle néglige les

systèmes eux-mêmes ; l'autre, surtout philosophique, qui étudie
surtout les idées elles-mêmes et en elles-mêmes. M. Rüssel est
partisan de la seconde, d'autant plus que, en ce qui concerne
Leibniz, « la tâche plus proprement philosophique semble être
encore à accomplir», dit-il. Sans doute, il y a déjà les travaux
d'Erdmann, de Dillmann, etc.; mais un point de vue nouveau
a été découvert par lui. Après avoir lu le « Discours de

métaphysique» et les Lettres à Arnauld, «Soudain, dit-il, un flot
de lumière inonda jusqu'aux recoins les plus retirés de l'édifice
philosophique de Leibniz. Je vis comment ses fondations étaient
creusées et comment la superstructure jaillissait d'elles. Il
m'apparaissait que ce système (la monadologie) qui semblait
fantastique pouvait se déduire d'un petit nombre de prémisses
simples que, dans les conclusions que Leibniz en a tirées, bien
des philosophes, sinon presque tous, eussent volontiers admises.
Il ne me semblait pas déraisonnable d'espérer que les passages
qui m'avaient paru tout illuminer produiraient sur d'autres la
même impression. J'ai donc, dans ce qui suit, commencé par
les doctrines contenues dans ces passages, et cherché autant
que possible à montrer que la théorie des monades se déduit
rigoureusement d'un petit nombre de prémisses. La monade
apparaît donc, non pas au début de l'exposition, mais au bout
d'une longue chaîne préliminaire de raisonnements. Et il faut
admettre, je crois, que si cet exposé est correct, la valeur de
Leibniz comme philosophe est bien plus grande que celle qui se

dégagerait des expositions traditionnelles » (p. IX).
M. Lévy-Bruhl, qui connaît aussi Leibniz, n'ose pas dire

que M. Rüssel a tranché la question; mais il avoue que
certaines parties ont été reconstruites par lui d'une manière tout
à fait remarquable. Il faut donc lire cet ouvrage avec une grande
attention ; noter les cinq principales prémisses desquelles
M. Rüssel croit que toute la philosophie de L. est sortie (p. 5-8),
et suivre de près les chapitres qui en sont l'explication. Les
théologiens approfondiront en particulier le ch. IV (la concep-



— 170 —

tion de la substance), le ch. VII (la philosophie de la
dynamique), le ch. XII (l'âme et le corps), le ch. XV (les preuves
de l'existence de Dieu), et le ch. XVI (la morale de Leibniz).

Ces questions sont trop graves et trop difficiles pour être
étudiées dans une simple notice bibliographique. J'y reviendrai
plus tard; les occasions manqueront d'autant moins que Leibniz
est un sujet «éternel». Toutefois, en attendant, il importe de

remarquer que M. Rüssel est loin d'être toujours clair. Il a des

chapitres qui sont même de très sombres forêts; l'obscurité y est
d'autant plus profonde qu'au lieu de se borner à exposer
simplement la philosophie de Leibniz (ce qui serait déjà un
travail difficile), il prétend la discuter et la réfuter, ce qui est une
très grosse complication, et cela, clans un langage très scolastique

et qui fait regretter quelquefois celui de Kant. Les «profonds

» se moquent quelquefois de la clarté française. Combien
plus profonds ne seraient-ils pas, s'ils la possédaient quelque
peu! En outre, non seulement M. Rüssel n'est pas toujours clair,
mais il est quelquefois très subtil, spécieux, je dirais même
injuste, en ce sens qu'il accuse Leibniz d'être tombé dans des
contradictions et des confusions qui me semblent être plutôt dans
son propre esprit que dans celui de Leibniz. Le chapitre sur
les preuves de l'existence de Dieu me semble particulièrement
faible. Si M. Rüssel se permet de traiter Leibnitz comme
théologien de « champion de l'ignorance et de l'obscurantisme y

(p. 226), on peut se demander comment Leibniz jugerait à son
tour la théologie de M. Rüssel. E. M.

S. Ch. ScHiRLiiz : Griechisch-Deutsches Wörterbuch zum
N. T. Neu bearbeitet von Th. Eger, VI" durchgesehene
Auflage. Giessen, Roth, 1908, M. 6 (brosch.), 7. 50 (geb.).

Quoi qu'il advienne de la langue grecque dans notre Occident,

qui est de plus en plus absorbé et surmené par les
progrès des sciences et par leurs nombreuses applications à la vie
pratique, et même s'il arrive que la connaissance de cette
langue soit considérée comme entraînant avec elle plus de
sacrifices que d'avantages pratiques, donc en poussant les choses
au pire, on pourra toujours soutenir que la connaissance de
cette langue et de cette littérature sera nécessaire aux clergés



— 171 —

pour l'exacte intelligence de la Bible et des Pères grecs. C'est
plus qu'il n'en faut pour qu'un ouvrage comme celui-ci s'impose

aux étudiants en théologie, ainsi qu'aux paléologues, aux
archivistes, aux bibliothécaires. Son succès dispense de toute
recommandation. L'auteur ne s'est pas borné à donner une
sèche traduction des mots; il les a encore expliqués, en citant
les passages où ils ont été employés et qui justifient son
explication; citations et explications, toutes de bon aloi, exclusivement

objectives et instructives. Lire ce dictionnaire est une
vraie promenade théologique, en même temps qu'un exercice
philologique, aussi agréable qu'intéressant.

Dr. J. Fr. Ritter von Schulte: Lehenserinnernngen. IL Band:
Kirchenpolitische Aufsätze. Giessen, E.Roth, iii-8°, Mk. 6.—
u. 7. 50, 1909.

Der erste Band dieser Lebenserinnerungen erschien im
Frühjahr und begegnete berechtigtem Aufsehen, das in dem
Absatz von 3 Auflagen im Laufe von 6 Monaten seinen
praktischen Ausdruck fand. Viele hochinteressante Episoden von
geschichtlich hoher Bedeutung gingen aus dem Werke in die
Presse über und übten grossen Eindruck auf das grosse
Publikum aus. Der zweite soeben erschienene Band der
Lebenserinnerungen des bedeutenden Kirchenrechtslehrers und
Parlamentariers wird nicht weniger das allgemeine Interesse finden,
denn er bringt in 27 Artikeln eine Darstellung des Ultramontanismus,

wie solche bisher noch nicht existiert und wie sie nur
eine Persönlichkeit geben konnte, die ein Menschenalter
hindurch kraftvoll und mannhaft als Führer im Kampfe gegen
den Ultramontanismus gestanden hat. In zehn Aufsätzen finden
wir die Entwürfe der kirchenpolitischen Gesetze Preussens
behandelt. Der A7erfasser legt darin den Inhalt und ihren
rechtlichen Standpunkt dar, zeigt die Schwächen derselben und
weist nach, wie sich die Gesetze bessern liessen. Einzelne
Kapitel wieder beschäftigen sich mit Gegenständen, die mit
dem Kulturkampfe in Verbindung stehen : Orden, Kongregationen,

Stellung der Bischöfe und der Staaten zum Papste,
Plaltung Leos XIIL und anderes. Hochinteressant sind die
Kapitel über den Ultramontanismus, seine Entstehung in Frank-



- 172 —

reich, seine Verpflanzung nach Deutschland, sein System nach
den verschiedensten Richtungen hin, die vom Ultramontanismus
angewendeten Mittel, sein finanzielles Wirken, sein Verhalten
zur Schule, über die ultramontane Wissenschaft und über seine
Presse. — Der Verfasser hat hier ein reiches dokumentarisches,
statistisches Material öffentlich festgelegt, das bleibenden Wert
behalten und ganz besonderes Interesse finden muss. In zwei
Kapiteln finden wir ferner eine kurze aber gründliche
Geschichte der preussischen Kirchenpolitik des 19. Jahrhunderts
und an diese schliesst sich der Nachweis, der nach allen Seiten
hin erschöpfend und klar einleuchtend gegeben ist, mit welchen
Mitteln und auf welchem Wege eines organischen Gesetzes es

nur möglich ist, die Stellung des Staates zur römischen Kirche
gründlich und dauernd zu regeln. Für die preussischen
kirchenpolitischen Kämpfe jener Zeit, noch mehr für die richtige
Beurteilung der römischen Hierarchie bietet dieser Band eine
unentbehrliche Fundgrube des wichtigsten Materials und darum
ist das Werk für jede öffentliche Bibliothek ein notwendiges
Dokument von historischem Wert. Jeder Leser wird seine helle
Freude an der kernigen Sprache haben, die so recht den
mannhaften Parlamentarier und Dozenten zeigt, der seinen Stoff in
geistiger Beherrschung zu meistern verstellt. Wer sich mit der
Geschichte der katholischen Kirche und des Ultramontanismus
zu beschäftigen hat, wird aus diesem Werke sehr viel lernen
können; es sei als eine sehr wertvolle literarische Gabe auf
das angelegentlichste empfohlen.

J. Serre: La religion de l'esprit large, 2e édition. Paris,
E. Nourry, 246 p., 2 fr. 50.

L'auteur prie que l'on ne confonde pas «esprit large» et

«esprit vague >. «En religion, l'esprit vague, dit-il, s'exprime
populairement par ces formules : — Toutes les religions sont
bonnes, la religion de l'honnête homme suffit; etc. — Et, certes,
de profondes vérités se cachent sous ces imprécisions
dangereuses; mais elles ont besoin d'être transposées dans la lumière
de l'esprit large. La forme la plus haute comme la plus raffinée

de l'esprit vague est ce demi-scepticisme intellectuel, fort à

la mode aujourd'hui, qui, incapable de porter le poids de l'Idée



— 173 —

totale, et craignant d'autre part de s'emprisonner dans une
profession de foi partielle, flotte entre la demi-affirmation et

la demi-négation de toutes choses ; sorte de dilettantisme
élégant, de bienveillance universelle et sceptique, sérieuse et
souriante, qui fut l'esprit de Renan, différent quoique voisin du

ricanement léger de Voltaire. Certes, de Voltaire à Renan, le

progrès est considérable, et l'esprit moderne est infiniment
supérieur à l'esprit voltairien. Mais j'ajoute: à quoi servirait
ce progrès, s'il ne devait pas aboutir? L'esprit moderne
prépare l'avenir, comme le chaos prépare le monde. »

L'intention de M. S. est donc excellente. Il écarte la simple
entente «négative», celle qui n'est qu'une fusion dans le vide
et dans le nuage. Il veut l'entente positive, dans < l'unité de

foi», laquelle, dit-il, est «la plus profonde de toutes » ; en
conséquence il cherche, au sein des religions particulières, les

grands traits de la religion universelle « que le monde possède
sans le savoir» (p. 10). Il examine, à ce point de vue, les questions

de l'homme, de Dieu et de l'homme-Dieu. Ce sont les
trois parties de son livre. Il fait ressortir avec raison que la
vraie religion doit être à la fois divine et humaine, donc hu-
mano-divine. S'il eût expliqué que le christianisme bien compris

est cette religion humano-divine, et s'il l'eût démontré par
des arguments sérieux, profonds, c'eût été parfait.

Malheureusement, M. S. cause au lieu de démontrer ; il fait
de la poésie, au lieu de philosophie et de théologie; il raisonne
à la façon de Hello, qu'il appelle «un grand penseur » (p. 172),

et qui ne fut qu'une tête très confuse, pleine d'à peu près, de

mots à effet, de romantisme creux et de fantaisie. M. S. a des

raisonnements par trop naïfs sur la trinité (p. 189 et 203), sulla

transsubstantiation, qui, dit-il, « est une des plus grandes lois
de la nature», comme si l'on pouvait comparer «l'humus qui
s'épanouit en verts bourgeons» avec le pain qui devient
substantiellement la chair du Christ. Tout ce livre est rempli de

pareilles confusions. L'auteur voudrait nous faire croire aussi
à la modération de la hiérarchie catholique-romaine, notamment

de l'infaillibilité du pape, relativement à l'autorité des
imans de l'islamisme, des guras de l'Inde et des lamas du
Thibet (p. 193). C'est trop de bonté. L'auteur fait de l'humour,
je pense, lorsqu'il parle des deux infinis étiquetés par M. Gui-
met dans son Musée des religions: la foi religieuse et la bêtise



- 174 —

humaine. Ne nous servons pas de celle-ci pour arriver à

celle-là. La foi religieuse doit être sérieuse et traitée sérieusement;

c'est ce qui manque dans trop de pages de ce livre,
malgré l'incontestable droiture des intentions.

H.Taine: Pages choisies. Paris, Hachette, in-16, 190S, fr. 3. 50.

Pour quiconque n'a pas lu les attaques de M. Aulard contre
Taine, ce volume est charmant de variété et de pittoresque.
Il touche à tout, car Taine s'est occupé de tout et aucune
des choses humaines ne lui est restée étrangère. Très amusant
dans ses jugements sur l'Angleterre et notamment sur le
protestantisme anglais, il devient très perspicace et suggestif au
sujet du christianisme et de son rôle social, ainsi que de
l'opposition entre le catholicisme (lire romain) et la science.

Taine évalue ainsi l'apport du christianisme dans nos
sociétés modernes, ce qu'il y introduit de pudeur, de douceur
et d'humanité, ce qu'il y maintient d'honnêteté, de bonne foi
et de justice : « Ni la raison philosophique, ni la culture artistique

et littéraire, ni même l'honneur féodal, militaire et
chevaleresque, aucun code, aucune administration, aucun gouvernement

ne suffit à le suppléer dans ce service. Il n'y a que lui
pour nous retenir sur notre pente natale, pour enrayer le
glissement insensible par lequel incessamment et de tout son
poids originel notre race rétrograde vers ses bas-fonds; et le
vieil Evangile, quelle que soit son enveloppe présente, est
encore aujourd'hui le meilleur auxiliaire de l'instinct social. »

Inutile de faire remarquer que, pour Taine, le « vieil Evangile »

n'est nullement le catholicisme romain. Celui-ci, il le juge pour
ce qu'il vaut, quoique avec une grande modération ; il voit
dans les deux dogmes de la transsubstantiation selon le Concile
de Trente, et de l'infaillibilité du pape selon le Concile du

Vatican, un « empêchement à jamais » de toute réconciliation
entre la science et la foi romaine. Le malheur, en France,
est que beaucoup s'accommodent très bien cle cette opposition:
vraies commodes à deux tiroirs, l'un où l'esprit rit de la croyance
irréfléchie, l'autre où la croyance irréfléchie rit de l'esprit.

Chacune des pages de ce volume contient une idée à
méditer, un trait à poursuivre, un jugement à contrôler, une



— 175 —

insinuation à creuser. Même si l'on est d'un avis différent, on
est invité à réfléchir et à tirer profit de tout. Philosophes,
critiques littéraires, artistes, historiens, politiciens, tout le monde
a plaisir à lire ce volume. E. M.

G. Tyrrell: Lettre à un Professeur d'anthropologie. Paris,
E. Nourry, in-12, 101 p., 1908, 1 fr. 25.

Cette Lettre a été écrite en 1905, alors que l'auteur était
encore membre de la Compagnie de Jésus. C'est ce qui en fait
non pas la valeur (car sa valeur est dans sa doctrine même),
mais le piquant : car il est piquant de voir un jésuite, alors
des plus considérés et des plus considérables, juger la
théologie, les théologiens, l'Eglise romaine elle même, avec une
telle liberté. L'auteur l'a écrite à un anthropologue, qui voyait
de plus en plus l'abîme béant entre les dogmes romains et les
sciences ; il l'a écrite de la meilleure foi du monde pour
l'engager à ne pas sortir de l'Eglise romaine. Ce sont les raisons
qu'il donne qui ont paru intolérables à Rome, et on ne le
comprend que trop. Le P. Tyrrell raconte avec une très grande
franchise comment sa Lettre a été éventée, analysée dans le
public ; comment son général l'a mis en demeure de se rétracter,
comment il refusa et sortit finalement de la Compagnie. Après
cette intéressante introduction, suit la traduction française de
la Lettre avec quelques notes explicatives.

Il faut la lire très attentivement. Ce n'est pas que tout
m'y paraisse parfait. Par exemple, je ne puis comprendre les

passages où le P. T., tout en reconnaissant les erreurs de

l'Eglise romaine, presse son ami de ne pas la quitter. Cette
façon d'être Romain devant le public et de ne l'être pas devant
Dieu, me répugne profondément. Le P. T. avoue, d'une part,
que l'Eglise romaine, loin d'être l'Eglise invisible, n'est qu'une
partie de l'Eglise visible, <¦¦ pleine de contorsions, de défauts,
d'excès» (p. 83); et cependant, d'autre part, il propose de
l'envisager « comme identique à ce corps apostolique, missionnaire
et en quelque sorte militant envoyé par le Christ pour prêcher
et préparer le royaume de Dieu » (p. 86). Je vois entre ces
deux assertions une grave contradiction. Je vois, de plus, dans
la théorie et dans l'attitude du P. T., une perte parfaitement



— 176 —

inutile de force morale. En restant dans son isolement à la
manière de M. Loisy, il ne fait même pas un mouvement, il ne
fonde rien de positif, son effort meurt avec lui, son acte de
résistance n'est transmis à personne et personne ne le
continue. C'est un simple coup d'épée dans l'eau. Dœllinger, qui
accueillit un instant cette idée de protester simplement pour
protester, n'eut pas de peine à s'apercevoir de son inutilité et
de son erreur, et il se rallia aussitôt à la résistance active en

groupe vivant, compact, et en église militante. Puisse le P. T.
le comprendre à son tour, et sortir de l'inactivité malheureuse
à laquelle il se condamne si illogiquement

Mais si l'on ne prend clans cette Lettre que les très belles
choses qui s'y trouvent, et si on en laisse de côté les
illogicités susdites, on arrive avec l'auteur à une très grande
largeur d'esprit. Soyez de l'Eglise invisible, dit-il, faites partie

du Royaume de Dieu; voilà l'essentiel, car alors vous
êtes en union avec Dieu et avec toutes les âmes de bonne foi
qui ont vécu de Dieu et en Dieu. —- Ce qu'il dit des
défectuosités des Eglises visibles (p. 92), doit être médité avec grand
soin et humilité par toutes. Quant à la théologie, quant aux
théologiens, quant au clergé et à son esprit de corps, quant
aux «controversistes à trique» (p. 23), quanta «la débâcle de
la formule » (p. 64), voici comment il les juge :

« Nous ne pouvons dire que la foi la plus profonde aille
toujours la main dans la main avec la théologie la plus orthodoxe

ou qu'elles ne puissent pas être en proportion inverse
l'une de l'autre... Je ne pense pas qu'une obscurité passagère
de la théologie soit très surprenante et très alarmante, moins

que jamais quand elle se produit chez un homme dont la foi
et la bonne volonté sont grandement évidentes et qui, par
conséquent, possède en lui la racine de l'arbre Vous devriez
hésiter à prendre la théologie aussi sérieusement que les
théologiens voudraient nous le faire faire. Faites la part de l'esprit

de corps et de ce que l'étroitesse de vue, inhérente à

toute spécialisation, ne présente qu'une seule face du problème.
Après tout, l'horizon catholique est plus étendu que l'horizon
ecclésiastique. Le théologien est naturellement porté à placer
tous les détails et tous les rapports qu'il étudie sous l'égide
de la foi, sans prendre garde à la différence qui existe entre
les faits de l'expérience religieuse et leur analyse et exprès-



— 177 —

sion ; il est tenté d'affirmer que personne ne peut vivre la vie
de la foi, à moins d'en avoir accepté d'abord toute l'analyse
thèologique Les théologiens se sont montrés négligents dans

leurs calculs; ils sont menacés de banqueroute, banqueroute
qui laisserait Dieu aussi immuable dans son ciel que le furent
les étoiles après la banqueroute du système de Ptolémée. Quel
jugement porterait un comité de docteurs à l'ancienne mode

sur un traité d'hygiène qui parlerait en termes similaires des

drogues et des médecins »

Le P. Tyrrell en veut terriblement aux théologiens. Il n'a
pas seulement contre eux de l'humour et du bon sens, mais
du courage. «Ne soyons pas terrifiés, dit-il, quand ils s'affublent

des pompes de l'Eglise et nous foudroient, en Son nom,
de leurs anathèmes. Leur domination actuelle n'est qu'un
épisode passager dans l'histoire de l'Eglise. Déjà la théorie
de leur autorité est tendue jusqu'à l'extrême et s'étouffe elle-

même par ses contradictions inhérentes et présomptueuses.» Etc.
Bref, toute la partie du livre où le P. T. démolit la fausse

théologie, les théologiens «à trique», les abus d'autorité de

l'Eglise visible et notamment de l'Eglise romaine (p. 81-84),
est pleine d'esprit et de vérité; c'est partie gagnée, et l'avenir
le montrera toujours de plus en plus. La partie où l'auteur
explique la notion cle la foi (p. 71-78), la vie en Dieu et avec
Dieu, l'âme de l'Eglise, la manière de comprendre la Providence

divine et le vrai catholicisme (p. 85-95), est très importante

; on ne saurait assez la méditer. Elle montre la force de

la pensée de l'auteur, sa foi, son christianisme profond. Rome,
qui anathematise le P. T., lui devrait, au contraire, cle la
gratitude pour son extrême condescendance : car, s'il ne voit guère
en elle que « le tronc charbonneux d'un arbre fendu par la
foudre et mis en pièces par les antans», la cause «plus
responsable de tous les schismes que les schismatiques eux-
mêmes» (p. 81), cependant il maintient encore qu'elle est «un
essai, non arrivé encore à sa maturité, de cette association
religieuse qui doit assurer le commerce le plus complet et le

plus libre entre ses différents membres et le Grand Tout, c'est-
à-dire entre l'âme et Dieu. » Quelle illusion

E. Michaud.

Revue intern. Je Théologie, lieft C5, 19.9. 12



178 —

Lie. Alfr. Uckeley: Die moderne Dorfpredigt. Eine Studie zur
Homiletik. Leipzig 1908. 98 S. Mk. 1. 80.

Der Ruf nach „moderner" Predigt ergeht schon lange auch
für das Land. Gegenüber Verkennungen der hier in Betracht
kommenden Verhältnisse weist der Verfasser im 1. Teile seiner
Arbeit in ruhiger und klarer Weise nach, wie trotz des
modernen Bildungsganges und Bildungstriebes, an dem auch der
heutige Dorfbewohner Anteil hat, doch eine Anzahl
Grundbedingungen für ihn bestehen bleiben, an welche die Predigt
immer wieder, sei es bestätigend oder berichtigend, anknüpfen
muss: Gottesfurcht und Gottvertrauen, nach der ethischen Seite
hin die Auffassung des Bauern „von einer Art Rechtsverhältnis,

das zwischen ihm und Gott vorhanden sei, -wobei er bei
leidlicher Erfüllung der von Gott an ihn gestellten Anforderungen

zu jenem das Vertrauen haben könne, dass er es an
Segen und Gnadenerweisung im Haus, in Stall und Feld nicht
werde fehlen lassen" (S. 22). Ein überaus wichtiger Faktor für
die Dorfpredigt ist die Rücksicht auf die von den Vätern
ererbte Sitte bezw. Unsitte innerhalb und ausserhalb des
kirchlichen Lebens, die dem Bauern das Auswachsen zu einer
individuellen Persönlichkeit erschwert und ihn gewissermassen zu
einem Gruppenwesen macht. Kirchenkundüche G escilichtsstudien,
vor allem volkspsychologische Beobachtungen sind unerlässliche
Hülfsmittef moderner Dorfpredigt im guten Sinne, dazu eine

Form, die mit Verständnis in bäuerliche Denkweise und Bilder
eingeht, ohne trivial zu werden und den Takt zu verletzen,
den man den Wahrheiten des Evangeliums unter allen
Verhältnissen schuldet. Der grundsätzlichen Darstellung folgt eine

praktische Würdigung moderner Dorfprediger, die Predigten in
Druck gegeben haben: G. Frenssen, K. Hesselbacher, Erwin
Gros, Alfr. Eckert.

Altkatholischen Geistlichen, die Dorfgemeinden zu pasto-
rieren haben, kann die Schrift von U. manchen trefflichen
Fingerzeig geben. G. M.



179

Petites Notices.
* W. Bousset : Das N. T. und die vergleichende

Religionswissenschaft (in der neuen «Patria»). Berlin-Schöneberg, Verlag
der «Hilfe», G. m. b. H., 1908. — Dans ce court, trop court
résumé, sont condensées de nombreuses et très importantes
idées sur l'évolution qui s'opère, depuis une cinquantaine
d'années, dans le monde théologique. Ceux qui craignent la critique
théologique et qui croient qu'elle va annihiler peu à peu le

christianisme, n'ont qu'à lire cette substantielle étude. Ils y
verront où ont mené les efforts de syncrétisme religieux, soit
à l'époque de la captivité des Juifs à Babylone, soit surtout
au II6 siècle de notre ère, où les éléments égyptiens et gréco-
latins ont été utilisés. On commence aujourd'hui à entrevoir
la grandeur et la sublimité de l'épopée chrétienne. J'en ai dit
quelques mots dans mon petit volume : « Les enseignements
essentiels du Christ. » L'étude de M. Bousset me semble faite
dans le même esprit. « So zeigt uns die Religionsgeschichte in
lichter Deutlichkeit diese merkwürdige Geschichte des W'erdens
und des Wachstums der Christologie, diesen wundervollen
Prozess, in welchem die gläubige Gemeinde alles, was von
religiöser Verehrung in der sie umgebenden Welt vorhanden
war, auf die eine Person Jesu von Nazareth hinlenkte, ihm alle
Ehren gab und alle Kränze und Kronen der Welt ihm zu
Füssen legte (S. 18). Deshalb sind auch die Bedenken derer,
die den Arbeiten der vergleichenden Religionsgeschichte, soweit
sie das Gebiet des N. T. betrifft, mit Angst und Sorge
gegenüberstehen, unbegründet. Denn ist das Christentum keine
originale schöpferische Lebensmacht, so würde alle Kraft und
Gewalt es auch so nicht davor bewahren, in seine Bestandteile
auseinanderzufallen. Ist es aber eine solche, so w7ird keine
Religionswissenschaft imstande sein, sie zu zerstören, weil sie

an das Geheimnis des Lebens niemals heranreicht ; vielmehr
wird alle derartige Arbeit nur dazu dienen, den Kern, das Wesenhafte

und das Originale klarer heraustreten zu lassen » (S. 20).

* Collection Lietzmann. Bonn, Marcus & Weber's Verlag,
1908. — Les lecteurs connaissent déjà quelques-uns des «Petits

textes » que publie le savant professeur de léna, pour faciliter

aux étudiants les études de philologie et de théologie.



-- ISO —

Cette collection est en pleine prospérité. Je signalerai, entre
autres: Aramäische Urkunden zur Geschichte des Judentums
im Yl. und V. Jahrhundert vor Chr. (Staerk) ; — Zwei neue
Evangelienfragmente (Swete) ; — Reste des Petrusevangeliums,
der Petrusapokalypse und des Kerugma Petri (Klostermann) ;

— Lateinische christliche Inschriften mit einem Anhang jüdischer
Inschriften (Diehl) ; —- Das Muratorische Fragment und die
Monarchischen Prologe zu den Evangelien (Lietzmann). On

remarquera dans ces prologues monarchistes l'ordre de placement

: Marc est le dernier. Ceux qui pensent que l'Evangile
de Marc est le plus récent de nos Evangiles et non le plus
ancien, auront plaisir à ce détail. Peut être la vérité est-elle
dans l'union des deux opinions : car il peut y avoir eu un
Evangile de Marc, premier en date, retouché ensuite et devenu
par ses retouches le plus récent. Le fait que celui-ci a éliminé
ou ignoré l'évangile de l'enfance, et qu'il a commencé la théo-
phanie ou la vie messianique au baptême du Christ, n'est-il
pas bien caractéristique dans les deux hypothèses?

* Otto Erhard : Der Bauernkrieg in der gefürsteten
Grafschaft Kempten. Nach gedruckten und ungedruckten Quellen
bearbeitet. Kempten und München, Jos. Köselsche Buchhandlung,

1908, 120 S. — Frisch und anregend geschrieben, klar
in der Darstellung, mit einem umfassenden Nachweis des
vorhandenen Quellenmaterials, ist die Schritt ein willkommener
Beitrag zum Verständnis der grossen Erschütterungen des

Jahres 1525, ihrer wirtschaftlichen Ursachen und ihres religiösen
Einschlags. E. K Zelenka.

* Foucher de Careil : Descartes, la princesse Elisabeth et

la reine Christine, d'après des lettres inédites. Nouvelle édition.
Paris, Alcan, in-S°, 4 fr., 1909. — On n'a pas à présenter au

public le comte Foucher de Careil. On sait quelle fut l'œuvre
de cet obstiné chercheur, enlevé trop tôt à la science, et
quelles contributions ont apportées à l'histoire de la philosophie

ses nombreux travaux, ceux notamment qui se rapportent
à Leibniz et à Descartes. Elisabeth de Bohême, princesse

palatine, fut un esprit supérieur, une âme ardente et
tourmentée. Adepte passionnée, dans sa jeunesse, de la philosophie
cartésienne, elle entretint avec Descartes un commerce épisto--
laire très suivi. Celui-ci, qui professait pour son élève la plus



— 181 -
haute estime intellectuelle (estime où se mêla peut-être un
sentiment tendre), lui a écrit quelques-unes de ses lettres les plus
substantielles. Les lettres de la princesse ne le cèdent en rien
à celles du philosophe, et M. Foucher de Careil en a fait
ressortir avec beaucoup de bonheur l'extrême originalité. Elisabeth

est une romantique avant l'heure. Elle fut atteinte, dès

1640, de ce qu'on devait appeler deux cents ans plus tard, le
«mal du siècle». Le volume se termine par quelques lettres
échangées entre Elisabeth et l'Electeur palatin, son frère, ce

prince intelligent et libéral qui gardera, devant l'histoire, l'honneur

d'avoir offert à Spinoza une chaire de philosophie à

Heidelberg. — Voir la Revue, 1903, n° 41, p. 113; n° 42, p. 257-282.

* Lie. Grützmacher : Systematische Theologie. Die Theologie
der Gegenwart, II. Jahrgang, 1. Heft. Leipzig 1908. 80 Pfg. —
Das empfehlende Wort, das wir dem I. Jahrgang obiger
Zeitschrift gewidmet haben (Revue 190S, S. 623), können wir hier
nur wiederholen. Das vorliegende Heft bespricht gemäss dem
Programm des Unternehmens die wichtigsten Neuerscheinungen
von 1907 auf dem Gebiete der systematischen Theologie mit
Einschluss der prinzipiellen und systematischen Philosophie
sowie der mit dem Christentum in Beziehung tretenden
naturwissenschaftlichen und literarischen Arbeiten. G. M.

* Dr. Joh. Jeremias: Wehr und Waffen im Streite um den
Gottesglaubcn. Leipzig 1908. 44 S. 80 Pfg. — Entgegen den
modernen Religionsanschauungen, in denen «Gott tot ist»,
namentlich dem Monismus gegenüber, entwickelt das mit grosser
Wärme geschriebene Büchlein den auf das unverrückbare Fundament

der Bibel gegründeten christlichen Gottesglauben und die
Beweise für denselben. G. M.

* Dr. Joh. Kunze: Die Übergabe der Evangelien beim Tauf-
unterricht. Leipzig 1909. 64 S. Mk. 1. — Die — vorher im
wesentlichen in der Neuen kirchlichen Zeitschrift 1908

erschienene — Abhandlung will einen Beitrag zur ältesten
Geschichte des Katechumenates, des Neuen Testamentes und der
Glaubensregel geben, und zwar speziell zu der im Titel
genannten Frage der «traditio evangeliorum» beim Taufunterricht.
Diese bestand in der Mitteilung der Anfänge der 4 Evangelien
beim (nach dem ordo Romanus) dritten Scrutinium, der « apertio
aurium» und findet sich u. a. im sacramentarium Gelasianum,



— 182 —

während sie später verschwindet. Kunze weist rückwärts nach,
dass diese traditio quattuor evangeliorum in die vorgnostische
Zeit zurückreicht. G. M.

* Dr. G.FI. Müller: Zur Synopse. Göttingen 1908. 60S.
Mk. 2. 40. — Die Abhandlung bildet das 11. Lieft der von
Bousset & Gunkel herausgegebenen «Forschungen zur Religion

und Literatur des Alten und Neuen Testaments». Der
Verfasser — Philologe — will die Arbeitsweise des Lukas und
Matthäus sowie deren Quellen, namentlich die « Spruchquelle->,
untersuchen. Dies geschieht auf Grund einer im Anhang
aufgestellten Synopse Mark.-Luk.-Matth. Ohne dass selbstverständlich

bei dem hypothetischen Charakter der Frage eine einwandfreie

Lösung zu stände kommt, muss doch die sehr fleissige
Arbeit als ein weiterer Beitrag zur Aufklärung des schwierigen
Problems der Synopse bezeichnet werden. G. M.

* Dr Ph. Münch : Wie kann ich mich von der Wahrheit oder
Unwahrheit des Christentums über.zeugen? Leipzig, Born, in-16,
72 S. — A la bonne heure Voilà une question nettement
posée. La vérité a tout à gagner à être cherchée, examinée,
traitée franchement. Nous sommes à une époque où toutes les

opinions, toutes les philosophies, toutes les religions, tous les

systèmes doivent être discutés. Donc discutons, mais discutons
bien, et surtout rendons-nous compétents pour discuter exactement

les questions soulevées. L'auteur est philosophe et il pense
que la philosophie a un grand rôle à jouer relativement au
judaïsme et au christianisme. Il a raison : une bonne philosophie

sur Dieu, sur la création, sur la Providence, sur la vie
et ses devoirs, telle est la vraie base du christianisme bien
compris. Questions difficiles, réponses contradictoires; il faut
tout connaître et tout critiquer.

* A. C. Ott : Eloi d'Amerval und sein « Livre de la
Diablerie i. Erlangen, Junge, in-8°, 107 p., 1908. — On peut
rapprocher cette étude de celles qu'a publiées M. Ch. V. Langlois
sous le titre de « La vie en France au moyen âge d'après
quelques moralistes du temps » (voir Revue, oct. 1908, p. 807-809).
C'est une contribution très documentée et d'une érudition très
consciencieuse, pour l'histoire de la fin du XVe siècle; elle
fait grand honneur au jeune et savant professeur de Francfort.
Elle est précieuse surtout pour les historiens de la langue fran-



— 1S3 —

çaise; ils y trouveront quantité de remarques intéressantes sur
les mots, les proverbes, les gallicismes du temps, etc. Les
moralistes y verront une fois de plus le mélange, très déplaisant
aujourd'hui, mais très ordinaire à l'époque en question, du
dévotisme et du dévergondage. L'auteur est prêtre et son
langage est parfois d'une crudité révoltante. Les théologiens
constateront de nouveau, dans cet amas de superstitions et de

bagatelles, la nécessité, tant de fois démontrée, d'une réforme
religieuse et ecclésiastique.

* A. Pfeiffer u. a. : Die neuen Alttestamentlichen Perikopen
der Eisenacher Konferens. Exegetisch-homiletisches Plandbuch.
2. Aufl. Leipzig 1909. — Alttestamentliche Perikopen bilden
besonders bei vieljähriger unausgesetzter Predigtpraxis eine
willkommene und im Grunde wenig angewandte Abwechslung.
Welch ein Reichtum an Gedanken und Beziehungen auf die
christliche Predigt sich im A. T. findet, zeigt vorstehendes,
soeben in 2. Auflage erscheinendes Werk. Freilich ist eine un-
erlässliche Voraussetzung für solche homiletische Anwendungen
ein gründliches exegetisches Verständnis der betreffenden
alttestamentlichen Stellen und Abschnitte. Dieses vermittelt das
Handbuch in durchaus wissenschaftlicher W^eise für jede
einzelne Perikope, um daran praktisch ausgeführte Predigtskizzen
oder Entwürfe und Dispositionen anzuknüpfen. Die neue Auflage

soll in ca. 11 Lieferungen erscheinen; die erste (Advent
bis Sonnt. 1 Weihn.) umfasst 80 S. Lex.-8". (Preis Mk. 1.) G.M.

* D. E. Preuschen: Vollständiges Griechisch-Deutsches
Handwörterbuch zu den Schriften des Neuen Testamentes und
der übrigen lirchristlichen Literatur. Giessen 190S. — Die
2. Lieferung dieses von uns in der Revue 1908, S. 824

besprochenen Werkes ist erschienen und reicht von uoyvgoç bis sl

(Sp. 162-319). Wir weisen wiederholt auf das bedeutsame
Unternehmen hin. G. M.

* Ruskin: Pages choisies, avec une Introduction de R. de

la Sizerane. Paris, Hachette, in-16, 3 fr. 50, 1908. — Ce volume
n'est point déplacé dans cette Revue. On pourrait presque dire
qu'il y est chez lui. Car Ruskin a dit : « Aucun de mes vrais
disciples ne sera jamais un Ruskinien ; il suivra non mes
préceptes, mais les propres instincts de son âme et l'impulsion
de son Créateur.» De même, nous disons: Aucun ancien-catho-



- 184 —

lique n'est un catholique étroit et exclusif, mais un catholique
vraiment universel, vraiment chrétien, attaché par son âme
aux enseignements et aux impulsions du Christ. De part et
d'autre, c'est le même amour de la nature, de la vérité, de
la sincérité, le même effort pour ramener la vie spirituelle
dans ses vraies voies par des réformes profondes. De part et
d'autre, il y a eu les railleries cle ceux qui n'ont pas compris.
Mais, de part et d'autre aussi, on peut dire avec M. de la S.:
«Cette tentative laisse une trace lumineuse. Si l'on ne regarde
qu'un instant, c'est un échec. Si l'on regarde plus longtemps
et plus loin, c'est un souffle nouveau de vie qui, indéfiniment,
s'insinue dans les formes diverses de l'organisme social et les
rajeunit. » Nous recommandons vivement ce très intéressant
volume ; les âmes élevées ne peuvent qu'en profiter, elles
sauront dégager la réalité de l'utopie.

* W. Schirmer: Weisst du es noch? Skizzen und Bilder
aus Amt und Leben. Konstanz, Ernst Ackermann. Preis Mk. 1.80.

— Das Buch von Schirmer ist für nachdenkliche Leser
geschrieben, für Menschen, die sich zu sammeln verstehen. Die
innere Sammlung aber, die sie vollziehen, findet den Gehalt
alles echten Lebens beschlossen in Gott. Die Selbstbesinnung,
zu der Schirmers Betrachtungen anleiten wollen, mündet darum
notwendig immer wieder in die Tiefe religiöser Erkenntnis
ein. Diese Erkenntnis ist hier jedoch nicht in einem
theologischen Begriffsnetz versponnen, sie lässt vielmehr statt der
Begriffe die Tatsachen reden, die Tatsachen, die sich vor jedes
ernste Menschenleben stellen und zum wenigsten innerlich
bewältigt w-erclen müssen : Sünde und Schuld, Kummer und
Sorge, Leben und Sterben. Dazu treten die Fragen, welche
sich aus der besonderen Lage unserer Zeit ergeben : Fragen
der Erziehung, die Frauenfrage, religiöse Fragen Zu all
dem nimmt Schirmer in eigentümlicher Art Stellung und seine
Antwort zeigt überall den Reiz des Persönlichen. Es ist ein
gedankenvolles und schönes Buch, das er uns bietet. Möge es
viele und dankbare Leser finden!

* W. Schmidt: Die verschiedenen Typen religiöser Erfahrung
und die Psychologie. Gütersloh, Bertelsmann, in-8°, 318 S., 1908,
Mk. 5. — Die Frage der Mitarbeit, welche die Psychologie der
Religionsforschung zu leisten imstande sei, ist durch die ins



— 185 --

Französische 1906 und ins Deutsche 1907 übersetzten Gifford-
Vorlesungcn des Psychologen an der Harvard-Universität
William James « The varieties of religious experience, a study in
human nature» in ein bedeutsames Stadium getreten.

Dieser Umstand ist der Anlass des vorliegenden Buches
geworden. Von der grundsätzlichen Anerkennung einer
Mitarbeit aus nimmt es in fortlaufender Auseinandersetzung Stellung
dazu, erörtert im zweiten Teil «das Ressort der Psychologie»,
um dann im dritten von dem psychologischen Wägen und
Wiegen des religionsgeschichtlichen Materials für die Probleme
des Wesens der Religion und ihrer Entstehung, ihrer Entwicklung
und deren Stufen wie Stadien Nutzen zu ziehen. — Eine
beachtenswerte Schrift.

* Dr. W. Walther: Pauli Christentum Jesu Evangelium.
Leipzig 1908, 51 S., Mk. 1. ¦— In der bekannten Frage, ob
Paulus die Religion Jesu zum Teil oder ganz alteriert habe,
wie sie namentlich von der •rreligionsgeschichtlichen» Richtung
bejaht wird, ergreift der Rostocker Professor das Wort zu einer
entschiedenen Verneinung. Die mit grosser Ruhe und Wärme
geschriebene Abhandlung kommt zu dem Ergebnis, dass die
Quellen eine verschiedene Wertung der Lehre Jesu und Pauli
nicht erlauben, vielmehr ist die letztere «die unter der neuen
Situation und der dadurch bedingten neuen Fragestellung
neuformulierte Lehre Jesu... das Christentum Pauli ist nicht eine
andere Religion als das Evangelium Jesu. » G. M.

* Dr. W. Walther: Zur Wertung der deutschen Reformation.

Leipzig 1909, 338 S., Mk. 5.60. — Eine Sammlung
zerstreut veröffentlichter Abhandlungen bezw. Vorträge wird uns
hier geboten, die den Wert der deutschen Reformation teils
gegenüber der römischen Kirche, teils im Gegensatz zu den

Schw-ärmern darstellen sollen, u. a.: Katholische Versuche aus
früherer Zeit, die Psalmen « nutzbar » zu machen (u. a. ein

Psalmenmanuskript von 1614, das jeden Psalm auf Maria
bezieht); die Früchte der römischen Beichte (mit zahlreichen
Bezugnahmen auf Bellarmin); Luthers Bibelübersetzung kein
Plagiat ; Luthers spätere Ansicht über den Jakobusbrief (die
stroherne Epistel); Luthers Ende; Melanchthon als Retter der
Schätzung der Wissenschaft ; das Zeugnis des heiligen Geistes
nach Luther und nach moderner Schwärmerei (Gemeinschaftsbewegung

u. ä.) —



— 186 —

Die Aufsätze sind nach Form und Inhalt mit ihren
zahlreichen interessanten Details wohl geeignet, unsere Beurteilung
Luthers und seines Werkes zu vertiefen. G. M.

* Max Werner : Das Christentum und die monistische
Religion. Berlin, Karl Curtius, in-S°, 202 S., 1908, M. 2. — L'auteur

est convaincu que les progrès actuels de l'humanité exigent
une religion nouvelle, qui soit à la hauteur de ces progrès. Il
estime que le christianisme doit être remplacé. Malheureusement

il le juge d'après certains enseignements théologiques qui
ne lui paraissent pas cadrer avec les progrès de la science et
de la philosophie; il confond le vrai christianisme avec cette
théologie. Le 17° chapitre de sa première partie fait rentrer
dans le christianisme le Syllabus et l'encyclique de Pie X
contre les modernistes. C'est triompher à bon compte. Dans
la II8 partie, le chapitre intitulé : Die monistische Kirche indique
les réformes qu'il voudrait introduire. Je doute qu'il soit suivi.
C'est dommage que des esprits sérieux, réfléchis, sincèrement
religieux, mêlent à des considérations très justes des opinions
inacceptables et non pratiques. De la sorte, d'excellentes forces
sont inutilement perdues.

Ouvrages nouveaux.

Chez Bloud (Paris, place St-Sulpice, 7) : H. E. Oxenham, Histoire
du dogme cle la Rédemption, trad, de l'anglais par J. Bru-
neau; in-16, 1909, 4 fr. —J. Touzard, Le Livre d'Amos, in-16,
1909, 3 fr. — Vallée Poussin, Le Védisme, in-16, 1909,
1 fr. 20. — Ces ouvrages seront étudiés dans la prochaine
livraison.

Félix Bovet : Pensées. St-Blaise, Foyer solidariste, 1909, 3 fr. 50.

A. Bullinger : Klarlegung des Hegeischen Gottesbegriffs.
München, Ackermann, in-8°, 48 S.

R. Engdahl : Beiträge zur Kenntnis der Byzantinischen Liturgie.

Fünftes Stück der neuen Studien zur Geschichte der
Theologie und der Kirche, herausgegeben von N. Bonwetsch
und R. Seeberg. Berlin, Trowitzsch, in-8°, 149 S., 1908, Mk. 6.



— 187 —

Dr. Ph. Kneib : Moderne Leben-Jesu-Forschung unter dem
Einflüsse der Psychiatrie. Mainz, Kirchheim, in-8°, 76 S., 190S

Mk. 1. 20.

Dr. J. Lepsius: Das Reich Christi, 1908, Nr. 6-8 Die Muham-
medanische Welt von heute. — Was ist das Reich Gottes?
(Feldweg). Potsdam, Tempel-Verlag.

Chrys. Papadopoulos: KvgiXXo; Jovxagiç. Er Tsgysarrj, 1907, 91 p.

J. Psichari : Essai sur le grec de la Septante. Paris, Klincksieck,

1908 (Extrait de la Revue des études juives).

Lie. J. Warneck: Die Religion der Batak. Ein Paradigma für
animistische Religionen des Indischen Archipels. Leipzig,
Dieterich, in-8°, 136 S., M. 4.

Zeitschrift für Brüdergeschichte, 190S, Nr. 1 und 2.

Herausgegeben von J. Th. Müller (Herrnhut) und G. Reichel
(Gnadenfeld).


	Bibliographie théologique

