Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)
Heft: 65

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Tie. O. BarLtzeEr: Praktische Eschatologie. Die christliche
Hoffnung in der gegenwiirtizen Evangeliums-Verkiindigung
Gottingen 1908. 218 S. Geb. Mk. 3. 80.

Das Buch bildet den 2. Band der von demselben Verlag
herausgegebenen ,Beifrige zur Gewinnung von Stoffgedanken
fur Predigt, Scelsorge und Unterricht®. Der Verfasser will
.eine theoretische Untersuchung der Frage bieten, wie wir die
Dogmatik oder hier einen Teil derselben in die gegenwirtige
Gtemeindeverkindigung umzusetzen haben®. Nach einer Uber-
sicht liber die bisherige Art der eschatologischen Predizt wird
aus dem die Frage behandelnden alt- und neutestamcutlichen
Stofte die christliche Hoffhung und die Art ihrer Verkiindigung
fiir die Gegenwart festgestellt. Der letzte Abschnitt gibt dann
die praktische Anleitung zur Verwirklichung dieser Predigt.

Die Anerkennung der vorliegenden Arbeit wird sich vor-
wiegend nach der dogmatischen Stellung richten, die man zu
ihren grundlegenden Ausfithrungen einnimmt. Aber auch wenn
man hier viclfach nicht zustimmen kann, so wird man doch in
der Fiille feiner Gedanken und Beobachtungen reiche Anregung
fur die eigene Praxis finden. Besonders die Hinweisungen auf
die Beispiele moderner Predigt tber eschatologische Dinge,
z. B. den Tod, im letzten Teile, missen als sehr wertvoll be-
zeichnet werden. Wer bei jahrelanger Predigtpraxis sich neue
Anregungen geben mochte — und wem téiten diese nicht not —,
dem ist vorliegende Arbeit zu empfehlen.

Der 1. Band der Sammlung: Joh. Herzog, Die Probleme des
inneren Lebens in der evangelischen Verkiindigung, leistet
ahnliche Dienste. G. M.



Dom John Cuapman, O. S. B.: Notes on the early history
of the Vulgate Gospels. Oxford, at the Clarendon Press,
1903, in-8°, 300 p, 16 s.

Ce trés savant volume est une précieuse contribution a
I'histoire de nos Evangiles. L'auteur a étudi¢ de pres de nom-
breux manuscrits; il en énumere trente-deux. Une telle étude
n'est accessible qu'aux spécialistes les plus compétents. On
remarquera particulicrement, sans doute, les quatre derniers
chapitres, sur les Prologues dits «monarchistes» (p. 238-254):
1. Earlier theories as to the date of the Prologues; 2. Compa-
risons of matter and style; 3. Resultats of the examination.

Rappelons gn'avant les Prologues mis par St. Jérome en
téte de sa Vulgate, on en lisait d’autres en téte de nombreuses
versions alors en usage. Parmi ceux-ci, il y en avait qui étaient
lus surtout dans les Eglises qui insistaient particulierement
sur 'unité de Dieu, en opposition contre les explications po-
lythéistes données par des esprits grossiers sur la Trinité
chrétienne,

Le monarchisme (étymologiquement, doctrine d'un seul
principe) est une doctrine parfaitement exacte: car non seule-
ment il n’y a qu'un seul principe de l'univers et le dualisme
manichéen est une erreur manifeste, mais encore il n'y a dans
la trinité chrétienne qu'un seul principe. De toutes maniéres,
le monarchisme est donc orthodoxe. Mais les mots les plus
orthodoxes ont été dénaturés, et des esprits étroits leur ont fait
signifier autre chose. Certains ont prétendu que le monarchisme
niait la trinité. De fait, le monarchisme niait le trithéisme,
mais non le monothéisme. En affirmant le monothéisme, le
monarchisme affirmait du méme coup la vraie trinité, celle qui
n'est pas négative de I'unité de Dieu; il ne rejetait que la
fausse trinité trithéiste. Avec le temps et l'entrée des masses
payennes dans 'Eglise, la trinité trithéiste I'a emporté sur l'autre
dans beaucoup d’esprits, qui ont ainsi fait passer le monarchisme
pour une hérésie.

Les Prologues dits « monarchiques» n'ont jamais été con-
damnés. C'est aujourd’hui le bénédictin Chapman qui veut les
faire passer pour hérétiques et qui essaie de leur donner pour
pére un prétendu hérétique de la fin du IVe siécle, Priscillien.
Cette double theése est piquante, mais ne parait étre que cela.



o 158 o=

Par exemple, il est dit dans le Prologue de Matthieu-.que le
Christ «s’est montré un avec le Peére parce qu'il est un»; et
Dom Chapman traduit: guia unus est, «for He is one Person ».
Cette traduction est absolument fantaisiste. Il sera malaisé, je
crois, de faire croire que les documents de l'ancienne Eglise
qui ne se prétent pas aux fausses interprétations romaines,
sont hérétiques, surtout quand ils n'ont pas é&été condamnés
comme tels. Quant & Priscillien, on connait son histoire et celle
de ses calomniateurs. Je crois que la science n'est point avec
ces derniers?); et fat-il 'auteur des Prologues en question (ce
qui est loin d'étre prouvé et ce qui n'est aucunement vrai-
semblable), il n'y aurait 14 rien d'indigne, ni pour lui, ni pour
les Prologues.

Ajoutons une simple remarque. N'est-il pas étonnant que
Sulpice Sévere n’ait connu ni la Vulgate de Jérome, ni méme
la Vetus Itala telle que le Codex Lugdunensis l'a fait con-
naitre, et qu'il n'ait rien dit des Prologues que D. Chapman
attribue a Priscillien, lui, Sulpice, qui s’est cependant si fort
intéressé a Priscillien? N'y a-t-il pas dans ce silence une sé-
rieuse objection contre l'opinion de D. Chapman? Cette opi-
nion sera sans doute étudiée a fond par les spécialistes.

E. M.

Lic. Dr. Carl CLEMEN: Religionsgeschichtliche Erklirung des
Neuen Testamentes. Mit 12 Abbildungen auf 2 Tafeln. Giessen,
A. Topelmann, 1909. 301 S. Geh. Mk. 10, geb. Mk, 11.

Der Verfasser will die Abhéngigkeit des im N. T. nieder-
gelegten Altesten Christentums von nichtjiidischen Religionen
und philosophischen Systemen zusammenfassend untersuchen, in-
dem er die Abhingigkeit vom Judentum in vielen Bezichungen
als gegeben voraussetzt, sie jedoch da in Betracht zieht, wo
das Judentum in den mit dem Christentum gemeinsamen Punk-
ten selbst wieder von auswiirtigen Religionen beeinflusst zu
sein scheint. Der grosse Wert des Werkes liegt zunéchst in der
Zusammenfassung und systematischen Darstellung derjenigen
Ergebnisse und Hypothesen, welche die religionsgeschichtliche

1) Voir la Revxe, 1894, n. V, p. 1-27, et n. VI, p. 370-372; 1897, n. XVIII,
p. 223-237; 1900, n. XXXI, p. 557-563.



— 154 —

Forschung der letzten Jahrzehnte gezeitigt hat. Man {libersieht
jetzt das Wichtigste in einer klaren Form und ist erstaunt tber
die gewaltige Fiille des Materials, das hier auf verhiltnisméssig
knappem Raum zusammengebracht ist. Einen erhohten Wert
erhilt aber dieses gelehrte Werk dadurch, dass der Verfasser
durchaus nicht blindlings zu dem Schema der religionsgeschicht-
lichen Entwicklung schwort, sondern zu vielen wichtigen be-
haupteten Ergebnissen und Hypothesen derselben sich ablehnend
verhilt. Uber die von ihm befolgte Methode iussert er sich
ausfiihrlich S. 10 ff. Dadurch wird seine Kritik und Darstel-
lung auch fir alle diejenigen nicht nur brauchbar, sondern
geradezu unentbehrlich, die von vornherein das Christentum
nicht in die religionsgeschichtliche Entwicklung einbegreifen
wollen. Sie kénnen sich hier in einer bisher nicht gebotenen
Weise orientieren und ihr Urteil vertiefen. G. M.

F.-W. Farrar: La vie du Christ; version francaise de G. Se-
crétan; édition illustrée de cent planches hors texte et de
trois cents dessins historiques et géographiques. Neuchatel,
Zahn, 15 livraisons a 1 fr. 33.

Nos lecteurs connaissent déja les deux premiéres livraisons
de ce magnifique ouvrage. Nous avons sous les yeux les cing
suivantes. Donc la publication marche activement. Quoique
inachevée, elle est déja un trés beau livre de Neél, et c'est a
ce titre surtout que nous la recommandons dans la présente
livraison. Nous reviendrons sur cette ceuvre lorsqu’elle sera
terminée. En attendant, il va déja de seci qu'une ceuvre écrite
par Farrar et traduite par G. Secrétan est une ccuvre religieuse
et utile, alors méme que certains points de vue de l'auteur ne
plaisent pas a tous les lecteurs. La grande figure du Christ
Sauveur s'impose, corrigeant tout et suppléant a tout par elle-
méme. Si un livre doit étre lu et relu aujourd’hui, en ces temps
d'indifférentisme et d'ignorance religieuse, c'est bien la Vie du
Christ. Elle vaut mieux que toutes les théologies: car les com-
mentaires des hommes, souvent erronés, sont toujours au-des-
sous de la simple doctrine du Maitre, méme quand ils sont
exacts. Le Maitre seul a les paroles de la vie éternelle; allons
a lui pour redevenir chrétiens, nous que les faux commentaires



des hommes de partis et d’écoles n'ont détournés que trop sou-
vent du vrai christianisme authentique. N'oublions pas que, dés
le second siécle, il y a eu des tentatives de déviation, et que
plusieurs ont réussi a se faire de nombreux partisans dés les
IVe et Ve siecles. Clest ce fait important et trop ignoré qui
explique les attaques de tant de penseurs contre le christia-
nisme actuel, malgré¢ l'accord qui devrait se faire de lui-méme
entre la science et le christianisme, vérité divine. On voit d'olt
viennent les malentendus: certains théologiens affirment qu'ils
viennent de l'orgueil qui leur résiste; il serait plus exact de
dire qu'ils viennent de la fausseté mise par eux a la place de
la vérité. Voila pourquoi il faut revenir a la parole du Christ
et a ses actes,

La présente édition, avec ses illustrations, offre tous les
attraits artistiques désirables; elle peut étre un livre de famille,
pour la lecture du soir, 14 ol parents et enfants ont encore
conservé la bonne habitude de faire avant le sommeil une lec-
ture bienfaisante. E. M.

A. Houtin: Un prétre marié, Charles Perraud, chanoine
honoraire d'Autun, 1831 a 1892. Paris, 18, rue Cuvier, 1908,
1 fr. 29,

Ce tres intéressant volume contient de précieux rensei-
gnements sur le prétendu dogme de l'infaillibilité papale et sur
le célibat des prétres romains. L’auteur a emprunté tous ses
documents aux papiers qui lui ont été remis par M. Hyacinthe
Loyson. C'est donc de l'histoire et non du roman.

Relativement a Vznfallibilité papale, nous savons déja que
le Pere Gratry, en se soumettant au décret du Vatican, n’a
nullement adhéré a ce qu'il a considéré comme une erreur, et
que, jusqu'a la fin, il a répété qu'il «n’adorait que la vérité
seule»>. Il a ¢crit cela 4 Dcellinger, non pour le gourmander,
mais, au contraire, pour lui donner satisfaction; il I'a répété
dans le méme sens a M. Fr. Passy et a M®=¢ Mériman (p. 24-26).
Il distinguait «ce qu'il faut maintenir» (la vérité), et «ce que
Dieu détruira radicalement» (Verreur vaticanesque), p. 27.
Quant a sa lettre, trés claire, 4 Legouvé, nous avons dit ce
qu’il faut en penser (v. Revue, avril 1907, p. 370-371). Rien de
plus évident.



— 156 --

Relativement au mariage des prétres, la question est aussi
tranchée pour nos lecteurs: ils savent que, de droit naturel,
tout homme a droit au mariage; que, de droit chrétien, tout
chrétien a droit a4 ce sacrement divin; que de droit ecclésias-
tique, I'Eglise universelle n'a jamais enseigné l'incompatibilité
entre les sacrements du mariage et de l'ordre; que c'est Rome
seule qui, tout en permettant le mariage a ses prétres dans
certaines parties de 1'Orient, le prohibe en Occident dans des
vues aussi erronées qu'intéressées. Rome a donc deux poids
et deux mesures dans cette question. Cette attitude double
favorise inévitablement la duplicité et I'hypocrisie.

L'hypocrisie romaine est é¢clatante dans ce volume. Charles
Perraud, prétre en fonction, prédicateur de renom, a aimé une
de ses pénitentes, M™® veuve Duval, et ils ont voulu se marier.
Au lieu de le faire publiquement et 1également comme le P. Hya-
cinthe le leur conseillait, ils n'ont pas osé! Madame craignait
le scandale, Monsieur craignait de nuire a son frere Adolphe
Perraud, qui désirait 1'épiscopat. « Charles, qui 'aimait profon-
dément et qui le savart désivenux d’honnenrs, n'aurait pas voulu
briser sa carriere » (p. 48). « Mon intérét a4 moi, écrivait Charles
a M. Loyson, n'est pas tant ce qui me préoccupe que celui de
mon frére auquel il ne faut pas que je brise la route au mo-
ment méme ou tout le monde pense qu'il va arriver a l'épis-
copat» (p. 49). Donc, Charles préféra concilier les intéréts de
tous en bénissant lui-méme son propre mariage secrétement,
dans une sacristie; U'époux et 1'épouse se crurent de bonne foi
mari¢s «devant Dieu». Lorsqu'Adolphe fut nommé évéque
d’Autun, il commeng¢a par condamner secrétement son frere,
mais il ne tarda pas longtemps a consentir a4 sa situation.
« Mme Duval, sa femme devant Dieu, habite avec lui son nouvel
appartement, avenue de Breteuil, 56, di consentement de l'é¢-
véque » (p. 78). Charles, ne pouvant gagner sa vie que par la
prédication, reprit ses sermons un instant interrompus. Voyez
la bonté de 1'évéque d'Autun, futur cardinal: «L'évéque d'Au-
tun, chez lequel il était alors, voulut qu'il prononc¢at son pre-
mier sermon revétu des insignes de chanoine honorairve de sa
cathédrale. /! [ui conféra celte dignité. Jusque-la Charles l'avait
refusée, sous prétexte que sa santé lui interdisait le travail,
mais, en réalité, parce qu'ayant la pensée de quitter le clergé,
il ne voulait aucune distinction, aucune charge, afin de S'es-
quiver plus facilement» (p. 80). '



— 157 —

Donc Charles fut nommé chanoine honoraire d'Autun par
son frére, aprés son mariage secret, qui était parfaitement
connu de l'évéque. L’évéque espérait bien que tout resterait
secret!

Cette hypocrisie, le bon Peére Gratry en a été lui-méme
atteint, lorsqu’il a montré son ami 'abbé Perreyve «heureux
dans son célibat» (p. 11), sachant cependant que «le travail
et un amour trés pur, mais trés profond, consumeérent sa
santé » et méme qu'il est mort désespéré (p. 10). «L’abbé Per-
reyve s'était attaché a la fille d'un de ses amis, petite orphe-
line de peére, qu'il avait vue grandir et qui était devenue une
ravissante jeune fille. 11 répétait avec désespoir.: «Il n'y a donc
«au monde aucun pays ol 'on puisse rester prétre catholique
«en se mariant!> Sur son lit de mort, il demanda instamment
a revoir la petite amie qui lui avait inspiré cette passion. La
mere, qui savait la nature des sentiments de 1'abbé¢, demanda
a4 son confesseur si elle pouvait mener sa fille lui faire visite.
Le confesseur l'interdit énergiquement. Et I'agonie de Perreyve
n'en fut que plus désolée» (p. 10).

Ce qui augmente encore la culpabilité du P. Gratry, c'est
que lui-méme, «durant les années 1870-1871, c'est-a-dire fort
peu de temps avant sa mort, 1l avait éprouvé une grande
affection pour une dame que l'évéque d’Autun connaissait bien,
et cette affection se serait terminée par wun mariage, si ladite
dame v avail consenti» (p. 126). Des éclaircissements sur ce
fait seront sans doute publiés plus tard.

Un détail a signaler dans l'attitude de 1'évéque Perraud
est celui-ci. Connaissant a fond la situation et les sentiments
de son frére Charles, il n'eut pas moins l'audace d’écrire, aprés
la mort de ce dernier, & M. Loyson, pour l'engager a sortir
de «la situation si douloureuse dans laquelle il s'était engagé
depuis plus de vingt ans», et cela au nom de son frere Charles,
de Gratry et de Perreyve (p. 124). On devine aisément la
réplique que lui fit M. Loyson. Aprés lui avoir rappelé les faits,
il ajouta: «Vous ne pouvez avoir enti€rement ignoré ces choses,
et c'est pourquoi vous vous méprenez étrangement, quand,
pour me rappeler au svstéme de mensonge et de servitude qui
a fait le long et douloureux martyre de votre frére et mon
ami, Charles Perraud, vous me citez ses exemples en méme



— 138 —

temps que ceux également récusables du P. Gratry et de 'abbé
Perreyve» (p. 128).

L’évéque meéritait cette rude legon. Clest le licu de rap-
peler le portrait, hélas! trop ressemblant, que M. Houtin en a
tracé dans son livre: Fuvéques et diocises, 1% série, p. 17-42,

Bref, ce livre est navrant, en ce scns qu’il met & nu les
souffrances morales de ce pauvre abbé Ch. Perraud, et plus
encore les lachetés de caractére auxquelles l'affreux systeme
romain condamne des prétres comme les Gratry et les Per-
reyve.

Conclusion: ce n'est ni en attendant que la papauté réforme
elle-méme sa propre discipline, ni en se soumettant aveuglé-
ment a une hiérarchie manifestement coupable qu'on sauvera
I'Eglise; c'est en placant les intéréts du christianisme au-des-
sus de la hiérarchie romaine et de la papauté, c'est en agis-
sant eux-mémes d'aprés leur conscience d’hommes et de chré-
ticns que les prétres et les fidéles sortiront de l'impasse
désastreuse et hypocrite ot Rome, depuis des siécles, les accule
honteusement. Ne fat-ce déja que sur ce point particulier si
important, 1'Eglise ancienne-catholique a rendu a la cause
chrétienne un immense service; elle a libéré les prétres d’'un
joug immoral et rendu a leur mariage l'honneur du grand
jour et la dignité publique du sacrement, et, de plus, elle a
épargné aux fideles les scandales journaliers dont I'Eglise ro-
maine subit le déshonneur. L'avenir sera reconnaissant a I'Eglise
ancienne-catholique. E. M.

Lic. Dr. A. W. HUNZINGER: Probleme und Aufgaben der gegen-
wirtigen systematischen Theologie. Leipzig 1909. 199 S.
Mk. 3. 60.

Der grundlegende und besonders wertvolle Abschnitt des
Werkes ist die Untersuchung iiber die in einem grossen Teile
der modernen Theologie herrschend gewordene religionsgeschicht-
liche Methode. Bei aller Anerkennung der grossen und zum Teil
recht fruchtbringenden Arbeit, die diese Methode gezeitigt hat,
muss sich der Verfasser doch zu ihren Voraussetzungen und
Folgerungen, als der zwangsweisen Entwicklung auch fir die
Religion bezw. Religionen, durchaus ablebnend verhalten. Da-



— B e

mit ist von selbst der Weg gewiesen zu der folgenden Abhand-
lung, die das Christentum als eine einzigartige, absolute Grisse
und Religion darstellt. Als Grundlage des Beweises fiir diese
Absolutheit ist eine Religionsphilosophie erforderlich, die das
Christentum unter strenger Wahrung seines einzigartigen und
supranaturalen Charakters ,in einen wissenschaftlich einwand-
freien und widerspruchlosen Zusammenhang mit der gesamten
Wirklichkeit stellt, und ihm so einen unanfechtbaren Anschluss
an das Geistesleben der Gegenwart sichert“. Ein weiteres Mittel
zum Erweise, dass die christliche Religion nicht im Rahmen der
Entwicklungstheorie steht, ist eine entsprechende Apologetik.
Hiertiir werden nach einem geschichtlichen Uberblick (S. 123 ff.)
und einer theoretischen Abgrenzung gegen die Aufgaben der
eigentlichen Religionsphilosophie die Grundziige festgestellt. Sie
soll eine Kkritische Frmittlung und einheitliche Darstellung aller
prinzipiellen Sétze sein, die das Christentum zu einer wirk-
lichen Weltanschauung machen im Gegensatz zu den modernen
Theorien, die einen solchen Anspruch erheben.

Das inhaltreiche Buch sei allen empfohlen, die in den theo-
logischen Kéampfen der Gegenwart nach einer positiven Orien-
tierung suchen. G. M.

D. Mart. KAHLER: Wiedergeboren durch die Auferstehung Jesu
Christi. 2. Aufl. Leipzig 1908. 124 S. Mk. 2. 10.

Ein echter Kéhler in seiner geistvollen Tiefe, voll Glau-
bigkeit und innerer Freiheit, erquicken diese Osterbetrach-
tungen Geist und Gemit in gleicher Weise. Wir haben mit dem
Verfasser den Wunsch, dass sie manchen dazu helfen mochten,
wsich dariiber klar zu werden, was man an dem lebendigen
Osterfirsten haben kann, was er uns sein wollte und sein will,
was seine Boten an ihm hatten. Vielleicht, dass dann diesem
und jenem der Mut wiichst, Bisher barg er vor dem weit ver-
breiteten Vorurteile gegen das Wunder seinen Osterglauben
zaghaft in einem verborgenen Winkel seines Herzens, holte ihn
wohl in bangen Stunden beim Gedanken an das Ende hervor,
aber in seinem Alltagschristentum nahm dieser Glaube keine
herrschende Stelle ein. Hort er mit mir auf Jesu eigene Worte,
vernimmt er den Widerhall in der apostolischen Predigt nach



— 160 —

Ostern, dann versucht er’s vielleicht getrost noch einmal mit
dem Lebendigen.“ G. M.

A. Lucnare : Innocent III. — T. V. Les royautés vassales
du St, Siege. — T. VI. Le Concile de Latran et la Ré-
forme de I'Eglise. Paris, Hachette, 1908, fr. 3. 50 le vol.

Il semble que l'auteur ait attendu la fin de son ceuvre et
la terminaison de la Table spéciale de ses six volumes, pour
disparaitre lui-méme de ce monde. Sa mort a été annoncée,
effectivement, avec l'apparition du dernier volume. Rendons
hommage a cet historien sérieux et laborieux, qui fait honneur
a 1'Université de France, bien qu'il n'ait pas eu le courage, a
mon avis, de tirer les conséquences politico-ecclésiastiques qui
découlent logiquement des faits racontés par lui. Il est rare
qu'on ne soit pas épris du héros qu'on a choisi; Innocent Il
a été, en somme, surfait, méme par M. Luchaire, qui a da ce-
pendant en voir toutes les erreurs.

Si ce pape avait réellement voulu réconcilier les rois qui
¢taient en guerre entre eux, de mauieére & pacifier 'Europe et
a lui inspirer de grandes choses, on ne pourrait que 'admirer.
Mais il n'a jamais poursuivi que son propre intérét, non certes
la grandeur de I'Europe, mais exclusivement celle de Ia papauté.
Continuateur de Grégoire VII, il n'a eu dautre souci que
d’affirmer et de fortifier la théocratie spirituelle et temporelle
de la papauté, et toutes ses visées, tous ses efforts ont porté
sur cette double ceuvre, qu’il faut enfin déclarer antichréticsiic.
Assez longtemps le christianisme a été dénaturé et compromis
par la politique perturbatrice de Rome et de ses agents; il
n'est que temps de le rétablir dans sa vérité religieuse. On ne
pourra désormais le sauver qu'a cette condition. Les historiens
francais, méme universitaires, n'ont été que trop souvent illu-
sionnés par les prétendues grandeurs de la papauté, grandeurs
qu'ils ont faussement cru devoir annexer &4 celles de 1a France;
M. Luchaire a été du nombre. Heureusement, grice a son
honnéteté, les lecteurs trouveront dans son ceuvre de nombreux
documents propres a éclairer ceux qui voudront étre éclairés.

Dans le T. V, notamment, on verra dans la péninsule ibé-
rique, chez les Magyars et les Slaves, en Angleterre et en
France, les prétentions trés formelles d'Innocent III a la domi-



— 161 —

nation universelle, d'une part, et, d’autre part, les résistances
des Etats, résistances tantot trop faibles, tantot énergiques
momentanément.

Les lecteurs attentifs remarqueront les trois courants qui
se partageaient les esprits. Le courant ultramontain, absoluy,
du pape lui-méme, qui prétendait étre non seulement le vicaire
de Pierre, mais méme le vicaire de Dicu (vice Dei), et cela de
droit divin. «C’est comme vicaire de Dieu, avoue M. Vacandard?),
que le souverain pontife dispose des couronnes dans les Etats
chrétiens. La cession que les rois font de leurs droits entre
ses mains n'est que la reconnaissance publique d'un droit qui
lui vient de plus haut; Dieu et les hommes s’accordent pour
faire des royautés fideles les vassales du pape.» Un second
courant était celui des romanistes qui n'osaient pas aller jusque-
14, mais qui reconnaissaient tout de méme que les peuples et
les rois, du moment qu'ils se disaient chrétiens, se subor-
donnaient a l'autorité papale; ils croyaient que le titre de
chrétiens entrainait cette subordination; c’était erroné, mais
c'était recu; on l'admettait les yeux fermés; on prenait ainsi
I'engagement de ne commander et de n'obéir que dans les
limites fixées par le pape, lequel pouvait ainsi, d'apreés le droit
commun du temps, déposer les rois et priver les peuples du
droit d'élection royale. Comme certains princes ou rois s’étaient
engagés a payer un cens a I'Eglise romaine, celle-ci en concluait
que la dépendance financiere imposait la sujétion politique. En
somme, ce second courant aboutissait, pratiquement, au méme
vasselage que le premier. Le troisieme était le courant de l'in-
dépendance, qui déniait au pape tout pouvoir, soit direct, soit
indirect, sur les royaumes temporels. C'était le vrai, celui qui
précisait nettement la notion de I'Eglise et la notion de I'Etat:
«rendez & Dieu les choses qui sont de Dieu et & César celles
qui sont de César». '

On lira avec un vif intérét les démélés de Jean sans Terre
et de Richard Cccur de Lion avec Innocent III, les habiletés
de ce dernier pour se les soumcttre, et la triste situation faite
a I'Angleterre, a cette époque, par suite de sa soumission,
méme politique, a la papauté. «Jusqu'en 1213, dit M. Luchaire,
Jean a lutté sans relache contre 1I'Eglise intérieure ct cxté-

Y Revue du clergé frangais, 15 novembre 1903, p. 436.

Revue intern.de Théologie. Heft 63, 1900, 11



rieure, les moines, les évéques, le pape, et personnifié la ré-
sistance des gouvernements laiques et nationaux a la domi-
nation de I'Eglise universelle. En 1213, il s’est soumis: devenu
le roi des prétres, il n’a plus gouverné que par l'entremise
d'un cardinal son royaume officicillernicit annexd au domaine
temporel d'lnnocent III. L'intérét du spectacle est dans cette
volte-face et ce coup de théatre, amenés non par un change
ment d'opinion, mais par l'effet de la nécessité politique sur
un tempérament instable... (p. 182). Les vices de son frere
Richard subsistérent chez Jean, exagérés (surtout la débauche
brutale, ignominieuse), et l'impossibilité de garder la mesure
et de malitriser ses passions comme ses appétits, U'entraina a
d'irréparables maladresses. Il n’avait ni le sens politique
d'Henri II, ni la bravoure crane de Richard. Il différait d'eux
surtout par une souplesse d’hypocrisie et une facilité a se dé-
rober, méme a s'aplatir devant le danger, qui expliquent et
ses fréquentes reculades et son revirement définitif » (p. 183).
Il faut lire l'intéressant dialogue du roi Jean et du légat Pan-
dolfo, en 1212 (p. 216-221). Bref, «le roi n'en était pas seule-
ment réduit A capituler: il abdiquait... Deux jours apres la
convention de Douvres, Jean résignait sa couronne entre les
mains du légat, placait son Etat dans le domaine de St. Pierre
et se déclarait vassal ct tributaire du St. Siége pour ses roy-
aumes d'Angleterre et d'Irlande, au cens de mille livres sterling.
Le papc devenait le haut seigneur, le vrai souverain de la
terre britannique» (p. 223). Voir aussi pp. 226-229, 239, etc.
En France, Philippe-Auguste eut un peu plus de dignité.
« Dans les documents qui nous instruisent des rapports de
Ph.-A. avec Rome, pas un mot nc permet de dire que la
royauté capétienne ait accepté ou subi la suzeraineté cffective
du pape. L'esprit d'indépendance chez elle avait de si pro-
fondes racines qu'elle put résister au prestige et a4 la volonté
du dominateur devant qui le monde se courbait» (p. 274).
L’'histoire du Concile de Latran est aussi fort curieuse. Je
regrette de ne pouvoir 'analyser ici. Qu'il suffise de remarquer
qu'a cette époque, dans toutes les Eglises locales, régnait en-
core un esprit de religieuse liberté; partout, des protestations
et des résistances contre la tyrannie romaine. « La comédie,
dit M. Luchaire, c'est-a-dire l'emploi de toutes les ruses, de
toutes les mesures dilatoires et de tous les expédients de pro-



— 163 —

cédure par lesquels les chapitres tiachent d'éluder les ordres
du pape, on la voit se jouer a Milan en 1198, & Poitiers, a
Langres en 1206, & Magdebourg, a Trévise en 1198, a4 Limoges,
a Plaisance en 1202, etc.... Que prouve cette énumération ?
La réalité d'un des faits les plus généraux et les plus curieux
~de I'histoire ecclésiastique du moyen age: les tentatives d'in-
dépendance des Eglises locales, leur rebellion déclarée contre
le pouvoir du chef de I’Eglise universelle» (p. 189). Celui que
M. Luchaire appelle si complaisamment «le chef de I'Eglise
universelle » n'était que 1’évéque de Rome, et rien n’était plus
naturel, plus logique, plus chrétien, de la part des Eglises, de
défendre leurs droits contre le perturbateur de I'Eglise uni-
verselle. E. MicHaup.

’aul PerDRIZET: Etude sur le «Speculum humansze salva-
tionis». Paris, Champion, 1908, gr. in-8°, 178 p.

Cet ouvrage a un triple mérite. D’abord, c'est une contri-
bution tres savante a l'histoire de l'art au moyen age, a l'ico-
nographie, aux miniatures de manuscrits, enluminures, ver-
rieres, a la bibliographie des ouvrages illustrés, etc., toutes
choses que mon incompétence ne me permet pas de louer
autant qu’'elles le méritent; 1'érudition de l'auteur sur ce point
me parait énorme. FEnusuile, cet ouvrage est un modele de dis-
cussion et de critique historique; il doit étre minutieusement
étudié par quiconque veut apprendre par quels procédés on
peut découvrir l'auteur d'un livre, la date de sa composition,
son lieu d'origine, les sources dans lesquelles l'auteur a puisé.
Les difficultés relatives a ces questions étaient grandes dans
le cas présent; M. Perdrizet en a triomphé avec une incompa-
rable slireté de méthode, méthode servie d'ailleurs par une
érudition du meilleur aloi. £wnfin, cet ouvrage donne du moyen
dge une caractéristique trés exacte, et je suis heureux de pou-
voir l'invoquer comme confirmation de celle que j'ai publiée
ici méme?).

Ce volume contient, pour le théologien, une telle richesse
de détails que, ne pouvant les citer tous, je suis fort embar-
rassé de choisir.

1) Voir la Revue de 1900, n° 30, p. 240-262.



— 164 —

Nos lecteurs orientaux me sauront gré de leur signaler le
rapprochement que fait 'auteur entre l'art byzantin et l'art
religieux d'Italie (p. 153). lls pourront le compléter par ses
réflexions sur les différences entre le symbolisme figuratif fran-
cais a partir du douziéme siecle et 'art germanique (p. 122-123,
144-145).

On remarquera l'appréciation de l'auteur sur la scolas-
tigue: «La scolastique a cru pouvoir soumettre a l'autorité la
science et la philosophie, qui ne relevent que de la raison, et
introduire la raison et le raisonnement dans /la théologie, qui
est affaive d’autorité. Cest pourquoi l'ceuvre de la scolastique
est une ceuvre absurde et vaine, aussi inutile et encombrante,
dans le bilan de la pensée humaine, que l'astrologie, par
exemple, ou 'occultisme. La scolastique est une fausse science,
une fausse philosophie, une fausse théologie. Il n'y a pas eu, au
XIVe siecle, perversion de la scolastique, car la scolastique a
toujours été pervertie» (p. 164).

Je souscris des deux mains a ce jugement sur la scolastique,
qui, en s’appuyant sur la science et la philosophie d'Aristote, n’a
pu étre, en trés grande partie, qu'une fausse science et une
fausse philosophie, et qui, en ignorant absolument les regles
de la critique historique et de la critique exégétique, n'a pu
étre qu'une «fausse théologie». Elle a été une fausse théologie
encore pour un autre motif, parce que, comme le remarque
M. Perdrizet, elle a fait de la théologie d’autorité et non de
raison. Que le dogmie releve de 1autorité, c’est évident, puis-
qu’il est 'enseignement méme du Christ et que la connais-
sance de cet enseignement releve de lhistoire, laquelle s’im-
pose de par l'autorité du fait. Mais la théologie n’est pas le
dogme; elle est une science du dogme, et, comme toutes les
sciences, elle releve, elle aussi, de la raison. De fait, Rome a
confondu le dogme et la théologie, et elle a faussé ainsi la
théologie par son autoritarisme; mais nous, catholiques ind¢-
pendants de Rome, nous rendons a la théologie ses droits a
&tre raisonnable et scientifique, comme mnous affranchissons
aussi les dogmes du joug de la papauté, en les rétablissant
dans leur étre primitif d’« enseignements du Christ », témoignés
et conservés non par le pape seul, mais par I'Eglise univer-
selle, constante et unanime. S'il y a quelque divergence entre
notre conception de la théologie et celle de M. Perdrizet, elle



— 165 —

ne saurait nous séparer dans notre appréciation de la scolas-
tique méme.

Ce que l'auteur dit du symbolisme figuratif n'est pas moins
remarquable. « Le symbolisme figuratif reléve non de la sco-
lastique, mais de la mystique ... L’A. T. racontait que Jonas
fut vomi par la baleine; le N., que Jésus sortit vivant du sé-
pulcre. Le mystique rapproche les deux faits; leur analogie
le convainc que l'un a été la figure de l'autre. Symbolisme
figuratit et scolastique ont eu a la méme ¢poque leur floraison,
mais leur histoire n'est pas la méme. Car le symbolisme figu-
ratif date de plus haut que la scolastique » (p. 164). De fait,
M. P. a remarqué lui-méme que le Christ a interprété figura-
tivement plusieurs textes de I'A. T., et que la méthode figu-
rative a ¢été pratiquée surtout par Origéne en Orient et par
Augustin en Occident. M. P. a montré, avec une grande sur-
abondance d’érudition, que le moyen age a usé et abusé de
cette méthode dans ses interprétations soit théologiques, soit
artistiques. Il n'a pas eu occasion de relever les abus opposés
de littéralisme matérialiste commis a la méme époque, abus
qui ont vicié la théologie scolastique non moins que le figu-
risme outré. La transsubstantiation matérielle, la conception
miraculeuse, telles que les théologiens scolastiques les ont
expliquées, sont des abus de ce littéralisme. L'interprétation
purement spiriluelle et morale ¢était trop fine dans sa vérité
pour étre saisic des foules et pour leur suffire. Ce juste et
sage milien a ¢été délaissé par les esprits excessifs, qui se sont
portés soit vers le matérialisme de la lettre qui tue, soit vers
les fantaisies ultra-mystiques du sens accommodatice, lequel ne
tue pas moins. Ce sont celles-ci que Pascal appelait des figures
«tirées par les cheveux», pour les distinguer des figures «claires
et démonstratives », fondées sur le sens poétique et moral, qui
est spirituel et rationnel. -

La naiveté des raisonnements scolastiques apparait notam-
ment dans le détail suivant, que M. P. a si judicieusement
relevé, «Les Concordances de I'abbé Ulrich de Lilienfeld, o les
fables des libri naturales s'allient de si élrange fagon a Pexé-
gese typologique, nous ameénent a dire quelques mots d'un
autre produit, non moins curieux, du genre auquel appartient
le Speculum humane Salvationis. «Pourquoi une Vierge ne
« peut-elle enfanter? Une poule ne fait-elle pas des ceufs sans



— 166 —

« coq? Qui les distingue par dehors d'avec les autres? Et qui
« nous dit que la poule n'y peut former ce germe aussi bien
« que le coq?» Ces questions déconcertantes se lisent dans les
Pensées de Pascal. Et nous lisons dans Rabelais: <«IL’enfant
« (Gargantua) sortit par V'aureille senestre. Je me doubte que
ne croyez asseurément ceste estrange nativité. Si ne le croyez,
« ie ne m'en soucie, mais ung homme de bien, ung homme de
« bon sens croit tousiours ce qu'on luy dict et qu'il trouve par
escrit. Ne dict saint Paul: Caritas omnia credit? Pourquoy
« ne le croiriez-vous?... Si le vouloir de Dieu tel eust esté,
« diriez-vous qu'il ne l'eust peu faire? Je vous dy que a Dieu
«rien n'est impossible. Et, s'il vouloit, les femmes auroyent
« doresnavant ainsi leurs enfants par l'aureille. Bacchus ne
« feut-il pas engendré par la cuisse de Jupiter?...» Peut-étre,
pour comprendre la pensée que Rabelais avait derriere la téte
en écrivant ceci, et pour rattacher les questions de Pascal aux
raisonnements analogues des mystiques antérieurs, convien-
drait-il de relire l'ouvrage compos¢, au début du XV° siecle,
par Franz de Retz, dominicain, professeur de théologie a 1'Uni-
versité de Vienne, de 1385 & 1411, sous ce titre: Defensoriim
mviolate virginilatis beate Marie. C'est un livre & images, qui
a inspiré, lui aussi, 'art symbolique du XVe sieécle. L'auteur s’est
proposé de rechercher dans 'histoire humaine, tant profane que
sacrée, et dans l'histoire naturelle, tous les faits qui luil parais-
sent aussi invraisemblables, et pourtant aussi vrais, que la vir-
ginité sans lésion de la mere de Dieu. Si la vestale Tuscia, de-
mande-t-il, a pu, comme le raconte St. Augustin, porter de l'eau
dans un tamis, powurquoi Dieu n’aurait-il pas pu étre enfanté
par une vierge? Si le lion, par son rugissement, peut ressus-
citer ses petits, pourguoi le Dieu de vie n'aurait-il pas pu étre
enfanté par une vierge? Et ainsi de suite. Sous ces raisonne-
ments par analegie, on reconnait sans peine la typologie de nos
figuratifs» (p. 142-144).

Nctons une hypothése curicuse (p. 92): ce seraient cer-
taines images de la divinité féminine des Egyptiens, Isis, repré-
sentée allaitant l'enfant Horus, qui doivent avoir donné nais-
sance a la légende d'apres laquelle lors de la fuite en Egypte,
lorsque la Vierge et I'Enfant entrérent dans ce pays, toutes les
idoles tomberent et se brisérent. Cette légende, que le Moyen
Age a souvent racontée et représentée, proviendrait, d’aprés le

~

o]



— 167 —

Speculum, du Pseudo-Epiphane». Il s'agit du ficgi twr woogytas,
attribué a tort a St. Epiphane, évéque de Constantia en Chypre
(« moine violent, injurieux et borné», voir Msr Battifol, anc. litt.
chret. 1, 309).°

M. Perdrizet remarque (p. 22) que les Evangiles apocryphes
ont fait & Marie une assez grande place, tandis que les Evan-
giles canoniques l'ont laissée dans de grandes ombres. « Dans
le Protévangile de Jacques, il n'y a pas grands détails encore
sur la vie cloitrée de la Vierge; ils sont déja beaucoup plus
abondants dans le Pseudo-Matthien. On ifmagine que dans le
Temple aurait existé un couvent de nonnes... La jeune Vierge
Marie devint le modele des nonnains. On conc¢oit combien 1'état
de religieuse croissait en dignité du moment ou il était admis
que la Vierge, avant son mariage, avait vécu sept années
(nombre mystique), de 7 a 14 ans, de la vie des moniales. »

Je regrette de devoir arréter ici ce trop modeste compte-
rendu. Mais M. P, est de ces jeunes auteurs qui n'ont pas dit
leur dernier mot et dont les vieux auront encore beaucoup a
apprendre. J'aurai grand plaisir & parler, ici méme, de sa Vierge
de Miséricorde, ainsi que de ses études sur le gnosticisme,

E. Micnavunp.

Dr. Riceexacu: Die Auferstehung Jesu. 2. verbess. Auflage.
39 S. 45 Pfg.

Dr. vox OReLLI: Der Knecht Jahwes im Jesajabuche. 46 S.
50 Pfg. '

Dr. R. SEEBERG: Offenbarung und Iunspiration. 77 S. Mk. 1.

D. S. Oerrri: Die revidierte Lutherbibel. 53 S. 60 Pfg.

Obige Abhandlungen bilden die Hefte 5 der I. Serie; 6,
/38 und 9 der II. Serie der Biblischen Zeit- und Streitfragen
(Edwin Runge, Gr. Lichterfelde-Berlin 1908), die wir wiederholt
wegen ihrerv prichtigen Ausstattung, vor allem aber um ihres
dem positiven Christentum in hervorragender Weise dienenden
Inhaltes empfehlen.

Riggenbachn stellt die Auferstehung Jesu entgegen modern
~christlichen“ Anschauungen als das Fundament des Glaubens
und der Gemeinschaft in Christo fest, indem er die Quellen
der Auferstehungsgeschichte untersucht und daraus den ge-
schichtlichen Tatbestand folgert, der weder in der subjektiven,



— 168 —

noch in der objektiven (von Gott und Christus bewirkten)
Visionshypothese der Jinger seine LIrklirung findet.

Die Schrift won Owrellis erkliart den ,Knecht Jahwes* in
Deuterojesaja teils als Kollektivbezeichnung fiir Israel, teils
als eine reale, vollkommene Personlichkeit, ,ein Heros im
Leiden wie im Tun“, der nicht als Konig wie David und Sa-
lomo tber Israel herrscht, sondern ,einer, der genug Leidens-
gehorsam und Geduld bis zum Tode hat, um sich durch das
Widerstreben seines Volkes nicht irre machen zu lassen und
auch den Weltmiichten Zeugnis abzulegen von einer geistigen
Grosse, die sie nicht haben und nicht kennen, von der sie des-
halb tberwunden werden sollen“. Dieser Eine ist teils der
Wirklichkeit angepasst, in der der Prophet lebt, teils hebt er
sich merklich von ihr ab als ein Wunderbarer, den die Zukunft
bringen wird. Den Schluss der Schrift bildet der Nachweis der
Verwendung des Knechtes Jahwes im Ncuen Testamente.

Seebergs Abhandlung geht von der Erwiigung aus, wie die
altersgraue Mauer der Verbalinspiration der Bibel bei allen
theologischen Richtungen gefallen ist, und untersucht die Frage,
was wir als glaubige Christen an deren Stelle zu setzen haben.
Grundlegend ist fur die Beantwortung der Begriff der Offen-
barung, die sich in Taten und Worten Gottes vollzieht und in
der Bibel ihre menschliche Urkunde hat, insofern sie das Ver-
stdndnis der Offenbarung von seiten ihrer ersten Empfinger
darstellt: ,Die schopferische Kraft der Offenbarung zur Erzeu-
gung dieses Verstindnisses und der Fihigkeit, es zu dauernd
verstindlichem Ausdruck zu bringen, ist eben die Inspiration.”

Oettli spricht sich mit grossem Freimute tiber die ,revi-
dierte* Lutherbibel aus. ILr weist nach, wie die zur Revision
eingesetzte Kommission in durchaus falscher und am wenigsten
im Sinne Luthers selbst gehandhabter Pietit weniger als halbe
Arbeit getan hat, indem sie namentlich das Gebot der Treue
gegen den heute erforschten Bibelsinn nicht beobachtete. Auch
das Sprachgewand selbst ist zu beanstanden: ,Die Bibel erfillt
ihre Mission an den Kindern jeder Zeit dann am sichersten,
wenn sie in der edleren Sprache ihrer Gegenwart zu ihnen
redet.“ Sehr interessant sind die Nachweise solcher Antiquitiiten,
»die in jedem Tertianeraufsatz rot angestrichen wiirden“, sowie
das Verzeichnis tatsiichlicher Unrichtigkeiten (S. 22—52).

G. M.



— 169 =

B. Russer: La philosophie de Leibniz; trad. de l'anglais
par J. Ray. Paris, Alcan, in-8°, 1908, 3 fr. 75.

M. Russel remarque avec raison qu'il y a deux manieres
d'é¢tudier la philosophie: 'une, surtout historique, qui accorde
aux rapports des systémes tant d'attention qu’elle néglige les
systémes eux-mémes; l'autre, surtout philosophique, qui étudie
surtout les Zdées elles-mémes et en elless-mémes. M. Russel est
partisan de la seconde, d'autant plus que, en ce qui concerne
Leibniz, «la tache plus proprement philosophique semble étre
encore a accomplir», dit-il. Sans doute, il y a déja les travaux
d’Erdmann, de Dillmann, etc.; mais un point de vue nouveau
a été découvert par lui. Apres avoir lu le «Discours de méta-
physique » et les Lettres & Arnauld, «Soudain, dit-il, un flot
de lumiere inonda jusqu’aux recoins les plus retirés de 1'édifice
philosophique de Leibniz. Je vis comment ses fondations ¢étaient
creusées et comment la superstructure jaillissait d'elles. Il
m’apparaissait que ce systéme (la monadologie) qui semblait
fantastique pouvait se déduire d'un petit nombre de prémisses
simples que, dans les conclusions que Leibniz en a tirées, bien
des philosophes, sinon presque tous, eussent volontiers admises.
Il ne me semblait pas déraisonnable d'espérer que les passages
qui m'avaient paru tout illuminer produiraient sur d'autres la
méme impression. J'ai donc, dans ce qui suit, commencé par
les doctrines contenues dans ces passages, et cherché autant
que possible & montrer que la thidorie des monades se déduit
vigoureusement d'un petit nornibre de prémisses. LLa monade
apparait donc, non pas au début de l'exposition, mais au bout
d’une longue chaine préliminaire de raisonnements. Et il faut
admettre, je crois, que si cet exposé est correct, la valeur de
Leibniz comme philosophe est bien plus grande que celle qui se
dégagerail des expositions traditionnelles» (p. IX).

M. Lévy-Briihl, qui connait aussi Leibniz, n’ose‘pas dire
que M. Russel a tranché la questicn; mais il avoue que cer-
taines parties ont été reconstruites par lui d’'une maniere tout
a fait remarquable. Il faut donc lire cet ouvrage avec une grande
attention; noter les cing principales prémisses desquelles
M. Russel croit que toute la philosophie de L. est sortie (p. 5-8),
et suivre de pres les chapitres qui en sont l'explication. Les
théologiens approfondiront en particulier le ch. IV (la concep-



tion de la substance), le ch. VII (la philosophie de la dyna-
mique), le ch. XII (I'ame et le corps), le ch. XV (les preuves
de l'existence de Dieu), et le ch. XVI (la morale de Leibniz).
Ces questions sont trop graves et trop difficiles pour étre
¢tudiées dans une simple notice bibliographique. J'y reviendrai
plus tard; les occasions manqueront d’autant moins que Leibniz
est un sujet «éterncl». Toutefois, en attendant, il importe de
remarquer que M. Russel est loin d’étre toujours clair. Il a des
chapitres qui sont méine de trés sombres foréts; 'obscurité y est
d’autant plus profonde qu'au lieu de se bornmer & exposer sim-
plement la philosophie de Leibniz (ce qui serait déja un tra-
vail difficile), il prétend la discuter et la réfuter, ce qui est une
trés grosse complication, et cela, dans un langage treés scolas-
tique et qui fait regretter quelquefois celui de Kant. Les <pro-
fonds » se moquent quelquetois de la clarté francaise. Combien
plus profonds ne seraient-ils pas, s’ils la possédaient quelque
peu! En outre, non seulement M. Russel n’est pas toujours clair,
mais il est quelquefois trés subtil, spécieux, je dirais méme
injuste, en ce sens qu'il accuse Leibniz d’étre tombé¢ dans des
contradictions et des confusions qui me semblent étre plutot dans
son propre esprit que dans celui de Leibniz. Le chapitre sur
les preuves de l'existence de Dieu me semble particuliérement
taible. Si M. Russel se permet de traiter Leibnitz comme théo-
logien de «champion de lignorance et de l'obscurantisme »
(p. 226), on peut se¢ demander comment Leibniz jugerait a son
tour la théologie de M. Russel. E. M.

S. Ch. Scuirritz: Griechisch-Deutsches Woérterbuch zum
N. T. Neu bearbeitet von Th. Eger, VI'®* durchgesehene
Auflage. Giessen, Roth, 1908, M. 6 (brosch.), 7. 50 (geb.).

Quoi qu’il advienne de la langue grecque dans notre Occi-
dent, qui est de plus en plus absorbé et surmené par ies pro-
grés des sciences et par leurs nombreuses applications 2 la vie
pratique, et méme s’'il arrive que la connaissance de cette
langue soit considérée comme entrainant avec clle plus de sa-
crifices que d'avantages pratiques, donc en poussant les choses
au pire, on pourra toujours soutenir que la connaissance de
cette langue et de cette littérature sera nécessaire aux clergés



— 171 —

pour l'exacte intelligence de la Bible et des Peres grecs. Clest
plus qu'il n'en faut pour gu'un ouvrage comme celui-ci s'im-
pose aux étudiants en théologie, ainsi qu'aux paléologues, aux
archivistes, aux bibliothécaires. Son succes dispense de toute
recommandation. L'auteur ne s'est pas borné a donner une
seéche traduction des mots; il les a encore expliqués, en citant
les passages ou ils ont été employés et qui justifient son expli-
cation; citations et explications, toutes de bon aloi, exclusive-
ment objectives et instructives. Lire ce dictionnaire est une
vraie promenade théologique, en méme temps qu'un exercice
philologique, aussi agréable qu'intéressant.

Dr. J. Fr. Ritter voN ScHuLTE: Lebenserinnerungen. II. Band:
Kirchenpolitisehe Aufsiitze. Giessen, . Roth, in-8°, Mk. 6. —
u. 7. 50, 1909.

Der erste Band dieser Lebenserinnerungen erschien im
Frithjahr und begegnete berechtigtem Aufsehen, das in dem
Absatz von 3 Auflagen im Laufe von 6 Monaten seinen prak-
tischen Ausdruck fand. Viele hochinteressante Ipisoden von
geschichtlich hoher Bedeutung gingen aus dem Werke in die
Presse iiber und iibten grossen Eindruck auf das grosse Pu-
blikum aus. Der zweite soeben erschienene Band der Lebens-
erinnerungen des bedeutenden Kirchenrechtslehrers und Parla-
mentariers wird nicht weniger das allgemeine Interesse finden,
denn er bringt in 27 Artikeln eine Darstellung des Ultramonta-
nismus, wie solche bisher noch nicht existiert und wie sie nur
eine Personlichkeit geben konnte, die ein Menschenalter hin-
durch kraftvoll und mannhaft als Fihrer im Kampfe gegen
den Ultramontanismus gestanden hat. In zehn Aufsitzen finden
wir die Entwiirfe der kirchenpolitischen Gesetze Preussens be-
handelt. Der Verfasser legt darin den Inhalt und ihren recht-
lichen Standpunkt dar, zeigt die Schwichen derselben und
weist nach, wie sich die Gesetze bessern liessen. ILinzelne
Kapitel wieder beschiiftigen sich mit Gegenstiinden, die mit
dem Kulturkampfe in Verbindung stehen: Orden, Kongrega-
tionen, Stellung der Bischiéfe und der Staaten zum Papste,
Haltung Leos XIII. und anderes. Hochinteressant sind die Ka-
pitel iiber den Ultramontanismus, seine Entstehung in Frank-



— 172 —

reich, seine Verpflanzung nach Deutschland, sein System nach
den verschiedensten Richtungen hin, die vom Ultramontanismus
angewendeten Mittel, sein finanzielles Wirken, sein Verhalten
zur Schule, tiber die ultramontane Wissenschaft und iiber seine
Presse. — Der Verfasser hat hier ein reiches dokumentarisches,
statistisches Material oOffentlich festgelegt, das bleibenden Wert
behalten und ganz besonderes Interesse finden muss. In zwei
Kapiteln finden wir ferner eine kurze aber griindliche Ge-
schichte der preussischen Kirchenpolitik des 19. Jahrhunderts
und an diese schliesst sich der Nachweis, der nach allen Seiten
hin erschopfend und klar einleuchtend gegeben ist, mit welchen
Mitteln und auf welchem Wege eines organischen Gesetzes es
nur moglich ist, die Stellung des Staates zur romischen Kirche
griundlich und dauernd zu regeln. Fir die preussischen kirchen-
politischen Kédmpfe jener Zeit, noch mehr fir die richtige Be-
urteilung der romischen Hierarchie bietet dieser Band eine
unentbehrliche Fundgrube des wichtigsten Materials und darum
ist das Werk fir jede oOffentliche Bibliothek ein notwendiges
Dokument von historischem Wert. Jeder Leser wird seine helle
Freude an der kernigen Sprache haben, die so recht den mann-
haften Parlamentarier und Dozenten zeigt, der seinen Stoff in
geistiger Beherrschung zu meistern versteht. Wer sich mit der
Geschichte der katholischen Kirche und des Ultramontanismus
zu beschaftigen hat, wird aus diesem Werke sehr viel lernen
konnen; es sei als eine sehr wertvolle literarische Gabe auf
das angelegentlichste empfohlen.

J. Serre: La religion de l'esprit large, 2° édition. Paris,
E. Nourry, 246 p., 2 fr. 50.

L'auteur prie que !'on ne confonde pas «esprit large» et
« esprit vague ». «En religion, Pesprit vague, dit-il, s'exprime
populairement par ces formuies: — Toutes les religions sont
bonnes, la religion de I'honnéte homme suffit; etc. — Et, certes,
de profondes vérités se cachent sous ces imprécisions dange-
reuses; mais elles ont besoin d’étre transposées dans la lumiere
de l'esprit large. La forme la plus haute comme la plus raffi-
née de 'esprit vague est ce demi-scepticisme inteilectuel, fort &
la mode aujourd’hui, qui, incapable de porter le poids de I'ldée



— 173 —

totale, et craignant d'autre part de s’emprisonner dans une
profession de foi partielle, flotte entre la demi-affirmation et
la demi-négation de toutes choses; sorte de dilettantisme élé-
gant, de bienveillance universelle et sceptique, sérieuse et sou-
riante, qui fut l'esprit de Renan, différent quoique voisin du
ricanement léger de Voltaire. Certes, de Voltaire a Renan, le
progres est considérable, et l'esprit moderne est infiniment
supérieur a l'esprit voltairien. Mais jajoute: a quoi servirait
ce progres, s'il ne devait pas aboutir? L’esprit moderne pré-
pare l'avenir, comme le chaos prépare le monde. »
L’intention de M. S. est donc excellente. Il écarte 1a simple
entente «négative », celle qui n’est qu'une fusion dans le vide
et dans le nuage. Il veut l'entente positive, dans «1'unité de
foi », laquelle, dit-il, est «la plus profonde de toutes»; en con-
séquence il cherche, au sein des religions particulieres, les
grands traits de la religion universelle «que le monde posséde
sans le savoir» (p. 10). 1l examine, & ce point de vue, les ques-
tions de 'homme, de Dieu et de I'homme-Dieu. Ce sont les
trois parties de son livre. Il fait ressortir avec raison que la
vraie religion doit étre 4 la fois divine et humaine, donc hu-
mano-divine, S’il elt expliqué que le christianisme bien com-
pris est cette religion humano-divine, et s'il 'elit démontré par
des arguments sérieux, profonds, c'etit été parfait,
Malheureusement, M. S. cause au lieu de démontrer; il fait
de la poésie, au lieu de philosophie et de théologie; il raisonne
a la fagon de Hello, qu'il appelle «un grand penseur» (p. 172),
et qui ne fut qu'une téte trés confuse, pleine d'a peu pres, de
mots a effet, de romantisme creux et de fantaisie. M. S. a des
raisonnements par trop naifs sur la trinité (p. 189 et 203), sur
la transsubstantiation, qui, dit-il, «est une des plus grandes lois
de la nature», comme si 'on pouvait comparer «l’humus qui
s'épanouit en verts bourgeons» avec le pain qui devient subs-
tantiellement la chair du Christ. Tout ce livre est rempli dc
pareilles confusions. L'auteur voudrait nous faire croire aussi
a la modération de la hiérarchie catholique-romaine, notam-
ment de l'infaillibilité du pape, relativement a ['autorité des
imans de l'islamisme, des guras de TUlnde et des lamas du
Thibet (p. 193). C'est trop de bonté, L'auteur fait de ’humour,
je pense, lorsqu’il parle des deux infinis étiquetés par M. Gui-
met dans son Musée des religions: la foi religieuse et la bétise



e [ —

humaine. Ne nous servons pas de celle-ci pour arriver a
celle-1a. La foi religieuse doit étre sérieuse et traitée sérieuse-
ment; c'est ce qui manque dans trop de pages de ce livre,
malgré l'incontestable droiture des intentions.

H.Taxe: Pages choisies. Paris, Hachette, in-16, 1908, fr. 3. 50,

Pour quiconque n'a pas lu les attaques de M. Aulard contre
Taine, ce volume est charmant de variété et de pittoresque,
Il touche a tout, car Taine s'est occupé de tout et aucune
des choses humaines ne lui est restée étrangere. Trés amusant
dans ses jugements sur 'Angleterre et notamment sur le protes-
tantisme anglais, il devient tres perspicace et suggestif au
sujet du christianisme et de son rdle social, ainsi que de 1'op-
position entre le catholicisme (lire romaiiz) et la science.

Taine évalue ainsi l'apport du christianisme dans nos
sociétés modernes, ce qu'il y introduit de pudeur, de douceur
et d'humanité, ce qu'il y maintient d’honnéteté, de bonne foi
et de justice: « Ni la raison philosophique, ni la culture artis-
tique et littéraire, ni méme l'honneur féodal, militaire et che-
valeresque, aucun code, aucune administration, aucun gouverne-
ment ne suffit 4 le suppléer dans ce service. Il n’'y a que lui
pour nous retenir sur notre pente natale, pour enrayer le
glissement insensible par lequel incessamment et de tout son
poids originel notre race rétrograde vers ses bas-fonds; et le
vieil Evangile, quelle que soit son enveloppe présente, est
encore aujourd’hui le meilleur auxiliaire de l'instinct social. »
Inutile de faire remarquer que, pour Taine, le «vieil Evangile »
n'est nullement le catholicisme romain. Celui-ci, il le juge pour
ce qu’il vaut, quoique avec une grande modération; il voit
dans les deux dogmes de la transsubstantiation selon le Concile
de Trente, et de l'infaillibilit¢ du pape selon le Concile du
Vatican, un « empéchement a jamais » de toute réconciliation
entre la science et la foi romaine. Le malheur, en France,
est que beaucoup s'accommodent trés bien de cette opposition:
vraies commodes a deux tiroirs, I'un ol 'esprit rit de la croyance
irréfléchie, 'autre out la croyvance irréfléchie rit de I'esprit.

Chacune des pages de ce volume contient une idée & mé-
diter, un trait a4 poursuivre, un jugement a contréler, une



insinuation a creuser. Méme si 'on est d'un avis différent, on
est invité a réfléchir et & tirer profit de tout. Philosophes,
critiques littéraires, artistes, historiens, politiciens, tout le monde
a plaisir & lire ce volume. ' E. M.

G. TyrreLL: Lettre a un Professeur d'anthropologie. Paris,
E. Nourry, in-12, 101 p., 1908, 1 fr. 25.

Cette Lettre a été écrite en 1903, alors que l'auteur était
encore membre de la Compagnie de Jésus. C'est ce qui en fait
non pas la valeur (car sa valeur est dans sa doctrine méme),
mais le piquant: car il est piquant de voir un jésuite, alors
des plus considérés et des plus considérables, juger la théo-
logie, les théclogiens, I'Eglise romaine elle-méme, avec une
telle liberté. L’auteur l'a écrite & un anthropologue, qui voyait
de plus en plus l'abime béant entre les dogmes romains et les
sciences; il 'a écrite de la meilleure foi du monde pour 1'en-
gager a ne pas sortir de I'Eglise romaine. Ce sont les raisons
qu'il donne qui ont paru intolérables & Rome, et on ne le com-
prend que trop. Le P. Tyrrell raconte avec une trés grande
franchise comment sa Lettre a été éventée, analysée dans le
public; comment son général I'a mis en demeure de se rétracter,
comment il refusa et sortit finalement de la Compagnie. Aprés
cette intéressante introduction, suit la traduction {rancaise de
la Lettre avec quelques notes explicatives.

Il faut la lire tres attentivement. Ce n’est pas que tout
m'y paraisse parfait. Par exemple, je ne puis comprendre les
passages ol le P. T. tout en reconnaissant les erreurs de
I'Eglise romaine, presse son ami de ne pas la quitter. Cette
facon d’¢tre Romain devant le public et de ne 'étre pas devant
Dieu, me répugne profondément. Le P. T. avoue, d'une part,
que I'Eglise romaine, loin d'é¢tre 'Eglise invisible, n’est qu'une
partie de U'Eglise visible, «pleine de contorsions, de défauts,
d'exceés» (p. 83); et cependant, d'autre part, il propose de 'en-
visager «comme identique & ce corps apostolique, missionnaire
et en quelque sorte militant envoyé par le Christ pour précher
et préparer le royaume de Dieu» (p. 86). Je vois entre ces
deux assertions une grave contradiction. Je vois, de plus, dans
la théorie et dans l'attitude du P. T., une perte parfaitement



— 176 —

inutile de force morale. En restant dans son isolement a la
maniére de M. Loisy, il ne fait méme pas un mouvement, il ne
fonde rien de positif, son effort meurt avec lui, son acte de
résistance n'est transmis a personne et personne ne le con-
tinue. C'est un simple coup d'épée dans l'eau. Decellinger, qui
accueillit un instant cette idée de protester simplement pour
protester, n'eut pas de peine & s’apercevoir de son inutilité et
de son erreur, ct il se rallia aussitot a la résistance active en
groupe vivant, compact, et en église militante. Puisse le P. T.
le comprendre & son tour, et sortir de 'inactivité malheureuse
a laquelle il se condamne si illogiquement !

Mais si I'on ne prend dans cette Lettre que les tres belles
choses qui s’y trouvent, et si on en laisse de coté les illo-
gicités susdites, on arrive avec l'auteur a une trés grande
largeur d'esprit. Soyez de U'Eglise invisible, dit-il, faites par-
tie du Royaume de Dieu; voila l'essentiel, car alors vous
éles en union avec Dieu et avec toutes les dmes de bonne foi
qui ont vécu de Dieu et en Dieu. — Ce qu'il dit des défec-
tuosités des Eglises visibles (p. 92), doit étre médité avec grand
soin et humilité par toutes. Quant & la théologie, quant aux
théologiens, quant au clergé et a son esprit de corps, quant
aux «controversistes a trique» (p. 23), quant a «la débicle de
la formule» (p. 64), voici comment il les juge:

« Nous ne pouvons dire que la foi la plus profonde aille
toujours la main dans la main avec la théologie la plus ortho-
doxe ou gu'elles ne puissent pas étre en proportion inverse
l'une de l'autre... Je ne pense pas qu'une obscurité passagere
de la théologie soit trés surprenante et trés alarmante, moins
que jamais quand elle se produit chez un homme dont la foi
et la bonne volonté sont grandement évidentes et qui, par con-
séquent, posséde en lui la racine de l'arbre... Vous devriez
hésiter 4 prendre la théologie aussi sérieusement que les théo-
logiens voudraient nous le faire farrve. Faites la part de l'es-
prit de corps et de ce que l'étroitesse de vue, inhérente &
toute spécialisation, ne présente qu'une seule face du probleme.
Apres tout, l'horizon catholique est plus étendu que 1'horizon
ecclésiastique. Le théologien est naturellement porté a placer
tous les détails et tous les rapports qu'il étudie sous 1'égide
de la foi, sans prendre garde a la différence qui existe entre
les faits de l'expérience religieuse et leur analyse et expres-



— 177 —

sion; il est tenté d’affirmer que personne ne peut vivre la vie
de la foi, 4 moins d’en avoir accepté d'abord toute l'analyse
théologique ... Les théologiens se sont montrés négligents dans
leurs calculs; ils sont menacés de banqueroute, banqueroute
qui laisserait Dieu aussi immuable dans son ciel que le furent
les étoiles apres la banqueroute du systéme de Ptolémée. Quel
jugement porterait un comité de docteurs a l'ancienne mode
sur un traité d’hygieéne qui parlerait en termes similaires des
drogues et des médecins?...»

I.e P. Tyrrell en veut terriblement aux théologiens. Il n'a
pas seulement contre eux de I'humour et du bon sens, mais
du courage. «Ne soyons pas terrifiés, dit-il, quand ils s'affu-
blent des pompes de I'Eglise et nous foudroient, en Son nom,
de leurs anatheémes. Leur domination actuelle n’est qu'un
¢pisode passager dans l'histoire de I'Eglise. Déja la théorie
de leur autorité est tendue jusqu'a Vextréme et s'étouffe elle-
méme par ses contradictions inhérentes et présomptucuses.» Etc.

Bref, toute la partie du livre olt le P. T. démolit la fausse
théologie, les théologiens «a trique», les abus d'autorité de
I’Eglise visible et notamment de I'Eglise romaine (p. 81-84),
est pleine d'esprit et de vérité; c’est partie gagnée, et 'avenir
le montrera toujours de plus en plus. La partie ol 'auteur
explique la notion de la foi (p. 71-73), la vie en Dieu et avec
Dieu, 'ame de l'Eglise, la maniére de comprendre la Provi-
dence divine et le vrai catholicisme (p. 85-93), est trés impor-
tante; on ne saurait assez la méditer. Elle montre la force de
la pensée de lauteur, sa foi, son christianisme profond. Rome,
qui anathématise le P. T., lui devrait, au contraire, de la gra-
titude pour son extréme condescendance: car, s'il ne voit guere
en elle que «le tronc charbonneux d'un arbre fendu par la
foudre et mis en piéces par les antans», la cause «plus res-
ponsable de tous les schismes que les schismatiques eux-
mémes» (p. 81), cependant il maintient encore qu'elle est «un
essai, non arrivé encore & sa maturité, de cette association
religieuse qui doit assurer le commerce le plus complet ef /e
plus libre entre ses différents membres et le Grand Tout, c'est-
a-dire entre 1'ame et Dieu.» Quelle illusion!

E. Micuaup.

Revue intern. de Théologie. Heft 63, 1979, 12



— 178 —-

Lic. Alfr. UckeLey: Die moderne Dorfpredigt. Eine Studie zur
Homiletik. Leipzig 1908. 98 S. Alk. 1. 80.

Der Ruf nach ,moderner® Predigt ergeht schon lange auch
fir das Land. Gegeniiber Verkennungen der hier in Betracht
kommenden Verhiltnisse weist der Verfasser im 1. Teile seiner
Arbeit in ruhiger und klarer Weise nach, wie trotz des mo-
dernen Bildungsganges und Bildungstriebes, an dem auch der
heutige Dorfbewohner Anteil hat, doch eine Anzahl Grund-
bedingungen fir ihn bestehen bleiben, an welche die Predigt
immer wieder, sei es bestitigend oder berichtigend, ankniipfen
muss: Gottesfurcht und Gottvertrauen, nach der ethischen Seite
hin die Auffassung des Bauern ,von einer Art Rechtsverhilt-
nis, das zwischen ihm und Gott vorhanden sei, wobei er bej
leidlicher Erftllung der von Gott an ihn gestéllten Anforde-
rungen zu jenem das Vertrauen haben konne, dass er es an
Segen und Gnadenerweisung im Haus, in Stall -und Feld nicht
werde fehlen lassen® (8. 22). Ein iberaus wichtiger Faktor fiir
die Dorfpredigt ist die Riucksieht auf die von den Vatern er-
erbte Sitte bezw. Unsitte innerhalb und ausserhalb des Kirch-
lichen Lebens, die dem Bauern das Auswachsen zu einer indi-
viduellen Personlichkeit erschwert und ihn gewissermassen zu
einem Gruppenwesen macht. Kirchenkundliche Geschichtsstudien,
vor allem volkspsvehologische Beobachtungen sind unerléassliche
Hiulfsmittel moderner Dorfpredigt im guien Sinne, dazu eine
Form, die mit Verstiandnis in béiuerliche Denkweise und Bilder
eingeht, ohne trivial zu werden und den Takt zu verletzen,
den man den Wahrheiten des Evangeliums unter allen Ver-
héaltnissen schuldet. Der grundsiitzlichen Darstellung folgt eine
praktische Wiirdigung moderner Dorfprediger, die Predigten in
Druck gegeben haben: (. Frenssen, K. Hesselbacher, Lrwin
Gros, Alfr. Eckert.

Altkatholischen Geistlichen, die Dorfgemeinden zu pasto-
rieren haben, kann die Schrift von U. manchen trefflichen
Fingerzeig geben. G. M.



— 179 —

Petites Notices.

* W. Bousset: Das N. I. und die vergleichende Religions-
wissenschaft (in der neuen «Patria»). Berlin-Schoneberg, Verlag
der «Hilfe», G. m. b. H., 1908. — Dans ce court, trop court
résumé, sont condensées de nombreuses et tres importantes
idées sur l'évolution qui s'opere, depuis une cinquantaine d'an-
nées, dans le monde théologique. Ceux qui craignent la critique
théologique et qui croient qu'elle va annihiler peu a peu le
christianisme, n'ont qu'a lire cette substantielle étude. lls y
verront oli ont mené les efforts de syncrétisme religieux, soit
a 1I'époque de la captivité des Juifs a Babylone, soit surtout
au l[® siecle de notre ére, ou les éléments égyptiens et gréco-
latins ont été utilisés. On commence aujourd’hui & entrevoir
la grandeur et la sublimité de 1'épopée chrétienne. J'en ai dit
quelques mots dans mon petit volume: «Les enseignements
essentiels du Christ.» L’étude de M. Bousset me semble faite
dans le méme esprit. «So zeigt uns die Religionsgeschichte in
lichter Deutlichkeit diese merkwiirdige Geschichte des Werdens
und des Wachstums der Christologie, diesen wundervollen
Prozess, in welchem die gliaubige Gemeinde alles, was von
religioser Verehrung in der sie umgebenden Welt vorhanden
war, auf die eine Person Jesu von Nazareth hinlenkte, ihm alle
Ehren gab und alle Krinze und Kronen der Welt ihm zu
Fiissen legte (S. 18)... Deshalb sind auch die Bedenken derer,
die den Arbeiten der vergleichenden Religionsgeschichte, soweit
sie das Gebiet des N. T. betrifft, mit Angst und Sorge gegen-
tiberstehen, unbegriindet. Denn ist das Christentum keine ori-
ginale schopferische Lebensmacht, so wiirde alle Kraft und
Gewalt es auch so nicht davor bewahren, in seine Bestandteile
auseinanderzufallen. Ist es aber eine solche, so wird keine
Religionswissenschaft imstande sein, sie zu zerstdren, weil sie
an das Geheimnis des Lebens niemals heranreicht; vielmehr
wird alle derartige Arbeit nur dazu dienen, den Kern,das Wesen-
hafte und das Originale klarer heraustreten zu lassen» (S. 20).

* Collection Lietzmann. Bonn, Marcus & Weber's Verlag,
1908. — Les lecteurs connaissent déja quelques-uns des «Pe-
. tits textes» que publie le savant professeur de [éna, pour faci-
liter aux étudiants les études de philologie et de théologie.



-— 180 —

Cette collection est en pleine prospérité. Je signalerai, entre
autres: Aramdéische Urkunden zur Geschichte des Judentums
im VI. und V. Jahrhundert vor Chr. (Staerk); — Zwei neue
Evangelienfragmente (Swete); — Reste des Petrusevangeliums,
~der Petrusapokalypse und des Kerugma Petri (Klostermann);
— Lateinische christliche Inschriften mit einem Anhang jiidischer
Inschriften (Diehl); — Das Muratorische Fragment und die
Monarchischen Prologe zu den Evangelien (Lietzmann). On
remarquera dans ces prologues monarchistes 'ordre de place-
ment: Marc est le dernier. Ceux qui pensent que I'Evangile
de Marc est le plus récent de nos Evangiles et non le plus
ancien, auront plaisir & ce dc¢tail. Peut étre la vérité est-elle
dans Tunion des deux opinions: car il peut y avoir eu un
Evangile de Marc, premier en date, retouché ensuite et devenu
par ses retouches le plus récent, Le fait que celui-ci a éliminé
ou ignoré l'évangile de 'enfance, et qu'il a commencé la théo-
phanie ou la vie messianique au baptéme du Christ, n'est-il
pas bien caractéristique dans les deux hypotheses?

* Otto Ernarp: Der Baucrnkrieg in der gefiirstelen Graf-
schaft Kempten. Nach gedruckten und ungedruckten Quellen
bearbeitet. Kempten und Minchen, Jos. Koselsche Buchhand-
lung, 1908, 120 S. — Irisch und anregend geschricben, klar
in der Darstellung, mit einem umfassenden Nachweis des vor-
handenen Quellenmaterials, ist die Schrift ein willkommener
Beitrag zum Verstindnis der grossen Erschiitterungen des
Jahres 1525, ihrer wirtschaftlichen Ursachen und ihres religitsen
Einschlags. E. K. ZeLENKA.

* IFoucHErR DE CaRrEwL: Descaries, la princesse Elisabeth cf
la veine Christine, d'aprés des lettres inédites. Nouvelle édition.
Paris, Alcan, in-S°, 4 fr., 1909. — On n’a pas a présenter au
public le comte Foucher de Careil. On sait quelle fut 'ccuvre
de cet obstiné chercheur, enlevé trop tot a la science, et
quelies contributions ont apportées a 'histoire de la philoso-
phie ses nombreux travaux, ceux notamment qui se rappor-
tent & Leibniz et 4 Descartes. Elisabeth de Bohéme, princesse
palatine, fut un esprit supérieur, une ame ardentc et tour-
mentée. Adepte passionnée, dans sa jeunesse, de la philosophie
cartésienne, elle entretint avec Descartes un commerce épisto-
laire treés suivi. Celui-ci, qui professait pour son éléve la plus



— [8] o=

haute estime intellectuelle (estime olt se méla peut-étre un sen-
timent tendre), lui a écrit quelques-unes de ses lettres les plus
substantielles. Les lettres de la princesse ne le cédent en rien
a celles du philosophe, et M. Foucher de Careil en a fait res-
sortir avec beaucoup de bonheur l'extréme originalité. Elisa-
beth est une romantique avant ['heure. Elle fut atteinte, dés
1640, de ce qu'on devait appeler deux cents ans plus tard, le
«mal du siécle». Le volume sc termine par quelques lettres
échangées entre Elisabeth et I'Electeur palatin, son frére, ce
prince intelligent et libéral qui gardera, devant l'histoire, I'hon-
neur d'avoir offert & Spinoza une chaire de philosophie a Hei-
delberg. — Voir la Kevue, 1903, n® 41, p. 113; n° 42, p. 257-282,

* Lic. GRUTZMACHER : Systematische Theologie. Dic Theologie
der Gegenwart, 11. Jahrgang, 1. Heft. Leipzig 1908. 80 Pfg. —
Das empfehlende Wort, das wir dem I. Jahrgang obiger Zeit-
schrift gewidmet haben (Revue 1908, S. 623), kénnen wir hier
nur wiederholen. Das vorliegende Heft bespricht gemiiss dem
Programm des Unternehmens die wichtigsten Neuerscheinungen
von 1907 auf dem Gebiete der systematischen Theologie mit
Einschluss der prinzipiellen und systematischen Philosophie
sowie der mit dem Christentum in Bezichung tretenden natur-
wissenschaftlichen und literarischen Arbeiten. G. M.

# Dr. Joh. JerEMias: Wehr und Waffen im Streile um den
Gottesglauben. Leipzig 1908. 44 S. 80 Pfg. — Entgegen den
modernen Religionsanschauungen, in denen «Gott tot ist»,
namentlich dem Monismus gegeniiber, entwickelt das mit grosser
Wirme geschriebene Biichlein den auf das unverriickbare Funda-
ment der Bibel gegriindeten christlichen Gottesglauben und die
Beweise fiir denselben. G. M.

* Dr. Joh. Kunze: Die Ubergabe der Evangelien beim Tauf-

unterricht. Leipzig 1909, 64 S, Mk. 1. — Die — vorher im
wesentlichen in der Neuen kirchlichen Zeitschrift 1908 er-
schienene — Abhandlung will ecinen Beitrag zur dltesten Ge-

schichte des Katechumenates, des Neuen Testamentes und der
Glaubensregel geben, und zwar speziell zu der im Titel ge-
nannten Frage der «traditio evangeliorum» beim Taufunterricht.
Diese bestand in der Mitteilung der Anfinge der 4 Evangelien
beim (nach dem ordo Romanus) dritten Scrutinium, der «apertio
aurium» und findet sich u. a. im sacramentarium Gelasianum,



wiahrend sie spiter verschwindet. Kunze weist riickwirts nach,
dass diese traditio quattuor evangeliorum in die vorgnostische
Zeit zuriickreicht. G. M.

* Dr. G. H. MOLLER: Zur Svitopse. Gottingen 1908, 60 S,
Mk. 2. 40. — Die Abhandlung bildet das 11. Heft der von
Bousset & Gunkel herausgegebenen «Forschungen zur Reli-
gion und Literatur des Alten und Neuen Testaments». Der
Verfasser — Philologe — will die Arbeitsweise des Lukas und
Matthius sowie deren Quellen, namentlich die «Spruchquelle s,
untersuchen. Dies geschieht auf Grund einer im Anhang auf-
gestellten Synopse Mark.-Luk.-Matth. Ohne dass selbstverstiind-
lich bei dem hypothetischen Charakter der Frage eine einwand-
freie Losung zu stande kommt, muss doch die sehr fleissige
Arbeit als ein weiterer Beitrag zur Aufkldrung des schwierigen
Problems der Synopse bezeichnet werden. Grs M

¥ Dr Ph. Monca: Wie kann ich wiich von der Wakhvheit oder
Unwalirheil des Christentums iiberzeugen? Leipzig, Born, in-16,
72 S. — A la bonne heure! Voila une question nettement
posée. La vérité a tout a gagner a étre cherchée, examinée,
traitée franchement. Nous sommes a une époque ol toutes les
opinions, toutes les philosophies, toutes les religions, tous les
systémes doivent étre discutés. Donc discutons, mais discutons
bien, et surtout rendons-nous compétents pour discuter exacte-
ment les questions soulevées. [’auteur est philosophe et il pense
que la philosophie a un grand role a jouer relativement au
judaisme et au christianisme. Il a raison: une bonne philoso-
phie sur Dieu, sur la création, sur la Providence, sur la vie
et ses devoirs, telle est la vraie base du christianisme bien
compris. Questions difficiles, réponses contradictoires; il faut
tout connaitre et tout critiquer.

* A, C. Otr: Eloi dAmerval und sein « Livve de la Dia-
blerie». Erlangen, Junge, in-8°, 107 p., 1908. — On peut rap-
procher cette étude de celles qu'a publiées M. Ch. V. Langlois
sous le titre de «La vie en France au moyen Aage d’aprés
quelques moralistes du temps » {(voir Revue, oct, 1908, p. 807-809).
C'est une contribution trés documentée et d’une érudition tres
consciencieuse, pour l'histoire de la fin du XV® sigcle; elle
- fait grand honneur au jeune et savant professeur de Francfort.
Elle est précieuse surtout pour les historiens de la langue fran-



— 183 —

caise; ils y trouveront quantité de remarques intéressantes sur
les mots, les proverbes, les gallicismes du temps, etc. Les mo-
ralistes y verront une fois de plus le mélange, trés déplaisant
aujourd’hui, mais trés ordinaire a I'époque en question, du
dévotisme et du dévergondage. [L'auteur est prétre et son lan-
gage est parfois d’une crudité révoltante. Les théologiens
constateront de nouveau, dans cet amas de superstitions et de
bagatelles, 1la nécessité, tant de fois démontrée, d'une réforme
religieuse et ecclésiastique.

* A, PFEIFFER W. a.: Die wicuen Alttestamentlichien Perikopen
der FEisenacher Konferensz. Exegetisch-homiletisches Handbuch.
2. Aufl. Leipzig 1909. — Alttestamentliche Perikopen bilden
besonders bei vieljihriger unausgesetzter Predigtpraxis eine
willkommene und im Grunde wenig angewandte Abwechslung.
Welch ein Reichtum an Gedanken und Beziehungen auf die
christliche Predigt sich im A. T. findet, zeigt vorstehendes,
soeben in 2. Auflage erscheinendes Werk. Freilich ist eine un-
erlissliche Voraussetzung fiir solche homiletische Anwendungen
ein griindliches exegetisches Verstindnis der betreffenden alt-
testamentlichen Stellen und Abschnitte. Dieses vermittelt das
Handbuch in durchaus wissenschaftlicher Weise fiir jede ein-
zelne Perikope, um daran praktisch ausgefiithrte Predigtskizzen
oder Entwiirfe und Dispositionen anzukniipfen. Die neue Auf-
lage soll in ca. 11 Lieferungen erscheinen; die erste (Advent
bis Sonnt. 1 Weihn.) umfasst 80 S. Lex.-8°. (Preis Mk. 1.) G.M.

* D. E. Preuvscuen: Vollslindiges Griechisch - Deutsches
Handworterbuch zu den Schriften des Newen Testamentes und
der iibrigen wurchristlichen Literatuy. Giessen 190S. — Die
2. Lieferung dieses von uns in der Revue 1908, S. 824 be-
sprochenen Werkes ist erschienen und reicht von &oyvgos bis &f
(Sp. 162-319), Wir weisen wiederholt auf das bedeutsame Unter-
nehmen hin. G. M.

* Ruskin: Pages choisies, avec une Introduction de R. de
la Sizerane. Paris, Hachette, in-16, 3 fr. 50, 1908. — Ce volume
n’est point déplacé dans cette Revue. On pourrait presque dire
qu'il y est chez lui. Car Ruskin a dit: «Aucun de mes vrais
disciples ne sera jamais un [Ruskinien, il suivra non mes pré-
ceptes, mais les propres instincts de son ame et l'impulsion
de son Créateur.» De méme, nous disons: Aucun ancien-catho-



— 184 —

lique n’est un catholique étroit et exclusif, mais un catholique
vraiment universel, vraiment chrétien, attaché par son ame
aux ensecignements et aux impulsions du Christ. De part et
d’autre, c'est le méme amour de la nature, de la vérité, de
la sincérité, le méme effort pour ramener la vie spirituelle
dans ses vraies voies par des réformes profondes. De part et
d'autre, il y a eu les railleries de ceux qui n'ont pas compris,
Mais, de part et d'autre aussi, on peut dire avec M. de la S.:
« Cette tentative laisse une trace lumineuse. Sil'on ne regarde
qu'un instant, c'est un échec. Si 'on regarde plus longtemps
et plus loin, c'est un souffle nouveau de vie qui, indéfiniment,
s'insinue dans les formes diverses de l'organisme social et les
rajeunit. » Nous recommandons vivement ce trés intéressant
volume; les ames élevées ne peuvent qu'en profiter, elles sau-
ront dégager la réalité de l'utopie.

* W, ScHIRMER: Weisst diue es noch? Skizzen und Bilder
aus Amt und Leben. Konstanz, Ernst Ackermann. Preis Mk, 1.80,
— Das Buch von Schirmer ist fiir nachdenkliche Leser ge-
schrieben, fiir Menschen, die sich zu sammeln verstehen. Die
innere Sammlung aber, die sie vollziehen, findet den Gehalt
alles echten Lebens beschlossen in Gott. Die Selbstbesinnung,
zu der Schirmers Betrachtungen anleiten wollen, miindet darum
notwendig immer wieder in die Tiefe religioser Erkenntnis
ein. Diese Erkenntnis ist hier jedoch nicht in einem theolo-
gischen Begriffsnetz versponnen, sie ldsst vielmehr statt der
Begriffe die Tatsachen reden, die Tatsachen, die sich vor jedes
ernste Menschenleben stellen und zum wenigsten innerlich
bewiiltigt werden miissen: Sinde und Schuld, Kummer und
Sorge, Leben und Sterben. Dazu treten die Fragen, welche
sich aus der besonderen Lage unserer Zeit ergeben: Fragen
der Erziehung, die Frauenfrage, religiose Fragen ... Zu all
dem nimmt Schirmer in eigentiimlicher Art Stellung und seine
Antwort zeigt {iberall den Reiz des Personlichen. Es ist ein
gedankenvolles und schones Buch, das er uns bietet. Moge es
viele und dankbare Leser finden!

* W.ScumipT: Diec verschiedenen Ivpen religioser Evfahrung
und die Psvchologie. Glitersloh, Bertelsmann, in-8° 318 S., 1908,
Mk. 5. — Die Frage der Mitarbeit, welche die Psychologie der
Religionsforschung zu leisten imstande sei, ist durch die ins



— 185 -

Franzosische 1906 und ins Deutsche 1907 tbersetzten Gifford-
Vorlesungen des Psychologen an der Harvard-Universitit Wil-
liam James «The varieties of religious experience, a study in
human nature» in ein bedeutsames Stadium getreten.

Dieser Umstand ist der Anlass des vorliegenden Buches
geworden. Von der grundsiitzlichen Anerkennung einer Mit-
arbeit aus nimmt es in fortlaufender Auseinandersetzung Stellung
dazu, erortert im zweiten Teil «das Ressort der Psychologie »,
um dann im dritten von dem psychologischen Wiigen und
Wiegen des religionsgeschichtlichen Materials fiir die Probleme
des Wesens der Religion undihrer Entstehung, ihrer Entwicklung
und deren Stufen wie Stadien Nutzen zu ziehen. — Eine
beachtenswerte Schrift.

* Dr. W. WavrTtuer: Pawnli Christentunt fesu FEvangelium.
Leipzig 190§, 51 S., Mk. 1. — In der bekannten Frage, ob
Paulus die Religion Jesu zum Teil oder ganz alteriert habe,
wie sie namentlich von der ereligionsgeschichtlichen» Richtung
bejaht wird, ergreift der Rostocker Professor das Wort zu einer
entschiedenen Verneinung. Die mit grosser Ruhe und Wirme
geschriebene Abhandlung kommt zu dem Ergebnis, dass die
Quellen eine verschiedene Wertung der Lehre Jesu und Pauli
nicht erlauben, vielmehr ist die letztere «die unter der neuen
Situation und der dadurch bedingten neuen Fragestellung
neuformulierte Lehre Jesu... das Christentum Pauli ist nicht eine
andere Religion als das Evangelium Jesu. » G. M.

* Dr. W. WaLTrER: Zur Wertung der deutschen Reforma-
tion. l.eipzig 1909, 338 S.,, Mk. 5. 60. — Eine Sammlung zer-
streut verdffentlichter Abhandlungen bezw. Vortrige wird uns
hier geboten, die den Wert der deutschen Reformation teils
gegeniiber der romischen Kirche, teils im Gegensatz zu den
Schwirmern darstellen sollen, u. a.: Katholische Versuche aus
friherer Zeit, die Psalmen <« nutzbar» zu machen (u. a. ein
Psalmenmanuskript von 1614, das jeden Psalm auf Maria
bezieht); die Friichte der rémischen Beichte (mit zahlreichen
Bezugnahmen auf Bellarmin); Luthers Bibeliibersetzung kein
Plagiat; Luthers spidtere Ansicht iiber den Jakobusbrief (die
stroherne Epistel); Luthers Ende; Melanchthon als Retter der
Schiitzung der Wissenschaft; das Zeugnis des heiligen Geistes
nach Luther und nach moderner Schwiirmerei (Gemeinschafts-
bewegung u. 4.) —



— 186 —

Die Aufsitze sind nach Form und Inhalt mit ihren zahl-
reichen interessanten Details wohl geeignet, unsere Beurteilung
Luthers und seines Werkes zu vertiefen. G. M.

* Max WERNER: Das Christentum wud die mionistische Re-
ligion. Berlin, Karl Curtius, in-8°, 202 S.; 1908, M. 2. — L’au-
teur est convaincu que les progreés actuels de I'humanité exigent
une religion nouvelle, qui soit a la hauteur de ces progres. Il
estime que le christianisme doit étre remplacé. Malheureuse-
ment il le juge d’apreés certains enseignements #éologiqies qui
ne lui paraissent pas cadrer avec les progrés de la science et
de la philosophie; il confond le vrai christianisme avec cette
théologie. Le 17° chapitre de sa premiére partie fait rentrer
dans le christianisme le Syllabus et l'encyclique de Pie X
contre les modernistes. C’est triompher & bon compte. Dans
la II® partie, le chapitre intitulé : Die monistische Kivche indique
les réformes qu'il voudrait introduire. Je doute qu'’il soit suivi.
C’est dommage que des esprits sérieux, réfléchis, sincérement
religieux, mélent & des considérations trés justes des opinions
inacceptables et non pratiques. De la sorte, d'excellentes forces
sont inutilement perdues.

Ouvrages nouveaux.

Chesz Bloud (Paris, place St-Sulpice, 7): H. E. Oxexnawm, Histoire
du dogme de la Rédemption, trad. de l'anglais par J. Bru-
neau; in-16, 1909, 4 fr. — J. Tovzarp, Le Livre d'Amos, in-16,
1909, 3 fr. — VarrLee Poussiy, Le Védisme, in-16, 1909,
1 fr. 20. — Ces ouvrages servont étudiés dans la prochaine
livraison.

Félix Bover : Pensées. St-Blaise, Foyer solidariste, 1909, 3 fr. 50.

A. BuLLinGeR: Klarlegung des Hegelschen Gottesbegriffs. Miin-
chen, Ackermann, in-8°, 48 S.

R. EncpanL: Beitrige zur Kenntnis der Byzantinischen Litur-
gie. Fiinftes Stiick der neuen Studien zur Geschichte der
Theologie und der Kirche, herausgegeben von N. Bonwetsch
und R. Seeberg. Berlin, Trowitzsch, in-8°, 149 S., 1908, Mk. 6.



= [B7 ==

Dr. Ph, KneiB: Moderne Leben-Jesu-Forschung unter dem Ein-
flusse der Psychiatrie. Mainz, Kirchheim, in-8°, 76 S., 19038
Mk. 1. 20.

Dr. J. Lepsius: Das Reich Christi, 1908, Nr. 6-8 Die Muham-
medanische Welt von heute. — Was ist das Reich Gottes?
(Feldweg). Potsdam, Tempel-Verlag.

Chrys. PapaborouLos: Kvgilioe Aovxeoic. Ev Tepyeary, 1907, 91 p.

J. Psicaari: Essai sur le grec de la Septante. Paris, Klinck-
sieck, 1908 (Extrait de la Revue des études juives).

Lic. J. Warneck: Die Religion der Batak. Ein Paradigma fiir
animistische Religionen des Indischen Archipels. Leipzig,
Dieterich, in-8°, 136 5., M. 4.

Zeitschyift fiiv Briidergeschichie, 1908, Nr. 1 und 2. Heraus-
gegeben von J. Th. Miiller (Herrnhut) und G. Reichel
(Gnadenfeld).




	Bibliographie théologique

