
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 68

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 796

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* A lire :

Dans le IIIe fascicule des Analecta Bollandiana, T. 28, 1909,
entre autres articles intéressants :

— l'article du P. Delehaye sur le Hieronymus de Griitzmacher,
III. B., Berlin, TroAvitzsch. Ce troisième volume, qui embrasse la
dernière période de la vie de St. Jérôme (400-420), complète cette
œuvre méritoire: connaissance approfondie du sujet, qualités de

style, histoire de la querelle origéniste, dispute avec St. Augustin,
polémique contre Vigilance et contre les Pelagiens, etc. « On ne
cesse de s'intéresser à cette extraordinaire activité, prodiguée
généralement à de bonnes causes, alors même qu'on n'éprouverait pas
pour le caractère de l'homme toute la sympathie que l'on
voudrait vouer à un saint. »

— l'article du P. Paul Peeters sur le volume de Ter-Mekerttschian
et de Ter-Minassiantz, intitulé : Timotheus Aelurus' des Patriarchen von
Alexandrien Widerlegung der aufder Synode zu Chalcedonfestgesetzten
Lehre. Sur la littérature monophysite, le savant critique remarque:
« Pour écrire l'histoire de la période antérieure à l'Hénotique, on ne
possédait jusqu'à ces derniers temps que des renseignements épars
dans les ouvrages des historiens et des controversistes de l'âge
suivant: renseignements incomplets et d'ailleurs sujets à caution;
car leurs auteurs, séparés des origines de la querelle par plus d'un
demi-siècle de polémiques et d'agitations passionnées, ont trop
souvent prêté à leurs devanciers des idées et des points de vue qui,
en fait, n'ont été imaginés que beaucoup plus tard, pour les
besoins de la cause et d'après les conditions changeantes de la
discussion. 3 — Très vrai.

— l'article du même critique sur « les moines et l'Eglise en
Palestine au Ve siècle, du P. R. Génier. Ce volume importe pour
l'histoire du concile d'Ephèse. L'auteur admire beaucoup St. Eu-



— 797 —

thyme le Grand (377-473); il pense que «les terribles ascètes
palestiniens jouèrent dans le schisme monophysite, comme plus tard
dans l'origénisme, un rôle déplorable*. Ces moines se sont jetés
dans l'hérésie avec un fanatisme passionné. Juvénal de Jérusalem
est traité fort sévèrement : sa conduite au concile de Jérusalem
« ne fut certainement pas d'un héros. Il n'est pas défendu de penser

que l'Eglise grecque, en le laissant inscrire, dans ses fastes au
2 juillet, a poussé l'indulgence un peu loin». — A méditer.

* Aus der Schweiz [Bund, 14. Juli) : — Christkatholische
Nationalsynode (Trimbach bei Ölten): — Die diesjährige Synode
hatte insofern etwas besonders Charakteristisches, als sie der treuen,
bewährten Gemeinde Trimbach zu ihrem neuen und lieblichen
Kirchenbau die verdiente Sympathie bekunden wollte. Die
Einweihung dieser Kirche fand am Sonntag durch Herrn Bischof
Dr. Herzog statt unter überaus zahlreicher Beteiligung der Gemeinde
und des benachbarten Ölten. Das Kirchlein ist ein schönes Denkmal
des Opfersinnes sowohl der Gemeinde Trimbach selbst, wie auch

'der christkatholischen Gemeinde überhaupt; es ist aber auch ein
Zeugnis für die Tüchtigkeit seiner Erbauer, der Herren Architekten
von Arx und Real in Ölten.

Die Synodalen kamen am Sonntagabend zahlreich im Hotel
Löwen in Ölten zusammen. Der Präsident der Synode, Herr Dr.
med. Christen, Ölten, begrüsste die Delegierten, insbesondere auch
die drei Vertreter der jüngsten Gemeinde Autavaux-Forel. Die
Vertreter einzelner Gemeinden berichteten über die Verhältnisse der
Gemeinden. Namentlich sprach sich auch der Pfarrer Fatôme von
Autavaux-Forel über die dortigen Verhältnisse aus, die der Treue
der dortigen Gemeinde ein gutes Zeugnis ausstellen. Als Präsident
des Synodalrates an Stelle des verstorbenen Herrn Dr. Käppeli
(Aarau) wurde vorgeschlagen Herr Dr. Christen, Ölten.

Die Synode am Montag wurde eröffnet mit einem feierlichen
Gottesdienste in der neuen Kirche zu Trimbach. Herr Bischof
Herzog sprach in geistvoller Weise über die Aufgabe der
christkatholischen Kirche, die darin besteht, für den « Heimatschutz » auf
dem Gebiete des kirchlichen Lebens tätig zu sein. Darin liegt ihre
Berechtigung für die Gegenwart und Zukunft. Der Sinn für freies
und frommes Christentum auf nationaler und katholischer Basis hat
zur Gründung der christkatholischen Kirche geführt.

Im Anschlüsse an den Gottesdienst wurde die Synode eröffnet
mit einem feurigen Worte des Präsidenten Dr. Christen. Herr
Vizepräsident Pfr. Burkart (Rheinfelden) brachte einige Erläuterung und
Ergänzungen zum Jahresbericht über die Tätigkeit des Synodal-



— 798 —

rates pro 1908. Der Bericht wird von der Synode einstimmig
genehmigt.

Es erfolgt nun der Bericht des Herrn Bischof über das kirchliche

Leben. Er beleuchtete darin die Verhältnisse in Genf. Die
dortigen Gemeinden werden die Krisis überstehen und durch diese

Prüfung nur gekräftigt werden. Trotz der Oligarchie-Wirtschaft und
der Zwangsmittel, .welche von den Behörden des Kantons Freiburg
angewendet werden, um das kleine Fähnlein der Aufrechten in
Autavaux-Forel zu vernichten, ist Hoffnung vorhanden, dass diese
Oase in der Wüste uns erhalten bleibe. Die Tätigkeit der Vereine
im Dienste der Kirche ist eine grosse und namentlich ist auch
die lebhafte Wirksamkeit der Geistlichen in der Diaspora hervorzuheben.

Der Verein junger Christkatholiken zählt 1312 Mitglieder;
das letzte Fest dieses Vereins in Zürich hat sehr Erfreuliches
gezeigt. Die Frauenvereine haben ebenfalls eine emsige Tätigkeit
entfaltet. Sie zählen über 2250 Mitglieder. Die Gemeinden haben
über Fr. 45,000 für Kultzwecke aufgebracht, eine Summe, die der
kleinen Kirche zur Ehre gereichen muss. Der Bericht, der mit
Applaus aufgenommen wird, atmet Hoffnung und ZuA'ersicht. Herr
Bischof Herzog tritt bald das 70. Lebensjahr an. Der jugendfrische
Zug seiner Berichterstattung lässt uns hoffen, dass unser verehrtes
Oberhaupt seiner Kirche noch lange erhalten bleibe.

* Atteintes à la liberté religieuse en Suisse. — Dans notre
dernière livraison (juillet, p. 615), nous avons signalé les étranges
procédés du clergé catholique-romain contre le curé ancien-catholique

d'Autavaux-Forel, dans le canton de Fribourg. Depuis lors,
de nouveaux faits de criante intolérance ont été signalés dans toute
la presse, sauf dans la presse ultramontaine. Je n'ai pas à les relater
ici : nos lecteurs pourront se renseigner avec détails dans le Katholik

de Berne. Qu'il suffise de mentionner l'opinion de la Semaine
religieuse de Genève, journal protestant qui n'a jamais accordé de
faveur à l'ancien-catholicisme. C'est donc par simple esprit de justice

qu'il s'exprime ainsi (10 juillet 1909) : « .Faits d'intolérance
qui paraissent incompréhensibles en Suisse... Tracasseries qui
dégénèrent en une véritable persécution Il nous semble que ces
faits sont de nature à provoquer une sérieuse intervention de
l'autorité fédérale, pour la protection de la liberté religieuse. »

Cette persécution est d'autant plus injuste de la part des
ultramontains que les anciens-catholiques en Suisse, tout en réfutant les

erreurs et les injustes procédés de Rome, n'ont jamais attaqué les

personnes de leurs adversaires; loin de là, ils ont toujours poussé
la condescendance jusqu'à leur offrir la co-jouissance des églises,
dans les paroisses où ils sont en majorité.



— 799 —

A la date du 22 juillet dernier, le curé ancien-catholique étant
toujours pourchassé par ses adversaires ultramontains, un comité
s'est formé en vue de lui bâtir un modeste presbytère, ainsi qu'une
non moins modeste chapelle. Les paroissiens d'Autavaux-Forel se
sont inscrits pour la somme de 500 francs. On peut les imiter.

Le Bund, à lui seul, a reçu des cotisations s'élevant à

1607 fr. 80 cts. En les envoyant, le 25 août, au président de la
paroisse d'Autavaux-Forel, il a publié la note suivante : Die Sammlung

zielte in keiner Weise auf irgend eine religiöse Propaganda
ab: sie wollte einzig einer kleinen Minderheit hülfreich beistehen

gegen die Verfolgungen konfessioneller Unduldsamkeit und ist überall

im Publikum auch so aufgefasst worden, wie schon die Beiträge
beweisen, die aus allen konfessionellen Lagern und aus allen
Bevölkerungsschichten kamen. Es ist eine tröstliche Erscheinung, dass

man sich auch heute noch so werktätig der idealen Güter und
Grundsätze annimmt und darum haben sich alle Spender ein
besonderes Verdienst erworben.

* L'Encyclopédie théologique orthodoxe-russe, jugée par
M. Jugie (assomptionniste). —• Dans le numéro des « Echos
d'Orient » (juillet 1909, p. 250), il est dit que le premier directeur de
cette Revue fondée en 1900, feu A.-P. Lopoukhine, était fortement
imprégné d'idées protestantes ; mais que le directeur actuel,
professeur Gloubokovskii, paraît avoir de la sympathie pour le
catholicisme (romain). M. Jugie trouve toutefois « d'une rare insignifiance

et fourmillant d'inexactitudes » l'article sur l'Eglise catholique.

Le même critique mentionne un autre ouvrage du même
auteur, sur les questions relatives aux écoles ecclésiastiques et sur
le comité de l'instruction siégeant au Saint-Synode. M. Jugie
s'exprime ainsi :

« M. Gloubokowskii réclame la création de Facultés de théologie

dans les Universités de l'Etat... Ces Facultés ne feront pas
double emploi avec les Académies spirituelles destinées à rester les

organes officiels de la doctrine de l'Eglise orthodoxe. L'enseignement

de ces Académies a, du reste, besoin d'être réorganisé de

fond en comble. Dans la seconde partie, l'auteur critique sans
merci l'institution bureaucratique qui, depuis 1867, a eu l'influence
la plus néfaste sur les établissements ecclésiastiques. » Les griefs
de M. Gloubokowskii sont, d'après M. Jugie, si graves que nous
hésitons à les reproduire. «Puissent ces pages vigoureuses, dit
M. Jugie, ouvrir les yeux aux bureaucrates qui, sans s'en douter
peut-être, ont fait tant de mal à l'Eglise russe!» — A M. Gl. de
nous dire ce qu'il pense des communications de M. Jugie.



__ 800 —

* Encore le chaos ultramontain au sujet du dogme. — Si
le chanoine Hobhouse a vu du chaos dans l'Eglise anglicane actuelle,
que ne faut-il pas dire des contradictions qui s'étalent au grand
jour dans l'Eglise romaine? J'ai déjà maintes fois signalé l'extrême
embarras des théologiens romanistes qui, d'une part, prétendent
encore avec l'ancienne Eglise que le dogme étant divin est inaltérable

et immutable, mais qui, d'autre part, voyant les altérations
et les mutations dogmatiques de la papauté, sont obligés de donner

du dogme une nouvelle définition et disent, avec Newman,
que le dogme, pour être divin, doit être vivant, et que, pour vivre,
il doit « changer > La contradiction est flagrante.

M. Mangenot, se rangeant à ce dernier avis, a écrit dans la
«Revue du clergé français» (15 avril 1909, p. 131): «Jene réduis
pas l'objet de la révélation chrétienne au seul enseignement de
Jésus, déterminé par des procédés critiques et ramené à la seule
tradition primitive. Je le prends et je l'accepte tel qu'il est proposé
dans les écrits inspirés et tel qu'il est interprété par la tradition
vivante de l'Eglise. » Dans l'esprit de M. M., la tradition vivante
de l'Eglise n'est que la doctrine enseignée par le pape. Et comme
l'histoire des doctrines papales est non seulement remplie de
contradictions, mais encore en opposition formelle avec les enseignements

de J.-C, il en résulte que l'immutabilité du dogme n'est plus
qu'un vain mot et un leurre chez les théologiens romanistes.

Nous voilà loin de Bossuet, qui, lui, n'était certes pas
évolutionniste, mais qui maintenait encore l'idée du dépôt, c'est-à-dire
de la révélation faite une fois pour toutes, de sorte que la perpétuité

de la doctrine était à ses yeux la marque de la vérité, et la
variation la marque de l'erreur. M. Henri Brémond, qui est obligé
de reconnaître le fait, trahit l'embarras des romanistes actuels lorsqu'il

dit: «Regarder la variation non plus comme une marque
certaine de l'erreur, mais comme une preuve de vie, c'est déjà tout
Lessing, c'est tôt ou tard la ruine du protestantisme primitif. Mais
n'y eut-il personne alors à soupçonner que le principe de Bossuet,
indiscutablement vrai, peut conduire a des conséquences également
dangereuses si on le prend d'une façon trop étroite et pour ainsi
dire mécanique? Bossuet lui-même, qu'aurait-il dit de Newman r y1).
Effectivement, Bossuet n'aurait vu dans Newman qu'un destructeur
de la notion même du dogme, et ajoutons aussi un destructeur du
dogme même : car faire varier le dogme révélé, c'est évidemment
détruire la révélation du Christ. Telle est l'impasse romaniste
actuelle : on ne peut sauver le pape qu'en dénaturant le Christ.

') Annales de philosophie chrétienne, mai 1909, p. 179.



— 801 —

Pour nous, anciens-catholiques, nous répétons avec l'ancienne
Eglise qu'il n'y a pas d'autre dogme que l'enseignement même
du Christ; que cet enseignement a été confié comme un dépôt,
non au pape seul, ni à la hiérarchie seule, mais à toute l'Eglise
de tous les temps et de toutes les parties du monde; qu'il est
facile, par la méthode historique bien appliquée, de constater ce
dépôt, et de constater aussi du même coup les faux dogmes que
les théologiens y ont ajoutés ; que nous repoussons ces derniers et
n'admettons que les premiers : enfin que, si nos dogmes sont
inaltérables, notre théologie est progressive comme toute science vraie
doit l'être. Notre position est donc très claire; c'est sans doute ce
qui irrite si fort les romanistes empêtrés.

* Nouveaux aveux de M. Tixeront. — Dans le T. II de son
« Histoire des dogmes » '), M. T. a confondu, lui aussi, le dogme
avec les explications des théologiens et avec les formules auxquelles
s'est rattachée la majorité. Cette confusion l'oblige à des aveux
formidables, qui montrent que le dogme romain actuel n'est plus du
tout le dogme de l'Eglise primitive. Je reviens encore sur ce fait,
-à cause de sa gravité, et je me fais un devoir de relever les détails
suivants :

i° A propos des « grandes hérésies » condamnées par les
conciles, l'auteur dit: «Mais à travers ces tâtonnements le développement

dogmatique se poursuit, le dogme s'épure et se précise en se

formulant. Les dogmes trinitaire et christologique, le dogme de la
grâce sont presque entièrement définis et achevés, d'autres moins
importants ont été singulièrement précisés et éclaircis. » —- On le
voit, pour les théologiens romanistes d'aujourd'hui, les enseignements

du Christ ne sont qu'un point de départ, une matière à

développement ; les théologiens ont brodé sur ce canevas, et parmi ces
broderies les papes ont choisi et imposé celles de leur goût, et ce
sont ces additions et ces innovations, inconnues aux apôtres et aux
premières générations chrétiennes, que ces messieurs appellent
aujourd'hui le dogme révélé par J.-C. L'histoire proteste.

2° A propos de 1'« ignorance humaine du Christ», M. T. dit:
«Visiblement, la doctrine n'est pas faite : la distinction entre la
science infuse et la science expérimentale est inconnue, et ce serait
une erreur que de chercher dans le passé, à un stade inférieur du
développement, l'expression de la doctrine définitive de l'Eglise. »

Il y a donc, dans le dogme de l'Eglise romaine, d'abord de

l'inconnu, qui devient ensuite du divin définitif l C'est le pape qui
dispose à son gré des enseignements du Christ

') Voir la Revue de juillet, p. 595-599.

Revue intern, de Théologie. Heft 68, 19U9. °2



— 802 —

3° iV.B. Sur l'union hypostatique elle-même, donc sur le centre
du dogme de l'incarnation, « le langage des Pères du IVe siècle

manque de précision Pour caractériser l'union des deux natures,
on se sert tantôt d'expressions qui annoncent le monophysisme,
comme id'Çiç, Ovyxçacnç, àvâxoccoiç (Grégoire de Nazianze et
Grégoire de Nysse), tantôt d'expressions qui sentent le nestorianisme:
l'humanité du Christ est oir.oç, raiiç, i'rôvfxtx, GróX-rj, neqißoh) $.

Et voilà ce qu'on nous propose aujourd'hui comme le dogme même!
ou du monophysisme, ou du nestorianisme et l'on tient ces deux
systèmes pour hérétiques Etrange

4° M. T. trouve que la doctrine des Pères grecs sur le péché
originel est « moins complète et moins précise » que celle de
l'Occident; et, bien entendu, c'est celle de l'Occident qui est le dogme!

Etc., etc.
Qui trompe-t-on ici?

* Les papistes se prétendent autonomes! — Parmi les
innombrables griefs adressés aux papistes, celui auquel ils sont peut-être
le plus sensibles est leur manque d'autonomie. On leur dit : La
conscience moderne veut être libre et autonome, et la vraie foi est
celle qui vient non de l'extérieur, mais de l'intérieur. On veut
savoir à qui l'on croit et ce que l'on croit. Or, tous les jours, des

théologiens romanistes, et non des moindres, sont condamnés par
Rome, et ce qu'ils ont enseigné la veille comme l'expression de
leur science et de leur conscience, ils doivent l'abjurer le lendemain

pour obéir à Rome. C'est un fait que Rome ne tolère que
les doctrines qui cadrent avec la sienne, et que, si elle permet à

ses sujets de cultiver la science, c'est à la condition que cette
science se subordonnera à l'autorité du pape; sinon, non. D'où il
est manifeste que la liberté de la science et de la conscience,
chez les adeptes du pape infaillible et omnipotent, n'est qu'un
leurre.

L'argument est péremptoire. Aussi les papistes obstinés
s'efforcent-ils de regimber. Mais comment! Misérables sophismes, sans
cesse ressassés. D'abord, quelques injures à l'adresse de Descartes
et de Kant, les deux éducateurs de la fameuse conscience
moderne ; on sait ce que valent ces deux prétendus philosophes Puis,
le raisonnement que voici : le vrai catholique est celui qui s'est
convaincu raisonnablement et librement que le magistère de Rome
est infaillible parce que divin ; donc, lorsque ce catholique est
obligé de corriger ses opinions d'après ce que ce magistère lui
enseigne et lui impose, il le fait raisonnablement et librement. « La
direction de Rome, dit M. Thone (Cambrai), nous la faisons nôtre
spontanément et librement, parce que nous sentons bien qu'agir



— 803 —

ainsi, c'est nous conformer aux exigences de notre raison elle-même,
qui légitime à ses yeux la prérogative dont jouit cette personnalité
(celle du pape) » ').

Ce n'est pas plus difficile que cela. Tout le secret consiste à

se convaincre par sa raison et sa libre conscience que le pape est
infaillible, voilà tout : et alors il est clair que lui obéir sera un acte
de raison et de liberté Reste à savoir comment la raison, qui
réclame l'évidence, peut accepter l'infaillibilité d'un homme, être
essentiellement borné et conséquemment faillible; et ensuite, reste
à savoir comment un homme de science, qui a étudié une question

et qui l'a résolue avec évidence, peut et doit croire qu'il se

trompe, lorsque le pape, qui n'en sait pas le premier mot et qui
est manifestement incompétent et incapable dans cette matière, lui
dit que c'est lui, pape, qui a raison S'il y a des catholiques
qui puissent se croire raisonnables et autonomes en se crevant les

yeux et en admettant de telles « impossibilités », libre à eux. Leur
prétendue raison et leur prétendue liberté ne sont plus celles de
tout le monde ; du moment qu'ils appellent « raison » et « liberté »

ce que tout homme sensé appelle «déraison» et «esclavage», il serait
cruel de chercher à les désillusionner.

* Soumission de M. Turmel à l'Index. — Nos lecteurs saArent

ce que nous pensons de M. Turmel. Nous distinguons en lui sa
science théologique, son caractère et sa personne. Sa science
théologique est très grande, mais encore faut-il séparer, dans ses
publications, la partie historique et objective où il expose la question
traitée, et la partie interprétative qui la suit: dans la première, il
est très fort, presque toujours irréfutable, et il y sape de main de
maître le système papiste ; dans la seconde, il est très faible, parce
qu'il s'efforce de concilier avec le système papiste ce qu'il vient
d'établir contre lui. C'est ici qu'apparaît le caractère de l'homme :

il n'a pas le courage de son opinion. Il sait que l'absolutisme
episcopal le brisera comme un verre, lui, pauvre petit aumônier, et le
jettera sans pitié sur le pavé de la rue: il sait qu'il y sera exposé
à la faim et à la persécution, s'il est découvert. Delà ces changements

de noms : Dupin, G. Herzog, etc. Le malheureux, il n'a pas
réussi à se dissimuler complètement ; Dupin et G. Herzog pensaient
et écrivaient trop exactement comme lui-même. On l'a deviné et
démasqué. Le voilà aujourd'hui condamné par l'Index (6 juillet).
Que faire Il n'a pas hésité. Il s'est, non pas rétracté, mais soumis,
soumis jusqu'à assurer qu'il allait retirer du commerce celles de ses

publications condamnées qui ne sont pas encore épuisés 2). Espé-

1) Revue du clergé français, 15 juillet 1909, p. 207.
2) Voir le texte de sa Déclaration dans la Revue du clergé français, Ie

l9°9i P- 376.



— 804 —

rons que ce beau zèle, supérieur à celui de Fénelon, le préservera
de la persécution qu'il redoute. Mais nous l'espérons sans y croire.
Il aura beau faire. L'idole à laquelle il s'est attaqué, ne pardonne
pas. Il est à jamais suspect, même quand il se met en prostration
dans la poussière. L'idole méprise en même temps qu'elle frappe.
Aussi la personne de M. T. nous fait-elle pitié ; ceci soit dit sans
le blesser. Peut-être le savant finira-t-il par secouer en lui l'homme
tremblant, et par élever la conscience à la hauteur de l'esprit. Alors
Turmel sera sauvé. Veritas liberabit. C'est ce que nous lui
souhaitons sincèrement.

* Sophismes ultramontains éternellement ressassés. — On
lit dans la «Revue du clergé français » Ier juin 1909): « Tous ceux
qui prétendent se rattacher par quelque côté à J.-C. et qui refusent
d'admettre, théoriquement ou pratiquement, l'autorité souveraine du

pape, ne sont pas de vrais catholiques, quels que soient d'ailleurs
leur credo, leur organisation ecclésiastique et leur culte. » —
Réponse: Ces chrétiens sont de vrais catholiques, et ce sont leurs
adversaires qui ne sont pas de vrais catholiques : car le vrai
catholicisme non seulement ne dépend pas du pape, mais il exclut le

pape. Il l'exclut, parce que ni dans l'Evangile, ni dans la tradition
universelle, il n'est question du pape, tel que Rome l'entend.
Aucune des paroles du Christ à Pierre ne légitime la papauté romaine.
Les conciles œcuméniques qui ont anathematise des papes comme
hérétiques, les Pères et les Saints qui ont repoussé la doctrine et
la juridiction des évêques de Rome, sont des preuves péremp-
toires de la non-catholicité de la papauté romaine. Le fanatisme
seul peut nier une telle évidence.

On lit dans les «Annales de philosophie chrétienne» (juillet
1909, p. 447): «H faut ne pas oublier que la soumission au pape
est un moyen et non une fin ; on n'est pas catholique pour être
soumis au pape. » Ceci est très vrai, et montre que la soumission
au pape ne constitue pas le catholicisme. Cet aveu est très important.

Mais le rédacteur ajoute: «On est soumis au pape pour être
catholique. » Pur sophisme et jeu de mots, puisqu'on peut être
catholique sans être soumis au pape. Il faut même dire que, dans
certains cas, il faut répudier le pape et le papisme, si l'on veut
être fidèle au vrai catholicisme : voir les cas où des papes ont été

hérétiques, ou schismatiques, ou immoraux. Ces cas sont nombreux.

* Encore la théologie de St. Justin. — Ce martyr chrétien
mérite toute notre admiration, et il n'est pas question de l'amoindrir.

Mais on peut être un Saint et cependant se tromper sur des

points de doctrine. Philosophe platonicien, il a voulu introduire dans



— 805 -
ses croyances chrétiennes ses opinions philosophiques, et il s'est fait
ainsi une théologie particulière, qui aujourd'hui paraît erronée, mais
qui a été malheureusement acceptée dans les écoles encore très
imparfaites des premiers siècles.

A l'occasion d'une nouvelle édition du «Dialogue avec Tryphon »,

nous avons mis en relief les aveux, très fondés, du traducteur, M.
Archambault [Revue, juillet 1909, p. 583-584). Citons, dans le même

sens, les critiques de M. Jacques Zeiller, dans les « Annales de

philosophie chrétienne» (juillet, p. 414-417). L'honorable critique
fait remarquer à bon droit qu'on doit du respect aux vaillants
écrivains qui, dès les origines du christianisme, ont soutenu leurs

croyances contre les attaques des payens et des juifs ; mais toujours
est-il que c'est un devoir aujourd'hui, étant données des informations

meilleures, de répudier leurs erreurs. M. Zeiller reproche à

St. Justin philosophe « son concept philonien du Verbe, qui peut
rendre raison du subordinatianisme que l'on constate dans certains

passages du Dialogue-. « Le Verbe y apparaît incontestablement comme
subordonné au Père, sous les ordres duquel il est un Dieu en
second. Avec les meilleures intentions du monde, St. Justin a ainsi
aiguillé la réflexion théologique dans la voie fâcheuse qui devait
aboutir à l'arianisme. » Cet aveu est très grave. La conséquence
en est que, si l'on a eu raison de condamner l'arianisme, on doit
aussi condamner la fausse philosophie philonienne et justinteune de

laquelle l'arianisme est sorti.
Ce n'est pas tout. M. Zeiller dit encore: «Que ces raisonnements

(de Justin) sont parfois subtils, compliqués, sophistiques
même -> Et il cite des exemples de sa .< pauvre argumentation»,
notamment l'exégèse à la suite de laquelle il conclut que « le sang
du Christ ne viendra pas d'une race humaine». Le juif Tryphon
en paraît ébranlé ; sur quoi M. Zeiller dit : « U faut avouer qu'il
n'était pas très difficile. Ou plutôt il faut dire que les hommes de

ce temps, Justin et ses adversaires, écrivains chrétiens et écrivains
payens, avaient d'étranges habitudes d'esprit et qu'ils se complaisaient

les uns et les autres à des exercices intellectuels qui nous
déconcertent aujourd'hui. Justin en est même quelquefois bien
agaçant.» M. Zeiller cite un «navrant jeu de mots» de Justin, qui lui
rappelle «maint Homais de village», et il ajoute: «Pourrait-on
contester qu'il y ait dans presque toute la littérature chrétienne
antique trop de ces traces d'une dialectique puérile et d'une rhétorique

assez pitoyable r »

Après ces aveux stupéfiants et qui ne sont que justes, on voit
combien est fondée et nécessaire la réforme théologique entreprise
par l'ancien-catholicisme: distinction absolue du vrai dogme et de



— 806 —

la théologie erronée, rejet de celle-ci pour purifier et libérer celui-là.
Il ne s'agit pas de revenir sur des doctrines condamnées, sur
l'arianisme, sur le subordinatianisme, etc., mais de mieux poser les questions

(car elles ont été souvent très mal posées, grâce à des termes
amphibologiques) ; il s'agit d'interpréter plus exactement des textes
importants qui ont été l'objet de méprises manifestes; il s'agit de

dégager des condamnations officielles lancées contre des erreurs,
les vérités qui y paraissaient adjacentes et qui en sont très
distinctes : il s'agit de mieux distinguer et de mieux analyser les blocs

d'autrefois, que la passion scolastique et l'esprit de clocher ont
empêché de bien voir.

Cette réforme s'impose au nom de la vérité et de la vraie foi.
Que les amis encore timides de l'ancien-catholicisme se rassurent :

avec son critérium si clair et si sûr, l'ancien-catholicisme n'a rien
à redouter: il est aussi loin de Charybde que de Scylla.

* Encore le pape et la politique. — Léon XIII avait recommandé

aux catholiques de France de revendiquer leurs droits «sur
le terrain constitutionnel ». Pie N précise. Dans une lettre au
colonel Keller, il a fait dire par son secrétaire d'Etat qu'il faut «

appeler tous les gens de bien à s'unir sur le terrain catholique et
religieux conformément aux directions pontificales ». La différence
est grande. C'est l'infaillibilité politique du pape qui s'impose: et
lui seul est juge de ses directions. Il déclare que son ingérence
dans les affaires du pays lui est commandée par le devoir sacré
de sa charge: in rebus de fide et ?noribus. Et la politique ne fait-
elle pas partie des mœurs? Lorsqu'on reproche aux papistes leur
assujetissement au pape, ils répondent qu'ils obéissent aux pouvoirs
humains qui ne sont pas opposés à la loi de Dieu. Sophisme. Car
le pape déclare qu'il y a opposition à la loi de Dieu, toutes les
fois que les ordres du pape sont combattus. Les révoltes récentes
des évêques de France contre le gouvernement en sont la preuve
manifeste. C'est ainsi que, sous le couvert de la religion et sous
le prétexte des consciences à éclairer et à diriger, la hiérarchie
papiste n'est qu'un parti politique, organisé contre les lois qui lui
déplaisent et contre tout gouvernement qui le combat. Les Français

intelligents ne consentiront-ils pas enfin à le voir

* A propos de la révolte des évêques contre le gouvernement

français. — Cette révolte devrait faire réfléchir tous les
patriotes sérieux qui veulent l'ordre et la paix. Tous devraient se

pénétrer plus que jamais des vérités suivantes:
La France est ballottée entre le fanatisme des uns et l'indifférence

des autres. Dans ce milieu néfaste, elle ignore la vraie reli-



— 807 —

gion, et ne connaît guère que les superstitions et les désordres du
cléricalisme. Cet état funeste est perpétué par le clergé papiste, qui
gouverne d'abord les enfants et les femmes, et ensuite, par les mères
et les épouses, la plupart des maris, même lorsque ceux-ci se disent
athées ou indifférents. C'est ce clergé fanatisé qui est la cause de
tout le mal. Il faut le rappeler à l'ordre, le soumettre aux lois et
au droit commun, l'empêcher de nuire, soit dans les écoles, soit
dans les hôpitaux, soit au confessionnal. Il faut lui opposer un autre
clergé, élevé dans la science et la vertu, dans le patriotisme et
dans le ministère religieux tel que le Christ l'a enseigné et pratiqué.

C'est a former ce nouveau clergé que les hommes pratiques
devraient tendre, s'ils voulaient sauvegarder les intérêts religieux et
même politiques de leurs familles et de leurs pays. Tandis que les

évêques papistes élèvent leur clergé dans des séminaires fermés à

la science et à la vie de famille, les citoyens vraiment religieux
devraient favoriser les séminaires universitaires, constituer des bourses
d'études en faveur des jeunes gens qui veulent étudier la théologie
dans les Facultés universitaires, sous la direction d'évêques patriotes
et nationaux. Qu'ils se renseignent donc sur les études théologiques,
catholiques, faites par exemple à Berne et à Bonn, et qu'ils agissent
en conséquence.

* Une des dernières déclarations de M. Clemenceau comme
président du conseil des ministres. — Dans ses réponses aux
interpellations sur la politique générale, M. Clemenceau a dit: «Il
ne suffit pas des lois. Rien ne sera fait, tant qu'on n'aura pas changé
dans ce pays l'état d'esprit qu'y a introduit l'autorité catholique.»
— M. Cl. a voulu certainement parler de l'autorité catholique-
romaine. — Il a ajouté : « Il m'est arrivé, au cours de ma
carrière, d'être accusé de scepticisme. A la fin de mon âge mûr, en
prenant le pouvoir, je me suis engagé à ne prendre conseil que de
ma conscience. Je suis résolu, plus que jamais, à dire au peuple
la vérité sur lui-même, à l'aider dans ses efforts de juste réparation,
à le contenir dans ses écarts ; je lui dirai qu'il n'est de salut pour
lui dans aucun parti politique, qu'il doit se dominer lui-même pour
être digne de se gouverner. (Applaudissements sur de nombreux
bancs.) Pour cet effort, il n'est pas d'autre récompense que le
sentiment profond du devoir accompli aA'ec désintéressement, des
services rendus à la France, à la République, et par suite, à la cause
de l'humanité. Vous pouvez, messieurs, vous présenter le front
haut devant le pays, qui ne tient pas tout entier dans les réunions
de M. Jaurès. (Rires.) Ce pays ne saurait vous désavouer sans renier
le plus beau de sa glorieuse histoire. » (Applaudissements vifs et
répétés sur la plupart des bancs à gauche et au centre. — L'ora-



— 808 —

teur, en regagnant son banc, reçut les félicitations d'un grand nombre
de députés et de ses collègues.)

C'est le lendemain, je crois, que se laissant aller à une attaque
intempestive contre l'ancien ministre Delcassé, il a été mis en
minorité et qu'il a démissionné. Sa démission n'enlève rien à sa valeur.
Quelque position qu'il occupe désormais, il restera une des
personnalités politiques les plus marquantes de la France dans ces dix
dernières années. Il est un de ceux qui ont vu le plus clairement
les dangers que le cléricalisme, surtout le cléricalisme papiste, fait
courir à la France. Il serait curieux de rapprocher cette dernière déclaration

du 12 juillet 1909 des articles politiques qu'il a écrits, il y a trois
ans, avant de prendre la direction du ministère. On y verrait le
même esprit, le même coup d'œil, la même précision. Malheureusement,

pendant ces trois ans, il a manqué de l'énergie nécessaire

pour mettre ses principes à exécution. M. Briand, en faisant une
fausse Séparation de l'Eglise et de l'Etat et en assurant à l'a\rance
le triomphe du cléricalisme romain par son Article IV, a été son
mauvais génie, le génie de l'incohérence. Sans allumer la guerre
civile, il était cependant possible, et même facile, de faire respecter
les droits des associations cultuelles sérieuses, sincèrement
catholiques-libérales et patriotes. On eût eu, peu à peu, en France, une
Eglise catholique-nationale, au lieu d'une Eglise papiste fanatique
et antirépublicaine. Peut-être finira-t-on par s'en rendre compte:
car il y a encore, en France, des catholiques désireux de secouer
le joug de Rome et, en même temps, de rester sincèrement catholiques

et dévoués au gouvernement de leur pays. Peut-être M. Briand
même le comprendra-t-il. On le dit sur la voie. Il n'est que temps.
Nous le lui souhaitons pour le bien de la France.

Dans les explications qu'il a données à ses interpellateurs du
27 juillet dernier, il s'est exprimé ainsi: «Je suis épris de liberté.
J'en ai eu besoin à certains moments de ma vie, et j'aurais été
attristé qu'on me la refusât. Ce n'est pas pour la refuser aux autres.
Je trouve que, dès que la pensée d'autrui ne sort pas de la légalité,

le gouvernement doit la respecter. C'est un honneur pour la
République, après des attaques haineuses, d'avoir fait aux consciences
leur large liberté. »

C'est parler d'or. Malheureusement les faits démentent ce
langage. Le fait est que M. Briand refuse aux catholiques qui veulent
secouer le joug de Rome le droit de jouir des établissements
destinés au culte catholique. M. Briand s'obstine, lui et les juges, à

ne reconnaître que le catholicisme romain, celui qui est hostile à

la République et qui dirige des « attaques haineuses » contre le
gouvernement. Il dira peut-être que les catholiques antiromains



— 809 —

sortent de la légalité. De la légalité de l'article IV, peut-être; mais
pourquoi? Parce que M. Briand a fait cet article contre toutes les
traditions nationales de la France. C'est cet article odieux, injuste,
persécuteur, qui devrait être tenu pour illégal, puisqu'il viole les
droits de catholiques nombreux, nationaux, républicains, amis des
lois et de l'ordre. Comment peut-on se dire « épris de liberté »,
quand on ôte, de fait, à ces catholiques la liberté de célébrer leurs
offices dans les églises catholiques La République dont parle M.
Briand n'a pas à se glorifier sur ce point; car autant elle a été

large, trop large, disons même dupe, envers ses adversaires, violateurs

de la constitution de l'Eglise catholique, autant elle a été
injuste, violente envers les fidèles de l'ancien-catholicisme, fidèles à
leur religion et fidèles à leurs plus nobles traditions nationales.
Quand sortira-t-on de cette verbosité captieuse et de ces sophismes
indignes? Que l'on ne fasse pas de dogme, très bien, mais que
l'on respecte l'histoire. Et, du reste, ceux qui disent qu'ils ne
veulent pas prononcer dans un débat dogmatique, ne prononcent-
ils pas, de fait, en faveur des seuls romanistes? Cette partialité
n'est-elle pas criante?

* La décision de M. Briand relative à l'association cultuelle
de Sains-les-Fressins et Torcy (Pas-de-Calais). — On lit dans
plusieurs journaux:

« Le 5 juin dernier, le ministre de la Justice et des Cultes,
M. Briand, a déféré à l'association cultuelle de Sains-les-Fressins et
Torcy (Pas-de-Calais), qui a conservé son curé interdit par l'évêque
pour cause de schisme, les biens de la paroisse catholique. Le
décret du ministre admettait donc, contrairement à la pratique
jusqu'ici observée par le gouvernement, que les catholiques qui rompent

avec le pape ne perdent point ipso facto leurs droits sur les

biens des fabriques. A la fin de juin, un sénateur catholique,
M. Ancel, a posé à ce sujet une question au garde des sceaux.
Il lui a demandé comment il conciliait son décret avec la doctrine
qu'il avait toujours professée et aux termes de laquelle les églises
mises par la loi de 1907 à la disposition des fidèles catholiques ne
peuvent être occupées que par des fidèles reconnaissant la hiérarchie

catholique.
M. Briand a répondu que l'association incriminée par M. Ancel

avait été fondée de la façon la plus régulière, sur l'initiative d'un
curé en fonctions depuis vingt ans. Le gouvernement lui a donc
dévolu les biens contestés. Mais il n'a pas entendu par là résoudre
le différend qui pourrait intervenir entre l'ancien curé désavoué et
interdit par son évêque et le nouveau curé nommé par l'autorité
diocésaine. Ce différend est du ressort des tribunaux et aucun arrêt



— 810 —

des tribunaux n'a jusqu'ici encouragé le schisme. Les mécontents
peuvent encore saisir la justice et le Conseil d'Etat. S'ils hésitent
à le faire, c'est sans doute que l'ecclésiastique qualifié de rebelle
est appuyé par sa paroisse presque tout entière. Ce n'est, en tout
cas, pas le rôle du gouvernement d'entrer à ce sujet en conversation

avec un évêque qui, sur une suggestion venue du dehors,
s'arroge le droit de désobéir à certaines lois.

Le Temps du 28 juillet dernier a glorifié les juges qui poussent
la largeur d'esprit jusqu'à interpréter les lois de la séparation dans
le sens de l'orthodoxie romaine, c'est-à-dire, en bon français, contre
les prêtres français qui, trouvant odieux et antichrétien le joug
ultramontain que leurs pères, leurs plus illustres docteurs, n'ont
jamais voulu porter, veulent rester catholiques comme la France
d'autrefois l'était, alors qu'elle ne connaissait ni pape infaillible, ni
juridiction papale, ni congrégations romaines. Le Temps traite de
« schismatiques » ces catholiques libéraux qui préfèrent le vrai
catholicisme d'autrefois au catholicisme frelaté des jésuites et des

évêques d'aujourd'hui. Le Temps, journal plus protestant que catholique,

est-il autorisé à distribuer des brevets d'orthodoxie ou de

schisme aux catholiques, uniquement parce qu'ils lui plaisent ou
lui déplaisent? Comment ose-t-il prétendre que le prêtre antiromain
ou gallican revendique les édifices cultuels « uniquement pour le

plaisir d'ennuyer l'autre, le vrai » Ceci est simplement inique : car
la conscience antiromaine est une conscience; le Temps, quoique
journal officieux, devrait le savoir et ne pas l'oublier. Il devrait
savoir que la Rome actuelle, loin de représenter l'orthodoxie catholique,

ne représente que le schisme: car il est notoire que c'est
Rome nui s'est séparée de l'ancienne doctrine et de l'ancienne
constitution ecclésiastique: c'est Rome qui a innové et faussé ; c'est
Rome qui a diviisé l'Eglise et les Eglises. 'Ces faits sont de Y abc.
A qui le Temps peut-il espérer en faire accroire, en disant que le

prêtre ultramontain est le seul vrai, et que le prêtre catholique
resté fidèle à sa vieille foi, à ses traditions nationales et à son pays,
est faux Je le repète, c'est indigne.

* Le calvinisme français jugé par M. John Viénot. — Dans
la « Revue chrétienne » dont il est le distingué directeur, M. J. V.
a ainsi décrit la situation religieuse des Eglises protestantes de

France (juillet 1909, p. 591): «M. Paul Stapfer dresse l'image
d'un nouveau christianisme répondant aux besoins de notre temps
et qu'il ne craint pas de caractériser par un mot fort mal vu par
ceux qui ont encore peur des mots, celui de libéral... Il sait comme
nous tous que ce mot fait peur « à certains protestants délivrés de

l'orthodoxie, qui retiennent passionnément des lambeaux de l'étroite



— 811 —

tunique qu'ils ont arrachée». Il ajoute: «Le mot libéral fait peur,
sans doute parce qu'on lui prête par abus un sens de négation, de
révolte, d'incroyance radicale, qui peut effrayer à bon droit, mais
-qui n'est pas la définition propre du terme, bien que nous soyons
forcés d'avouer loyalement que les enfants terribles du parti donnent
trop lieu à la méprise. « Libéral », en langage religieux, signifie
non point l'incrédule qui ne relève que de sa raison, mais le chrétien

que la religion libre de l'esprit a émancipé et affranchi du culte
superstitieux de la lettre. »

Et, dans ce sens, « il est rigoureusement vrai de dire à l'honneur

du protestantisme français, qu'aujourd'hui tous les protestants
qui pensent sont libéraux. Aucune démonstration n'est plus facile à

laire que celle de l'inexistence, non pas certes d'un parti orthodoxe,
mais d'une doctrine orthodoxe. Le mot « orthodoxe » est vide de
tout sens dans le protestantisme. Il en aurait un, s'il y avait encore
des croyants à l'inspiration plénière de la Bible ; mais le « théo-
pneuste » unique, découvert je ne sais dans quelle ville reculée
d'Allemagne par un professeur de la Faculté de théologie de Paris,
est un reste phénoménal d'un autre âge, ce n'est pas un esprit qui
pense et qui compte. Les personnes qui se disent orthodoxes ne
le sont pas, puisque toutes font maintenant des réserves dans leur
soumission à l'Ecriture et des distinctions dans sa divine autorité.
Ne nous lassons pas de le redire: il n'y a pas de différence réelle
•entre les orthodoxes et les libéraux; il n'y a qu'une différence du
moins au plus, une simple inégalité d'allure, plus lente chez les
uns et plus rapide chez les autres, dans la même marche en avant
vers le même terme certain. Voilà pourquoi « c'est bête » — pour
parler une seconde fois comme Ste-Beuve — d'avoir, après la
Séparation des Eglises et de l'Etat, créé, au lieu de l'union ecclésiastique

et religieuse entre les protestants de France, une séparation
intérieure, qui est factice, injuste, antifraternelle, antichrétienne,
contraire à toute bonne politique et aussi nuisible à la prospérité
du protestantisme français que funeste au bien de la religion même.
Les orthodoxes sectaires qui ont commis cette faute ont beaucoup
d'ignorances graves : mais ce qu'ils ignorent le plus lamentablement,
c'est l'histoire du mouvement des idées et celle de l'éducation de
leur propre intelligence. » — Ainsi parle M. Viénot.

* A propos du Jubilé de Calvin à Genève (juillet 1909). —
Il y a de l'étonnant et même du piquant dans l'ardeur des Genevois

à célébrer la mémoire de Calvin. M. le doyen E. Montet a
écrit dans la «Revue chrétienne» (juillet 1909, p. 559): « De tous
les pays qui furent transformés par la Réforme de Calvin, Genève
est certainement aujourd'hui la contrée du globe la moins calviniste.



— 812 —

L'autorité de Calvin, son rigorisme moral, son dogmatisme intolérant,

ce qui, en un mot, caractérisait le plus évidemment sa réforme
religieuse, tout cela n'est plus qu'à l'état de souvenir et de souvenir

lointain dans la vieille cité huguenote, devenue maintenant une
ville cosmopolite... Si de l'Etat nous passons à l'Eglise, que
dirons-nous? Calvin aurait de la peine à reconnaître la société
religieuse étroite et fermée, qu'il avait fondée.. Les dogmes dont il
avait établi le règne absolu, la discipline morale qu'il avait instituée,

et surtout l'esprit d'intolérance qui était partout répandu dans

sa réforme, tout cela a disparu. Il serait impossible, je crois, de trouver
à Genève, aujourd'hui, un seul représentant authentique du calvinisme
absolu, le calvinisme de Calvin ou celui de ses disciples immédiats,
Th. de Bèze et les autres. »

Oh sans aucun doute quelque chose du caractère calviniste
est resté, surtout dans les vieilles familles genevoises, dans la
Faculté de théologie, dans le collège et l'Université de Genève. Mais
du calvinisme même, comme système théologique et politico-ecclésiastique,

tout a disparu. Et c'est dans ces conditions qu'a été célébré
le jubilé de 1909. Quelle étrange psychologie On est fier et même
reconnaissant des bienfaits reçus, mais en même temps on répudie
l'esprit de ce passé, et on en écarte, avec zèle et avec joie, les

restes les plus importants : est-il encore besoin d'être calviniste pour
aimer la science et développer l'enseignement? Donc hommage à
Calvin, ou plutôt à la Réformation et à ses résultats académiques
et sociaux, mais que la terre soit légère à la théologie calviniste
Et cependant redisons hautement que tout n'était pas erroné dans
la théologie calviniste, et qu'elle n'était pas la plus mauvaise des

théologies du XVIe siècle.

* Un discours de M. Frank Thomas. — Dans les réunions
protestantes de Livron, M. le pasteur Frank Thomas, membre de

l'Eglise protestante de Genève, a ainsi exposé son opinion à ses

coreligionnaires de France. Ce discours mérite d'être lu :

« J'éprouve une vive émotion à parler ici, dans ces réunions
où l'on veut bien me recevoir comme un ami, moi qui suis étranger.

Je tiens à dire aux Français qu'en Suisse on suit avec une
sympathie toute particulière ce qui se fait chez eux. Je me sens

spécialement attiré par ces réunions où l'on ne voit pas de partis,
où tous sont les soldats d'un même chef.

Mon embarras de me rattacher à l'une des trois fractions du
protestantisme français serait grand. En effet, je me sens attiré vers
les hommes du «Centre», étant chrétien social comme eux; je me
sens attiré par leur profession de foi de Jarnac, qui me parait
admirable. Je me sens de la « Droite » aussi au point de vue de la



— 813 —

doctrine, car les vérités essentielles de l'Evangile sont la vérité. Et
par ma méthode je me sens, faut-il le dire? certaines affinités avec
la «Gauche». La méthode d'autorité est bien finie. Nous sommes
maintenant en plein dans celle de l'expérience religieuse que les
frères « Libéraux » nous ont aidés à mieux comprendre.

Maintenant, il faut constater, si douloureux que ce soit, l'existence

de ces trois tronçons du protestantisme français, sans oublier
pourtant le mot de Malan: «fusion, confusion; union, communion».
Que Dieu les rapproche entre hommes de bonne volonté et de
capacités différentes créés pour se servir réciproquement et non pour
se méfier les uns des autres, se tirer dessus en ennemis.

Vous tâchez d'attirer les catholiques à vous, mais vraiment
est-ce bien commode pour eux de venir A quel tronçon
s'adresseront-ils Dans les conditions présentes, ce n'est pas possible.
Cela ne se réalisera que dans la mesure où nous nous rapprocherons
les uns des autres entre protestants, sans faire de compromis de
conscience et vous commencez sur le terrain pratique où il est
plus facile d'avoir une foi commune que sur le terrain de la pensée.
En Suisse, nous apprécions, nous aimons vos efforts, et peut-être
arrivera-t-on dans nos pays à une forme de christianisme qui ne
sera ni le protestantisme ni le catholicisme. Du reste, le mot de
protestantisme est un mot négatif que je n'aime pas.

C'est à Jésus-Christ que nous voulons amener les âmes, c'est
autour de sa personne humaine et divine que nous arriverons à

nous rapprocher en mettant «le Royaume de Dieu » au-dessus des

Eglises. Le Royaume de Dieu est la synthèse de toutes les Eglises.
Je ne sais si je me trompe, mais j'ai l'impression que c'est

cette double notion de la personne de Jésus-Christ et du Royaume
de Dieu qui servira de ralliement à tous les croyants sincères de
l'avenir.

La première phase du protestantisme, nécessaire, a été la
phase individualiste; Dieu a besoin de caractères, d'individualités
fortes; maintenant nous sommes à la phase solidariste ou fraternelle,
après la prise de possession de nos individualités, car, selon le
mot de Vinet, chacun doit se posséder soi-même pour être en
mesure de se donner.

Un dernier mot qui sera une allusion à la Suisse. Vous savez
tous si les Suisses sont unis et patriotes ; une des raisons pour cela
est que, depuis des siècles, ils ont réalisé la pensée qu'ils croient
être l'idéal : l'union dans la diversité. Les vingt-deux cantons sont
tous des personnalités collectives très distinctes, mais pourtant
étroitement unies en vue de la patrie commune, formant bien un
seul cœur et une seule âme. Vos Eglises réaliseront-elles aussi la



— 814 —

devise: «Un pour tous, tous pour un?» Ce que l'on veut, encore
une fois, ce n'est pas l'uniformité, mais aller vers l'union par la
diversité.

Puissent les réunions de Livron nous aider à réaliser l'union
dans la diversité autour de notre Chef commun, sous l'influence
de son Esprit et en vue de l'établissement sur la terre du règne
Dieu. »

* Nécrologie. — Le Père Tyrrell. Dans cette li\'raison même
(p. 754—764), M. l'évêque Herzog a exprimé les sentiments des

anciens-catholiques sur cet homme eminent. Qu'il nous soit permis
d'ajouter les détails suivants:

Rome, on peut le dire, joue de bonheur jusque dans ses
déconfitures. On peut lui appliquer le proverbe: heureux au jeu,
malheureux en ménage. Ses ennemis intérieurs disparaissent en effet

coup sur coup : après les Kraus et les Schell, voici Tyrrell. On
sait quelle a été sa vie. Après avoir constaté les défectuosités de
l'Eglise anglicane, il l'a quittée pour entrer dans l'Eglise romaine.
Ici, il eut le même malheur. Toutefois, il ne voulut pas sortir des

rangs; mais, en y restant, il proclama les graves erreurs qu'il y
voyait. Sa sympathie était, finalement, par l'ancien-catholicisme;
il l'a déclaré dans des lettres privées, et les doctrines qu'il a émises
dans sa réfutation du cardinal Mercier, sont les doctrines anciennes-
catholiques. On comprend dès lors notre affliction sur le bord de
cette tombe. Mais que la volonté de Dieu soit faite

Les hommes qui ont connu sa science et sa conscience, savent
qu'au fond, étiquette ecclésiastique à part, il était ancien-catholique.
Cela nous suffit. A ce point de vue, nous nous empressons de
reproduire les deux lettres suivantes, publiées dans le « Guardian »

du 28 juillet dernier:
"Storrington, Sussex, November 28, 1907.

"My dear Sir—I am too much in sympathy with the Old
Catholics not to have well considered the possibility of closer and
external communion with them. But I cannot help thinking I shall
be serving them and Catholicism in general more effectively, even
if more remotely and indirectly, by working for a deeper and
more historical interpretation of Catholicism in the Roman
Communion. It seems to me that the root of present evils lies deeper
and further back than even the Old Catholics seem to realise, and
that we must go back to very early times to find the point of
deviation which has logically led to the latest extravagances of
Vaticanism. I am not sure that I should be able to combat these

very successfully on the Old Catholic basis : nor that Old Catholics
would be at all more willing than Rome to face the facts that



— 815 —

have to be faced if there is to be a tenable restatement of the
Catholic position—such as put forward, say, in the 'Programma
dei Modernisti', the Italian reply to the recent Encyclical. On that
programme I believe not only Old Catholics but large sections of
the Protestant Communions might yet be united with a reformed
and chastened Rome. Not that I am so sanguine as to fancy that
Rome will ever reform from within ; but that pressure from Avithout
must soon sweep away the present curialism, and give the new
interpretation a chance of asserting itself and building on the ruins
of the Vatican.

"For my OAvn soul's sake I would fain have access to the
Sacraments, but I trust God will support me in the difficult path
that He seems to point out to me.—Yours truly, G. Tyrrell."

The second letter was much more recent. It was written to
one whose position was such that he was a natural channel of
communication between the Church of England and the Old
Catholics. It was not intended for publication, but its unstudied and
outspoken language reveals his standpoint on the subject in so

interesting a way that there seems to be now no sufficient reason
to refrain from publishing the greater part of it:—

"Feb. 17, 1909.
"Dear Mr—I should rather like tho relieve my mind to a

representative person like yourself. I have, as you know, watched
the movement out of the corner of my eye with great interest.
I had perhaps more distant visions than those immediately
engaged—the vision of a sort of bridge or Jacob's Ladder between
the extremes of Romanism and Rationalism facilitating some eventual
measure of unification. The more immediate gains I looked for
were a strengthening of the Old Catholics in their stand for a

non-Papal Catholicism ; their invigoration by intercourse with a
Church alive to modern ideas and aspirations and problems in a

way which they are not; and then I wanted to see the Church
of England in living communion with Continental Catholicism ; to
erect a lightning-conductor against the Spencer-Jones Ultramontanes ;

to rob them and their Roman abettors of some of their favourite
traps for the ignorant; to strengthen the Catholic principles of
Anglicanism which must not be lost sight of or overlooked in the
coming work of reconstruction and reinterpretation. I should be

sorry to see the Church of England simply Old Catholic, or the
Old Catholic Church simply Anglican. I think each has much to
gain from a fusion. This entente would have facilitated another
with the Orthodox and have helped to form a strong representation
of non-Papal Catholicism. That would have been a great step



— 816 —

towards a united Christianity. The entente between Protestant and
Catholic belongs to a remote future. We must begin by the union
of neighbours and similars

"The law of territorial jurisdiction was made for a united
Christendom. For a divided Christendom it is an absurdity.
When principles issue in Midsummer madness it is time to criticise

and revise them. Are Anglicans in France to set aside the
Divine precept of Communion in deference to an absolute
ecclesiastical law? Could it ever have been the intention of the law-giver
to interfere with a higher law? The only hope of reunion is a firm
disregard of that which is merely positive and disciplinary when
it interferes with what is Divine and fundamental—a determination
to distinguish gnats from camels. What authority has an œcumenical
law beyond that of registering the universal practice or convention
And when that universality is broken up and is no longer one
government recognised by all, cannot each government make its
own convention The mere fact that Roman arrogance refuses to
recognise you or the Greeks or the Old Catholics as part of the
cecumenicity proves that the cecumenicity to which you appeal
is not a government recognised by all Christendom. It is a government

in retrospect, in prospect ; but it does not exist. The Greeks
do not respect the territories of the Romans, nor conversely. It
is mere fetishworship to let such legality stand in the way of the

very possibility of œcumenical law .—Ever yours faithfully,
G. Tyrrell."

AVIS.
A nos lecteurs et à nos amis. — En somme, l'année 1909 a été une année

heureuse pour notre Eglise: nos congrès ont produit les résultats visés, le rapprochement

des esprits et l'union des cœurs; de nouvelles églises ont été inaugurées; les

groupes disséminés sont plus unis; nos associations de jeunes gens sont plus actives

que jamais. Cet heureux état de choses doit nous encourager. Donc ayons un
surcroît de zèle et de dévouement pour nos œuvres, pour nos offices, pour nos
conférences, pour notre propagande, pour notre Presse, donc aussi pour notre Revue
internationale de Théologie, l'organe scientifique de notre Réforme théologique et

ecclésiastique. Témoignons-lui notre intérêt et donnons de l'efficacité à ses travaux par
des abonnements nouveaux. Que les plus fortunés prennent des abonnements pour
es paroisses peu fortimées, et que la lumière soit partout répandue. Omnia
omnibus.

LA DIRECTION.

Le Directeur-Gérant : Prof. Dr E. Michaud.

Berne. — Imprimerie Stämpfli & Cie.


	Chronique

