Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)
Heft: 68
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 796 —

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* A lire:
Dans le TII¢ fascicule des Analecta Bollandiana, T. 28, 1909,
entre autres articles intéressants:

— larticle du P. Delehaye sur le Hzeronymus de Griitzmacher,
III. B., Berlin, Trowitzsch. Ce troisieme volume, qui embrasse la
derniére période de la vie de St Jérome (400-420), complete cette
ceuvre méritoire: connaissance approfondie du sujet, qualités de
style, histoire de la querelle origéniste, dispute avec St. Augustin,
polémique contre Vigilance et contre les Pélagiens, etc. «On ne
cesse de s’intéresser a cette extraordinaire activité, prodiguée géné-
ralement & de bonnes causes, alors méme qu’on n’éprouverait pas
pour le caractere de 'homme toute la sympathie que l'on vou-
drait vouer a un saint. »

— larticle du P. Paul Peeters sur le volume de Ter-Mekerttschian
et de Ter-Minassiantz, intitulé: 7Zmotkeis Aclurus’ des Patriarclienvon
Alexandrien Widerlegung der auf der Synode zu Chalcedon festgesetsten
Lerre. Sur la littérature monophysite, le savant critique remarque:
« Pour écrire I'histoire de la période antérieure a I'Hénotique, on ne
possédait jusqu’'a ces derniers temps que des renseignements €pars
dans les ouvrages des historiens et des controversistes de l'age
suivant: renseignements zucomplets ¢t d’aillenrs sujets a caution;
car leurs auteurs, séparés des origines de la querelle par plus d'un
demi-siecle de polémiques et d’agitations passionnées, ont frop sou-
vent prété a leurs devanciers des idées et des points de vue qui,
en fait, n'ont été zZmaginés que beaucoup plus tard, pour les be-
soins de la caunse et d'apres les conditions changeantes de la dis-
cusszon. » — T'rés vrai.

— Vlarticle du méme critique sur <les moines et I’Eglise en
Palestine au V¢ siecle, du P. R. Génier. Ce volume importe pour
I'histoire du concile d’Ephése. L’auteur admire beaucoup St. Eu-



— 797 —

thyme le Grand (377-473); il pense que ¢ les terribles ascetes pales-
tiniens jouérent dans le schisme monophysite, comme plus tard
dans l'origénisme, un rdle déplorable ». Ces moines se sont jetés
dans I'hérésie avec un fanatisme passionné. Juvénal de Jérusalem
est traité fort sévérement; sa conduite au concile de Jérusalem
«ne fut certainement pas d’un héros. Il n'est pas défendu de pen-
ser que I'Eglise grecque, en le laissant inscrire, dans ses fastes au

2 juillet, a poussé l'indulgence un peu loin». — A wméditer.
* Aus der Schweiz (Bund, 14. Juli): — Christkatholische
Nationalsynode (Trimbach bei Olten): — Die diesjahrige Synode

hatte insofern etwas besonders Charakteristisches, als sie der treuen,
bewahrten Gemeinde Trimbach zu ihrem neuen und lieblichen
Kirchenbau die verdiente Sympathie bekunden wollte. Die Ein-
weihung dieser Kirche fand am Sonntag durch Herrn Bischof
Dr. Herzog statt unter iiberaus zahlreicher Beteiligung der Gemeinde
und des benachbarten Olten. Das Kirchlein ist ein schones Denkmal
des Opfersinnes sowohl der Gemeinde Trimbach selbst, wie auch
"der christkatholischen Gemeinde {iiberhaupt; es ist aber auch ein
Zeugnis fiir die Tichtigkeit seiner Erbauer, der Herren Architekten
von Arx und Real in Olten.

Die Synodalen kamen am Sonntagabend zahlreich im Hotel
Lowen in Olten zusammen. Der Prasident der Synode, Herr Dr.
med. Christen, Olten, begriisste die Delegierten, insbesondere auch
die drei Vertreter der jiingsten Gemeinde Autavaux-FForel. Die
Vertreter einzelner Gemeinden berichteten {iber die Verhiltnisse der
Gemeinden. Namentlich sprach sich auch der Pfarrer Fatome von
Autavaux-Forel iiber die dortigen Verhiltnisse aus, die der Treue
der dortigen Gemeinde ein gutes Zeugnis ausstellen. Als Prasident
des Synodalrates an Stelle des verstorbenen Herrn Dr. Kappeli
(Aarau) wurde vorgeschlagen Herr Dr. Christen, Olten.

Die Synode am Montag wurde erdffnet mit einem feierlichen
Gottesdienste in der neuen Kirche zu Trimbach. Herr Bischof
Herzog sprach in geistvoller Weise iiber die Aufgabe der christ-
katholischen Kirche, die darin besteht, fur den < Heimatschutz» auf
dem Gebiete des kirchlichen Lebens titig zu sein. Darin liegt ihre
Berechtigung fiir die Gegenwart und Zukunft. Der Sinn fiir freies
und frommes Christentum auf nationaler und katholischer Basis hat
zur Grindung der christkatholischen Kirche gefiihrt.

Im Anschlusse an den Gottesdienst wurde die Synode eroffnet
mit einem feurigen Worte des Prasidenten Dr. Christen. Herr Vize-
prasident Pfr. Burkart (Rheinfelden) brachte einige Erlduterung und
Erganzungen zum Jahresbericht iiber die Tatigkeit des Synodal-



e TO8 e

rates pro 19o8. Der Bericht wird von der Synode einstimmig
genehmigt.

Es erfolgt nun der Bericht des Herrn Bischof iiber das kirch-
liche Leben. Er beleuchtete darin die Verhdltnisse in Genf. Die
dortigen Gemeinden werden die Krisis iiberstehen und durch diese
Priifung nur gekraftigt werden. Trotz der Oligarchie-Wirtschaft und
der Zwangsmittel, welche von den Behdrden des Kantons Freiburg
angewendet werden, um das kleine Fahnlein der Aufrechten in
Autavaux-Forel zu vernichten, ist Hoffnung vorhanden, dass diese
Qase in der Wiiste uns erhalten bleibe. Die Titigkeit der Vereine
im Dienste der Kirche ist eine grosse und namentlich ist auch
die lebhafte Wirksamkeit der Geistlichen in der Diaspora hervorzu-
heben. Der Verein junger Christkatholiken zdhlt 1312 Mitglieder;
das letzte Fest dieses Vereins in Ziirich hat sehr Erfreuliches
gezeigt. Die Frauenvereine haben ebenfalls eine emsige Tatigkeit
entfaltet. Sie zihlen iiber 22350 Mitglieder. Die Gemeinden haben
iiber Fr. 435,000 fiir Kultzwecke aufgebracht, eine Summe, die der
kleinen Kirche zur Ehre gereichen muss. Der Bericht, der mit
Applaus aufgenommen wird, atmet Hoffnung und Zuversicht. Herr
Bischof Herzog tritt bald das 70. Lebensjahr an. Der jugendfrische
Zug seiner Berichterstattung ldsst uns hoffen, dass unser verehrtes
Oberhaupt seiner Kirche noch lange erhalten bleibe.

# Atteintes a la liberté religieuse en Suisse. — Dans notre
derniére livraison (juillet, p. 615), nous avons signalé les étranges
procédés du clergé catholique-romain contre le curé ancien-catho-
lique d’Autavaux-Forel, dans le canton de Fribourg. Depuis lors,
de nouveaux faits de criante intolérance ont été signalés dans toute
la presse, sauf dans la presse ultramontaine. Je n’ai pas a les relater
ici: nos lecteurs pourront se renseigner avec détails dans le Aat/ko-
ltk de Berne. Qu’il suffise de mentionner 'opinion de la Semaine
religzeuse de Genéve, journal protestant qui n'a jamais accordé de
faveur a l’ancien-catholicisme. C’est donc par simple esprit de jus-
tice qu’il s'exprime ainsi (10 juillet 190g): «...Faits d’intolérance
qui paraissent incompréhensibles en Suisse... Tracasseries qui de-
géneérent en une véritable persécution... Il nous semble que ces
faits sont de nature a provoquer une sérzeuse intervention de Vau-
torité fédérale, pour la protection de la liberté religieuse. »

Cette persécution est d’autant plus injuste de la part des ultra-
montains que les anciens-catholiques en Suisse, tout en réfutant les
erreurs et les injustes procédés de Rome, n'ont jamais attaqué les
personnes de leurs adversaires; loin de la, ils ont toujours poussé
la condescendance jusqu’a leur offrir la co-jouissance des églises,
dans les paroisses ou ils sont en majorité.



— 799 —

A la date du 22 juillet dernier, le curé ancien-catholique étant
toujours pourchassé par ses adversaires ultramontains, un comité
s’est formé en vue de lui batir un modeste presbytere, ainsi qu’une
non moins modeste chapelle. Les paroissiens d’Autavaux-Forel se
sont inscrits pour la somme de 500 francs. On peut les imiter.

L.e Bund, a lui seul, a regu des cotisations s’élevant a
1607 fr. 80 cts. En les envoyant, le 25 aolt, au président de la
paroisse d’Autavaux-Forel, il a publié la note suivante: Die Samm-
lung zielte in keiner Weise auf irgend eine religiése Propaganda
ab; sie wollte einzig einer kleinen Minderheit hilfreich beistehen
gegen die Verfolgungen konfessioneller Unduldsamkeit und ist iiber-
all im Publikum auch so aufgefasst worden, wie schon die Beitriage
beweisen, die aus allen konfessionellen Lagern und aus allen Be-
volkerungsschichten kamen. Es ist eine trostliche Erscheinung, dass
man sich auch heute noch so werktatic der idealen Giiter und
Grundsdtze annimmt und darum haben sich alle Spender ein be-
sonderes Verdienst erworben.

#* L’Encyclopédie théologique orthodoxe-russe, jugée par
M. Jugie (assomptionniste). — Dans le numéro des «Echos d’O-
rient » (juillet 1909, p. 2350), il est dit que le premier directeur de
cette Revue fondée en 1900, feu A.-P. Lopoukhine, était fortement
imprégné d’idées protestantes; mais que le directeur actuel, pro-
fesseur Gloubokovskii, parait avoir de la sympathie pour le catho-
licisme (romain). M. Jugie trouve toutefois ¢ d’une rare insigni-
fiance et fourmillant d’inexactitudes » l'article sur I'’Eglise catho-
lique. Le méme critique mentionne un autre ouvrage du méme
auteur, sur les questions relatives aux €coles ecclésiastiques et sur
le comité de l'instruction siégeant au Saint-Synode. M. Jugie s’ex-
prime ainsi:

« M. Gloubokowskii réclame la création de Facultés de théo-
logie dans les Universités de I'Etat... Ces Facultés ne feront pas
double emploi avec les Académies spirituelles destinées a rester les
organes officiels de la doctrine de I’Eglise orthodoxe. L’enseigne-
ment de ces Académies a, du reste, besoin d’étre réorganisé e
Jond en comble ... Dans la seconde partie, l'auteur critique sans
merci linstitution bureaucratique qui, depuis 1867, a eu I'influence
la plus néfaste sur les établissements ecclésiastiques.» Les griefs
de M. Gloubokowskii sont, d'aprés M. Jugie, si graves que nous
hésitons & les reproduire. «Puissent ces pages vigoureuses, dit
M. Jugie, ouvrir les yeux aux bureaucrates qui, sans s’en douter
peut-étre, ont fait tant de mal a I'Eglise russe!» — A M. Gl de
nous dire ce qu'il pense des communications de M. Jugie.



— 800 —

* Encore le chaos ultramontain au sujet du dogme., — Si
le chanoine Hobhouse a vu du chaos dans I’Eglise anglicane actuelle,
que ne faut-il pas dire des contradictions qui s’étalent au grand
jour dans I’Eglise romaine! J’ai déja maintes fois signalé 'extréme
embarras des théologiens romanistes qui, d’une part, prétendent
encore avec l'ancienne Eglise que le dogme étant divin est inalté-
rable et immutable, mais qui, d’autre part, voyant les altérations
et les mutations dogmatiques de la papauté, sont obligés de don-
ner du dogme une nouvelle définition et disent, avec Newman,
que le dogme, pour étre divin, doit etre vivant, et que, pour vivre,
il doit « changer»! La contradiction est flagrante.

M. Mangenot, se rangeant a ce dernier avis, a écrit dans la
« Revue du clergé francais» (15 avril 1909, p. 131): « Je ne réduis
pas l'objet de la révélation chrétienne au seul enseignement de
Jésus, déterminé par des procédés critiques et ramené a la seule
tradition primitive. Je le prends et je l'accepte tel qu’il est proposé
dans les €crits inspirés et fe/ qu'il est intevprété par la tradition
vivante de I'Eglise.» Dans lesprit de M. M., la tradition vivante
de I'Eglise n’est que la doctrine enseignée par le pape. Et comme
I'histoire des doctrines papales est non seulement remplie de con-
tradictions, mais encore en opposition formelle avec les enseigne-
ments de ].-C., il en résulte que I'immutabilité du dogme n’est plus
qu'un vain mot et un leurre chez les théologiens romanistes.

Nous voila loin de Bossuet, qui, lui, n’était certes pas évolu-
tionniste, mais qui maintenait encore l'idée du dépot, c’est-a-dire
de la révélation faite une fois pour toutes, de sorte que la perpé-
tuité de la doctrine était a ses yeux la marque de la vérité, et la
variation la marque de lerreur. M. Henrl Brémond, qui est obligé
de reconnaitre le fait, trahit I’embarras des romanistes actuels lors-
qu'il dit: «Regarder la varzafzon non plus comme une marque
certaine de lerreur, mais comme wune preuve de vie, c’est déja tout
Lessing, c’est tot ou tard la ruine du protestantisme primitif. Mais
n'y eut-il personne alors a soupgonner que le principe de Bossuet,
indiscutablement vraz, peut conduive a des conséquences également
dangerenses si on le prend d’une facon trop étroite et pour ainsi
dire mécanique ! Bossuet lui-méme, gu’aurait-il dit de Newman:»1).
Effectivement, Bossuet n'aurait vu dans Newman qu’un destructeur
de la notion méme du dogme, et ajoutons aussi un destructeur du
dogme méme: car faire varier le dogme révélé, c’est évidemment
détruire la révélation du Christ. Telle est l'impasse romaniste
actuelle : on ne peut sauver le pape qu'en dénaturant le Christ,

VY Annales de philosophie chrétienne, mai 19og, p. 179.



— 801 —

Pour nous, anciens-catholiques, nous répétons avec l'ancienne
Eglise qu'il n’y a pas d’autre dogme que !'enseignement méme
du Christ; que cet enseignement a été confié comme un dépét,
non au pape seul, ni a la hiérarchie seule, mais a toute I'Eglise
de tous les temps et de toutes les parties du monde; qu’il est
facile, par la méthode historique bien appliquée, de constater ce
dépdt, et de constater aussi du méme coup les faux dogmes que
les théologiens y ont ajoutés; que nous repoussons ces derniers et
n’admettons que les premiers; enfin que, si nos dogmes sont inalté-
rables, notre zkéologie est progressive comme toute science vraie
doit I'étre. Notre position est donc trés claire; c’est sans doute ce
qui irrite si fort les romanistes empétrés.

* Nouveaux aveux de M. Tixeront. — Dans le T.II de son
« Histoire des dogmes»?!), M. T. a confondu, lui aussi, le dogme
avec les explications des théologiens et avec les formules auxquelles
s'est rattachée la majorité. Cette confusion I'oblige a des aveux for-
midables, qui montrent que le dogme romain actuel n’est plus du
tout le dogme de I’Eglise primitive. Je reviens encore sur ce fait,
a cause de sa gravité, et je me fais un devoir de relever les détails
suivants

1° A propos des «grandes hérésies » condamnées par les con-
ciles, 'auteur dit: « Mais a travers ces latonnements le développe-
ment dogmatique se poursuit, le dogwme s'épure et se précise en se
Sormulant. Les dogmes trinitaire et christologique, le dogme de la
grace sont presque entierement définis et achevés, d’autres moins
importants ont été szmguliérement précisés et éclaircis.» — On le
voit, pour les théologiens romanistes d’aujourd’hui, les enseigne-
ments du Christ ne sont qu'un point de départ, une matiere a déve-
loppement; les théologiens ont brodé sur ce canevas, et parmi ces
broderies les papes ont choisi et imposé celles de leur gott, et ce
sont ces additions et ces innovations, inconnues aux apoOtres et aux
premieres générations chrétiennes, que ces messieurs appellent au-
jourd’hui le dogme révélé par J.-C.! L’histoire proteste.

2° A propos de l'cignorance humaine du Christ», M. T. dit:
« Visiblement, /lz doctrine n'est pas faite: la distinction entre la
science infuse et la science expérimentale est ¢nzconnue, et ce serait
une erreur que de chercher dans le passé, a un stade inférieur du
développement, 'expression de la doctrine &éfinztive de I'Eglise. »
Il v a donc, dans le dogme de 'Eglise romaine, d'abord de l'in-
connu, qui devient ensuite du divin &éfinztzf! C'est le pape qui dis-
pose a son gré des enseignements du Christ!

1) Voir la Revue de juillet, p. 595-599.

Revue intern. de Théologie. Heft 68, 1909. 52



— 802 —

30 N.B. Sur Vunion hypostatique elle-méme, donc sur le centre
du dogme de lincarnation, «le langage des Peres du IV® siecle
manque de précision . .. Pour caractériser 'union des deux natures,
on se sert tantot d’expressions qui annoncent le wmonophysisme,
comme wiis, 0lyxpaots, wvaxpaaic (Grégoire de Nazianze et Gré-
goire de Nysse), tantét d’expressions qui sentent le nestorianisme:
I'humanité du Christ est oilxoc, vaoc, #dvue, orély, mepifoly s,
Et voila ce qu'on nous propose aujourd’hui comme le dogme méme!
ou du monophysisme, ou du nestorianisme! et 'on tient ces deux
systemes pour hérétiques! Etrange!

4° M. T. trouve que la doctrine des Peres grecs sur le péché
originel est « moins compléte et moins précise » que celle de I'Oc-
cident; et, bien entendu, c’est celle de I'Occident qui est le dogme!

Etc., etc.

Qui trompe-t-on icir?

* Les papistes se prétendent autonomes! — Parmi les innom-
brables griefs adressés aux papistes, celui auquel ils sont peut-étre
le plus sensibles est leur manque d’autonomie. On leur dit: La
conscience moderne veut é€tre libre et autonome, et la vraie foi est
celle qui vient non de l'extérieur, mais de lintérieur. On veut sa-
voir a qui on croit et ce que lon croit. Or, tous les jours, des
théologiens romanistes, et non des moindres, sont condamnés par
Rome, et ce qu'ils ont enseigné la veille comme l'expression de
leur science et de leur conscience, ils doivent l'abjurer le lende-
main pour obéir a Rome. C'est un fait que Rome ne tolére que
les doctrines qui cadrent avec la sienne, et que, si elle permet a
ses sujets de cultiver la science, c’est & la condition que cette
science se subordonnera a l'autorité du pape; sinon, non. D’ou il
est manifeste que la liberté de la science et de la conscience,
chez les adeptes du pape infaillible et omnipotent, n’est qu’'un
leurre. |

L’argument est péremptoire. Aussi les papistes obstinés s’ef-
forcent-ils de regimber. Mais comment! Misérables sophismes, sans
cesse ressassés. D’abord, quelques injures a l'adresse de Descartes
et de Kant, les deux éducateurs de la fameuse conscience mo-
derne; on sait ce que valent ces deux prétendus philosophes! Puis,
le raisonnement que voici: le vrai catholique est celui qui s’est
convaincu razsonnablement et librement que le magistére de Rome
est infaillible parce que divin; donc, lorsque ce catholique est
obligé de corriger ses opinions d'aprés ce que ce magistere lui
enseigne et lui impose, il le fait razsonnablement et librement. « Lia
direction de Rome, dit M. Thone (Cambrai), nous la faisons ndtre
spontanément et librement, parce que nous sewfons bizen qu'agir



— 803 —

ainsi, c’est nous conformer aux exigences de notre raison elle-méme,
qui légitime a ses yeux la prérogative dont jouit cette personnalité
(celle du pape) » ?). _

Ce n’est pas plus difficile que cela. Tout le secret consiste a
se convaincre par sa raison et sa libre conscience que le pape est
infaillible, voila tout; et alors il est clair que lui obéir sera un acte
de raison et de liberté!... Reste a savoir comment la raison, qui
réclame l'évidence, peut accepter linfaillibilité d’'un homme, étre
essentiellement borné et conséquemment faillible; et ensuite, reste
a savoir comment un homme de science, qui a étudié une ques-
tion et qui l'a résolue avec évidence, peut et doit croire qu’il se
trompe, lorsque le pape, qui n'en sait pas le premier mot et qui
est manifestement incompétent et incapable dans cette matiére, lui
dit que c’est lui, pape, qui a raison!... S'il y a des catholiques
qui puissent se croire raisonnables et autonomes en se crevant les
~yeux et en admettant de telles «impossibilités », libre a eux. Leur
prétendue raison et leur prétendue liberté ne sont plus celles de
tout le monde; du moment qu’ils appellent «raison» et «liberté»
ce que tout homme sensé appelle «déraison» et <esclavage», il serait
cruel de chercher a les désillusionner.

* Soumission de M. Turmel a I'Index. — Nos lecteurs savent
ce que nous pensons de M. Turmel. Nous distinguons en lui sa
science théologique, son caractére et sa personne. Sa science théo-
logique est trés grande, mais encore faut-il séparer, dans ses publi-
cations, la partie historique et objective ou il expose la question
traitée, et la partie interprétative qui la suit: dans la premiére, il
est trés fort, presque toujours irréfutable, et il y sape de main de
maitre le systéme papiste; dans la seconde, il est trés faible, parce
qu'il s’efforce de concilier avec le systeme papiste ce qu’il vient
d’établir contre lui. C’est ici qu’apparait le caractére de 'homme:
il n’a pas le courage de son opinion. Il sait que I'absolutisme épis-
copal le brisera comme un verre, lui, pauvre petit aumonier, et le
jettera sans pitié sur le pavé de la rue; il sait qu'il y sera exposé
a la faim et a la persécution, s’il est découvert. Dela ces change-
ments de noms: Dupin, G. Herzog, etc. Le malheureux, il n'a pas
réussi a se dissimuler complétement; Dupin et G. Herzog pensaient
et écrivaient trop exactement comme lui-méme. On l'a deviné et
démasqué. Le voila aujourd’hui condamné par PIndex (6 juillet).
Que faire? Il n’a pas hésité. Il s’est, non pas rétracté, mais soumis,
soumis jusqu’'a assurer qu'il allait retirer du commerce celles de ses
publications condamnées qui ne sont pas encore épuisés?). Espé-

Y Revwe du clergé frangais, 15 juillet 1909, p. 207.
%) Voir le texte de sa Déclaration dans la Revue du clergé frangais, 1°F aout

1909, p. 376.



— 804 —

rons que ce beau zele, supérieur a celui de Fénelon, le préservera
de la persécution qu'’il redoute. Mais nous 'espérons sans y croire.
Il aura beau faire. L’idole a laquelle il s’est attaqué, ne pardonne
pas. Il est a jamais suspect, méme quand il se met en prostration
dans la poussiére. L’idole méprise en méme temps qu’elle frappe.
Aussi la personne de M. T. nous fait-elle pitié; ceci soit dit sans
le blesser. Peut-etre le savant finira-t-il par secouer en lui 'homme
tremblant, et par élever la conscience a la hauteur de 'esprit. Alors
Turmel sera sauvé. Veritas liberabst. C'est ce que nous lui sou-
haitons sincerement.

# Sophismes ultramontains éternellement ressassés. — On
lit dans la <« Revue du clergé francais» (1°" juin 19g0g): « Tous ceux
qui prétendent se rattacher par quelque c6té a J.-C. et qui refusent
d’admettre, théoriquement ou pratiquement, 'autorité souveraine du
pape, ne sont pas de vrais catholigues, quels que soient d’ailleurs
leur c¢redo, leur organisation ecclésiastique et leur culte. » — R&é-
ponse: Ces chretiens sont de vrais catholiques, et ce sont leurs
adversaires qui ne sont pas de vrais catholiques: car le vrai catho-
licisme non seulement ne dépend pas du pape, mais il exclut le
pape. Il l'exclut, parce que ni dans ’Evangile, ni dans la tradition
universelle, il n’est question du pape, tel que Rome l'entend. Au-
cune des paroles du Christ a Pierre ne légitime la papauté romaine.
Les conciles cecuméniques qui ont anathématisé¢ des papes comme
hérétiques, les Peres et les Saints qui ont repoussé la doctrine et
la juridiction des évéques de Rome, sont des preuves péremp-
toires de la non-catholicité de la papauté romaine. Le fanatisme
seul peut nier une telle évidence.

On lit dans les « Annales de philosophie chrétienne» (juillet
1009, p. 447): <1l faut ne pas oublier que la soumission au pape
est un moyen et non une fin; on n'est pas catholique pour étre
soumis au pape.>» Ceci est tres vrai, et montre que la soumission
au pape ne constitue pas le catholicisme. Cet aveu est trés impor-
tant. Mais le rédacteur ajoute: « On est soumis au pape pour étre
catholique. » Pur sophisme et jeu de mots, puisqu’on peut étre ca-
tholique sans étre soumis au pape. Il faut méme dire que, dans
certains cas, il faut répudier le pape et le papisme, si l'on veut
étre fidele au vrai catholicisme: voir les cas ou des papes ont été
hérétiques, ou schismatiques, ou immoraux. Ces cas sont nombreux.

* Encore la théologie de St. Justin. — Ce martyr chrétien
mérite toute notre admiration, et il n’est pas question de I’'amoin-
drir. Mais on peut étre un Saint et cependant se tromper sur des
points de doctrine. Philosophe platonicien, il a voulu introduire dans



ses croyances chrétiennes ses opinions philosophiques, et il s’est fait
ainsi une théologie particuliére, qui aujourd'hui parait erronée, mais
qui a été malheureusement acceptée dans les écoles encore tres
imparfaites des premiers siecles.

A l'occasion d’'une nouvelle édition du « Dialogue avec Tryphon »,
nous avons mis en relief les aveux, tres fondés, du traducteur, M.
Archambault (Revue, juillet 1909, p. 583-584). Citons, dans le meme
sens, les critiques de M. Jacques Zeiller, dans les « Annales de
philosophie chrétienne » (juillet, p. 414-417). L’honorable critique
fait remarquer a bon droit qu'on doit du respect aux vaillants
écrivains qui, des les origines du christianisme, ont soutenu leurs
croyances contre les attaques des payens et des juifs; mais toujours
est-il que c’est un devoir aujourd’hui, étant données des informa-
tions meilleures, de répudier leurs erreurs. M. Zeiller reproche a
St. Justin philosophe «<«son concept philonien du Verbe, qui peut
rendre raison du swbordinatianisme que 'on constate dans certains
passages du Dialogue. <« Le Verbe y apparaitincontestablement comme
subordonné au Peére, sous les ordres duquel il est un Dzewx en
second. Avec les meilleures intentions du monde, St. Justin a ainsi
aiguillé la réflexion théologique dans la voie facheuse guz devazt
abouttr a larianisme.» Cet aveu est trés grave. La conséquence
en est que, si I'on a eu raison de condamner l'arianisme, on doit
aussi condamner la fausse philosophie phzlonienne et justinienne de
laquelle I'arianisme est sorti.

Ce n'est pas tout. M. Zeiller dit encore: «Que ces raisonne-
ments (de Justin) sont parfois subtils, compliqués, soplkistiques
meme!» Et il cite des exemples de sa «pauvre argumentation »,
notamment l'exégeése a la suite de laquelle il conclut que «<le sang
du Christ ne viendra pas d'une race humaine». Le juif Tryphon
en parait ébranlé; sur quoi M. Zeiller dit: «<II faut avouer qu’il
n’était pas tres difficile. Ou plutét il faut dire que les hommes de
ce temps, Justin et ses adversaires, écrivains chrétiens et écrivains
payens, avaient d’étranges habitudes d’esprit et qu’ils se complai-
saient les uns et les autres a des exercices intellectuels gqui nous
déconcertent aujourd huz. Justin en est méme quelquefois bien aga-
¢ant.» M. Zeiller cite un «navrant jeu de mots» de Justin, qui lui
rappelle «maint Homais de village», et il ajoute: «Pourrait-on
contester qu'il y ait dans presque toute la littérature chrétienne
antique trop de ces traces d’une dialectique puérzle et d'une rhéto-
rique assez pztoyable: »

Apres ces aveux stupéfiants et qui ne sont que justes, on voit
combien est fondée et nécessaire la réforme théologique entreprise
par 'ancien-catholicisme: distinction absolue du vrai dogme et de



— 806 —

la théologie erronée, rejet de celle-ci pour purifier et libérer celui-la.
Il ne s’agit pas de revenir sur des doctrines condamnées, sur l'aria-
nisme, sur le subordinatianisme, etc., mais de mieux poser les ques-
tions (car elles ont été souvent trées mal posées, grace a des termes
amphibologiques); il s'agit d'interpréter plus exactement des textes
importants qui ont €té l'objet de méprises manifestes; il s’agit de
dégager des condamnations officielles lancées contre des erreurs,
les vérités qui y paraissaient adjacentes et qui en sont tres dis-
tinctes; il s’agit de mieux distinguer et de mieux analyser les dlocs
d’autrefois, que la passion scolastique et lesprit de clocher ont
empéché de bien voir.

Cette réforme s’impose au nom de la vérité et de la vraie fol.
Que les amis encore timides de !’ancien-catholicisme se rassurent:
avec son critérium si clair et si sur, l'ancien-catholicisme n’a rien
a redouter: il est aussi loin de Charybde que de Scylla.

* Encore le pape et la politique. — IL.éon XIII avait recom-
mandé aux catholiques de France de revendiquer leurs droits «sur
le terrain constitutionnel ». Pie X précise. Dans une lettre au co-
lonel Keller, il a fait dire par son secrétaire d’Etat qu'il faut «<ap-
peler tous les gens de bien a s’unir sur le terrain catholique et
religieux conformément aux directions pontificales ». La différence
est grande. C’est l'infaillibilité politique du pape qui s’impose; et
lui seul est juge de ses directions. Il déclare que son ingérence
dans les affaires du pays lui est commandée par le devoir sacré
de sa charge: zn rebus de fide et moribus. Et la politique ne fait-
elle pas partie des mceurs? Lorsqu'on reproche aux papistes leur
assujetissement au pape, ils répondent qu’ils ohéissent aux pouvoirs
humains qui ne sont pas opposés a la loi de Dieu. Sophisme. Car
le pape déclare qu’il y a opposition a la loi de Dieu, toutes les
fois que les ordres du pape sont combattus. Les révoltes récentes
des évéques de France contre le gouvernement en sont la preuve
manifeste. C'est ainsi que, sous le couvert de la religion et sous
le prétexte des consciences a éclairer et a diriger, la hiérarchie
papiste n’est qu'un parti politique, organisé¢ contre les lois qui lui
déplaisent et contre tout gouvernement qui le combat. Les Fran-
cais intelligents ne consentiront-ils pas enfin a le voir?

* A propos de la révolte des évéques contre le gouverne-
ment frangais. — Cette révolte devrait faire réfléchir tous les pa-
triotes sérieux qui veulent l'ordre et la paix. Tous devraient se
pénétrer plus que jamais des vérités suivantes:

La France est ballottée entre le fanatisme des uns et l'indiffé-
rence des autres, Dans ce milieu néfaste, elle ignore la vraie reli-



— 807 —

gion, et ne connait guere que les superstitions et les désordres du
cléricalisme. Cet état funeste est perpétué par le clergé papiste, qui
gouverne d’abord les enfants et les femmes, et ensuite, par les meéres
et les épouses, la plupart des maris, méme lorsque ceux-ci se disent
athées ou indifférents. Clest ce clergé fanatisé qui est la cause de
tout le mal. Il faut le rappeler a l'ordre, le soumettre aux lois et
au droit commun, 'empécher de nuire, soit dans les écoles, soit
dans les hopitaux, soit au confessionnal. Il faut lui opposer un autre
clergé, élevé dans la science et la vertu, dans le patriotisme et
dans le ministere religieux tel que le Christ I'a enseigné et prati-
qué, C’est a former ce mnouvean clergé que les howmes pratiques
devraient tendre, s'ils voulaient sauvegarder les intéréts religieux et
méme politiques de leurs familles et de leurs pays. Tandis que les
éveques papistes élévent leur clergé dans des séminaires fermés a
la science et a la vie de famille, les citoyens vraiment religieux
devraient favoriser les séminaires universitaires, constituer des bourses
d’études en faveur des jeunes gens qui veulent étudier la théologie
dans les Facultés universitaires, sous la direction d'évéques patriotes
et nationaux. Qu’ils se renseignent donc sur les études théologiques,
catholiques, faites par exemple a Berne et a Bonn, et qu’ils agissent
en conséquence.

* Une des derniéres déclarations de M. Clemenceau comme
preésident du conseil des ministres. — Dans ses réponses aux
interpellations sur la politique générale, M. Clemenceau a dit: «<Il
ne suffit pas des lois. Rien ne sera fait, tant qu’on n’aura pas changé
dans ce pays l'état d’esprit qu'y a introduit 'autorité catholique.»
— M. Cl. a voulu certainement parler de l'autorité catholique-
rvomazne, — Il a ajouté: «Il m’est arrivé, au cours de ma car-
ricre, d’étre accusé de scepticisme. A la fin de mon age mir, en
prenant le pouvoir, je me suis engagé a ne prendre conseil que de
ma conscience. Je suis résolu, plus que jamais, a dire au peuple
la vérité sur lui-méme, a l'aider dans ses efforts de juste réparation,
a le contenir dans ses écarts; je lui dirai qu’il n'est de salut pour
lui dans aucun parti politique, qu’il doit se dominer lui-méme pour
etre digne de se gouverner. (Applaudissements sur de nombreux
bancs.) Pour cet effort, il n’est pas d’autre récompense que le sen-
timent profond du devoir accompli avec désintéressement, des ser-
vices rendus a la France, a la République, et par suite, a la cause
de 'humanité. Vous pouvez, messieurs, vous présenter le front
haut devant le pays, qui ne tient pas tout entier dans les réunions
de M. Jaures. (Rires.) Ce pays ne saurait vous désavouer sans renier
le plus beau de sa glorieuse histoire.» (Applaudissements vifs et
répétés sur la plupart des bancs & gauche et au centre. — L’ora-



— 808 —-

teur, en regagnant son banc, regut les félicitations d'un grand nombre
de députés et de ses collégues.)

C'est le lendemain, je crois, que se laissant aller a une attaque
intempestive contre l'ancien ministre Delcassé, il a été mis en mi-
norité et qu’il a démissionné. Sa démission n’enléve rien a sa valeur.
Quelque position qu'il occupe désormais, il restera une des per-
sonnalités politiques les plus marquantes de la France dans ces dix
derniéres années. Il est un de ceux qui ont vu le plus clairement
les dangers que le cléricalisme, surtout le cléricalisme papiste, fait
courir & la France. 1l serait curieux de rapprocher cette derniére décla-
ration du 12 juillet 1909 des articles politiques qu’il a écrits, il y a trois
ans, avant de prendre la direction du ministere. On y verrait le
méme esprit, le méme coup d’ceil, la meéme précision. Malheureu-
sement, pendant ces trois ans, il a manqué de l’énergie nécessaire
pour mettre ses principes a exécution. M. Briand, en faisant une
fausse Séparation de 'Eglise et de I’Etat et en assurant a 'avance
le triomphe du cléricalisme romain par son Article IV, a été son
mauvais génie, le génie de l'incohérence. Sans allumer la guerre
civile, il était cependant possible, et méme facile, de faire respecter
les droits des associations cultuelles sérieuses, sincérement catho-
liques-libérales et patriotes. On elt eu, peu a peu, en France, une
Eglise catholique-nationale, au lieu d’'une Eglise papiste fanatique
et antirépublicaine. Peut-étre finira-t-on par s’en rendre compte:
car il y a encore, en France, des catholiques désireux de secouer
le joug de Rome et, en méme temps, de rester sincérement catho-
liques et dévoués au gouvernement de leur pays. Peut-étre M. Briand
méme le comprendra-t-il. On le dit sur la voie. Il n’est que temps.
Nous le lui souhaitons pour le bien de la France.

Dans les explications qu’il a données a ses interpellateurs du
27 juillet dernier, il s’est exprimé ainsi: «Je suis épris de liberté.
J’en ai eu besoin a certains moments de ma vie, et j'aurais été
attristé qu'on me la refusat. Ce n'est pas pour la refuser aux autres.
Je trouve que, dés que la pensée d’autrui ne sort pas de la léga-
lité, le gouvernement doit la respecter. C’est un honneur pour la
République, aprés des attaques haineuses, d’avoir fait aux consciences
leur large liberté. »

C’est parler d’or. Malheureusement les faits démentent ce lan-
gage. Le fait est que M. Briand refuse aux catholiques qui veulent
secouer le joug de Rome le droit de jouir des établissements des-
tinés au culte catholique. M. Briand s’obstine, lui et les juges, a
ne reconnaitre que le catholicisme #omazn, celui qui est hostile a
la République et qui dirige des «attaques haineuses» contre le

gouvernement. Il dira peut-étre que les catholiques antiromains



— 809 —

sortent de la légalité. De la légalité de I’article IV, peut-étre: mais
pourquoi? Parce que M. Briand a fait cet article contre toutes les
traditions nationales de la France. C'est cet article odieux, injuste,
persécuteur, qui devrait étre tenu pour illégal, puisqu'il viole les
droits de catholiques nombreux, nationaux, républicains, amis des
lois et de l'ordre. Comment peut-on se dire «épris de liberté »,
quand on Ote, de fait, a ces catholiques la liberté de célébrer leurs
offices dans les églises catholiques? La République dont parle M.
Briand n’a pas a se glorifier sur ce point; car autant elle a été
large, trop large, disons méme dupe, envers ses adversaires, viola-
teurs de la constitution de I’Eglise catholique, autant elle a été in-
juste, violente envers les fidéles de l'ancien-catholicisme, fideles a
leur religion et fideles a leurs plus nobles traditions nationales.
Quand sortira-t-on de cette verbosité captieuse et de ces sophismes
indignes? Que l'on ne fasse pas de dogme, trés bien, mais que
'on respecte lhistoire. Et, du reste, ceux qui disent qu'ils ne
veulent pas prononcer dans un débat dogmatique, ne prononcent-
ils pas, de fait, en faveur des seuls romanestes? Cette partialité
n'est-elle pas criante?

# La décision de M. Briand relative a I’association cultuelle
de Sains-les-Fressins et Torcy (Pas-de-Calais). — On lit dans
plusieurs journaux: '

«Le 5 juin dernier, le ministre de la Justice et des Cultes,
M. Briand, a déféré a l'association cultuelle de Sains-les-Fressins et
Torcy (Pas-de-Calais), qui a conservé son curé interdit par I'évéque
pour cause de schisme, les biens de la paroisse catholique. Le
décret du ministre admettait donc, contrairement a la pratique jus-
qu’ici observée par le gouvernement, que les catholiques qui rom-
pent avec le pape ne perdent point Zpso facto leurs droits sur les
biens des fabriques. A la fin de juin, un sénateur catholique,
M. Ancel, a posé a ce sujet une question au garde des sceaux.
Il lui a demandé comment il conciliait son décret avec la doctrine
qu’il avait toujours professée et aux termes de laquelle les églises
mises par la loi de 1907 a la disposition des fideles catholiques ne
peuvent étre occupées que par des fidéles veconnaissant la hiérar-
chie catholigue.

M. Briand a répondu que l'association incriminée par M. Ancel
avait été fondée de la fagon la plus réguliére, sur linitiative d'un
curé en fonctions depuis vingt ans. Le gouvernement lui a donc
dévolu les biens contéstés. Mais il n’a pas entendu par la résoudre
le différend qui pourrait intervenir entre l'ancien curé désavoué et
interdit par son évéque et le nouveau curé nommé par l'autorité
diocésaine. Ce différend est du ressort des tribunaux et aucun arrét



— 810 —

des tribunaux n’a jusqu'ici encouragé le schisme. Les mécontents
peuvent encore saisir la justice et le Conseil d’Etat. S'ils hésitent
a le faire, c’est sans doute que l'ecclésiastique qualifi¢ de rebelle
est appuyé par sa paroisse presque tout entiére. Ce n’est, en tout
cas, pas le réle du gouvernement d’entrer & ce sujet en conversa-
tion avec un évéque qui, sur une suggestion venue du dehors,
s’arroge le droit de désobéir a certaines lois.

Le Zemps du 28 juillet dernier a glorifié les juges qui poussent
la largeur d’esprit jusqu’a interpréter les lois de la séparation dans
le sens de l'orthodoxie romaine, c’est-a-dire, en bon francais, contre
les pretres francais qui, trouvant odieux et antichrétien le joug
ultramontain que leurs péres, leurs plus illustres docteurs, n’ont
jamais voulu porter, veulent rester catholiques comme la France
d’autrefois I'était, alors qu’elle ne connaissait ni pape infaillible, ni
juridiction papale, ni congrégations romaines. Le Z7emps traite de
« schismatiques » ces catholiques libéraux qui préferent le vrai ca-
tholicisme d’autrefois au catholicisme frelaté des jésuites et des
évéques d’aujourd’hui. Le Zemps, journal plus protestant que catho-
lique, est-il autorisé a distribuer des brevets d'orthodoxie ou de
schisme aux catholiques, uniquement parce qu’ils lui plaisent ou
lui déplaisent: Comment ose-t-il prétendre que le prétre antiromain
ou gallican revendique les édifices cultuels «uniquement pour le
plaisir ’ennuyer lautre, le vraz»? Ceci est simplement inique: car
la conscience antiromaine est une conscience: le 7emps, quoique
journal officieux, devrait le savoir et ne pas l'oublier. Il devrait
savoir que la Rome actuelle, loin de représenter I'orthodoxie catho-
lique, ne représente que le schisme: car il est notoire que c’est
Rome qui s'est séparée de l'ancienne doctrine et de l'ancienne
constitution ecclésiastique; c’est Rome qui a innové et faussé; c’est
Rome qui a diuwisé 'Eglise et les Eglises. Ces faits sont de l'aéec.
A qui le Zemps peut-il espérer en faire accroire, en disant que le
prétre ultramontain est le seul vrai, et que le pretre catholique
resté¢ fidele a sa vieille foi, a ses traditions nationales et a son pays,
est faux: Je le repete, cest indigne.

* Le calvinisme francais jugé par M. John Viénot. — Dans
la « Revue chrétienne > dont il est le distingué directeur, M. J. V.
a ainsi décrit la situation religieuse des Eglises protestantes de
France (juillet 1909, p. 591): «M. Paul Stapfer dresse l'image
d'un nouveau christianisme répondant aux besoins de notre temps
et qu'il ne craint pas de caractériser par un mot fort mal vu par
ceux qui ont encore peur des mots, celui de Zzbéral. .. Il sait comme
nous tous que ce mot fait peur ¢i certains protestants délivrés de
Vorthodoxie, qui retiennent passionnément des lambeaux de I'étroite



— 3811 —

tunique qu’ils ont arrachée». Il ajoute: «Le mot libéral fait peur,
sans doute parce qu’on lui préte par abus un sens de négation, de
révolte, d’incroyance radicale, qui peut effrayer & bon droit, mais
qui n’est pas la définition propre du terme, bien que nous soyons
forcés d’avouer loyalement que les enfants terribles du parti donnent
trop lieu a la méprise. «Libéral», en langage religieux, signifie
non point l'incrédule qui ne releve que de sa raison, mais le chré-
tien que la religion libre de I'esprit a émancipé et affranchi du culte
superstitieux de la lettre.»

Et, dans ce sens, «il est rigoureusement vrai de dire & 1'hon-
neur du protestantisme francais, qu'aujourd’hui tous les protestants
qui pensent sont libéraux. Aucune démonstration n’est plus facile a
taire que celle de l'znexistence, non pas certes d'un paréz orthodoxe,
mais d’une doctrine orthodoxe. Le mot «orthodoxe s est vide de
tout sens dans le protestantisme. Il en aurait un, s'il y avait encore
des croyants a l'inspiration plénicre de la Bible; mais le «théo-
pneuste » unique, découvert je ne sais dans quelle ville reculée
d’Allemagne par un professeur de la Faculté de théologie de Paris,
est un reste phénoménal d’'un autre age, ce n’est pas un esprit qui
pense et qui compte. Les personnes qui se disent orthodoxes ne
le sont pas, puisque Zoufes font maintenant des réserves dans leur
soumission a 'Ecriture et des distinctions dans sa divine autorité.
Ne nous lassons pas de le redire: il n'y a pas de différence »éelle
entre les orthodoxes et les libéraux; il n'y a qu’une différence &
moins aw plus, une simple inégalité d’allure, plus lente chez les
uns et plus rapide chez les autres, dans la méme marche en avant
vers le méme terme certain. Voila pourquoi «c’est béte» — pour
parler une seconde fois comme Ste-Beuve — d’avoir, aprés la Sé-
paration des Eglises et de I'Etat, créé, au lieu de 'union ecclésias-
tique et religieuse entre les protestants de France, une séparation
intérieure, qui est factice, injuste, antifraternelle, antichrétienne,
contraire a toute bonne politique et aussi nuisible a la prospérité
du protestantisme frangais que funeste au bien de la religion meme.
Les orthodoxes sectaires qui ont commis cette faute ont beaucoup
d’'ignorances graves: mais ce qu’ils ignorent le plus lamentablement,
c’est l'histoire du mouvement des idées et celle de l'éducation de
leur propre intelligence.» — Ainsi parle M. Viénot.

* A propos du Jubilé de Calvin a Genéve (juillet 1gog). —
Il y a de U'étonnant et méme du piqudant dans l'ardeur des Gene-
vois a célébrer la mémoire de Calvin. M. le doyen E. Montet a
écrit dans la <« Revue chrétienne » (juillet 1909, p. 539): « De tous
les pays qui furent transformés par la Réforme de Calvin, Genéve
est certainement aujourd’hui la contrée du globe la moins calviniste.



— 812 —

L’autorité de Calvin, son rigorisme moral, son dogmatisme intolé-
rant, ce qui, en un mot, caractérisait le plus évidemment sa réforme
religieuse, tout cela n’est plus qu’a 'état de souvenir et de sonwve-
nir lointain dans la vieille cité huguenote, devenue maintenant une
ville cosmopolite... Si de I’Etat nous passons a I'Eglise, que di-
rons-nous? Calvin aurait de la peine & reconnaitre la société reli-
gieuse étroite et fermée, qu’il avait fondée... Les dogmes dont il
avait établi le régne absolu, la discipline morale qu'il avait insti-
tuée, et surtout l'esprit d’intolérance qui était partout répandu dans
sa réforme, fout cela a disparu. 1l serait impossible, je crois, de trouver
a Geneve, aujourd’hui, un seul représentant authentique du calvinisme
absolu, le calvinisme de Calvin ou celui de ses disciples immédiats,
Th. de Beze et les autres.»

Oh! sans aucun doute quelque chose du caractére calviniste
est resté, surtout dans les vieilles familles genevoises, dans la Fa-
culté de théologie, dans le college et I'Université de Genéve. Mais
du calvinisme méme, comme systéme théologique et politico-ecclé-
siastique, tout a disparu. Et c’est dans ces conditions qu’a été célebre
le jubilé de 1909. Quelle étrange psychologie! On est fier et meme
reconnaissant des bienfaits regus, mais en méme temps on répudie
Iesprit de ce passé, et on en écarte, avec zele et avec joie, les
restes les plus importants: est-il encore besoin d’étre calviniste pour
aimer la science et développer l'enseignement! Donc hommage a
Calvin, ou plutét a la Réformation et a ses résultats académiques
et sociaux, mais que la terre soit légere a la théologie calviniste!
Et cependant redisons hautement que tout n’était pas erroné dans
la théologie calviniste, et qu’elle n’était pas la plus mauvaise des
théologies du XVI° siecle.

* Un discours de M. Frank Thomas. — Dans les réunions
protestantes de Livron, M. le pasteur Frank Thomas, membre de
I’Eglise protestante de (Genéve, a ainsi exposé son opinion a ses
coreligionnaires de France. Ce discours mérite d’étre lu:

¢ J’éprouve une vive émotion a parler ici, dans ces réunions
ou l'on veut bien me recevoir comme un ami, moi qui suis étran-
ger. Je tiens a dire aux Francais qu'en Suisse on suit avec une
sympathie toute particuliére ce qui se fait chez eux. Je me sens
spécialement attiré par ces réunions ou l'on ne voit pas de partis,
ou tous sont les soldats d’'un méme chef.

Mon embarras de me rattacher a 'une des trois fractions du
protestantisme francais serait grand. En effet, je me sens attiré vers
les hommes du « Centre », étant chrétien social comme eux; je me
sens attiré par leur profession de foi de Jarnac, qui me parait ad-
mirable. Je me sens de la < Droite» aussi au point de vue de la



— 813 —

doctrine, car les vérités essentielles de 'Evangile sont la vérité. Et
par ma méthode je me sens, faut-il le dire? certaines affinités avec
la ¢ Gauche ». L.a méthode d’autorité est bien finie. Nous sommes
maintenant en plein dans celle de 'expérience religieuse que les
freres <« Libéraux » nous ont aidés a mieux comprendre.

Maintenant, il faut constater, si douloureux que ce soit, l'exis-
tence de ces trois trongons du protestantisme frangais, sans oublier
pourtant le mot de Malan: « fusion, confusion; union, communion ».
Que Dieu les rapproche entre hommes de bonne volonté et de ca-
pacités différentes créés pour se servir réciproquement et non pour
se meéfier les uns des autres, se tirer dessus en ennemis.

Vous tachez d’attirer les catholiques a vous, mais vraiment
est-ce bien commode pour eux de venir? A quel trongon s’adres-
seront-ils? Dans les conditions présentes, ce n’est pas possible.
Cela ne se réalisera que dans la mesure ou nous nous rapprocherons
les uns des autres entre protestants, sans faire de compromis de
conscience et vous commencez sur le terrain pratique ou il est
plus facile d’avoir une foi commune que sur le terrain de la pensée.
En Suisse, nous apprécions, nous aimons vos efforts, et peut-étre
arrivera-t-on dans nos pays a une forme de christianisme qui ne
sera ni le protestantisme ni le catholicisme. Du reste, le mot de
protestantisme est un mot négatif que je n’aime pas.

C'est a Jésus-Christ que nous voulons amener les dmes, c’est
autour de sa personne humaine et divine que nous arriverons a
nous rapprocher en mettant «le Royaume de Dieu» au-dessus des
Eglises. IL.e Royaume de Dieu est la syntheése de toutes les Eglises.

Je ne sais si je me trompe, mais j'ai l'impression que c’est
cette double notion de la personne de Jésus-Christ et du Royaume
de Dieu qui servira de ralliement 3 tous les croyants sincéres de
I'avenir.

L.a premiére phase du protestantisme, nécessaire, a été la
phase zndividualiste; Dieu a besoin de caractéres, d’individualités
fortes; maintenant nous sommes a la phase solédarzste ou fraternelle,
apres la prise de possession de nos individualités, car, selon le
mot de Vinet, chacun doit se posséder soi-méme pour étre en
mesure de se donner.

Un dernier mot qui sera une allusion a la Suisse. Vous savez
tous si les Suisses sont unis et patriotes; une des raisons pour cela
est que, depuis des siécles, ils ont réalisé la pensée qu'ils croient
étre l'idéal: lumion dans la diversité. 1.es vingt-deux cantons sont
tous des personnalités collectives trés distinctes, mais pourtant
étroitement unies en vue de la patrie commune, formant bien un
seul cceur et une seule dame. Vos Eglises réaliseront-elles aussi la



— 814 —

devise: «Un pour tous, tous pour uni» Ce que l'on veut, encore
une fois, ce n’est pas l'uniformité, mais aller vers l'union par la
diversité. .

Puissent les réunions de Livron nous aider a réaliser 'union
dans la diversité autour de notre Chef commun, sous linfluence
de son Esprit et en vue de l'établissement sur la terre du régne
Dieu. »

* Nécrologie. — Le¢ Pere Tyrrell. Dans cette livraison méme
(p. 754—764), M. l'éveque Herzog a exprimé les sentiments des
anciens-catholiques sur cet homme éminent. Qu’il nous soit permis
d’ajouter les détails suivants:

Rome, on peut le dire, joue de bonheur jusque dans ses dé-
confitures. On peut lui appliquer le proverbe: heureux au jeu, mal-
heureux en ménage. Ses ennemis intérieurs disparaissent en effet
coup sur coup: apres les Kraus et les Schell, voici Tyrrell. On
sait quelle a été sa vie. Apres avoir constaté les deéfectuosités de
I'Eglise anglicane, il I'a quittée pour entrer dans I'Eglise romaine.
Ici, il eut le méme malheur. Toutefois, il ne voulut pas sortir des
rangs; mais, en y restant, il proclama les graves erreurs qu'il y
voyait. Sa sympathie était, finalement, par Clancien-catholicisme;
il I'a déclaré dans des lettres privées, et les doctrines qu’il a émises
dans sa réfutation du cardinal Mercier, sont les doctrines anciennes-
catholiques. On comprend dés lors notre affliction sur le bord de
cette tombe. Mais que la volonté de Dieu soit faite!

Les hommes qui ont connu sa science et sa conscience, savent
qu’'au fond, étiquette ecclésiastique a part, il était-ancien-catholique.
Cela nous suffit. A ce point de vue, nous ncus empressons de
reproduire les deux lettres suivantes, publiées dans le «Guardian»
du 28 juillet dernier: '

“Storrington, Sussex, November 28, 1907.

“My dear Sir—I am too much in sympathy with the Old
Catholics not to have well considered the possibility of closer and
external communion with them. But I cannot help thinking I shall
be serving them and Catholicism in general more effectively, even
if more remotely and indirectly, by working for a deeper and
more historical interpretation of Catholicism in the Roman Com-
munion. It seems to me that the root of present evils lies deeper
and further back than even the Old Catholics seem to realise, and
that we must go back to very early times to find the point of
deviation which has logically led to the latest extravagances of
Vaticanism. I am not sure that I should be able to combat these
very successfully on the Old Catholic basis; nor that Old Catholics
would be at all more willing than Rome to face the facts that



— 815 —

have to be faced if there is to be a tenable restatement of the
Catholic position—such as put forward, say, in the ‘Programma
dei Modernisti’, the Italian reply to the recent Encyclical. On that
programme I believe not only Old Catholics but large sections of
the Protestant Communions might yet be united with a reformed
and chastened Rome. Not that T am so sanguine as to fancy that
Rome will ever reform from within; but that pressure from without
must soon sweep away the present curialism, and give the new
interpretation a chance of asserting itself and building on the ruins
of the Vatican.

“For my own soul’s sake I would fain have access to the
Sacraments, but I trust God will support me in the difficult path
that He seems to point out to me.—Yours truly, = G. TYRRELL.”

The second letter was much more recent. It was written to
one whose position was such that he was a natural channel of
communication between the Church of England and the Old Ca-
tholics. It was not intended for publication, but its unstudied and
outspoken language reveals his standpoint on the subject in so
interesting a way that there seems to be now no sufficient reason
to refrain from publishing the greater part of it:—

“Feb. 17, 1909.

“Dear Mr—I should rather like tho relieve my mind to a
representative person like yourself. I have, as you know, watched
the movement out of the corner of my eye with great interest
I had perhaps more distant visions than those immediately en-
gaged—the vision of a sort of bridge or Jacob’s Ladder between
the extremes of Romanism and Rationalism facilitating some eventual
measure of unification. The more immediate gains I looked for
were a strengthening of the Old Catholics in their stand for a
non-Papal Catholicism; their invigoration by intercourse with a
Church alive to modern ideas and aspirations and problems in a
way which they are not; and then I wanted to see the Church
of England in living communion with Continental Catholicism; to
erect a lightning-conductor against the Spencer-Jones Ultramontanes ;
to rob them and their Roman abettors of some of their favourite
traps for the ignorant; to strengthen the Catholic principles of
Anglicanism which must not be lost sight of or overlooked in the
coming work of reconstruction and reinterpretation. I should be
sorry to see the Church of England simply Old Catholic, or the
Old Catholic Church simply Anglican. I think each has much to
gain from a fusion. This entente would have facilitated another
with the Orthodox and have helped to form a strong representation
of non-Papal Catholicism. That would have been a great step



— 816 —

towards a united Christianity. The entente between Protestant and
Catholic belongs to a remote future. We must begin by the union
of neighbours and similars. ..

“The law of territorial jurisdiction was made for a united
Christendom. For a divided Christendom it is an absurdity. ..
When principles issue in Midsummer madness it is time to criti-
cise and revise them. Are Anglicans in France to set aside the
Divine precept of Communion in deference to an absolute eccle-
siastical law? Could it ever have been the intention of the law-giver
to interfere with a higher law? The only hope of reunion is a firm
disregard of that which is merely positive and disciplinary when
it interferes with what is Divine and fundamental—a determination
to distinguish gnats from camels. What authority has an cecumenical
law beyond that of registering the universal practice or convention?
And when that universality is broken up and is no longer one
government recognised by all, cannot each government make its
own convention? The mere fact that Roman arrogance refuses to
recognise you or the Greeks or the Old Catholics as part of the
cecumenicity proves that the cecumenicity to which you appeal
is not a government recognised by all Christendom. It is a govern-
ment in retrospect, in prospect; but it does not exist. The Greeks
do not respect the territories of the Romans, nor conversely. It
is mere fetishworship to let such legality stand in the way of the
very possibility of cecumenical law ...—Ever yours faithfully,

G. TYRRELL.”

S AVIS. g

A nos lecteurs et a2 nos amis. — En somme, l'année 1909 a été une année
heureuse pour notre Eglise: nos congrés ont produit les résultats vises, le rapproche-
ment des esprits et I'union des cceurs; de nouvelles églises ont été inaugurées; les
groupes disséminés sont plus unis; nos associations de jeunes gens sont plus actives
que jamais. Cet heureux état de choses doit nous encourager. Donc ayons un sur-
croit de zéle et de dévouement pour nos ceuvres, pour nos offices, pour nos confé-
rences, pour noire propagande, pour notre Presse, donc aussi pour notre Revue infer-
nationale de Thévlogie, V'organe scientifique de notre Réforme théologique et ecclé-
siastique. Témoignons-lui notre intérét et domnons de l'efficacité & ses travaux par
des abonnements nouveaux. Que les plus fortunés prennent des abonnements pour
es paroisses peu fortunées, et que la lumiére soit partout répandue. Omnia
omnibus.

LA DIRECTION.

Le Directenr-Gerant: Prof, D E. MICHAUD,

Berne. — Imprimerie StAMPFLI & CIE.



	Chronique

