Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)
Heft: 68
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 754 —

VARIETES.

I. —  George Tyrrell.

Durch den am 15. Juli 1909 erfolgten Tod Tyrrells haben
die Modernisten einen eben so unersetzlichen Verlust erlitten
wie die Reformkatholiken am 31. Mai 1906 durch das plotz-
liche Hinscheiden ihres Fihrers Schell. Tyrrell war im Februar
1861 in Dublin geboren. Er entstammte einer Familie, aus der
hervorragende Gelehrte und Schriftsteller hervorgegangen sind
und die von jeher zu den Zierden der unter Gladstone am
26. Juli 1869 vom Staat getrennten anglikanischen Kirche in
Irland gehorte. Noch heute wirkt ein Tyrrell als Professor am
Trinity College in Dublin, der ersten anglikanischen Bildungs-
anstalt in Irland. In diese Schule war 1878 auch George
Tyrrell cingetreten. Allein schon im folgenden Jahre verliess
er die Anstalt, um sich in die romischkatholische Kirche auf-
nehmen zu lassen.

Wie der achtzehnjdhrige, talentvolle Jingling dazu kam,
diesen Schritt zu tun, wird verschieden erklart. Der ,Guardian™
(21. Juli 1909) redet einfach von dem Einfluss, den die Schrif-
ten Newmans auf Tyrrell ausgeiibt haben. Kiibel (Geschichte
des Modernismus, 1909, S. 144) ist der Meinung, dass ihn ,das
Verlangen nach religioser Gewissheit® der Scholastik in die
Arme getrieben habe. Ausfihrlicher berichtet iiber seine Be-
kehrung zum Romanismus sein ehemaliger Ordensgenosse
Giorgio Bartoli, der heute ebenfalls exkommuniziert ist und
sich der italienischen Waldenserkirche angeschlossen hat. Pater
‘Bartoli sagt (Rivista Cristiana, Juli 1909, S. 257 f.), Tyrrell sei
mehr durch sein Herz als seinen Verstand zur Konversion be-
wogen worden. Schon als Knabe habe er sich mit einigen
anglikanischen und katholischen Altersgenossen innig befreundet
und zu einer Gesellschaft verbunden, die sich vornahm, die



— 735 —

elendesten Hiitten Dublins zu besuchen, um armen Leuten
Unterstiitzungen zuzuwenden. Das menschliche Elend, das er
sah, habe ihn zu Gott gefithrt und in ihm den Entschluss ge-
weckt, sich einem Leben zu widmen, in welchem er Gelegen-
heit tinde, fremde Schmerzen zu lindern. Die katholischen Ge-
nossen, denen er davon sprach, brachten ihn in Beziehung mit
zwei hervorragenden Jesuiten in Dublin; diese zogen ihn in die
katholische Kirche heriiber und veranlassten ihn, im Alter von
zwanzig Jahren in den Jesuitenorden einzutreten,

Bartoli, der mit Tyrrell lange Jahre in persénlichem Ver-
kehr stand, sagt, er sei etwas liber mittelgross gewesen, mager,
gebeugt, kranklich aussehend, aber ein Mann mit geistvollem
Gesicht, unruhigen und blitzenden Augen. Widerspruch habe
er nicht gern ertragen; er sei aber im Jesuitenorden sehr
riicksichtsvoll behandelt worden. Er erhielt eine Stelle in der
jesuitischen Lehranstalt zu Stonyhurst und beschiiftigte sich
hier namentlich mit philosophischen Studien. Spater wurde ihm
die Redaktion des Month, des Hauptorgans der englischen Je-
suiten, ubertragen.

Freundlicher als Bartoli urteilt der ,Guardian® tber Tyr-
rels Personlichkeit. ,Seinen Freunden,“ sagt das anglikanische
Organ, ,wird er unvergesslich bleiben. Und er hatte viele
Freunde; er hatte eine besondere Anlage fiir Freundschaft,
etwas eigenartig Gewinnendes in seinem Wesen. Er war ganz
und gar ein Irldnder — in seinem raschen Empfinden, seinem
Ungestiim, seiner Selbsthingabe, dem fast weiblichen Zart-
gefiihl seiner Seele. Der auffilligste Zug in seinem Charakter
war vielleicht seine absolute Selbstlosigkeit. Diese besass er
nicht bloss in materiellen Dingen, sondern auch in der feinern
Form der Gleichgtiltigkeit hinsichtlich des literarischen Rufes,
des personlichen Einflusses. Er liess die Welt an sich voriiber-
gehen — nicht aus Uberlegung, sondern instinktiv wie ein
Kind. Seine Schlichtheit war einzigartig; er war der offenste,
der durchsichtigste Mann, den es geben konnte. Von dem Wert
der eigenen Arbeit schien er keinen Begriff zu haben... Sich
an ijhn als ein Orakel zu wenden, war das sicherste Mittel,
ihn in seine Schale zuriickzutreiben. Falschheit und Ungerech-
tigkeit emporten ihn. In der Diskussion konnte er heftig werden
— nicht wenn man seine Meinung nicht teilte — darum ktm-
merte er sich wenig — sondern wenn er fand, dass sein Gegner
unehrlich sei.”



— 756 —

Uber die Stellung, die Tyrrell zum romischen Katholizis-
mus einnahm, urteilt Bartoli in einer auch fiir ihn selbst cha-
rakteristischen Weise. Fiir Bartoli gibt es ndmlich auch heute
nur einen Katholizismus, das pipstliche Kirchenwesen. Das muss
man festhalten, um sein Urteil iiber Tyrrell richtig zu wiir-
digen. Von diesem sagt er: ,Sein Verstand blieb immer pro-
testantisch, d. h. streng individualistisch, daher weit vom katho-
lischen Geist abweichend, der in allen Dingen eine blinde
Unterwerfung unter die hierarchische Autoritit verlangt. Von
einer blinden Unterwerfung hat Tyrrell nie etwas gewusst. Er
rithmte sich fortwihrend, ein Katholik zu sein, hatte aber von
einem Katholiken keinen Schatten.* Er sei in offenem Wider-
spruch mit sich selbst gewesen. Als Kantianer habe er an der
Universitiat der Jesuiten zu St. Buenos in Wales die theologischen
Studien begonnen und die Autoritiit der Bibel, an die er nicht
glaubte, durch die Autoritit der Kirche zu ersetzen gesucht;
als er die Anstalt verliess, habe er auch nicht mehr an das
Papsttum geglaubt, das Bartoli mit der katholischen Kirche
identifiziert. So sei Tyrrell am Ende seiner theologischen Stu-
dien weder protestantisch noch katholisch gewesen. Wenn
Bartoli recht hitte, so hétte es in der Zeit der Kirchenviter
keinen Katholizismus gegeben. Es dirfte aber richtiger scin,
anzunehmen, Tyrrell habe durch seine Studien den Katholizis-
mus nicht verloren, sondern gefunden und immer besser ver-
stehen gelernt, namlich den Katholizismus der hl. Schrift und
der ungeteilten Kirche, die schon im zweiten Jahrhundert, als
es noch kein Papsttum gab, die ecclesia catholica von will-
kiirlichen Neubildungen unterschied.

Frommigkeit, Weitherzigkeit, Wissenschaftlichkeit, verbun-
den mit dem redlichen Verlangen, ,fremde Schmerzen zu lin-
dern“, machten den Jesuiten Tyrrell zum Vertrauensmann von
Tausenden in der Nihe und in der Ferne. Wer keine Gelegen-
heit hatte, ihm im Beichtstuhl das Herz zu 6ffnen, wandte sich
brieflich an ihn. Zu diesen letztern gehorte der Anthropologe
Professor George Mivart, der glaubte, als ehrlicher Mann aus
der romischen Kirche ausscheiden zu miissen. Tyrrell half ihm
mit der Unterscheidung zwischen Religion und Theologie und
mit Newmans development iber die Bedenken hinweg. Sein Brief
gelangte in den Mailidnder ,Corriere della Sera®. In Mailand
war der Erzbischof Ferrari bereits auf die Modernisten auf-



merksam geworden. Er denunzierte den Brief in Rom, worauf
der Jesuitengeneral sofort die Ausstossung Tyrrells aus dem
Orden verfiigte. Das geschah im Frahjahr 1906. Schmerzlicher
als die Ausstossung aus dem Jesuitenorden war fiir Tyrrell die
Verstossung vom Altar. Er anerbot sich, alles, was er schreibe,
der Zensur zu unterwerfen, wenn die pépstliche Kurie die
Suspension aufhebe. Die Kurie bewilligte das Gesuch, forderte
aber, dass Tyrrell auch seine Briefe der Zensur unterbreite.
Das war dem redlichen Manne nun doch zu viel. Am 31. August
1907, an demselben Tage, an welchem er dem Papst fiur die
Aufhebung der Suspension dankte, schrieb er dem ,Giornale
d’Ttalia*, das als Organ der italienischen Modernisten ange-
sechen werden kann, der Papst sei schlecht unterrichtet, wenn
er meine, er, Tyrrell, gedenke auch seine Privatkorrespondenz
der kirchlichen Aufsicht zu unterwerfen. Einige Wochen spiiter
wurde er vom Bischof von Southwark, in dessen Dibdzese er
wohnte (zu Storrington), exkommuniziert.

Schon seit Jahren hatte Tyrrell in aufsehenerregenden Auf-
siitzen verkiindet, dass die scholastische Theologie nicht mehr
gentige. Die wichtigsten Kundgebungen dieser Art sind in dem
Werke , Through Scylla and Charybdis, or the Old 1heology and
the mew®, das im Mai 1907 erschienen ist (London, Longmans),
zusammengestellt. Die viel zitierte Abhandlung ,Lex orandsi,
lex credendi“, die das dritte Kapitel dieses Werkes bildet, war
schon 1899 in der jesuitischen Zeitschrift Month veroffentlicht
worden. Fiir Tyrrells theologischen und kirchlichen Standpunkt
sind besonders bezeichnend das VIII. Kapitel, wo der Unter-
schied zwischen Theologie und Offenbarung betont wird, das
X. Kapitel, betitelt Consensus fidelium, in welchem die altkatho-
lische Lehre vorgetragen wird, dass das Gesamtbewusstsein
der Kirche Christi massgebend sei, das XIII. Kapitel, das einen
zuerst im Mailinder , Rinnovamento“ erschienenen Artikel ., Da
Dio o dagli womini?“ enthilt, in welchem die Autoritit einer
fiir sich bestehenden Hierarchie auf menschlichen Ursprung
zuriickgefiihrt wird. (Ausziige aus diesem bedeutsamen Werk
bringt das ,Rinnovamento%, Jahrg. 1907, Fasc. 9—11, S. 416 ff.)

Uberhaupt wurde nun Tyrrell der fleissigste und geschiitz-
teste Mitarbeiter der beiden italienischen Zeitschriften , Rinno-
vamento® und ,Nova et Vetera“®. In der Quartalschrift der Mai-
lander Modernisten erschienen von ihm folgende Abhandlungen :



— 738 —

~Per la sincerita“, 1907, Fasc. 7—8, 8. 1 ff., ,The Home and
Foreign Review“, 1908, Fasc. 1, S. 81 ff., ,Sono mnecessarie le
chiese?“, 1908, Fasc. 5—06, S. 280 ff., ,,In difesa dei Modernisti*,
1909, Fasc. 2, S. 169 ff. — Schiirfer &ussert er sich in der romi-
schen Halbmonatsschrift ,Nova et Vetera®, die leider nur im
Jahre 1908 herausgegeben wurde. Hier erschienen von Tyrrell
folgende Aufsitze: Il primato spirituale di Roma“, Num. 1,
S. 1 ff.; LIl potere giuridico della Chiesa®, Num. b, S. 141 ff.;
w LTeologia aprioristica*, Num. 8, S. 249 ff.; , Parusia e socialismo*,
Num. 9, S. 281 ff,; , Medicevalismo®, Num. 13—14, S. 1 ff. (das
erste Kapitel der unter gleichem Titel erschienenen letzten
grossern Schrift Tyrrells); .1l sacerdozio affare”, Num. 15—16,
S. 65 ff. Noch in der letzten Nummer der Zeitschrift ,Nova et
Vetera“ erschien ein Artikel, an dessen Abfassung Tyrrell
vielleicht beteiligt gewesen ist, die Abhandlung ,Ossequio o
idolatria ?* Der Aufsatz ist unterzeichnet von Miss D. Petre, in
deren Hause Tyrrell seit seiner Exkommunikation gewohnt hat.
Mit authentischen Zeugnissen wird darin der Nachweis geleistet,
dass die Unterwiirfigkeit gegeniiber dem Papst mehr und mehr
Zu einem Goétzendienst wird.

Die Exkommunikation war nicht wie bei Loisy und seit-
her bei Romolo Murri von der romischen Inquisition, sondern
nur vom Bischof von Southwark ausgegangen. Da sich die
Jurisdiktion eines Bischofs auf seine Ditzese beschrinkt, konnte
sich Tyrrell immer noch vorstellen, dass er nicht aus der
romischkatholischen Kirche im allgemeinen ausgeschlossen sei.
Die Exkommunikation war am 22. Oktober 1907 erfolgt und
durch die Kritik veranlasst, die Tyrrell in der , Zimes* vom
30. September und 1. Oktober 1907 am Syllabus , Lamentabili®
vom 3./4. Juli und an der Bulle . Pascendi Dominici Gregis“
vom 8. September des gleichen Jahres geiibt hatte.

Die kirchliche Stellung, die Tyrrell nun einnahm, entspricht
der Vorhersagung, die er schon 1904 in der ,Grande Revue*
veroffentlicht hatte: ,Die romische Kirche wird sich vor einer
Reihe ganz neuer Schwierigkeiten befinden. Sie wird es nicht
mit Héresie noch mit Schisma zu tun haben, wohl aber mit
einer Menge exkommunizierter Unterwiirfiger, welche in uner-
schiitterlichem Glauben an ihre guten Rechte entschlossen sein
werden, den extravaganten Anspriichen der Kirche Widerstand
zu leisten. (Vgl. ,Katholik“, 1908, S. 3.) Als Schiiler des fiir



— 759 —

zahllose englische Konvertiten vorbildlichen Kardinals Newman
(+ 11. August 1890) trostete sich Tyrell mit dem , Development® :
durch Entwicklung ist die romische Kirche geworden, was sie
ist, darch Entwicklung wird sie wieder werden, was sie sein
soll; zu einer bessern Entwicklung ist das Vorhandensein guter
Krifte notwendig; daher miussen einsichtige und christlich ge-
sinnte Katholiken um jeden Preis unter der pépstlichen Juris-
diktion verharren! Rom ist im Grunde ebenfalls dieser Ansicht,
es will sich aber selbstverstdndlich nicht im Sinne der Moder-
nisten ,entwickeln“; daher stellt es diese vor die Alternative,
entweder zu schweigen oder dann sich exkommunizieren zu
lassen. Der peinlichen Tatsache, dass sich Tyrrell auf eine
Autoritit wie Newman berief, suchte der Bischof von Limerick
mit dem Nachweis zu begegnen, dass der berithmte Kardinal
die Entwicklungslehre ganz anders aufgefasst habe als Tyrrell.
Die papstliche Kurie belohnte die Broschiire des irlindischen
Bischofs mit einem Breve vom 10. Marz 1908. (Vgl. ,Katholik*,
1908, S. 118 ft)

Von den Altkatholiken unterschied sich Tyrrell lediglich
durch den von ihm vorgezogenen modus procedendi. Es han-
delte sich wieder genau um die gleiche Frage, die 1871 auf
dem Altkatholikenkongress zu Minchen erortert worden ist:
Ist es zur Abwehr des auf dem vatikanischen Konzil sanktio-
nierten kirchlichen Systems und zur Herbeifithrung einer Reform
geniigend, sich auf Proteste und literarische Untersuchungen
zu beschrinken? oder ist es notwendig, die den Vatikanismus
verwerfenden Katholiken zu kirchlichen (Gemeinschaften zu
vereinigen, in denen ihnen trotz pipstlicher Exkommunikation
alles geboten wird, worauf sie als katholische Christen An-
spruch haben? Der Kongress hat bekanntlich die Frage in
diesem letztern Sinne entschieden und damit zur Organisierung
der altkatholischen Kirchen den Anstoss gegeben. Tyrrell glaubte,
es sel richtiger, sich exkommunizieren zu lassen, aber gleich-
wohl so gut wie moglich im Verband mit der pipstlichen Ge-
meinschaft zu bleiben und von einer besondern Kirchenorgani-
sation abzusehen. Er idusserte sich dariiber insbesondere in der
klassischen Schrift ,Medievalism®. (Vgl. ,Katholik®, 1908,
S. 298 ff.) Sein Freund Baron Friedrich von Hiigel und Miss
Maude D. Petre haben ganz in seinem Sinne gehandelt, als sie
dem an das Lager des Sterbenden gerufenen romischen Geist-



— 760 —

lichen erklirten: Tyrrell wiirde wiinschen, die Sakramente der
Kirche zu empfangen; aber er wiirde auf die Sakramente ver-
zichten, wenn er diese durch einen Widerruf dessen, was er
in aller Ehrlichkeit gesagt und geschrieben hatte, erkaufen
miisste.

Am 6. Juli 1909 war Tyrrell fast plotzlich erkrankt. Gleich-
zeitig verlor er die Sprache, so dass er sich fiir solche, die
nicht an den Verkehr mit ihm gewohnt waren, fast nur noch
durch Zeichen verstindlich machen konnte. Ein bisher nicht
offentlich genannter befreundeter Priester wurde benachrich-
tigt; er kam auf Besuch, betete mit dem Freund und erteilte
ihm, wie es hiess, ,bedingungsweise“ die Absolution. Als der
Zustand des Kranken gefahrlicher wurde, liess man den Pra-
monstratenser Abt von Storrington kommen. Dieser war, wie
es scheint, der Meinung, die Exkommunikation sei gehoben,
und spendete dem Bewusstlosen die hl. Olung. Den letzten Bei-
stand leistete der Abbé Bremond.

Dieser, ebenfalls ein Exjesuit, ist ein franzosischer Priester,
der in England lebt und bisher im Besitze aller kirchlichen
Ehren und Rechte war. Er vollzog auch das Begribnis. Da
inzwischen bekannt geworden war, dass Tyrrell keinen Wider-
ruf geleistet hatte, untersagten der Bischof von Secuthwark und
der Erzbischof von Westminster das Kkirchliche Begribnis,
Dieses musste daher auf ungeweihter Erde vorgenommen wer-
den. Man wihlte eine Stelle unter einem schattigen Baum,
unter dem sich Tyrrell oft dem Gebet und der Meditation ge-
widmet hatte. Um sich nicht gegen die Satzung zu verstossen,
durch die dem Exkommunizierten jede kirchliche Ehre versagt
wird, liess der Abbé Bremond beim Begribnis alles Zeremo-
nielle weg und beschrankte sich auf das Gebet und eine freund-
liche Ansprache an die Anwesenden. Gleichwohl traf ihn sofort
die Suspension. Der ,Osserv. Rom.“ aber erklirte in der
Nummer vom 19. Juli, dass Tyrrell nicht im Schosse der katho-
lischen Kirche gestorben und dass die ihm gespendeten Sakra-
mente ungiiltig gewesen seien. Von seinem Standpunkte aus
hat das papstliche Organ vollkommen recht.

So musste der hervorragendste Fiithrer der Modernisten
durch sein eigenes Schicksal den Beweis leisten, dass der Ka-
tholik, der das durch die vatikanischen Dogmen besiegelte
kirchliche System fir falsch und verderblich héilt, nur die Wahl



— 761 —

hat, sich entweder gegen besseres Wissen schweigend zu unter-
werfen oder dann der Kkirchlichen Segnungen verlustig zu
gehen, sofern er iiberhaupt unter der Jurisdiktion der pipst-
lichen Hierarchie bleiben will. Mit schweigendem Dulden wird
aber kein Ubelstand beseitigt und keine bessere kirchliche
~Entwicklung® angebahnt. Tyrrell war auch selbst von der
absoluten Richtigkeit und Niitzlichkeit seiner kirchlichen Hal-
tung keineswegs sehr fest liberzeugt. Wenigstens ist das Eine
vollig gewiss, dass er die Altkatholiken als seine Gesinnungs-
genossen ansah und ihnen guten Erfolg wiinschte. Er hat sich
dartiber nicht bloss miindlich bei vielen Anlédssen, sondern
auch brieflich sehr bestimmt geédussert. Es ist keine Indiskre-
tion, wenn ich hier einen Brief der Offentlichkeit tibergebe,
den der Verstorbene am 4. November 1908 an mich gerichtet
hat. Freundliche Grisse, die ich durch einen gemeinschattlichen
Freund von ihm erhalten hatte, veranlassten mich, ihm einige
Hirtenbriefe zuzusenden, um ihm das ,Evangelium vorzulegen,
das ich predige“. Darauf erhielt ich folgende Antwort:

““I have long desired to write to you; to thank you for the
Lenten Pastorals you so kindly sent me and which I have read
with profound sympathy and I hope with spiritual profit. I have
only hesitated because my position is a very delicate and com-
plex one, and yet I could hardly write to you without explain-
ing to some extent why I am at once in such cordial sympathy
with the Old Catholics and yet feel it my duty to remain in
my present very disagreable position, deprived of the sacra-
ments, and now (quite lately) excluded altogether from the
Church—at least in this diocese.

Needless to say that I entirely deny the cecumenical au-
thority of the exclusively Western Councils of Trent and the
Vatican and the whole mediseval development of the Papacy
so far as claiming more than a primacy of honour for the
Bishop of Rome; and this, T suppose, is exactly the Old Ca-
tholic position. Also I hold to the inherent autonomy of each
diocesan Church subject only to the authority of a truly cecu-
menical Council. Nor do I believe that the Pope can validly
or lawfully sterilise the sacramental life of such Churches; or
that their bishops derive their jurisdiction from him either by

divine institution or by the decree of any truly cecumenical
Council,



— 762 —

But on the other hand I see that Old Catholicism has been
practically (von Tyrrell unterstrichen) ‘a failure; that, at the
time, Romanists were too ignorant and unprepared for the mo-
vement; that it would have been wiser to have remained
within the Roman communion and worked for the gradual for-
mation of a more enlightened public opinion. Schism might
have been inevitable eventually; but it would have been
stronger and more impressive. Cut off (by ones own act) from
the Roman Communion one loses all hope of influencing even
its saner members. Sooner or later the historical lie of the
Papacy must be realised by every educated Romanist and in
that day the whole Church will be Old Catholic. Providentially
the existence of the Old Catholic Communion is a standing
challenge and menace to Rome’s pretensions. For that reason
I am anxious to see it strengthened in every way.

However inauspicious and unfortunate in its first beginn-
ings, I think that Bishop Mathew’s enterprise will now be fruit-
ful of much good and I personally have done all in my power
to counteract the evil consequence of the O’'Halloran swindle.

Naturally the Anglican bishops were at first alienated.
But the society of St Willibrord proves that their mistrust is
overcome. Tt is most important that the Church ecf England
should be made to realise the possibility of a Catholicism
without the Papacy and that the pro-Roman movement of their
extreme Ritualists should be checked.

Much good could be done by the mutual assistance of
Anglican and Old Catholic bishops at their respective ordina-
tions and by the indiscriminate communion of the faithful, in
case of necessity, at the altars of both Churches. Rome’s policy
i1s to insist on the invalidity of Anglican sacraments and so to
frighten the ignorant and timorous into her own communion,

I need not say that I am a modernist i. e. that I believe
that Catholicism both can and must assimilate all that is best
in the scientific and democratic tendencies of the age. I feel
that is just the Papacy that makes Rome so hostile and im-
pervious to these tendencies, and that the Greek and Old
Catholic Churches are still amenable and fundamentally sym-
pathetic to the forces of modern life. For this reason I desire
to see a fusion of Anglican and Old Catholic ideas. The Church
of England while holding to the principle of Catholicism has



— 763 —

always opened her windows towards the rising sun. She has
not succeeded in a logical synthesis of old and new. The two
have struggled for primogeniture in her womb. She is half
protestant as well as half catholic. But for that reason she is
more alive—in a sense more catholic. All this makes me feel
that both communions—Old Catholic and Anglican—would be
stimulated and fertilised by intercommunion; each giving of its
strength to the weakmness of the other.

And now, in conclusion, may I ask you to pray for me.
The position I occupy is one of great spiritual danger and
difficulty; but, so far, it seems imposed upon me in the interest
of others (von mir unterstrichen). Nothing would gratify Rome
more than my overt secession to the Anglican or Old Ca-
tholic Church, and that gratification would be based on a right
instinet that by such secession 1 had justified her position and
facilitated her designs.

With all possible respect and sympathy

Believe me, Right Reverend Father,

Your devoted servant in Christ
George TYRRELL.”

Ich habe diesen unschiitzbaren Brief wiederholt gelesen;
es geschah jedesmal mit tiefer Rithrung. Die Meinung, dass wir
mit der kirchlichen Organisierung hiitten zuwarten sollen, bis
die Katholiken in religiosen Dingen besser unterrichtet gewesen
wéren, kann ich freilich nicht fiir richtig halten. Im Gegenteil,
ich sehe gerade die organisierte christkatholische Kirche als
eine Lehrerin an, der man den Mund nicht schliessen und deren
schriftliche Kundgebungen man nicht unterdriicken kann. Aber
der obige Brief bestiitigt Bartolis Urteil: Tyrrell empfand von
Jugend an den unwiderstehlichen Drang, ,fremde Schmerzen
zu lindern®“. Um ,fremde Schmerzen zu lindern“, um den zahl-
losen Katholiken, die innerlich mit dem modernen Papsttum
zerfallen sind und doch in der rémischen Kirche bleiben, nahe
zu sein und nach Kriften beizustehen, glaubte Tyrrell die
Pflicht zu haben, selbst auch unter der Jurisdiktion der pépst-
lichen Hierarchie bleiben zu miissen. Dass er darob selbst
schwer gelitten hat, wird ihm jeder nachfihlen, der den mit-
geteilten Brief zu lesen versteht. Vielleicht darf man sagen,
dass sein frither Tod eine Folge dieser Leiden ist. Haben seine



e TOK o

Schmerzen und seine Arbeiten viel dazu beigetragen, katho-
lische Gemiiter zu beruhigen und zu trosten? Ich glaube, der
verehrungswiirdige Mann wiirde diese seine Absicht besser
erreicht haben, wenn er den unschliissig Umherirrenden und
Suchenden tapfer vorangegangen wire und ihnen einen be-
scheidenen Ort gezeigt hiitte, wo sie sich friedlich hitten zu-
sammenfinden koénnen im Vertrauen auf das Wort des Herrn:
»Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da
bin Ich mitten unter ihnen.“

Der ,0Oss. Rom.” hat das Urteil gesprochen, dass Tyrrell
nicht ,im Schosse der Kirche® gestorben sei. Wenn die ,Kirche*
aus den dem Papst Unterwiirfigen besteht, so hatte das Organ
des pépstlichen Hofes recht. Aber gewiss ist auf jeden Fall,
dass Tyrrell ein treuer Diener Christi und ein lebendiges Mit-
glied der Kirche Jesu Christi war. In meiner Antwort vom
4. November 1908 schrieb ich ihm: ,Von Ihrer Ixkommuni-
kation denke ich gerade so wie von der meinigen: injusta
vincula disrumpit justitia (August, Serm. 82, 7). In Demut und
mit herzlicher Firbitte rufe ich Ihnen zu: Pax tecum! Beten
Sie auch fir mich.*

Eduard HERZzOG.

II. — L’esprit gallican.

C’est un lieu commun de répéter que le gallicanisme est
mort. Mais, s'il est mort comme systéme ecclésiastique, qu'im-
porte, du moment que son esprit ne l'est pas? S'il est mort
méme comme systéme théologique, qu'importe encore, du
moment qu'une théologie catholique libérale en maintient les
éléments vrais et va beaucoup plus loin que lui dans sa propre
direction? S’il est mort comme systeme politique et parlemen-
taire, qu'importe encore, du moment qu'il existe un catholi-
cisme libéral plus sincérement attaché a la nation que le
gallicanisme parlementaire ne l'était 4 la royauté?

Si j'en parle dans cet article, ce n’est pas que l'ancien-
catholicisme veuille lc ressusciter, ni méme se faire solidaire
de ses doctrines et de ses actes. Nullement. Mais je veux dire
que le gallicanisme, surtout 'ancien, l'antérieur au concordat
de 1516, contenait des vérités ecclésiastiques et des principes
de liberté que la France actuelle a eu le tort d’abandonner;



— 765 —

vérités et principes qui étaient une sauvegarde pour la nation,
et dont la funeste disparition se fait déja sentir. Que sera-ce
plus tard, lorsque le fanatisme ultramontain, & la fois ecclé-
siastique et politique, ira jusqu’au bout de ses visées et de ses
prétentions, et qu'il profitera des libertés que le gouvernement
actuel lui laisse prendre, pour s’organiser de plus en plus en
FEcclesta militans, et pour faire a I'Etat républicain la guerre
ouverte que les esprits perspicaces entrevoient déja?

Voila ce que les anciens-catholiques tiennent a dire et a
répéter, et en cela ils se considérent comme les continuateurs
de ces sages Francais qui, instruits de leur histoire et de leurs
traditions nationales, étaient loin d’étre disposés, méme encore
a la fin du XIXe siécle, a laisser carriére libre a l'ultramon-
tanisme, a4 ses enseignements erronés, & ses mensonges histo-
riques, a ses agissements antinationaux et antipatriotiques.
Que ces publicistes soient rares aujourd’hui, nous ne le nions
pas, mais nous le regrettons, et nous leur rendons d'autant
plus hommage. La France actuelle trouve plus commode de
jouer avec le péril que de le combattre; elle croit que lin-
différentisme envers Rome est le supréme de la sagesse, et
que 1a ol les peres ont cru devoir lutter, les fils sont mieux
inspirés en se croisant simplement les bras. Qui vivra verra.
Pour nous, nous préférons rappeler a nos contemporains les
vérités d’éternel bon sens qu'ils oublient momentanément;
peut-étre un jour nous en sauront-ils gré.

En attendant, nous les prions de relire les extraits suivants
d'une étude de Charles Louandre sur «Les papes et les rois
de France». Elle a paru dans la «Revue des Deux Mondes»
du 1°° octobre 1875.

«Le pouvoir temporel de la papauté n'est plus qu'un sou-
venir, et la chute de ce pouvoir excite dans une certaine
partie de la population catholique d'amers et profonds regrets.
On dirait que les destinées de la France sont subordonnées &
celles du saint-siege, qu'il a été dans le passé notre allié le
plus fidele, et que les grands rois de l'ancienne monarchie
n'ont été grands que parce qu'ils étaient les fils ainés de
I'église romaine. En présence de ces exagérations, il n’est
pas sans intérét d'interroger 1'histoire et de chercher, en les
dégageant du voile religieux qui les couvre, quels ont été les
rapports des deux puissances dans les temps antérieurs a la



— 766 —

révolution. ILe sujet est trop vaste pour étre ici traité dans
le détail, mais il suffira d’en présenter une vue générale pour
montrer que le wvienx-catholicisme francais ne ressemble cn
rien awu catholicisme ultramontain qui S abreuve aux Sources
de la Salette, que les papes ont ¢ét¢é loin de marcher toujours
d'accord avec les rois, et que bien des opinions depuis long-
temps accréditées au sujet des services qu'ils ont rendus a
notre pays et dans ce pays méme a la religion catholique
tombent devant 'examen des faits...»

Apres avoir analysé le Dictatus de Grégoire VII (p. 596-597),
Louandre ajoute: «On était loin, on le voit, des doctrines de
Grégoire VII et du dogme de linfaillibilité. I.a compétence du
saint-siege, méme dans les matieres spirituelles, était réduite
a fort peu de chose, puisque les bulles dogmatiques elles-mémes
pouvaient étre rejetées, et ce n'est pas sans raison que Fénelon
a écrit qu'en France les rois avaient fini par étre plus papes
que le pape. Ils ne cédaient jamais que momentanément, quand
de graves intéréts politiques et diplomatiques les amenaient
a transiger. Clest qu'en effet ils regardaient les libertés galli-
canes comme la sauvegarde de leur dignité et de leur indé-
pendance, et, comme ils étaient assurés d’avoir la nation
derridre eux, ils se mentraient exigeants et fiers; mais ces
libertés, vénérées en France, étaient considérées a4 Rome comme
un attentat a l'autorité du souverain pontife, et quand le parle-
ment faisait brhler les livres qui pouvaient leur porter atteinte,
le sacré-coliege déclarait ces mémes livres inspirés par le Saint-
Esprit. 11 y avait 1a une cause permanente de rupture, et cette
cause n'était pas la seule. Charles VIII, Louis XII, Franc¢ois I°r,
avaient rencontré en Italie les papes dans les rangs de leurs
adversaires. Leur habile diplomatie les avait vaincus plus d'une
fois. La France avait contre eux les mémes griefs que 1'Alle-
magne et '’Angleterre, les mémes motifs de séparation. Comment
cette séparation ne s’est-elle pas produite comme dans les
autres Etats du nord de I'Europe? Comment nos rois, tout en
luttant avec tant d’opiniatreté contre les papes, sont-ils restés
papistes?

L’entente des ambitions et des intéréts avait scellé, nous
l'avons vu, le pacte de Charlemagne, et c’est cette méme
entente, fortifiée par le caractere sacerdotal de la royauté
francaise, qui a toutes les époques, y compris le XVII¢ siecle,



— 767 —

a prévenu les scissions définitives. Les deux pouvoirs s'ar-
rétaient juste a la limite extréme au dela de laquelle elles
pouvaient éclater, car ils avaient tous deux un égal besoin
I'un de l'autre. Ils reposaient sur le méme principe, celui de
la délégation divine, et ce principe, dans aucune des monarchies
de P'Europe, ne s'était affirmé avec plus d’autorité que dans
la monarchie capétienne.

Menacés tour a tour par les empereurs d’Allemagne et
les ligues italiennes, comme ils 'avaient été aux VIII® et IX®
siecles par les empereurs de Byzance et les Lombards, les
papes avaient intérét a se rapprocher des rois de France,
chefs d'un grand état militaire, voisin de ['ltalie et de 1'Alle-
magne, et qui pouvait les servir utilement par sa médiation
ou par ses armes. Les rois de leur cdté avaient intérét 4 con-
server le titre de fils ainés de I'Eglise, qui leur donnait la
premiére place parmi les princes de la catholicité, et rehaussait
leur prestige aux yeux de leurs sujets...»

Louandre apprécie ainsi le concordat de Francgois [* et
de Léon X: «L’'intérét et I'ambition rapprochérent, comme au
temps de Charlemagne, le pontife et le soldat, et le 18 aofit
1516 fut signé le traité célebre connu sous le nom de concordat,
qui a fait dire justement a Mézeray qu'on ne vit jamais contrat
plus bizarre, «car le pape, puissance spirituelle, prenait le
temporel pour lui et donnait le spirituel & un prince temporel».

Le roi de France avait traité de la main a la main, sans
consulter le clergé, sans prendre l'avis du parlement. L'opinion
publique se révolta contre ce coup d'autorité; le ‘parlement
refusa d'enregistrer. Aprés avoir défendu la couronne contre
Rome, il défendit I'Eglise nationale contre Rome et la couronne,
et ne consentit & l'enregistrement que sous le coup des plus
violentes menaces. L'opposition du clergé ne fut pas moins
vive. Un certain nombre de chapitres s’obstinérent malgré les
promotions royales & pourvoir aux vacances, et dans quelques
dioceses il y eut simultanément deux évéques, comme il y
avait eu deux papes au temps du grand schisme.

Malgré quelques sages dispositions, le concordat eut pour
I'Eglise nationale des résultats désastreux. La nomination des
éveéques et des abbés par les rois fit reparaitre les abus des
temps mérovingiens. Les rois ne donnérent plus des abbayes
d’hommes a leurs femmes, comme l'avait fait Lothaire Il pour



— 768 —

Valdrade, mais ils donnerent, comme I'a dit un ambassadeur
vénitien, des évéchés et des bénéfices «a la demande des
dames». Les seigneurs de la cour possédaient des abbayes,
«qu'ils vendaient 4 beaux deniers comptant, les baillaient en
mariage, en troc et en eschange des choses temporelles»,
Les protestants eux-mémes en occupaient sous des noms sup-
posés; les ministres en recevaient a titre de gratification,
comme Sully, qui en avait trois rapportant 43,000 livres de
rente. Le concordat eut encore d'autres conséquences non
moins facheuses. Les évéques, placés sous la main du roi,
organiserent le gouvernement spirituel sur le type du gou-
vernement monarchique. Au lieu d'administrer, comme dans
les anciens temps, avec le concours des doyens et des cha-
pitres, ils administrérent avec un conseil qu'ils choisirent eux-
mémes; le bas clergé fut livré a leur entiere discrétion, et de
nos jours encore il subit cet absolutisme.»

Enfin, Louandre termine son intéressante étude par les
réflexions suivantes: «On peut le dire, en s'appuyant sur
I'autorité des faits, et sans crainte de fausser la vérité, comme
princes temporels, les papes, malgré quelques alliances passa-
geres et quelques services désintéressés, ont €té pour la plupart
les adversaires de la politique francaise; ils ne s'y sont ralliés
a certains moments que pour l'exploiter contre I'Allemagne ou
les principautés de 1'Italie; comme chefs de la catholicité, ils
ont exercé sur 'Eglise gallicane une influence beaucoup moins
grande qu'on ne le suppose généralement. Ce que cette Eglise
a fait d’utile et de sage, elle I'a fait, comme la tréve de Dieu,
de sa propre initiative, par les hommes éminents qu'elle a
produits dans tous les Ages, par les conciles nationaux et
provinciaux, les synodes diocésains, les assemblées générales
du clergé, les évéques, les missionnaires. Indissolublement
unie aux rois, qui étaient pour elle I'image vivante de la patrie,
elle ne cherchait pas a dépenser, au profit d'un prince étranger,
l'or et le sang de la France; elle entourait de ses respects
les successeurs de saint Pierre, mais ce respect n'allait point
jusqu'a lidolatrie; elle croyait a la supériorité du concile
général. Aujourd’hui des doctrines nouvelles ont remplacé les
doctrines des conciles de Constance et de Bale, de la faculté
de théologie de Paris, des parlements, des hommes qui dans
le moyen Age ont été la gloire et la lumiére du sacerdoce.



— 769 —

L’ultramontanisme, mis au jour par la ligue, accrédité et pro-
pagé par la société de Jésus, défendu par de Maistre et de
Bonald, a profondément altéré la vieille tradition nationale,
sans produire d'autre résultat que de partager le catholicisme
francais en deux grands partis, I'un qui marche avec la civili-
sation et qui pense, comme les docteurs de 1'Eglise gallicane,
Hincmar, saint Bernard, Pierre d’'Ailly, Gerson, que l'on peut
étre catholique sans croire a linfaillibilité du pape, sans tirer
I'épée pour soutenir le pacte de Charlemagne contre les ligues
italiennes, — lautre, qui ne voit de salut pour I’Eglise et
I'Etat que dans la résurrection du pouvoir temporel, et qui
place le Vatican au-dessus de la France.»

On ne saurait mieux dire. La prudence des patriotes
devrait, en outre, poser la grave question suivante: Qu’ad-
viendra-t-il de la France ainsi divisée en deux partis hostiles
et irréconciliables, dont I'un, 'ultramontain, s'organise et s’arme
jusqu'aux dents, et dont l'autre, le jem'enfichiste, se croise
les bras, s’amuse, et méme fabrique pour son adversaire un
article IV, qui est la clef de la maison? La réponse n'est pas
difficile. lls ne sont pas rares, les Frangais clairvoyants qui
comprennent déja que la prétendue Séparation actuelle n’en
est pas une; qu'elle n’est qu'une carte blanche, laissée au
pape, de couvrir la France de ses créatures rouges, violettes
et noires. L'Etat pouvait opposer a l'armée du pape tous les
bons Francais, catholiques et nationaux, qui veulent lutter
contre Rome pour leur religion, pour leur Eglise et pour leur
patrie. Tels sont les anciens-catholiques, et les gallicans ou
les catholiques-libéraux: les uns sortis de Rome, les autres y
restant, tous tendant au méme but. M. Briand ne 1'a pas voulu,
et sa majorité I'a suivi. L'’abime s’entrevoit déja.

Pour nous, anciens-catholiques, si nous ne sommes pas
victorieux la ol nous aurions dai I'étre, nous restons invaincus
et nous gardons nos positions.

Les pseudo-libéraux du jour nous objectent qu'il faut accorder
la liberté et la tolérance a tous, méme & Rome. Nous répondons
qu'en l'accordant & Rome, ils la retirent formellement aux
anciens-catholiques et aux autres catholiques-libéraux, et cela
par l'article IV, qui les expulse des Eglises au profit exclusif
des ultramontains. C'est simplement inique. Oui, certes, vive
la liberte, vive la tolérance, mais pour ceux-12 seulement qui,

Revue intern,de Théologie, Heft 68, 1909. 50



— 770 —

de fait, respectent la liberté des autres. Or Tarticle IV attente
a la liberté des catholiques franc¢ais, nationaux, patriotes, anti-
ultramontains; et Rome ne reconnait qu'une seule liberté, la
sienne; et si elle tolere actuellement le gouvernement et la
république, c’est en attendant qu'elle puisse les renverser et
prendre leur place. Voila la vérité. L'article IV, c’est le Vatican
au-dessus de la France. La vraie France tolérera-t-elle long-
temps cette humiliation?
E. MicHAUD.




	Variétés

