
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 68

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


754 —

r r_

VARIETES.

I. — f George Tyrrell.
Durch den am 15. Juli 1909 erfolgten Tod Tyrrells haben

die Modernisten einen eben so unersetzlichen Verlust erlitten
wie die Reformkatholiken am 31. Mai 1906 durch das plötzliche

LIinscheiden ihres Führers Schell. Tyrrell war im Februar
1861 in Dublin geboren. Er entstammte einer Familie, aus der
hervorragende Gelehrte und Schriftsteller hervorgegangen sind
und die von jeher zu den Zierden der unter Gladstone am
26. Juli 1869 vom Staat getrennten anglikanischen Kirche in
Irland gehörte. Noch heute Avirkt ein Tyrrell als Professor am
Trinity College in Dublin, der ersten anglikanischen Bildungsanstalt

in Irland. In diese Schule war 1878 auch George
Tyrrell eingetreten. Allein schon im folgenden Jahre verliess
er die Anstalt, um sich in die römischkatholische Kirche
aufnehmen zu lassen.

Wie der achtzehnjährige, talentvolle Jüngling dazu kam,
diesen Schritt zu tun, wird verschieden erklärt. Der „Guardian1--
(21. Juli 1909) redet einfach von dem Einfluss, den die Schriften

Newmans auf Tyrrell ausgeübt haben. Kübel (Geschichte
des Modernismus, 1909, S. 144) ist der Meinung, dass ihn „das
Verlangen nach religiöser Gewissheit" der Scholastik in die
Arme getrieben habe. Ausführlicher berichtet über seine
Bekehrung zum Romanismus sein ehemaliger Ordensgenosse
Giorgio Bartoli, der heute ebenfalls exkommuniziert ist und
sich der italienischen Waldenserkirche angeschlossen hat. Pater
¦Bartoli sagt (Rivista Cristiana, Juli 1909, S. 257 f.), Tyrrell sei
mehr durch sein Herz als seinen Verstand zur Konversion
bewogen worden. Schon als Knabe habe er sich mit einigen
anglikanischen und katholischen Altersgenossen innig befreundet
und zu einer Gesellschaft verbunden, die sich vornahm, die



— 755 —

elendesten Hütten Dublins zu besuchen, um armen Leuten

Unterstützungen zuzuwenden. Das menschliche Elend, das er

sah, habe ihn zu Gott geführt und in ihm den Entschluss

geweckt, sich einem Leben zu widmen, in welchem er Gelegenheit

fände, fremde Schmerzen zu lindern. Die katholischen
Genossen, denen er davon sprach, brachten ihn in Beziehung mit
zwei hervorragenden Jesuiten in Dublin ; diese zogen ihn in die

katholische Kirche herüber und veranlassten ihn, im Alter von
zwanzig Jahren in den Jesuitenorden einzutreten,

Bartoli, der mit Tyrrell lange Jahre in persönlichem
Verkehr stand, sagt, er sei etwas über mittelgross geAvesen, mager,
gebeugt, kränklich aussehend, aber ein Mann mit geistvollem
Gesicht, unruhigen und blitzenden Augen. Widerspruch habe
er nicht gern ertragen; er sei aber im Jesuitenorden sehr
rücksichtsvoll behandelt Avorden. Er erhielt eine Stelle in der
jesuitischen Lehranstalt zu Stonyhurst und beschäftigte sich
hier namentlich mit philosophischen Studien. Später Avurde ihm
die Redaktion des Month, des Hauptorgans der englischen
Jesuiten, übertragen.

Freundlicher als Bartoli urteilt der „Guardian" über Tyr-
rels Persönlichkeit. „Seinen Freunden," sagt das anglikanische
Organ, „wird er unvergesslich bleiben. Und er hatte viele
Freunde; er hatte eine besondere Anlage für Freundschaft,
etwas eigenartig GeAvinnendes in seinem Wesen. Er Avar ganz
und gar ein Irländer — in seinem raschen Empfinden, seinem
Ungestüm, seiner Selbsthingabe, dem fast weiblichen
Zartgefühl seiner Seele. Der auffälligste Zug in seinem Charakter
war vielleicht seine absolute Selbstlosigkeit. Diese besass er
nicht bloss in materiellen Dingen, sondern auch in der feinern
Form der Gleichgültigkeit hinsichtlich des literarischen Rufes,
des persönlichen Einflusses. Er liess die Welt an sich vorübergehen

— nicht aus Überlegung, sondern instinktiv Avie ein
Kind. Seine Schlichtheit Avar einzigartig; er war der offenste,
der durchsichtigste Mann, den es geben konnte. Von dem Wert
der eigenen Arbeit schien er keinen Begriff zu haben... Sich
an ihn als ein Orakel zu Avenden, Avar das sicherste Mittel,
ihn in seine Schale zurückzutreiben. Falschheit und Ungerechtigkeit

empörten ihn. In der Diskussion konnte er heftig Averden
— nicht wenn man seine Meinung nicht teilte — darum
kümmerte er sich wenig — sondern Avenn er fand, dass sein Gegner
unehrlich sei."



— 756 —

Über die Stellung, die Tyrrell zum römischen Katholizismus

einnahm, urteilt Bartoli in einer auch für ihn selbst
charakteristischen Weise. Für Bartoli gibt es nämlich auch heute
nur einen Katholizismus, das päpstliche Kirchenwesen. Das muss
man festhalten, um sein Urteil über Tyrrell richtig zu
würdigen. Von diesem sagt er: „Sein Verstand blieb immer
protestantisch, d. h. streng individualistisch, daher Aveit vom
katholischen Geist abweichend, der in allen Dingen eine blinde
Unterwerfung unter die hierarchische Autorität verlangt. Von
einer blinden Unterwerfung hat Tyrrell nie etwas gewusst. Er
rühmte sich fortwährend, ein Katholik zu sein, hatte aber von
einem Katholiken keinen Schatten." Er sei in offenem
Widerspruch mit sich selbst geAvesen. Als Kantianer habe er an der
UniA'ersität der Jesuiten zu St. Buenos in Wales che theologischen
Studien begonnen und die Autorität der Bibel, an die er nicht
glaubte, durch die Autorität der Kirche zu ersetzen gesucht;
als er die Anstalt verliess, habe er auch nicht mehr an das

Papsttum geglaubt, das Bartoli mit der katholischen Kirche
identifiziert. So sei Tyrrell am Ende seiner theologischen
Studien Aveder protestantisch noch katholisch geAvesen. Wenn
Bartoli recht hätte, so hätte es in der Zeit der Kirchenväter
keinen Katholizismus gegeben. Es dürfte aber richtiger sein,
anzunehmen, Tyrrell habe durch seine Studien den Katholizismus

nicht A-erloren, sondern gefunden und immer besser
Anstehen gelernt, nämlich den Katholizismus der hl. Schrift und
der ungeteilten Kirche, die schon im zweiten Jahrhundert, als
es noch kein Papsttum gab, die ecclesia catholica von
Avillkürlichen Neubildungen unterschied.

Frömmigkeit, Weitherzigkeit, Wissenschaftlichkeit, ATerbun-

den mit dem redlichen Verlangen, „fremde Schmerzen zu
lindern", machten den Jesuiten Tyrrell zum Vertrauensmann A-on

Tausenden in der Nähe und in der Ferne. Wer keine Gelegenheit

hatte, ihm im Beichtstuhl das Herz zu öffnen, wandte sich
brieflich an ihn. Zu diesen letztern gehörte der Anthropologe
Professor George Mivart, der glaubte, als ehrlicher Mann aus
der römischen Kirche ausscheiden zu müssen. Tyrrell half ihm
mit der Unterscheidung zwischen Religion und Theologie und
mit Newmans development über die Bedenken hinweg. Sein Brief
gelangte in den Mailänder „Corriere della Sera"-. In Mailand
Avar der Erzbischof Ferrari bereits auf die Modernisten auf-



— 757 —

merksam geworden. Er denunzierte den Brief in Rom, worauf
der Jesuitengeneral sofort die Ausstossung Tyrrells aus dem
Orden verfügte. Das geschah im Frühjahr 1906. Schmerzlicher
als die Ausstossung aus dem Jesuitenorden war für Tyrrell die
Verstossung vom Altar. Er anerbot sich, alles, was er schreibe,
der Zensur zu unterwerfen, wenn die päpstliche Kurie die

Suspension aufhebe. Die Kurie bewilligte das Gesuch, forderte
aber, dass Tyrrell auch seine Briefe der Zensur unterbreite.
Das Avar dem redlichen Manne nun doch zu viel. Am 31. August
1907, an demselben Tage, an Avelchem er dem Papst für die

Aufhebung der Suspension dankte, schrieb er dem „Giornale
d'Italia"-, das als Organ der italienischen Modernisten
angesehen werden kann, der Papst sei schlecht unterrichtet, wenn
er meine, er, Tyrrell, gedenke auch seine Privatkorrespondenz
der kirchlichen Aufsicht zu unterwerfen. Einige Wochen später
wurde er vom Bischof \o\\ Southwark, in dessen Diözese er
wohnte (zu Storrington), exkommuniziert.

Schon seit Jahren hatte Tyrrell in aufsehenerregenden
Aufsätzen verkündet, dass die scholastische Theologie nicht mehr
genüge. Die wichtigsten Kundgebungen dieser Art sind in dem
Werke „Through Scylla and Charybdis, or the Old Iheology and
the new"-, das im Mai 1907 erschienen ist (London, Longmans),
zusammengestellt. Die viel zitierte Abhandlung „Lex orandi,
lex credendi", die das dritte Kapitel dieses Werkes bildet, Avar
schon 1899 in der jesuitischen Zeitschrift Month veröffentlicht
worden. Für Tyrrells theologischen und kirchlichen Standpunkt
sind besonders bezeichnend das VIII. Kapitel, avo der Unterschied

zwischen Theologie und Offenbarung betont wird, das
X. Kapitel, betitelt Consensus fidelium, in welchem die altkatholische

Lehre ATorgetragen wird, dass das Gesamtbewusstsein
der Kirche Christi massgebend sei, das XIIL Kapitel, das einen
zuerst im Mailänder „Rinnovamento"' erschienenen Artikel „Da
Dio o dagli uomini?" enthält, in welchem die Autorität einer
für sich bestehenden Hierarchie auf menschlichen Ursprung
zurückgeführt Avird. (Auszüge aus diesem bedeutsamen Werk
bringt das „Rinnovamento", Jahrg. 1907, Fase. 9—11, S. 416 ff.)

Überhaupt Avurde nun Tyrrell der fleissigste und geschätzteste

Mitarbeiter der beiden italienischen Zeitschriften
„Rinnovamento"- und „Nova et Vetera'-'-. In der Quartalschrift der
Mailänder Modernisten erschienen von ihm folgende Abhandlungen :



— 758 —

„Per la sincerità", 1907, Fase. 7—8, S. 1 ff'., „The Home and
Foreign Review"-, 1908, Fase. 1, S. 81 ff., „Sono necessarie le

chiese?", 1908, Fase. 5—6, S. 280 ff., „In difesa dei Modernisti"-,
1909, Fase. 2, S. 169 ff. — Schärfer äussert er sich in der
römischen Halbmonatsschrift „Nova et Vetera"-, die leider nur im
Jahre 1908 herausgegeben wurde. Hier erschienen von Tyrrell
folgende Aufsätze: „H primato spirituale di Roma", Num. 1,
S. 1 ff'.; „Il potere giuridico della Chiesa"-, Num. 5, S. 141 ff.;
„Teologia aprioristica,", Num. 8, S. 249 ff.; „Parusia e socialismo",
Num.9, S. 281 ff, ; „Mediœvalismo", Num. 13—14, S. 1 ff. (das
erste Kapitel der unter gleichem Titel erschienenen letzten
grössern Schrift Tyrrells); „Il sacerdozio affare"-, Num. 15—16,
S. 65 ff. Noch in der letzten Nummer der Zeitschrift „Nova et
Vetera" erschien ein Artikel, an dessen Abfassung Tyrrell
Aucllcicht beteiligt geAvesen ist, die Abhandlung „Ossequio o

idolatrici ?"¦ Der Aufsatz ist unterzeichnet von Miss D. Petre, in
deren Hause Tyrrell seit seiner Exkommunikation gewohnt hat.
Mit authentischen Zeugnissen wird darin der Naclnveis geleistet,
dass die Untenvürfigkeit gegenüber dem Papst mehr und mehr
zu einem Götzendienst wird.

Die Exkommunikation Avar nicht Avie bei Loisy und seither

bei Romolo Murri a-oii der römischen Inquisition, sondern
nur vom Bischof A'on Soutlrwark ausgegangen. Da sich die
Jurisdiktion eines Bischofs auf seine Diözese beschränkt, konnte
sich Tyrrell immer noch vorstellen, dass er nicht aus der
römischkatholischen Kirche im allgemeinen ausgeschlossen sei.
Die Exkommunikation Avar am 22. Oktober 1907 erfolgt und
durch die Kritik A^eranlasst, die Tyrrell in der „Times" vom
30. September und 1. Oktober 1907 am Syllabus „Lamentabili"
vom 3./4. Juli und an der Bulle „Pascendi Dominici Gregis"
vom 8. September des gleichen Jahres geübt hatte.

Die kirchliche Stellung, die Tyrrell nun einnahm, entspricht
der Vorhersagung, die er schon 1904 in der „Grande Revue"
veröffentlicht hatte : „Die römische Kirche Avird sich A~or einer
Reihe ganz neuer Schwierigkeiten befinden. Sie Avird es nicht
mit Häresie noch mit Schisma zu tun haben, wohl aber mit
einer Menge exkommunizierter Unterwürfiger, welche in
unerschütterlichem Glauben an ihre guten Rechte entschlossen sein
Averden, den extraA*aganten Ansprüchen der Kirche Widerstand
zu leisten." (Vgl. „Katholik", 1908, S. 3.) Als Schüler des für



— 759 —

zahllose englische KonATertiten vorbildlichen Kardinals Newman

(f 11. August 1890) tröstete sich Tyrell mit dem „Development" :

durch Entwicklung ist die römische Kirche geAvorden, Avas sie

ist, durch Entwicklung wird sie Avieder Averden, Avas sie sein
soll ; zu einer bessern Entwicklung ist das Vorhandensein guter
Kräfte notwendig; daher müssen einsichtige und christlich
gesinnte Katholiken um jeden Preis unter der päpstlichen
Jurisdiktion A'erharren Rom ist im Grunde ebenfalls dieser Ansicht ;

es will sich aber selbstArerständlich nicht im Sinne der Modernisten

„entwickeln"; daher stellt es diese vor die Alternative,
entweder zu schweigen oder dann sich exkommunizieren zu
lassen. Der peinlichen Tatsache, dass sich Tyrrell auf eine
Autorität wie NeAvman berief, suchte der Bischof von Limerick
mit dem Nachweis zu begegnen, dass der berühmte Kardinal
die Entwicklungslehre ganz anders aufgefasst habe als Tyrrell.
Die päpstliche Kurie belohnte die Broschüre des irländischen
Bischofs mit einem Breve vom 10. März 1908. (Vgl. „Katholik",
1908, S. 118 ff.)

Von den Altkatholiken unterschied sich Tyrrell lediglich
durch den von ihm vorgezogenen modus procedendi. Es
handelte sich wieder genau um die gleiche Frage, die 1871 auf
dem Altkatholikenkongress zu München erörtert worden ist:
Ist es zur AbAvehr des auf dem A'atikanischen Konzil sanktionierten

kirchlichen Systems und zur Herbeiführung einer Reform
genügend, sich auf Proteste und literarische Untersuchungen
zu beschränken? oder ist es notwendig, die den Vatikanismus
ATerwerfenden Katholiken zu kirchlichen Gemeinschaften zu
ATereinigen, in denen ihnen trotz päpstlicher Exkommunikation
alles geboten wird, Avorauf sie als katholische Christen
Anspruch haben? Der Kongress hat bekanntlich die Frage in
diesem letztern Sinne entschieden und damit zur Organisierung
der altkatholischen Kirchen den Anstoss gegeben. Tyrrell glaubte,
es sei richtiger, sich exkommunizieren zu lassen, aber gieich-
Avohl so gut Avie möglich im Verband mit der päpstlichen
Gemeinschaft zu bleiben und von einer besondern Kirchenorganisation

abzusehen. Er äusserte sich darüber insbesondere in der
klassischen Schrift „Medievalism". (Vgl. „Katholik", 1908,
S. 298 ff.) Sein Freund Baron Friedrich Aron Hügel und Miss
Maude D. Petre haben ganz in seinem Sinne gehandelt, als sie
dem an das Lager des Sterbenden gerufenen römischen Geist-



_ 760 —

liehen erklärten: Tyrrell "würde wünschen, die Sakramente der
Kirche zu empfangen ; aber er würde auf die Sakramente
verzichten, wenn er diese durch einen Widerruf dessen, avus er
in aller Ehrlichkeit gesagt und geschrieben hatte, erkaufen
musste.

Am 6. Juli 1909 war Tyrrell fast plötzlich erkrankt. Gleichzeitig

verlor er die Sprache, so dass er sich für solche, die
nicht an den Verkehr mit ihm gewöhnt waren, fast nur noch
durch Zeichen verständlich machen konnte. Ein bisher nicht
öffentlich genannter befreundeter Priester wurde benachrichtigt;

er kam auf Besuch, betete mit dem Freund und erteilte
ihm, wie es hiess, „bedingungsweise" die Absolution. Als der
Zustand des Kranken gefährlicher Avurde, liess man den Prä-
monstratenser Abt A*on Storrington kommen. Dieser war, wie
es scheint, der Meinung, die Exkommunikation sei gehoben,
und spendete dem Bewusstlosen die hl. Ölung. Den letzten
Beistand leistete der Abbé Brémond.

Dieser, ebenfalls ein Exjesuit, ist ein französischer Priester,
der in England lebt und bisher im Besitze aller kirchlichen
Ehren und Rechte war. Er vollzog auch das Begräbnis. Da
inzwischen bekannt geAvorden war, dass Tyrrell keinen Widerruf

geleistet hatte, untersagten der Bischof atoii Southwark und
der Erzbischof von Westminster das kirchliche Begräbnis.
Dieses musste daher auf eingeweihter Erde vorgenommen werden.

Man wählte eine Stelle unter einem schattigen Baum,
unter dem sich Tyrrell oft dem Gebet und der Meditation
gewidmet hatte. Um sich nicht gegen die Satzung zu Verstössen,
durch die dem Exkommunizierten jede kirchliche Ehre versagt
wird, liess der Abbé Brémond beim Begräbnis alles Zeremonielle

weg und beschränkte sich auf das Gebet und eine freundliche

Ansprache an die Anwesenden. Gleichwohl traf ihn sofort
die Suspension. Der „Osserv. Rom." aber erklärte in der
Nummer vom 19. Juli, dass Tyrrell nicht im Schosse der
katholischen Kirche gestorben und dass die ihm gespendeten Sakramente

ungültig gewesen seien. Von seinem Standpunkte aus
hat das päpstliche Organ vollkommen recht.

So musste der hervorragendste Führer der Modernisten
durch sein eigenes Schicksal den BeAveis leisten, dass der
Katholik, der das durch die vatikanischen Dogmen besiegelte
kirchliche System für falsch und verderblich hält, nur die Wahl



— 761 —

hat, sich entweder gegen besseres Wissen schweigend zu
unterAverfen oder dann der kirchlichen Segnungen verlustig zu
gehen, sofern er überhaupt unter der Jurisdiktion der
päpstlichen Hierarchie bleiben will. Mit scliAveigendem Dulden wird
aber kein Übelstand beseitigt und keine bessere kirchliche
„Entwicklung" angebahnt. Tyrrell war auch selbst \Ton der
absoluten Richtigkeit und Nützlichkeit seiner kirchlichen
Haltung keineswegs sehr fest überzeugt. Wenigstens ist das Eine
völlig- gewiss, dass er die Altkatholiken als seine Gesinnungsgenossen

ansah und ihnen guten Erfolg wünschte. Er hat sich
darüber nicht bloss mündlich bei vielen Anlässen, sondern
auch brieflich sehr bestimmt geäussert. Es ist keine Indiskretion,

wenn ich hier einen Brief der Öffentlichkeit übergebe,
den der Verstorbene am 4. November 1908 an mich gerichtet
hat. Freundliche Grüsse, die ich durch einen gemeinschaftlichen
Freund von ihm erhalten hatte, veranlassten mich, ihm einige
Hirtenbriefe zuzusenden, um ihm das „Evangelium vorzulegen,
das ich predige". Darauf erhielt ich folgende Antwort:

" I have long desired to write to you ; to thank you for the
Lenten Pastorals you so kindly sent me and which I hav^e read
with profound sympathy and I hope with spiritual profit. I have
only hesitated because my position is a very delicate and complex

one, and yet I could hardly write to you without explaining

to some extent why I am at once in such cordial sympathy
with the Old Catholics and yet feel it my duty to remain in
my present very disagreable position, deprived of the
sacraments, and now (quite lately) excluded altogether from the
Church—at least in this diocese.

Needless to say that I entirely deny the oecumenical
authority of the exclusively Western Councils of Trent and the
Vatican and the Avhole mediœval development of the Papacy
so far as claiming more than a primacy of honour for the
Bishop of Rome ; and this, I suppose, is exactly the Old
Catholic position. Also I hold to the inherent autonomy of each
diocesan Church subject only to the authority of a truly
œcumenical Council. Nor do I believe that the Pope can validly
or lawfully sterilise the sacramental life of such Churches; or
that their bishops derive their jurisdiction from him either by
divine institution or by the decree of any truly oecumenical
Council.



— 762 —

But on the other hand I see that Old Catholicism has been

practically (von Tyrrell unterstrichen) 'a failure; that, at the
time. Romanists were too ignorant and unprepared for the
movement; that it would have been Aviser to have remained
within the Roman communion and worked for the gradual
formation of a more enlightened public opinion. Schism might
have been inevitable eventually; but it Avould have been
stronger and more impressive. Cut off (by ones OAvn act) from
the Roman Communion one loses all hope of influencing even
its saner members. Sooner or later the historical lie of the
Papacy must be realised by every educated Romanist and in
that day the whole Church will be Old Catholic. Providentially
the existence of the Old Catholic Communion is a standing
challenge and menace to Rome's pretensions. For that reason
I am anxious to see it strengthened in every way.

However inauspicious and unfortunate in its first beginnings,

I think that Bishop Mathew's enterprise will now be fruitful

of much good and I personally have done all in my poAver
to counteract the evil consequence of the O'Halloran swindle.

Naturally the Anglican bishops Avere at first alienated.
But the society of Sl Willibrord proves that their mistrust is
overcome. Tt is most important that the Church of England
should be made to realise the possibility of a Catholicism
without the Papacy and that the pro-Roman movement of their
extreme Ritualists should be checked.

Much good could be clone by the mutual assistance of
Anglican and Old Catholic bishops at their respective ordinations

and by the indiscriminate communion of the faithful, in
case of necessity, at the altars of both Churches. Rome's policy
is to insist on the invalidity of Anglican sacraments and so to
frighten the ignorant and timorous into her own communion.

I need not say that I am a modernist i. e. that I believe
that Catholicism both can and must assimilate all that is best
in the scientific and democratic tendencies of the age. I feel
that is just the Papacy that makes Rome so hostile and
impervious to these tendencies, and that the Greek and Old
Catholic Churches are still amenable and fundamentally
sympathetic to the forces of modern life. For this reason I desire
to see a fusion of Anglican and Old Catholic ideas. The Church
of England Avhile holding to the principle of Catholicism has



— 763 —

always opened her windows towards the rising sun. She has
not succeeded in a logical synthesis of old and new. The two
have struggled for primogeniture in her womb. She is half
protestant as well as half catholic. But for that reason she is
more alive—in a sense more catholic. All this makes me feel
that both communions—Old Catholic and Anglican—would be
stimulated and fertilised by intercommunion ; each giving of its
strength to the weakness of the other.

And now, in conclusion, may I ask you to pray for me.
The position I occupy is one of great spiritual danger and
difficulty ; but, so far, it seems imposed upon me in the interest
of others (\ron mir unterstrichen). Nothing would gratify Rome
more than my OA^ert secession to the Anglican or Old
Catholic Church, and that gratification Avould be based on a right
instinct that by such secession I had justified her position and
facilitated her designs.

With all possible respect and sympathy
Believe me, Right ReATerend Father,

Your devoted servant in Christ
George Tyrrell."

Ich habe diesen unschätzbaren Brief Aviederholt gelesen;
es geschah jedesmal mit tiefer Rührung. Die Meinung, dass wir
mit der kirchlichen Organisierung hätten zuAvarten sollen, bis
die Katholiken in religiösen Dingen besser unterrichtet gewesen
wären, kann ich freilich nicht für richtig halten. Im Gegenteil,
ich sehe gerade die organisierte christkatholische Kirche als
eine Lehrerin an, der man den Mund nicht schliessen und deren
schriftliche Kundgebungen man nicht unterdrücken kann. Aber
der obige Brief bestätigt Bartolis Urteil : Tyrrell empfand von
Jugend an den unwiderstehlichen Drang, „fremde Schmerzen
zu lindern". Um „fremde Schmerzen zu lindern", um den
zahllosen Katholiken, die innerlich mit dem modernen Papsttum
zerfallen sind und doch in der römischen Kirche bleiben, nahe
zu sein und nach Kräften beizustehen, glaubte Tyrrell die
Pflicht zu haben, selbst auch unter der Jurisdiktion der päpstlichen

Hierarchie bleiben zu müssen. Dass er darob selbst
schwer gelitten hat, Avird ihm jeder nachfühlen, der den
mitgeteilten Brief zu lesen verstellt. Vielleicht darf man sagen,
dass sein früher Tod eine Folge dieser Leiden ist. Haben seine



— 764 —

Schmerzen und seine Arbeiten viel dazu beigetragen, katholische

Gemüter zu beruhigen und zu trösten? Ich glaube, der
verehrungswürdige Mann würde diese seine Absicht besser
erreicht haben, Avenn er den unschlüssig Umherirrenden und
Suchenden tapfer vorangegangen wäre und ihnen einen
bescheidenen Ort gezeigt hätte, wo sie sich friedlich hätten
zusammenfinden können im Vertrauen auf das Wort des Herrn:
„Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da

bin Ich mitten unter ihnen."
Der „Oss. Rom." hat das Urteil gesprochen, dass Tyrrell

nicht „im Schosse der Kirche" gestorben sei. Wenn die „Kirche"
aus den dem Papst Unterwürfigen besteht, so hatte das Organ
des päpstlichen Hofes recht. Aber gewiss ist auf jeden Fall,
dass Tyrrell ein treuer Diener Christi und ein lebendiges
Mitglied der Kirche Jesu Christi war. In meiner AntAVort vom
14. NoATember 1908 schrieb ich ihm: „Von Ihrer Exkommunikation

denke ich gerade so Avie A'on der meinigen : injusta
vincula disrumpit justifia (August. Serm. 82, 7). In Demut und
mit herzlicher Fürbitte rufe ich Ihnen zu: Pax tecum! Beten
Sie auch für mich."

Eduard Herzog.

II. — L'esprit gallican.

C'est un lieu commun de répéter que le gallicanisme est
mort. Mais, s'il est mort comme système ecclésiastique, qu'importe,

du moment que son esprit ne l'est pas? S'il est mort
même comme système théologique, qu'importe encore, du
moment qu'une théologie catholique libérale en maintient les
éléments A-rais et va beaucoup plus loin que lui dans sa propre
direction? S'il est mort comme système politique et parlementaire,

qu'importe encore, du moment qu'il existe un catholicisme

libéral plus sincèrement attaché à la nation que le
gallicanisme parlementaire ne l'était à la royauté?

Si j'en parle dans cet article, ce n'est pas que l'ancien-
catholicisme ATeuille le ressusciter, ni même se faire solidaire
de ses doctrines et de ses actes. Nullement. Mais je veux dire
que le gallicanisme, surtout l'ancien, l'antérieur au concordat
de 1516, contenait des vérités ecclésiastiques et des principes
de liberté que la France actuelle a eu le tort d'abandonner ;



— 765 —

vérités et principes qui étaient une sauvegarde pour la nation,
et dont la funeste disparition se fait déjà sentir. Que sera-ce
plus tard, lorsque le fanatisme ultramontain, à la fois
ecclésiastique et politique, ira jusqu'au bout de ses visées et de ses

prétentions, et qu'il profitera des libertés que le gouvernement
actuel lui laisse prendre, pour s'organiser de plus en plus en
Ecclesia militans, et pour faire à l'Etat républicain la guerre
ouverte que les esprits perspicaces entrevoient déjà?

Voilà ce que les anciens-catholiques tiennent à dire et à

répéter, et en cela ils se considèrent comme les continuateurs
de ces sages Français qui, instruits de leur histoire et de leurs
traditions nationales, étaient loin d'être disposés, même encore
à la fin du XIXe siècle, à laisser carrière libre à l'ultramontanisme,

à ses enseignements erronés, à ses mensonges
historiques, à ses agissements antinationaux et antipatriotiques.
Que ces publicistes soient rares aujourd'hui, nous ne le nions
pas, mais nous le regrettons, et nous leur rendons d'autant
plus hommage. La France actuelle trouve plus commode de

jouer aATec le péril que de le combattre ; elle croit que
l'indifférentisme envers Rome est le suprême de la sagesse, et

que là où les pères ont cru devoir lutter, les fils sont mieux
inspirés en se croisant simplement les bras. Qui vivra verra.
Pour nous, nous préférons rappeler à nos contemporains les
A'érités d'éternel bon sens qu'ils oublient momentanément;
peut-être un jour nous en sauront-ils gré.

En attendant, nous les prions de relire les extraits suivants
d'une étude de Charles Louandre sur «Les papes et les rois
de France». Elle a paru dans la «Revue des Deux Mondes»
du 1er octobre 1875.

«Le pouvoir temporel de la papauté n'est plus qu'un
souvenir, et la chute de ce pouvoir excite dans une certaine
partie de la population catholique d'amers et profonds regrets.
On dirait que les destinées de la France sont subordonnées à
celles du saint-siège, qu'il a été dans le passé notre allié le

plus fidèle, et que les grands rois de l'ancienne monarchie
n'ont été grands que parce qu'ils étaient les fils aînés de

l'église romaine. En présence de ces exagérations, il n'est
pas sans intérêt d'interroger l'histoire et de chercher, en les

dégageant du voile religieux qui les couvre, quels ont été les

rapports des deux puissances dans les temps antérieurs à la



— 766 —

révolution. Le sujet est trop vaste pour être ici traité dans
le détail, mais il suffira d'en présenter une vue générale pour
montrer que le vieux-catholicisme français ne ressemble en
rien au catholicisme ultramontain qui s'abreuve aux sources
de la Salettc, que les papes ont été loin de marcher toujours
d'accord avec les rois, et que bien des opinions depuis
longtemps accréditées au sujet des services qu'ils ont rendus à

notre pays et dans ce pays même à la religion catholique
tombent deA'ant l'examen des faits ...»

Après avoir analysé le Dtctatus de Grégoire VII (p. 596-597),
Louandre ajoute: «On était loin, on le voit, des doctrines de

Grégoire VII et du dogme de l'infaillibilité. La compétence du
saint-siège, même dans les matières spirituelles, était réduite
à fort peu de chose, puisque les bulles dogmatiques elles-mêmes
pouvaient être rejetées, et ce n'est pas sans raison que Fénelon
a écrit qu'en France les rois avaient fini par être plus papes
que le pape. Ils ne cédaient jamais que momentanément, quand
de graves intérêts politiques et diplomatiques les amenaient
à transiger. C'est qu'en effet ils regardaient les libertés
gallicanes comme la sauvegarde de leur dignité et de leur
indépendance, et, comme ils étaient assurés d'avoir la nation
derrière eux, ils se montraient exigeants et fiers ; mais ces
libertés, vénérées en France, étaient considérées à Rome comme
un attentat à l'autorité du souverain pontife, et quand le parlement

faisait brûler les livres qui pouvaient leur porter atteinte,
le sacré-collège déclarait ces mêmes livres inspirés par le Saint-
Esprit. Il y avait là une cause permanente de rupture, et cette
cause n'était pas la seule. Charles VIII, Louis XII, François Ier,

avaient rencontré en Italie les papes dans les rangs de leurs
adA?ersaires. Leur habile diplomatie les a\-ait A'aincus plus d'une
fois. La France avait contre eux les mêmes griefs que
l'Allemagne et l'Angleterre, les mêmes motifs de séparation. Comment
cette séparation ne s'est-elle pas produite comme dans les
autres Etats du nord de l'Europe? Comment nos rois, tout en
luttant avec tant d'opiniâtreté contre les papes, sont-ils restés
papistes?

L'entente des ambitions et des intérêts avait scellé, nous
l'avons vu, le pacte de Charlemagne, et c'est cette même
entente, fortifiée par le caractère sacerdotal de la royauté
française, qui à toutes les époques, y compris le XVII0 siècle,



— 767 —

a prévenu les scissions définitives. Les deux pouvoirs
s'arrêtaient juste à la limite extrême au delà de laquelle elles

pouvaient éclater, car ils avaient tous deux un égal besoin
l'un de l'autre. Ils reposaient sur le même principe, celui de
la délégation divine, et ce principe, dans aucune des monarchies
de l'Europe, ne s'était affirmé avec plus d'autorité que dans
la monarchie capétienne.

Menacés tour à tour par les empereurs d'Allemagne et
les ligues italiennes, comme ils l'avaient été aux VIIIe et IXe
siècles par les empereurs de Byzance et les Lombards, les

papes aAraient intérêt à se rapprocher des rois de France,
chefs d'un grand état militaire, voisin de l'Italie et de

l'Allemagne, et qui pouvait les servir utilement par sa médiation
ou par ses armes. Les rois de leur côté avaient intérêt à

conserver le titre de fils aînés de l'Eglise, qui leur donnait la
première place parmi les princes de la catholicité, et rehaussait
leur prestige aux yeux de leurs sujets ...»

Louandre apprécie ainsi le concordat de François Ier et
de Léon X: «L'intérêt et l'ambition rapprochèrent, comme au
temps de Charlemagne, le pontife et le soldat, et le 18 août
1516 fut signé le traité célèbre connu sous le nom de concordat,
qui a fait dire justement à Mézeray qu'on ne vit jamais contrat
plus bizarre, «car le pape, puissance spirituelle, prenait le
temporel pour lui et donnait le spirituel à un prince temporel».

Le roi de France avait traité de la main à la main, sans
consulter le clergé, sans prendre l'avis du parlement. L'opinion
publique se réA^olta contre ce coup d'autorité ; le parlement
refusa d'enregistrer. Après aAToir défendu la couronne contre
Rome, il défendit l'Eglise nationale contre Rome et la couronne,
et ne consentit à l'enregistrement que sous le coup des plus
violentes menaces. L'opposition du clergé ne fut pas moins
vive. Un certain nombre de chapitres s'obstinèrent malgré les

promotions royales à pourvoir aux vacances, et dans quelques
diocèses il y eut simultanément deux évêques, comme il y
avait eu deux papes au temps du grand schisme.

Malgré quelques sages dispositions, le concordat eut pour
l'Eglise nationale des résultats désastreux. La nomination des

évêques et des abbés par les rois fit reparaître les abus des

temps mérovingiens. Les rois ne donnèrent plus des abbayes
d'hommes à leurs femmes, comme l'avait fait Lothaire II pour



— 768 —

Valdrade, mais ils donnèrent, comme l'a dit un ambassadeur
vénitien, des évêchés et des bénéfices «à la demande des
dames». Les seigneurs de la cour possédaient des abbayes,
«qu'ils vendaient à beaux deniers comptant, les baillaient en
mariage, en troc et en eschange des choses temporelles».
Les protestants eux-mêmes en occupaient sous des noms
supposés; les ministres en recevaient à titre de gratification,
comme Sully, qui en avait trois rapportant 43,000 livres de

rente. Le concordat eut encore d'autres conséquences non
moins fâcheuses. Les évêques, placés sous la main du roi,
organisèrent le gouvernement spirituel sur le type du
gouvernement monarchique. Au lieu d'administrer, comme dans
les anciens temps, avec le concours des doyens et des
chapitres, ils administrèrent avec un conseil qu'ils choisirent eux-
mêmes ; le bas clergé fut livré à leur entière discrétion, et de
nos jours encore il subit cet absolutisme. »

Enfin, Louandre termine son intéressante étude par les
réflexions suivantes : « On peut le dire, en s'appuyant sur
l'autorité des faits, et sans crainte de fausser la vérité, comme
princes temporels, les papes, malgré quelques alliances passagères

et quelques services désintéressés, ont été pour la plupart
les adversaires de la politique française ; ils ne s'y sont ralliés
à certains moments que pour l'exploiter contre l'Allemagne ou
les principautés de l'Italie; comme chefs de la catholicité, ils
ont exercé sur l'Eglise gallicane une influence beaucoup moins
grande qu'on ne le suppose généralement. Ce que cette Eglise
a fait d'utile et de sage, elle l'a fait, comme la trêve de Dieu,
de sa propre initiative, par les hommes éminents qu'elle a

produits dans tous les âges, par les conciles nationaux et
provinciaux, les synodes diocésains, les assemblées générales
du clergé, les évêques, les missionnaires. Indissolublement
unie aux rois, qui étaient pour elle l'image vivante de la patrie,
elle ne cherchait pas à dépenser, au profit d'un prince étranger,
l'or et le sang de la France ; elle entourait de ses respects
les successeurs de saint Pierre, mais ce respect n'allait point
jusqu'à l'idolâtrie; elle croyait à la supériorité du concile
général. Aujourd'hui des doctrines nouvelles ont remplacé les
doctrines des conciles de Constance et de Bâle, de la faculté
de théologie de Paris, des parlements, des hommes qui dans
le moyen âge ont été la gloire et la lumière du sacerdoce.



— 769 —

L'ultramontanisme, mis au jour par la ligue, accrédité et
propagé par la société de Jésus, défendu par de Maistre et de

Bonald, a profondément altéré la vieille tradition nationale,
sans produire d'autre résultat que de partager le catholicisme
français en deux grands partis, l'un qui marche avec la
civilisation et qui pense, comme les docteurs de l'Eglise gallicane,
Hincmar, saint Bernard, Pierre d'Ailly, Gerson, que l'on peut
être catholique sans croire à l'infaillibilité du pape, sans tirer
l'épée pour soutenir le pacte de Charlemagne contre les ligues
italiennes, — l'autre, qui ne voit de salut pour l'Eglise et
l'Etat que dans la résurrection du pouvoir temporel, et qui
place le Vatican au-dessus de la France. »

On ne saurait mieux dire. La prudence des patriotes
devrait, en outre, poser la grave question suivante: Qu'ad-
viendra-t-il de la France ainsi divisée en deux partis hostiles
et irréconciliables, dont l'un, l'ultramontain, s'organise et s'arme
jusqu'aux dents, et dont l'autre, le jem'enfichiste, se croise
les bras, s'amuse, et même fabrique pour son adversaire un
article IV, qui est la clef de la maison? La réponse n'est pas
difficile. Ils ne sont pas rares, les Français clairvoyants qui
comprennent déjà que la prétendue Séparation actuelle n'en
est pas une ; qu'elle n'est qu'une carte blanche, laissée au
pape, de couvrir la France de ses créatures rouges, violettes
et noires. L'Etat pouvait opposer à l'armée du pape tous les
bons Français, catholiques et nationaux, qui veulent lutter
contre Rome pour leur religion, pour leur Eglise et pour leur
patrie. Tels sont les anciens-catholiques, et les gallicans ou
les catholiques-libéraux : les uns sortis de Rome, les autres y
restant, tous tendant au même but. M. Briand ne l'a pas voulu,
et sa majorité l'a suivi. L'abîme s'entrevoit déjà.

Pour nous, anciens-catholiques, si nous ne sommes pas
victorieux là où nous aurions dû l'être, nous restons inAraincus
et nous gardons nos positions.

Les pseudo-libéraux du jour nous objectent qu'il faut accorder
la liberté et la tolérance à tous, même à Rome. Nous répondons
qu'en l'accordant à Rome, ils la retirent formellement aux
anciens-catholiques et aux autres catholiques-libéraux, et cela
par l'article IV, qui les expulse des Eglises au profit exclusif
des ultramontains. C'est simplement inique. Oui, certes, vive
la liberté, vive la tolérance, mais pour ceux-là seulement qui,

Revue intern.de Théologie. Heft 68, 1909. 50



— 770 —

de fait, respectent la liberté des autres. Or l'article IV attente
à la liberté des catholiques français, nationaux, patriotes,
antiultramontains ; et Rome ne reconnaît qu'une seule liberté, la
sienne; et si elle tolère actuellement le gouvernement et la
république, c'est en attendant qu'elle puisse les renverser et
prendre leur place. Voilà la vérité. L'article IV, c'est le Vatican
au-dessus de la France. La vraie France tolérera-t-elle
longtemps cette humiliation?

E. Michaud.


	Variétés

