
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 68

Artikel: Anglicana

Autor: E.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 741

ANGLICANA.

* Un article de M. A. L. Lilley sur l'avenir religieux de

VEglise anglicane. Dans le «Rinnovamento» (1909, fase. Ili,
p. 343—353), cet intéressant article a paru. On y lit les passages
suivants :

«Il protestantesimo tradizionale indubbiamente finisce, ma
così anche il cattolicismo tradizionale. Il nuovo tipo di cristianesimo

che emerge dalle rovine di ambedue pretenderà certo il
titolo di cattolicismo con maggior ragione che non abbia fatto
finora qualsiasi cattolicismo ; ma conserverà anche certi valori
religiosi a cui il protestantesimo ha reso testimonianza
attraverso quattro secoli di lotta

«Se lo scolasticismo dovesse continuare ad essere il
mediatore intellettuale in materia religiosa, non vi sarebbe uscita
alcuna da queste difficoltà, e noi potremmo disperare dell'avvenire

della religione. Poiché è certo che l'umanità aspirerà
sempre all'unità e alla libertà, come condizioni normali della
sana vita religiosa. Ma fortunatamente per gl'interessi futuri
della religione, il concetto scolastico della verità è morto o

muore rapidamente in ogni campo della conoscenza, e nella
religione stessa sopravvive solo come un abito logoro

«Il Cattolicismo anglicano è anche ora occupato a fare
della religione la schiava della storia, a confinare Dio in un
sacro recinto del tempo, a ridurre la Sua azione redentiva agli
effetti ignoti e inconoscibili di un sistema di magia religiosa.
Il razionalismo anglicano è sempre stato superficiale e sterile :

ha trattato di un campo troppo limitato e di un tipo troppo
basso di esperienza religiosa, e non già alla luce di questioni
intellettuali fondamentali, ma di un senso comune superficiale.
Infine l'evangelismo anglicano, malgrado le sue indubitate
tendenze mistiche, è stato troppo strettamente legato ad una
teologia chiusa e deprimente per trarre da quelle efficacia di
successo



— 742 —

«Ora la Chiesa anglicana ha avuto una parte principale,
se anche inconsapevole, in quest'opera di graduale conciliazione

religiosa. Il movimento trattariano non ebbe certo un tal
fine. Esso si propose lo scopo preciso di resistere a ogni
manifestazione del liberalismo. Cercò soprattutto di deprotestan-
tissare la Chiesa inglese, o piuttosto di provare che questa
non era mai stata protestante. Ma il suo risultato principale fu
qualcosa di affatto diverso e assai più benefico. Il protestantesimo

della Chiesa anglicana era sicuro : era nel suo sangue,
in un abito innato di vita. Il movimento trattariano non colpì
realmente quello: e invero esso riuscì solo in virtù dell'attitudine

protestante che era diventata abituale nella religione
inglese : fu la radicale diffidenza inglese per l'autorità, e l'assenza
reale di ogni autorità effettiva nella Chiesa anglicana, che
diedero a quel movimento la possibilità del successo. Ma il moto
trattariano profittò del carattere protestante della Chiesa anglicana

per correggere il suo protestantesimo dogmatico, per
salvare certi valori cattolici che meritavano d'essere conservati...

« Il nostro Libro di preghiera ha bisogno di revisione da

capo a fondo. Il nostro ufficio battesimale, come la maggior
parte degli uffici per occasioni speciali, devono essere stesi di
nuovo. Tutto il piano del Salterio e del Lezionario è ormai
impossibile. Tutto ciò è diventato uno scandalo per molti che
desiderano aver parte al nostro culto, e per coloro che vi
prendon parte con un sentimento di protesta che toglie al culto
stesso ogni valore religioso...

«La Chiesa anglicana in ogni caso sarà fedele alla sua
missione solo in quanto si dedichi a questi fini, senza alcun
pensiero recondito, e cessi di escogitare progetti per la
conservazione della sua esistenza separata. »

L'auteur termine en affirmant qu'elle saura accomplir avec
courage et promptement «il supremo sacrifìcio». — Lequel?

* La question de la Continuité dans l'Eglise d'Angleterre.
Ce serait mal comprendre cette question que de vouloir
soutenir qu'à toute ses époques, par exemple, au XVIe siècle,
cette Eglise a été correcte et fidèle à l'idéal pratiqué autrefois.
Ce serait une thèse impossible. Mais dire que, dans cette Eglise,
il s'est toujours trouvé des membres qui n'ont jamais cessé
d'être unis à l'Eglise primitive par leur foi et leurs aspirations,



— 743 —

cela est exact. Les anglicans qui aujourd'hui acceptent les

dogmes du concile de Trente et qui prétendent qu'en cela ils
sont dans la continuité de l'Eglise, se trompent gravement.
Mieux informés sont ceux qui font les déclarations suivantes:

«The Creed of Pope Pius IV was not drawn up until
several years after the accession of Queen Elizabeth, and has

never been received by the Church of England. Our Church
sent no representatives to the Council of Trent, and was not
bound by its decisions. » Le Rev. G. H. Ross-Lewin s'exprime
ainsi clans une adresse intitulée : « The Witness of the Diocese
of Durham» (p. 4): «Each diocese is also a witness to the
Catholic and Apostolic Faith. In Councils and National Synods
the bishop was not so much a theologian expressing his own
opinions, but was rather a witness to the inherited faith of
his diocese. For example, by intimidation or flattery in the
time of the Arian controversy, a heretical ruler might obtain
the support of many bishops to resolutions of a dangerous
tendency, but when it could be proved that these bishops did
not set forth the ancient faith of their dioceses, such resolutions

were looked upon as of no value. The Diocese of Durham
can claim to have deep traditional roots, and a very ancient
ecclesiastical organization. It was founded in the year 635, by
S. Oswald, King of Northumberland, and S. Aidan, the first
bishop of the see, without any consultation with the Bishop
of Rome. »

* Roman Catholicism in England. Sur ce sujet, le « Church
Times» du 23 juillet, rendant compte d'un ouvrage de M. Bernard
Ward, s'exprime ainsi :

«... A rare opportunity for reconciling the English
Romanists, or, at least, that large section which clung to Old
Catholic principles, to the Catholic Church of the country, was
presented but not seized. If our prelates had been men of
statesmanlike gifts and a broader religious temper, they might
have rendered the Roman mission futile. The Old Catholic
spirit was essentially more in accord with the ideals of Canterbury

than with those of Rome, but it would have needed a
larger freedom for its exercise than the rulers of the English
Church of that day would have conceived it right to offer, and
the opportunity was lost. The subsequent history of the Ro-



— 744 —

manist Community among us is a record of continuous
progress in strength, and numbers, and social and political influence,
the result partly of successive emancipating Acts which, resting
in the first place on grounds of common decency and justice,
were passed in obedience to a compelling logic; partly of the
influx of French émigrés at the period of the Revolution ; and

partly, of the influences of those great personalities, Wiseman
and Manning and Newman. »

* Discussions interminables sur le Symbole dit de St. Athanase.

— Le Church Times, qui est une sorte de baromètre
indiquant la pluie dans 1'«Eglise établie», expose et apprécie ainsi
ces discussions, dans son numéro du 9 juillet dernier (où il
emploie aussi l'expression «ad nauseam»):

«It is much to be deplored that the Southern Convocation
is now occupying itself with what is euphemistically called the
Revision, but what we would rather call the mauling, of the
Book of Common Prayer. Some of the changes already
discussed strike us as pitifully futile, while others are positively
mischievous. Worst of all, and most pernicious, are the various
suggestions for getting rid of the Quicunque vult, for such
would be the inevitable result either of making its recitation
a matter of local option or of putting it into an Appendix
along with Tate and Brady, as Mr. Douglas Macleane very
neatly put it. It has been too readily taken for granted that
the objections to the Alhanasian Creed are largely raised by
men who loyally accept the Catholic Faith. We do not believe
that this is the case. At the bottom of all the stir over this
ancient formulary there is a hatred of all Creeds, and the
removal or the disparagement of the Quicunque vult, if it would
give relief to some Churchmen, would give infinitely greater
satisfaction to the enemies of the Christian religion. If Convocation

should succeed in its self-imposed task of revising the
Prayer Book, we should have to anticipate a further revision,
some years hence, in order to send the Nicene Creed, and
perhaps also the Apostles' Creed, into the limbo of disused and
discredited documents. There are a thousand subjects of urgent
importance which Convocation might profitably discuss. It is
simply pitiful to see it partly wasting its precious time over
trifles, such as the singing of a hymn in place of the anthem



— 745 —

and the place for an evening sermon ; and partly engaged in
an unseemly endeavour to please an outside public, which will
feel an unholy joy at seeing this piecemeal work of destruction.

The form which the resolution of the Lower House
ultimately adopted on Wednesday was as follows : —

That the Quicunque vult should be retained in the Prayer
Book without the existing rubric, and that provision be made
for the liturgical use of a form of the Quicunque vult without
the warning clauses, and that it be referred to the Committee
to sa}- how this may best be done.

So that the Lower House is committed, at all events, to
the omission of the direction to recite the Creed in its
complete form, and the obvious purpose is to get it withdrawn
from public use. That it will commend itself any the more to
objectors when it has been shorn of its «warning clauses» we
do not for a moment believe. The Creed is objected to not
because of these, but for the reasons that the Quicunque vult
states with such clearness and fulness the doctrines of the

Trinity and the Incarnation. The vast majority of those who
are clamouring for the removal of the Athanasian Creed, will
not appreciate the permission to go on saying, «The right
faith is that we believe and confess that our Lord Jesus Christ,
the Son of God, is God and Man», or, «The whole Three
Persons are coeternal Together, and coequal». A few, we repeat,
will be glad if something is saved when the rest is jettisoned,
but the many will regret if the whole cargo is not thrown
overboard.

Et encore :

« The Abolition of a Creed. — The Canterbmy Convocation

«anni noni regnante Edwardo Septimo»—to use the official

phraseology—will be known to future generations as the
Convocation which abolished one of the Church's ancient Creeds.
Our words are carefully chosen. The Quicunque vult is to
retain its place in the Prayer Book, but there is to be no
direction for its recitation; and the Prolocutor in the Lower
House held that its recitation in public worship would be thus
prohibited. It is to remain within the covers of the Pra3~er
Book as an interesting and honoured—it would surely be more
in accord with commonsense to say dishonoured—ecclesiastical

document, but is not to be used. On the other haod, an



— 746 —

expurgated edition of it, «without the monitory clauses », may
be used liturgically if the Committee of Prayer Book Revision
prove able to devise one. In the Lower House, which understood

itself to be following the lead of the Episcopate, the
Dean of Westminster explained that such «liturgical use»
would not mean that the new form of words would be recited
as a Creed, but only that it would be sung as an anthem. As
a Creed the « Catholic Faith »—to use the oldest name of this
august formulary—ceases to exist in the Church of England,
so far as the Southern Convocation can effect this. An
alternative suggestion to print the Athanasian Symbol with the
warning clauses in brackets, like dangerous dogs, muzzled and
chained, failed to find acceptance

«The gravity of the situation thus created cannot be

exaggerated
«Directly they understand that the Athanasian Creed,

as a Creed, is on the eve of abolition, such a movement, we
are convinced, of impassioned indignation will arise from end
to end of the land as will sweep the whole of this unhappy
Revision business—both peddling and pernicious—into oblivion.
Is it credible that the Churchpeople of this country will stand
by and see those who should be their leaders petitioning a
secularized Parliament to pass an Act doing away with one of
the three Creeds The Indian civilians and colonels whose
objections—surely a cultivated layman can be very superficial
in matters of religion—converted, as he said, the Bishop of
Southampton—formerly of Bombay—from a defender of the
Creed into a rather envenomed detractor of it, would be the
first to point out the inconsistency of a priesthood which
solemnly subscribed to words never intended to be taken
seriously ...»

Dans le courant du mois d'août, la discussion a été d'une
surabondance remarquable. Là, c'est l'évêque de Southampton
qui expose ses vues et attache une grande importance à ce

qu'un évêque catholique-romain lui a communiqué sur le peu
d'usage du fameux symbole dans l'Eglise catholique-romaine ;

ici, c'est un catholique-romain qui réclame dans le Ch. T. du
20 août. Le doyen de Chester, John L. Darby, ne paraît pas
non plus satisfait de l'évêque. Chacun se fait un devoir
d'envoyer sa lettre, longue ou courte, aux journaux : celui-là signe



— 747 —

Ignotus, celui-ci De limo. Pur rabâchage. L'English Church
Union (E. C. U.) cherche à rallier ses membres (rallying to its
standard), ceux qui ne veulent pas d'un credo mutilé. C'est le
tout ou rien. Nul ne songe à discuter l'exactitude ou l'inexactitude

de chacune des assertions du prétendu credo, faussement

attribué à St. Athanase ; ce serait cependant la vraie
question ; mais, comme ce serait le point principal, on passe
naturellement à côté. C'est plus commode de récriminer sur le
tiers ou le quart.

* The Value of episcopacy. — On lit dans un sermon sur
cette question, prononcé à St. Paul par le T. Rev. Welldon,
doj^en de Manchester : « The essential value of Episcopacy
lies, I conceive, not so much in its original exclusiveness as
in its historical impressiveness. For if it is conceded, as it
clearly must be, that the titles of «Bishop » and of «Presbyter»
or « Priest » were at first interchangeable or applicable at the
same time to the same person, it does not follow that Episcopacy,

as a form of ecclesiastical government, is not the only
system accredited by the history of the Christian Church...»
C'est dommage que M. le chanoine parle de gouvernement là
où il faudrait dire ministère, et qu'il attribue aux évêques ce

qu'il faudrait attribuer aux synodes, c'est-à-dire aux évêques,
et aussi aux prêtres et aux fidèles. Mais qui songe aujourd'hui,

parmi les théologiens, à employer les termes propres?
D'ordinaire, les à peu près suffisent ; de là les confusions. C'est
à peine si l'on voit la différence entre l'épiscopat et l'Eglise.
Dans l'Eglise de Rome, c'est le pape qui est toute l'Eglise;
dans d'autres Eglises, « gouvernementales » aussi, c'est
l'épiscopat. Et l'on croit représenter l'Eglise primitive.

* La juridiction de la cour des arches. — Toute juridiction
dans l'Eglise doit être spirituelle et ecclésiastique. Celle de la
cour des arches est-elle spirituelle ou simplement civile? M. Hugh
Barrington Simeon publie dans le Ch. T. du 13 août une
communication, dans laquelle on lit : « But in the Erastian age,
which followed the Reformation period, this doctrine was gradually

lost sight of, and when the spiritual jurisdiction of the
Court of Delegates (established as a temporary measure only
in the reign of Henry VIII.) was abolished, and committed to
the Privy Council in 1832, and in the following year to the



— 748 —

Judicial Committee of the Privy Council, no one appeared to
notice what was being done, except, perhaps, John Keble, who
preached his famous sermon on National Apostacy in the summer
of that year, 1833. WThen the first really spiritual case arose
—the Gorham case, in 1850—the Church woke up to the fact
that spiritual jurisdiction was being claimed by a purely civil
Court. Hence, in 1874, Churchmen strongly protested against
the civil pover alone attempting to create a new spiritual Court
in the new Court of Arches, and it is for this reason that the
present Court of Arches has never been acknozalcdged as a
real spiritual Court. The mere fact that the Judge of it is

appointed by the two Archbishops, or by the Archbishop of
Canterbury alone, does not make it a spiritual Court, because

it derives its authority from the civil power alone. And for the
same reason the fact that Bishops may and do sit on the
Judicial Committee of the Privy Council does not make that
Court a spiritual Court. Even if the Archbishop of Canterbury

himself were to sit as Judge in the present Court of
Arches, it would not make that Court into a spiritual Court.
It always seems to me a thousand pities that a realty spiritual

Court is not established by Parliament with the consent
of the Church in Convocation. I can see no reason why this
should not be done, and it would do more than anything else
to secure discipline in the Church, for all Churchmen would
acknowledge it and how to its decisions. »

* Les études du clergé anglican. — On lit dans la «

Semaine religieuse de Genève » (protestante) du 7 août dernier :

« Il y a un an, l'archevêque de Cantorbéry chargea une
commission ecclésiastique cle 9 membres d'étudier la question du
recrutement et des études du clergé anglican. Cette commission

a résumé ses travaux dans un rapport très documenté.
Elle a constaté que, des 1858 pasteurs anglicans ordonnés de
1902 à 1906, dans la province ecclésiastique de Cantorbéry,
866 n'avaient fait que des études théologiques très sommaires.
La commission réclame donc que le programme des études
soit rendu plus sérieux et que les candidats sans ressources
suffisantes reçoivent des bourses d'étude. »

* Union de plusieurs Eglises dissidentes aux Etats- Unis. —
Les dissidents sentent les inconvénients de la division, et ils



— 749 —

ont bien raison de la faire disparaître autant que possible. Le
fait suivant mérite d'être signalé :

« Trois Eglises différentes par leur origine, leur répartition
territoriale et leur organisation ecclésiastique, les Congréga-
tionalistes (au nombre de 670,000), les Méthodistes protestants
(190,000) et les Frères unis en Christ (260,000), se sont fondues
ou vont se fondre en une seule et même dénomination. En
février 1906, un Congrès a rassemblé à Dayton (Ohio) leurs
délégués respectifs. Les évêques qui ont jusqu'ici dirigé les
Frères unis ont joyeusement consenti à devenir de simples
pasteurs, et les communautés congrégationalistes, jusqu'ici
complètement autonomes, ont accepté de se soumettre à une
organisation centrale. Une profession de foi commune, large et

positive, a été adoptée à l'unanimité. Aux dernières nouvelles,
le projet de fusion devait encore être soumis aux corps directeurs

des trois Eglises intéressées, mais tout portait à croire
qu'il serait ratifié avec satisfaction. Ceux-là mêmes aux yeux
desquels les schismes anciens ont eu jadis leur raison d'être,
pour défendre certaines idées méconnues ou certaines méthodes
négligées, estiment qu'ils doivent prendre fin lorsque le principe

qu'il fallait sauvegarder est entré dans la circulation
générale. »

* Anglicans et anciens-catholiques. — Le Ch. T. du 6 août
dernier a publié la note suivante :

« The Dutch Old Catholics and i\nglican Orders.—The
Commission of Inquiry into the validity of Anglican Orders has

now been appointed by the Archbishop of Utrecht, and has
commenced its labours. The Commissioners have been
provided with all the available printed literatur on the subject,
pro and contra validity, and absolute impartiality is promised
in this investigation. The prayers of our readers that a true
and just decision may be reached are earnestly requested. »

A un correspondant qui paraît si bien renseigné, il est
bon de faire remarquer: que, s'il y a une commission hollandaise

chargée de faire des recherches sur la validité en question,

cette commission n'agira certainement pas sans le concours
des anciens-catholiques allemands, suisses et autres; que,
jusqu'à présent, rien n'a été fait en commun ; que le travail, s'il
a lieu, sera certainement fait avec une « absolue impartialité » ;



— 750 —

qu'en tout cas le correspondant du Ch. T. a tort de parler, à

ce sujet, d'une «décision». Les anciens-catholiques n'ont pas
de tribunal chargé d'émettre des décisions sur des points
concernant les Eglises étrangères. Et, pour le dire en passant, les

opinions que la « Revue internationale de théologie » émet sur
les ordres anglicans, ne sont nullement des décisions. Si elles
signalent des difficultés à éclaircir, elles ne formulent aucune
décision ; et même ces difficultés portent plutôt sur le préla-
tisme anglican que sur les ordres eux-mêmes. Ce n'est un
mystère pour personne que les prélats anglicans sont loin de

satisfaire tous leurs propres coreligionnaires. On ne s'étonnera
pas s'ils ne satisfont pas non plus tous les membres des autres
Eglises. Que ceux des anglicans qui me trouvent personnellement

trop sévère dans cette question, veuillent bien lire, par
exemple, la discussion qui a eu lieu, en 1727, entre le Père
Le Courayer, génovéfain, partisan de la validité, et le Père
Hardouin, jésuite opposant; peut-être ensuite me trouveront-ils
très modéré. L'histoire est une boîte à surprises.

* Un article du « Church Times». — L'article que le « Church
Times» du 16 juillet dernier a publié sur le numéro 67 de la
«Revue internationale de Théologie», ne contenant pour tout
raisonnement qu'une accumulation d'injures à l'adresse du

Directeur, nous les retournons simplement à l'honorable gentleman

qui rédige cet honorable journal. Malgré son romanisme
mal dissimulé, il ne réussira pas à faire dévier une question
de doctrine et de fait en une question de personne.

* M. l'abbé Martin et le Désétablissement. — Les romanistes
jouissent actuellement d'une telle considération dans la majorité
de l'Eglise établie, qu'il est peut-être bon, sinon agréable, pour
cette dernière, de lui rappeler ce que ses amis d'aujourd'hui
pensaient hier d'elle et de sa situation.

M. l'abbé M. était alors chapelain de Ste-Geneviève à Paris,
et il a publié dans le «Correspondant» de juillet 1875 un article
intitulé: L'abolition de l'Eglise établie en Angleterre ; article
dont les circonstances ne sont plus les mêmes, mais dont les
idées, très arrêtées, sont encore bonnes à méditer. On sait que
les idées romanistes ne sont pas les nôtres; mais comme argument

ad hominem auprès des romanisants de l'Eglise établie,
elles ne manquent pas de piquant. Les lecteurs apprécieront,
turtous ceux qui ignorent le document.



— 751 —

L'auteur rappelle d'abord la question posée par Gladstone
dans la Contemporary Review: «L'Eglise anglicane vaut-elle
la peine d'être maintenue?» Gladstone répond affirmativement,
« mais il met à la prolongation de l'établissement des
conditions nombreuses, aussi sages que difficiles à remplir; et
c'est pourquoi nous croyons, avec plusieurs publicistes anglais,
qu'il faudrait répondre à son interrogation : Non seulement il
ne vaut pas la peine, mais il est impossible de maintenir plus
longtemps l'Eglise d'Angleterre Il y a déjà plus d'un quart
de siècle qu'elle est désétablie moralement ; elle va enfin l'être
en réalité». Elle repose sur un compromis (p. 7).

M. Martin cite des articles, bien oubliés aujourd'hui, soit
du Church Times, soit du Guardian. Le Ch. T., du 7 mai 1875,

a dit : No doubt, we believe, exists in the minds of those who
are most competent to forme a judgement, that Disestablishment
is advancing with very rapid strides towards the church of
England. Et le 14 août 1873: «L'établissement a été traité
par le Parlement comme s'il n'était qu'un département du
gouvernement séculier, dont les archevêques et les évêques seraient
les chefs ; comme une pure création de l'Etat obligée de recevoir
ses ordres, de s'effacer même entièrement en cas de nécessité,
et de se soumettre à toutes les règles de conduite qu'il peut
plaire au Parlement de lui tracer j. Et dans le numéro du
1er janvier 1875: «Nous avons considéré toujours l'Etablissement

comme un embarras». — Le Guardian aurait dit, d'après
M. Martin (p. 40): «Les évêques ne font aucun bien (au Parlement)

; ils ne font qu'y prendre soin de leurs intérêts. Ils ne

représentent ni l'Eglise, ni le clergé. De bons laïques attachés
à l'Eglise représenteraient beaucoup mieux qu'eux les intérêts
du clergé et de l'Eglise aux chambres du Parlement. Les
avantages qu'on retirerait de l'exclusion des évêques seraient
d'abord une épargne de frais La moitié de leurs revenus
actuels leur suffirait, et l'autre moitié aiderait à fonder vingt-
cinq nouveaux évêchés. » « Tels qui étaient aimés, pendant
qu'ils occupaient une position secondaire, ont eu la tête
tellement tournée par leur entrée dans la chambre des Pairs, qu'ils
en sont devenus un objet de risée. » Cette dernière phrase est
du Rock du 7 mai 1875.

Mr. M. déclare que le fait est public, « que la fin de
l'Etablissement est reconnue par tous les partis comme peu éloignée»



— 752 —

(p. 12); que cet Etablissement est «un embarras, un obstacle
à la propagation et au maintien de la religion chrétienne
antipapiste» (p. 13); «qu'il y a eu toujours plus de zèle et de vie
chrétienne dans les communautés dissidentes qu'au sein de

l'anglicanisme»; que «l'Eglise anglicane n'est, après tout, que
le département ecclésiastique d'un Etat qui n'a plus de croyance »

(p. 15). On rappelle le mot de Liddon: «Il faut le gouvernement

de l'Eglise par l'Eglise. Il faut, ou que l'Eglise recouvre
son autonomie, ou que l'alliance entre l'Eglise et l'Etat cesse
d'exister Le désétablissement est à peu près l'unique moyen
de sortir de l'impasse où l'Eglise est engagée» (p. 16-17).

Mr. M. n'hésite pas à dire que «les évêques ne sont, à

proprement parler, que des créatures de l'Etat, c'est-à-dire du
premier ministre» (p. 17); qu'«une certaine honorabilité de
vie leur suffit». «De là vient le caractère absolument terne
de l'épiscopat anglican, l'insignifiance absolue des membres
qui le composent au point de vue intellectuel, comme au point
de vue moral, et, par suite, le peu d'influence dont il jouit
comme corps» (p. 18). Il abrège. Les lecteurs qui voudront
plus de détails, pourront lire p. 27-38 ; les griefs contre l'épiscopat

sont formidables.
L'union de cette Eglise, aux }Teux de Mr. M., n'est qu'une

illusion, car «là où la haute Eglise dit: Je crois, le partisan
de l'Eglise large et celui de l'Eglise basse disent : Je ne crois
pas» (p. 18). L'auteur montre que ce qui faisait la force de

l'Etablissement en 1875, était la persuasion où l'on était qu'il
était le rempart contre le papisme (p. 20) ; or il est avéré
aujourd'hui qu'il se dirige vers Rome sous la direction de lord
Halifax ; donc sa raison d'être croule. Disraeli a dit : « L'Eglise
d'Angleterre n'est plus l'Eglise des Anglais, sou sort est scellé»
(p. 23L La Church Review, en octobre 1874, a dit aussi: «La
seconde erreur des réformateurs anglais a été l'acceptation de

ou la soumission à la doctrine de la suprématie royale Ce
n'est pas du christianisme, c'est du paganisme» (p. 25). Et
encore: «La mort de l'Etablissement, qui est d'institution
humaine, sera la vie de l'Eglise, qui est d'institution divine » i^p. 26).
Bref, l'énergique conclusion de l'auteur est que les évêques ne
doivent plus être de simples créatures de l'Etat (p. 39). .Alors
seulement une renaissance sera possible (p. 45).

Ainsi ont parlé les bons amis actuels du Church Times
et du Guardian.



— 753 —

* Un ouvrage de Sir Oliver Lodge: «Man and the
Universe». — Quoique cet ouvrage soit plus scientifique que théo-

logique, cependant il est trop important, et sous certains
rapports, par son esprit même, trop bienfaisant, pour n'être pas
mentionné ici même. Il soulage et relève l'esprit, il dédommage
des mesquineries de certaines discussions liturgiques et autres.
Le clergé devrait lire davantage de tels livres. Mr. J. E. Cerisier
l'a vivement recommandé, et avec raison, dans la «Revue
chrétienne» d'août dernier, p. 468-653. A propos du culte anglican,

M. Cerisier s'exprime ainsi: «Sir Oliver Lodge voudrait
que l'on réformât sérieusement ce culte Il A^oudrait surtout
plus de spontanéité et moins de monotonie dans le service,
et la renonciation à tout ce qui est uniformité machinale. Il faut
bien reconnaître avec lui que le service anglican offre de graves
lacunes et nécessite de sérieuses modifications». M. Cerisier
trouve «particulièrement désagréable», il va même jusqu'à dire
«presque scandaleuse», cette répétition régulière d'une prière
imprimée, «lue le plus souvent d'une voix fastidieuse et avec
le ton du prêtre catholique-romain qui dit la messe » ; etc.

E. M.

Revue intern, de Théologie. Heft 68, 1909. 49


	Anglicana

