
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 68

Artikel: Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403744

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


713

DÖLLINGER ALS SCHRIFTSTELLER.

(1799-1890.)

III.
1. Döllinger hat seine Absicht, ein grösseres Werk zu

schreiben, das die Geschichte des Papsttums zu umfassen
bestimmt war, nicht verwirklicht. Aber als eine Frucht der
Studien und Vorarbeiten dazu übergab er der Öffentlichkeit:
Die Papstfabeln des Mittelalters. Ein Beitrag zur Kirchengeschichte.
München 1863. Er versprach sich davon, dass die Schrift ausser
für Theologen und Kirchenhistoriker auch für Freunde und
Kenner der mittelalterlichen Geschichte und Literatur
überhaupt von Interesse sein werde. Denn alle diese Fabeln und

Erdichtungen, wie verschieden auch die Anlässe zu denselben

waren, und wie absichtlich oder unabsichtlich sie entstanden
sein mögen, kommen doch darin überein, dass sie einen grossen,
zuweilen einen entscheidenden Einfluss auf die ganze
Anschauungsweise des Mittelalters, auf die damalige
Geschichtschreibung und Poesie, auf Theologie und Rechtslehre geübt
haben.

Über die ..Papstfabeln'" sägt Friedrich: „Glänzender Scharfsinn,

suveräne Beherrschung der Quellen und Literatur, Feinheit

der Kritik und meisterhafte, allgemein verständliche
Darstellung zeichnen sie aus. Die Leistung wurde allgemein von
den Historikern, auch protestantischen, neidlos als eine klassische
anerkannt und wird sich als solche in der deutschen historischen
Literatur behaupten. Aber die neuscholastische Partei hatte
schon darum keine Freude daran, weil die Schrift den Fall
der Päpste Liberius und Honorius in Glaubenssachen so

unwiderleglich dartat, class, wie man damals glaubte, die päpstliche

Unfehlbarkeit unmöglich mehr verteidigt werden konnte"- l).

•) J. Friedrich, Ign. v. Döllinger, III. Teil, München 1901, S. 310.



— 714 —

Als er eine zweite Auflage veranstaltete (Stuttgart 1890),
konnte Friedrich seine Absicht, in pietätvoller Weise den Text
der Arbeit, wenn möglich, unangetastet zu lassen, um so leichter
durchführen, als die Döllingersche Forschung nur an wenigen
Stellen einer Ergänzung bedurfte. Somit beschränkte er sich
darauf, in Anmerkungen bezüglich einiger Punkte die Resultate
späterer Untersuchungen anzudeuten.

Eine englische Übersetzung erschien zu London 1871.

I. Eröffnet wird die Sammlung mit einer Abhandlung über
^die Päpstin Johanna"-, die in der Zeit zwischen Leo IV. (f 855)
und Benedikt 111. sich zum Papste aufgeschwungen haben soll,
bis sie durch den bekannten Vorfall entlarvt wurde. Wenn
es auch damals noch nicht gänzlich an Stimmen fehlte, welche
die Realität der Sage behaupteten oder wahrscheinlich zu
machen suchten, so brauchte Döllinger sich doch mit einer
Widerlegung nicht aufzuhalten, indem wenigstens in Deutschland
die Existenz der Päpstin nicht mehr ernstlich behauptet wurde.
Aber mit der einfachen Verweisung der Sache in das Reich
der Fabel war noch nicht alles getan. Was bis dahin als ein
wahrscheinlich nie zu lösendes Rätsel der historischen Kritik
galt, unternahm Döllinger ins reine zu bringen, die Frage nämlich:

Wie ist diese seltsame Sage entstanden?
Nach einem kurzen Hinweis auf die bisherigen Erklärungen,

die in der Sage eine satirische Allegorie auf das Weiberregiment
in Rom erblickten, erhalten wir zunächst einen Überblick über
die Entstehung und Entwicklung der Fabel. Sie tritt um die
Mitte des 13. Jahrhunderts in Frankreich und in Deutschland
auf und wird namentlich von den Dominikanern verbreitet.
Sie setzt sich als geschichtliche Wahrheit nach und nach derart

durch, dass im Ib. Jahrhundert kaum mehr ein Zweifel
aufkommen konnte. Hus, Gerson, Turrecremata u. a. behandeln
das Märchen als Wahrheit, verwenden es im Interesse ihrer
Ansichten oder suchen sich damit auseinanderzusetzen. Gleiches

gilt für das 16. Jahrhundert.
Eine Zergliederung der Sage ergibt folgendes: Anfänglich

war die Päpstin namenlos. Etwa Ende des 14. Jahrhunderts
entdeckte man ihren Mädchennamen : Agnes oder Gilberta.
Ein Papstname war bald gefunden, man nahm den
gewöhnlichsten: Johannes. Allmählich werden einzelne Züge genauer
ausgemalt. Sie war die Tochter eines englischen Missionars



— 715 —

und wurde geboren zu Mainz. Durch sorgfältige Studien zu
Athen erwirbt sie sich eine grosse Gelehrsamkeit, geht nach
Rom, wird dort Professor und gewinnt viele Schüler. Ihrer
Gelehrsamkeit und ihres ehrbaren Lebens wegen wird sie

allgemein gefeiert und einstimmig zum Papste gewählt. Über die
Katastrophe finden sich mehrere in auffallender Weise
voneinander abweichende Versionen.

Auf die Frage : Wie ist der Ursprung der Sage überhaupt
zu erklären erhalten wir die Aufklärung, dass vier Dinge
zur Erzeugung und Ausmalung der Fabel zusammengewirkt
haben. 1. Der Gebrauch durchbrochener Sessel bei der
Einsetzung des neugewählten Papstes. Dieses Sitzen hatte die
Bedeutung des Besitzergreifens. Dass die Sitze durchbrochen
waren, war ein zufälliger Umstand, den aber der Volkswitz
auf seine Weise erklärte. 2. Ein Stein, den man für ein
Grabdenkmal hielt, mit einer Inschrift, die anfänglich niemand zu
deuten vermochte. 3. Eine an demselben Orte gefundene Statue,
die man für eine weibliche hielt, mit einem Kinde. Nun wird
die Statue mittels der Inschrift und diese durch die Statue
erklärt. Die rätselhafte Inschrift soll sich auf die Päpstin und
die Entdeckungskatastrophe beziehen. 4. Die Sitte, bei
Prozessionen mit Vermeidung einer auf dem Wege befindlichen
Strasse einen Umweg zu nehmen, was sich indessen einfach
durch die Enge dieser Strasse erklärt.

Nachdem an einigen Beispielen, namentlich durch die
angebliche Bigamie des Grafen von Gleichen, den sog. Püstrich
zu Sondershausen, den Mäuseturm zu Bingen usf. zur
Erhärtung dieser Erklärung gezeigt worden, wie leicht eine Volkssage

durch einen auffällenden, die Phantasie anregenden
Gegenstand hervorgerufen wird, geht Döllinger noch kurz auf
die Angabe ein, dass die Päpstin aus Mainz gekommen sei und
in Athen studiert habe.

IL Um die gleiche Zeit, wie die Päpstin Johanna, ist der
Papst Cyriakus in die römische Reihenfolge eingeschoben worden
und hat sich gleichfalls in seiner usurpierten Stellung lange
behauptet. Er soll der hl. Ursula und ihren Gefährtinnen
zuliebe resigniert und mit ihnen später in Köln den Martyrertod
erlitten haben. Seine Entstehung verdankt er den Visionen
der magnetisch-hellsehenden Nonne Elisabeth im Kloster Schönau
in der Trierer Diözese. Im spätem Mittelalter spielte sein Fall



- 716 —

eine Rolle bei der von den Rechtsgelehrten aus Anlass der
Resignation Cölestins V. und der Erhebung Bonifacius VIII.
vielfach ventilierten Frage, ob ein Papst überhaupt abdanken
könne.

III. Weit älter als die beiden vorigen ist die Fabel vom
Papste Marzellinus, die zusammen mit der durchaus erdichteten
Synode von Sinuessa fast tausend Jahre lang bis auf Baronius
als Wahrheit gegolten hat und von Theologen und
Rechtsgelehrten zum Behufe ihrer Theorien viel gebraucht wurde.
Marzellinus soll in der diokletianischen Verfolgung geopfert und
sich dann auf der genannten Synode selber abgesetzt haben,
da er als oberster Vorsteher der Kirche von keinem gerichtet
werden durfte. Ob der Erdichtung ein wirklicher, in der
Verfolgung begangener Fehltritt des Marzellinus zugrunde liegt,
lässt sich mit Bestimmtheit nicht sagen, da solches nur von
den Donatisten behauptet wurde.

IV. Während die Quellen des 4. Jahrhunderts einstimmig
bezeugen, dass Konstantin nicht in Rom, sondern auf einem
Schlosse bei Nikomedien, nicht vom Papste, sondern von dem
arianischen Bischof Eusebius, und nicht gleich nach seiner
Abkehr vom Heidentum, sondern erst am Ende seines Lebens
getauft worden sei, galt seit dem 5. Jahrhundert gegen 800
Jahre lang als unumstössliche Tatsache die Sage, dass
Konstantin vom Papiste Silvester getauft und damit zugleich vom
Aussatze befreit worden sei. Entstehungsursache ist, dass für
die ganze Denkweise des Mittelalters das wirkliche Ereignis
unbegreiflich, die fabelhafte Version dagegen ganz natürlich
und selbstverständlich erscheinen musste. Gelegenheitsursache
war ein Baptisterium, das den Namen Konstantins trug.

Die Geschichte der Sage schliesst Döllinger mit den Worten
ab, dass erst, nachdem schon zwei Jahrhunderte vorher Aeneas
Sylvius und Nikolaus von Cusa den richtigen Sachverhalt
erkannt, die gründliche Erudition und historische Kritik französischer

Theologen es vermochte, der Wahrheit den vollen Sieg
zu verschaffen. Von besonderm Interesse ist Friedrichs
Anmerkung in der 2. Auflage (S. 71) hierzu. Er sagt: „Dies gilt
indessen doch nur von der Wissenschaft. Im römischen Brevier
steht noch immer die Silvesterlegende mit der römischen Taufe
Dezember 31, November 9, 18. Aber auch die römisch-katholische

Kirchengeschichtsschreibung muss die Fabel wieder mehr



— 717 —

und mehr akzeptieren. Kraus, KG.2, S. 184, schrieb: ,Die
Sage des Mittelalters schreibt Silvester die Taufe Konstantins
in dem Baptisterium am Lateran zu und versetzt in seine Zeit
die ebenso fabelhafte Schenkung Konstantins (vgl. Döllinger,
Papstfabeln, S. 52 f.).' In der in Rom korrigierten 3. Auflage,
S. 176, heisst es jetzt: ,Die römische Tradition schreibt S. die
Taufe Konstantins zu.' Ebenso musste er in der 3. Auflage, S. 126,
den in der 2. Auflage fehlenden Zusatz zu der nikomedischen
Taufe machen : ,Nach der römischen Tradition wäre Konstantin
in Rom durch S. getauft worden.'"

V. Eine ausführliche Darstellung findet die Schenkung
Konstantins, kraft welcher der Kaiser gleich nach seiner Taufe,
und aus Dankbarkeit für die durch Silvester empfangene Heilung,
diesem Papste und dessen Nachfolgern eine Anzahl der
umfassendsten kirchlichen und staatlichen Rechte, dem römischen
Klerus viele Ehrenvorzüge erteilt, und dazu dem Papste Rom,
Italien und die westlichen Gegenden schenkte. Sie ist aufgebaut

auf die in der vorigen Nummer besprochene Sage und
wurde verfertigt zu Rom von einem römischen Kleriker von
750 bis 775. Ob dies vor der Schenkung Pipins oder nach
derselben geschah, lässt sich nicht mehr sicher entscheiden.
Später hat Döllinger im „Janus" (S. 142 ff.) die Frage von neuem
behandelt und sich so ausgesprochen: Das Dokument war wohl
bestimmt, dem Frankenkönige Pipin gezeigt zu werden, und ist
also dicht vor dem Jahre 754 verfertigt worden,

Wie Friedrich in der 2. Auflage (S. 125) mitteilt, sagte
Döllinger zu ihm 1888 mit Rücksicht auf die gegen seine
Darstellung laut gewordene jesuitische Polemik, welche die Fälschung
in der ersten Hälfte des 9. Jahrhunderts im Frankenreich
entstanden sein liess: „Ich habe keinen Grund, von meiner
Auffassung abzugehen."

Wir erhalten eine eingehende Schilderung von der
Aufnahme und Verwertung, die die Fiktion im Abend- und im
Morgenlande gefunden hat. Im Orient erlangte sie hohes,
kanonisches Ansehen, was auf einer sehr einfachen Berechnung
beruhte. Der Kanon der 2. ökumenischen Synode von 381

verfügt, dass der Bischof von Konstantinopel alle Privilegien des
römischen und, wie man weiter schloss, der Klerus von Neurom
ebenso alle Rechte des altrömischen haben sollte. Also, so
schloss man, gilt alles, was Konstantin mit so verschwenderischer



— 718 —

Hand über den Klerus von Altrom ausgeschüttet hat, auch der
Geistlichkeit und dem Patriarchen von Neurom.

Im Abendlande diente die Schenkung dazu, immer neue
Ansprüche darauf zu gründen, bis endlich Innocenz IV. sogar
erklärte, Konstantin habe dem römischen Stuhle nur das
zurückgegeben, was Christus selbst dem Petrus und seinen Nachfolgern
verliehen habe.

Aber auch oppositionelle Elemente stützten sich auf die
Schenkung und führten die herrschenden Missstände auf die
irdischen Besitztümer zurück, zu denen die Kirche seit
Konstantin gelangt sei.

Nicolaus Cusanus, Laurentius Valla u. a. deckten die Fiktion
auf, an der trotzdem die Juristen noch 100 Jahre festhielten,
bis Kardinal Baronius durch das Eingeständnis der Unechtheit
ihre Stimmen zum Schweigen brachte.

VI. Im Abschnitt über Liberius und P7eJix wird zunächst
die echte Geschichte der beiden Männer entwickelt und auf
Grund derselben das folgende Gesamturteil ausgesprochen :

„Liberius war in keinem Momente seines Lebens eigentlich
häretisch [wofür er im Mittelalter allgemein gehalten wurde],
aber die Begierde, sich von den Leiden eines einsamen Exils
erlöst und wieder in der Mitte seines Volkes zu sehen, das ihn
liebte und ihm huldigte, verblendete ihn: er gab die Kirche
den Arianern preis, er verwirrte das kirchliche Bewusstsein
des Volkes, und man begreift sehr wohl, dass ihm Hilarius ein
Anathema nachrief. Rechtmässiger römischer Bischof blieb er
immer, sein Gegner Felix war und blieb ein illegitimer
Eindringling, hinsichtlich der arianischen Wirren schuldiger noch
als Liberius. Denn nur indem Felix, dem niemand Gewalt
antat, sich von Arianern ordinieren liess und ihnen, besonders
den Hofbischöfen und der Umgebung des Kaisers, die
Kirchengemeinschaft gewährte, erlangte und behauptete er seine Stellung,
während Liberius nach mehrjähriger Statthaftigkeit erst den
an ihm geübten Misshandlungen erlag" (S. 131).

Ganz entgegengesetzt lautet die Fiktion, deren Verzweigungen

Döllinger in allen ihren Einzelheiten verfolgt und
aufgedeckt hat. Merkwürdigerweise hat nämlich die spätere Sage
oder absichtliche Dichtung seit dem 6. und 7. Jahrhundert diese
Geschichte ganz zum Nachteil des Liberius und zu Gunsten
des Felix, der zu einem kirchlichen Helden und Märtyrer ge-



— 719 —

stempelt wurde, verunstaltet. Sie hat es dahin gebracht, dass
dieser meineidige, von fanatischen Arianern ordinierte, nur
durch weltliche Gewalt den Römern aufgedrungene Gegenpapst

als Heiliger geehrt und als Papst Felix II. in der Reihe
der Päpste mitgezählt wurde, während Liberius, und zwar in
Rom selbst, als ein blutbefleckter Tyrann, als ein Ketzer und
Verfolger der Rechtgläubigen dargestellt wurde.

Besonders lehrreich ist heutzutage der Nachweis Friedrichs
in der 2. Auflage an Kraus, KG. 3, wie Rom jetzt die Geschichte
des Liberius dargestellt wissen will (S. 145). Hatte Kraus früher
gesagt: „Liberius unterschrieb das Glaubensbekenntnis", so

musste er nun sagen: er „unterschrieb es angeblich, was nicht
allgemein zugegeben wird". Hatte er früher gesagt: „Er erklärte
zugleich, ,wer nicht zugebe, dass der Sohn dem Vater dem
Wesen nach und in allem ähnlich sei, solle ausgeschlossen sein'-',
so darf er davon jetzt nichts mehr verraten. Ebensowenig
darf er mehr von „dem Falle des Liberius" reden. Ferner ist der
in der 2. Auflage stehende richtige Sachverhalt bezüglich des
Felix in der 3. Auflage dahin entstellt, dass dieser nunmehr
als Opfer von Konstantins Hass gegen die Orthodoxie und als
römischer Märtyrer erscheint.

VII. Im Kapitel Anastasius II. — Honorius I. zeigt Döllinger,
dass der an erster Stelle genannte Papst infolge seiner
Nachgiebigkeit gegen die Orientalen bei einer 35jährigen Kirchenspaltung

fälschlich als Monophysit bezeichnet wurde. Dieses
irrige, das ganze Mittelalter hindurch herrschende Urteil ist
auf Gratians Dekret zurückzuführen, und war die Veranlassung,
dass Dante den Anastasius als ewig verlornen Häretiker in
die Hölle versetzte. Die Basler Kirchenversammlung berief sich
auf diesen Fall zur Bestätigung der notwendigen Suprematie
eines allgemeinen Konzils über den Papst.

Eine lichtvolle Darstellung empfangen wir über die quaestio
vexata des Papstes Honorius, und das, was seit 1870 weiter
zu sagen ist, hat Friedrich in der 2. Auflage hinzugefügt. An
dieser Stelle beschränken wir uns jedoch darauf, die Schlussworte

Döllingers anzuführen, um daran zu zeigen, wie
unberechtigt es ist, bei ihm einen Gegensatz zwischen der Zeit
vor und der Zeit nach 1870 zu konstruieren. Sie lauten: „Wenn
der Begriff einer Entscheidung ex cathedra gehörig erweitert,
und nur diejenige dogmatische Erklärung dahin gerechnet wird,



— 720 —

welche ein Papst nicht in seinem Namen und für sich, sondern
im Namen der Kirche, mit dem sichern Bewusstsein der in der
Kirche herrschenden Lehre, also nach vorausgegangener
Umfrage oder konziliarischer Erörterung erlässt, dann — aber
auch nur dann lässt sich sagen, dass Honorius nicht ex cathedra
geurteilt habe. Weder die römische Kirche, noch die
abendländische, noch der grössere Teil der orientalischen Kirche ist
jemals monotheletisch gewesen, aber Honorius hat an die
orientalischen Kirchen Schreiben erlassen, über deren monothele-
tischen Inhalt wohl nie ein Zweifel erhoben worden wäre,
wenn der Verfasser nicht gerade Papst gewesen wäre. Daher
hat ihn auch das ältere römische Brevier einfach als Mono-
theleten bezeichnet."

VIII. Gregorius IL und Kaiser Leo der Isaurier. Der
genannte Papst soll dem bilderstürmenden Kaiser Leo, als er
seine Edikte gegen den Bildergebrauch auch in Italien
durchzusetzen unternommen, den Besitz Italiens abgesprochen und
die Italiener bewogen haben, sich von ihm loszusagen. Baronius,
Bellarmin u. a. haben diese angebliche Tatsache zu einer Hauptstütze

ihres Systems bezüglich der päpstlichen Autorität über
die weltlichen Gewalten gemacht. Die Wahrheit ist, dass dieser
Papst, weit entfernt, den Sturz der byzantinischen Herrschaft
in Italien zu wollen oder zu bewirken, vielmehr die einzige
oder doch die hauptsächliche Ursache ihrer Erhaltung war.

IX. Silvester IL Dieses letzte Kapitel ist eine Ehrenrettung
des vielgeschmähten Papstes, dessen Leben und Pontifikat die
päpstlichen Biographen des spätem Mittelalters als eine Kette
der ärgsten Greuel darstellen: Silvester IL ist nach ihnen ein
Verbündeter des Teufels gewesen und hat in dessen Dienste
und nach dessen Willen sein päpstliches Amt verwaltet. In
Wirklichkeit war er der grösste Gelehrte und erleuchtetste Geist
seiner Zeit. Gerade deshalb aber erschien Gerbert in einer
Periode, in der die Studien gänzlich daniederlagen, als eine
unheimliche Gestalt, an die sich die Sage, angefangen vom
schüchternen Tadel und fortschreitend bis zu den gröblichsten
Beschuldigungen, anklammerte.

2. Die nunmehr zu besprechende Gruppe von Büchern ist
durch den Umstand charakterisiert, dass ihr Verfasser in ihnen
besonders als „Sachwalter" tätig ist. Wir betrachten zunächst:
Die Reformation, ihre innere Entwicklung und ihre Wirkungen



— 721 —

im Umfange des lutherischen Bekenntnisses. 3 Bände. Regensburg
1846—1848. 2. Auflage des 1. Bandes ebenda 1848. Indem wir
bezüglich der Einzelheiten auf die Döllingerbiographie von
J. Friedrich verweisen (II, 234 sqq., 342 sqq.), beschränken
wir uns, ehe wir eine Skizze des umfangreichen Werkes selbst
vorlegen, auf folgende Bemerkungen.

Nach Döllingers Angabe im Vorwort des ersten Bandes
über den Beweggrund der Herausgabe waren es zunächst die
Studien und Vorarbeiten für sein Lehrbuch der
Kirchengeschichte, die ihn in die umfassendere Erforschung der
Reformationsgeschichte hinein und von da weiter führten, bis er den
Entschluss fasste, das Ergebnis in einem eigenen Werke der
Öffentlichkeit zu übergeben. Den eigentlichen Anstoss dazu gab
indessen Rankes Deutsche Geschichte im Zeitalter der
Reformation. Zu dieser Apologie der Reformation wollte Döllinger
eine Replik schreiben. Über die Einrichtung derselben bemerkt
er in der Vorrede, dass eine Geschichte der Reformation im
gewöhnlichen Sinne von seinem Plane ausgeschlossen sei. Die

Ereignisse, welche von 1517 bis 1555 auf dem grossen Markte
des deutschen öffentlichen Lebens sich zugetragen, die
Verhandlungen der Reichstage, die Kriege und Verträge, die
Massregeln der katholischen und die der protestantischen Fürsten,
alles dies sei oft genug dargestellt worden und brauche nicht
noch einmal vorgeführt zu werden. Die Aufgabe, die er sich

stellte, war vielmehr eine andere ; es war „der innere
Entwicklungsgang des Protestantismus, die fortschreitende Bewegung

der Lehre, die Mittel, durch welche der Sieg des

protestantischen Systems erkämpft und seine Herrschaft befestigt
wurde, der Einfluss, der durch ausgezeichnete Persönlichkeiten
auf dessen Gestaltung geübt worden, die allmählich auf seinem
eigenen Gebiete eintretenden Reaktionen, die religiöse Haltung
und Stimmung, die durch das neue System erzeugt wurde, der
Gegensatz der katholischen und protestantischen Institutionen,
die Wirkungen, welche sich teils an die Vernichtung der
altkirchlichen Einrichtungen, teils an die neuen Surrogate knüpften"
— das war der Stoff, dem der Autor eine sorgfältigere und
umfassendere Erörterung, als ihm bisher zuteil geworden, widmen
wollte. Zeitlich ist die Darstellung nicht auf die Reformation
in der ersten Periode ihrer Entstehung und Festsetzung
beschränkt, sondern sie erstreckt sich auch auf deren Fort-

Revue intern, de Théologie. Heft 68, 1909. 47



— 722 —

bildung von der Mitte des 16. bis in das folgende Jahrhundert
hinein.

Döllinger befolgte die Methode, mit Ausschluss der
katholischen Polemiker die bedeutendsten Männer der Zeit und ihre
Äusserungen und Zeugnisse über das Werk der Reformation
und dessen Folgen vorzuführen. Den einzelnen Sammlungen
von Aussprüchen ist jeweils eine kurze Biographie dessen

vorangestellt, von dem sie herrühren. Im ersten Bande nun sind
es ausser Luther und Melanchthon nur solche, die (a) von der
Teilnahme an der kirchlichen Bewegung sich ferne hielten,
oder (b) die sich wieder von derselben lossagten, oder (c) die
eine eigentümliche, von der herrschenden abweichende Richtung
einschlugen und verfolgten, und zwar beschäftigt sich dieser
erste Band nur mit den ersten 50 Jahren der Reformation.

In der ersten und umfangreicheren Hälfte desselben lässt
Döllinger über die neue Lehre und den durch dieselbe erzeugten
religiösen, kirchlichen und sittlichen Zustand folgende Männer
zu Wort kommen, die zum Teil als die hervorragendsten
Humanisten und Juristen ihrer Zeit bekannt sind: Erasmus von
Rotterdam, Georg Wizel, Johann Haner, Johann Wildenauer,
aus Eger gebürtig und daher Egranus genannt, Crotus Rubeanus,
Theobald Billicanus, Jakob Strauss, Johann von Staupitz, Vitus
Amerpach, Wilibald Pirkheimer, Ulrich Zasius, Heinrich Loriti
Glareanus, Sebastian Frank, Johann Denk, Ludwig Hetzer,
Kaspar von Schwenkfeld und andere, endlich Luther und
Melanchthon.

In den Zitaten kommen u. a. folgende Punkte zur Sprache:
Beifällige Äusserungen über die Reformation und die
Reformatoren, Aufmunterung, Empfehlung und Entschuldigung
derselben; Gründe, warum die Betreffenden mit ihrem Beifall
vorsichtiger und zurückhaltender wurden ; Gründe für die völlige
Änderung ihrer Ansichten über die neue Lehre und ihre
Zurückwendung zur alten Kirche. Ferner: Umsturz und Verachtung-
alles Alten, Geringschätzung des Gebetes, des Fastens, des

Almosengebens usw., des neuen Gottesdienstes, der lutherischen
Predigt und der Prediger bei den Neuern, selbstgefällige Sucht
nach Neuerungen, Zunahme der Übel der früheren Zeit durch
das neue Kirchentum, Schwinden alles Bussernstes, Epikureismus,
Indifferentismus, Treu- und Lieblosigkeit, feile Hingabe an die
Reichen, Zweifeisucht, Geiz, Herrschsucht, Unduldsamkeit, Zügel-



— 723 —

und Sittenlosigkeit, Schwelgerei, Zerstörung alles bürgerlichen
Friedens, demagogisches Treiben der neuen Prediger, knechtische

Untertänigkeit der lutherischen Kirche unter die weltliche Gewalt.
Insbesondere: Beweggründe zum Anschluss an die neue Lehre,
die gänzliche Verschlechterung der Sitten durch die Solafide-
Theorie.

In der zweiten Hälfte des ersten Bandes behandelt Döllinger
speziell das Verhältnis der Reformation zu den Schulen und
weist den Einfluss nach, den dieselbe auf die Universitäten,
die Jugendbildung und die theologischen Fakultäten ausgeübt
hat. Im Anschlüsse hieran beschreibt er die Stellung, die die
namhaftesten Gelehrten Deutschlands zur kirchlichen Frage
eingenommen haben. Das Wesentliche seiner Darstellung lässt
sich vielleicht in folgende Sätze zusammenfassen : Die allgemein,
besonders von Rektoren der Schulen und Professoren, beklagte
Zunahme der Roheit, der Schwelgerei und des Trotzes bei der
Jugend, namentlich bei der studierenden, war eine Folge der
neuen Lehre und der WTeise des neuen religiösen, zum grössten
Teil polemischen Unterrichts. Die Zahl der Schulen wurde
durch die Reformation teilweise vermindert. In einer Reihe
von Städten brachen heftige, durch die Verschmelzung des
Lehrer- und Predigerstandes geförderte Lehrstreitigkeiten aus
zwischen den Schulrektoren und den Predigern. Diese Zwistig-
keiten wurden in die Schulen hineingetragen und im Unterrichte
ausgiebig behandelt, was von verderblichen Folgen für die
Jugend war, die die Achtung vor der Autorität verlor und dafür
grosse Gewandtheit in Schmähreden (auch infolge der Polemik
gegen die alte Kirche) sich aneignete. Die Rektoren wurden
durch die Prediger unterdrückt, und es entstand ein allgemeiner
Argwohn gegen die Schulmänner, und vielfache Klagen wurden
laut über ihre verführerische Einwirkung auf die Jugend.
Die Schulmänner, die vielfach auf Anstiften der Prediger wegen
Hétérodoxie (namentlich in den Abendmahlsstreitigkeiten)
verfolgt und vertrieben wurden, beschweren sich ihrerseits über
die geistliche Tyrannei der Pastoren. Dieser betrübende
Zustand der Schulen und der Schüler, die Geringschätzung des
Predigerstandes, der Mangel an guten Aussichten hielten manche
Eltern davon ab, ihre Söhne dem Studium zu widmen, und
veranlassten sie, dieselben andern Berufen, dem Kaufmannsstande
u. dgl., zuzuführen. Luther selbst gab sich alle Mühe, die



— 724 —

Schulen, die ihm schon wegen ihres Zusammenhanges mit der
alten Kirche verhasst waren, dem Volke als Anstalten zu
schildern, in denen die Lüge systematisch getrieben und alle
Tugend und Ehrbarkeit gemordet werde. Jene vier Soldaten,
versicherte er, welche Christum kreuzigten, seien die vier
Fakultäten einer Universität (S. 443). Döllinger geht sodann dazu
über, Luthers zerstörenden Einfluss auf den Entwicklungsgang
der höhern Wissenschaften in Deutschland, namentlich der
Philosophie und der Theologie, im einzelnen nachzuweisen und
die Behauptung zu widerlegen, dass durch die Reformation erst
das Studium der hl. Schrift in Aufnahme gekommen sei. Bei
einem Überblick über die protestantischen Universitäten gelangt
Döllinger zu dem Ergebnis, dass von 1500 bis 1530 ein merklicher
Fortschritt in den Wissenschaften, von da an bis zum Ende
des Jahrhunderts dagegen ein gewaltiger Rückschritt in Deutschland

sich gezeigt habe. Ausführlich behandelt Döllinger eine
merkwürdige Erscheinung jener Zeit, den Presszwang und die
drückende Zensur, die protestantische Landesherren nicht nur
gegen katholische, sondern auch gegen protestantische Bücher
ausübten, um dadurch Lehrstreitigkeiten im Schosse der eigenen
Kirche zu unterdrücken.

Zum Schlüsse beschreibt Döllinger die Stellung, welche eine
Anzahl der bedeutenderen Gelehrten Deutschlands zur reforma-
tischen Bewegung einnahmen, und gibt damit eine Ergänzung zu
dem am Anfang des Bandes Mitgeteilten. Reuchlin, Konrad Peu-

tinger von Augsburg, Johann von Botzheim, Domherr zu Konstanz,
die Brüder Adelmann, Georg Agricola, der Jurist Hieronymus
Schurff, der Humanist Beatus Rhenanus, die Theologen Wim-
pheling, Othmar Luscinius und andere werden vorgeführt.
Waren sie anfangs der Reformation zugetan, weil sie von Luthers
Auftreten eine Besserung der kirchlichen Verhältnisse erwarteten,
so zogen sie doch, als die Lage übersichtlicher wurde, teils gegen
1521, teils nach dem Bauernkriege sich mehr und mehr zurück.
Endlich wird noch das Verhalten der Universitäten Erfurt,
Basel, Tübingen, Leipzig, Rostock, Frankfurt a. d. Oder und
Heidelberg vor, bei und nach Einführung der Reformation
geschildert und gezeigt, dass sie nur ungern der vom Landesherrn
befohlenen Religionsänderung sich unterwarfen.

Im ersten Bande hatte Döllinger ausser den beiden
Hauptpersonen Luther und Melanchthon fast nur solche Zeugen bei-



— 725 -
gebracht, welche von dem Bekenntnisse, dem sie zuerst sich
angeschlossen, das sie belobt und unterstützt hatten, zurücktraten und
sich wieder der alten Kirche anschlössen oder eigene
separatistische Richtungen verfolgten. Hier lag nun der Einwand nahe,
dass allerdings in den ersten Jahren der Reformation viele
Unordnungen, leidenschaftliche Streitigkeiten unter den Reformatoren
selbst und grobe Sünden in den Gemeinden häufig anzutreffen
gewesen seien. Dies seien indessen einerseits notwendige,
anderseits vorübergehende Begleiterscheinungen jeder grossen
Bewegung und Umwälzung. Um diesem Einwurf zu begegnen
und um zu zeigen, dass es sich hier nicht um die, wenn auch

unheilvollen, doch vorübergehenden Nachwehen jener von einer

grossen kirchlichen Umwälzung unzertrennlichen Erschütterung
handle, dass vielmehr hier die Früchte und Wirkungen eines
bereits geordneten, zur Ruhe und Festigkeit gelangten Systems
in die Erscheinung träten, lässt Döllinger im zweiten Bande nicht
bloss die Männer der ersten protestantischen Generation reden,
sondern auch die der beiden folgenden ; über das ganze Jahrhundert
der Reformation, die Gesamtheit ihrer Entwicklung, Ausbildung
und Befestigung vom Jahre 1520 bis 1620 erstreckt sich die

Reihenfolge seiner Zeugen. Wie er in der Vorrede bemerkt,
werden in diesem Bande vernommen „die Freunde und Gehülfen
der Reformatoren, die Gründer der neuen Kirche, die
Hauptwerkzeuge bei der religiösen Umgestaltung der grösseren Hälfte
Deutschlands — dann ihre Schüler und Nachfolger, die Professoren
der Theologie an den protestantischen Hochschulen, die
Hofprediger und Superintendenten, die Stadt- und Landprediger,
die Schulmänner — kurz alle jene, deren Tätigkeit und Stellung
sie vor allen befähigte, aus genauester Kenntnis und vollständiger
Erfahrung die sittlichen und kirchlichen Zustände ihrer Zeit
zu schildern, die Verknüpfung von Ursache und Wirkung darin
nachzuweisen, und die, wenn sie die Tatsachen unumwunden
bekennen, durch ihre Retizenzen, durch ihre Ablehnungen oder
halben Geständnisse hinsichtlich der wahren Ursachen mitunter
beredter und für den, der zwischen den Zeilen zu lesen
versteht, überzeugender sich erklären, als jene Männer, welche,
auf einem verschiedenen Standpunkte stehend und nicht durch
solche Bedenklichkeiten zurückgehalten, offen auf die Gründe
der allgemein zugestandenen Erscheinungen hinwiesen."

Im ganzen sind es ungefähr zweihundert Zeugen, die auf
den 704 Seiten dieses Bandes zitiert und besprochen werden,



- 726 -
wobei der Verfasser in der Vorrede bemerkt, dass von dem
bereits vorbereiteten und zur Mitteilung bestimmten Stoffe ein Teil
wieder beiseite gelegt werden musste, teils um einer gewissen
Monotonie vorzubeugen, teils um eine möglichst vollständige
i\.nzahl von Zeitgenossen zu Worte kommen zu lassen. Dieselbe
Rücksicht auf den Raum veranlasste ihn weiterhin, die
Mitteilung der Belegstellen in der Ursprache auf den Fall zu
beschränken, dass es sich um handschriftliche Quellen handelte.
Eine Unzahl grösserer, kleinerer und kleinster Druckwerke aus
dem Reformationszeitalter hat er für seine Zwecke exzerpiert.
Die wichtigern handschriftlichen Quellen, die ihm zu Gebote
standen, sind: 1. Eine Korrespondenz schweizerischer oder schweizerisch

gesinnter Reformatoren und Theologen aus der Zeit
von 1560 bis 1589 (Codex Polling. 2 Bände), darunter mehrere
Briefe aus Heidelberg und Strassburg, die meisten von Bullinger,
Walther, Jetzier, Tossanus u. a. 2. Die bekannte Camerarische
Sammlung mit der reichhaltigen, nur teilweise gedruckten
Korrespondenz des älteren und jüngeren Camerarius und den
von beiden gesammelten Urkunden. 3. Die von Gallus in
Regen sburg veranstaltete Sammlung abschriftlicher Briefe,
Berichte und Aktenstücke, reichhaltig vorzüglich für die Zeit von
1547 bis 1570 (Codd. Genn.). 4. Eine früher in dem Plassen-
burger Archiv befindliche Sammlung von Religionsakten, grösstenteils

das Markgräflich-Ansbachische Religionswesen betreffend.
Was den Inhalt angeht, so sollte der zweite Band das von

den herkömmlichen Darstellungen völlig abweichende Bild
vervollständigen, dessen Umrisse in dem vorausgehenden Bande
niedergelegt waren, und vieles, so erwartete Döllinger, was aus
dem Munde der dort vorgeführten Zeugen etwa noch zögernd und
zweifelnd hingenommen oder mit Misstrauen abgewiesen worden,
werde nun, durch die in diesem Bande vereinigten Stimmen
bewährt und hier häufig noch energischer ausgesprochen und
mit stärkeren Farben ausgemalt, fernerhin wohl als unbestreitbare

Tatsache und gewissenhaft treue Schilderung gegen jeden
Zweifel und Einwand gesichert in der Geschichte sich geltend
machen. Demnach werden in 23 Abschnitten folgende Hauptpunkte

behandelt. Im ersten Abschnitt werden vorgeführt die
Zeugnisse der Strassburger Reformatoren, besonders die von
Capito, Hedio und Bucer; im zweiten die der niederdeutschen
Reformatoren der früheren Zeit, Urban Regius, Corvin, Eras-



— 727 —

mus Alber, Krage u. a. ; im dritten und vierten die einiger
süddeutschen Prediger und der Nürnberger Reformatoren Osiander,
Venatorius, Veit Dietrich, Waldner, Culmann etc. ; im fünften
kommen die ältesten sächsischen und thüringischen Reformatoren
und Freunde Luthers zu Worte, namentlich Spalatili, Lange,
Justus Jonas, Amsdorf u. a.; im sechsten die Wittenberger
Reformatoren, namentlich Bugenhagen, Cruciger, Eber, Major.
Der siebente Abschnitt handelt von Menius, Sarcerius und
Weller ; der achte von den hessischen Reformatoren Draconites,
Justus Alber, Hyperius etc. ; der neunte über Matthias Flacius
Illyricus und Christoph Lasius; der zehnte bespricht die
Reformatoren und Theologen der Grafschaften Mansfeld, Schönburg,
Reuss und Henneberg; im elften werden abgehört einige
süddeutsche; im zwölften die Theologen in Leipzig und Dresden:
Pfeffiuger, Alesius, Strigel, Selnekker ; im dreizehnten die
württembergischen Reformatoren Brenz, Schnepf, Heerbrand, Matth.
Alber, Andrea u.a.; der vierzehnte Abschnitt spricht über
Andreas Muskulus und über die Satanspredigten zur Aufrüttelung

und Erschütterung der abgestumpften Menge ; der
fünfzehnte Abschnitt gibt einen Überblick über den Einfluss der
Reformation auf die sittliche Haltung des Volkes in geschlechtlicher

Beziehung, mit speziellen Nachweistmgen aus Süd- und

Norddeutschland, sowie Dänemark und Schweden ; der sechzehnte
behandelt die lutherischen Bischöfe in Preussen, Mörlin, Hes-
husius, Wigand ; der siebzehnte die Theologen der nordischen
Dreistädte ; der achtzehnte diejenigen in Mecklenburg, Pommern,
Braunschweig und Westfalen; der neunzehnte die Theologen
der Mark und Schlesiens; der zwanzigste die nordhausischen
und kursächsischen Prediger und die späteren Wittenberger
Theologen ; im einundzwanzigsten Abschnitt hören wir die
Zeugnisse von Regensburger und Augsburger Theologen : im
zweiundzwanzigsten Abschnitt vernehmen wir viele Aussprüche
von Laien, berühmten Philologen und Schulmännern, Juristen
und Staatsmännern, besonders von Joachim Camerarius, Peucer,
Georg Fabricius, Eusebius Menius, Vigel, Cracov etc. ; endlich
erhalten wir eine zusammenfassende Darstellung über den
sittlichen und religiösen Zustand in den einzelnen Gebieten und
Städten des protestantischen Deutschlands und derNachbarländer.

In einem Rückblick willDöllinger die Hauptzüge herausheben,
die er in dem mit so vielen Strichen gezeichneten Bilde erkennt.



— 728 —

Sie Hessen sich etwa dahin zusammenfassen : Bittere Enttäuschung-
der Reformatoren; die Imputationslehre mit ihren Prämissen
und Konsequenzen, mit ihrer Aufhebung aller kirchlichen Übungen
und Verpflichtungen ist der Beweggrund des Übertritts beim
Volke, wozu bei den Fürsten und Städten noch die Aussicht
auf das Kirchengut kommt ; nach einigen Dezennien Sehnsucht
nach der alten Kirche; Geringschätzung des geistlichen Standes
und Knechtung der Prediger ; Verfall der Kirchendisziplin ;

verderblicher Einfluss der Rechtfertigungslehre auf die Tätigkeit
der Christen in guten Werken; bei der übermässigen Polemik
Ungewissheit, was zu predigen und was zu glauben sei; nach
kurzem Aufschwung Rückgang im Schulwesen.

Wenn in den beiden ersten Teilen mehr die exoterische
Seite der deutschen Reformation hervorgetreten, so war es die
Aufgabe des dritten Bandes, den Leser in das esoterische
Gebiet der neuen Kirche einzuführen, und zunächst die Entstehung,
Entwicklung und Ausbildung derjenigen Lehre darzustellen,
welche nach den einstimmigen Zeugnissen der Reformatoren
der wichtigste Gewinn der religiösen Bewegung und der Hauptgrund

der Trennung von der alten Kirche, sowie die Quelle
der übrigen neuen Doktrinen war. Demgemäss erhalten wir
hier eine dogmengeschichtliche Monographie über die protestantische

Lehre von der Rechtfertigung und die damit unmittelbar
zusammenhängenden Lehren in ihrer Entwicklung in Deutschland

von Luthers erstem Auftreten bis zur Konkordienformel
(1517 bis 1580).

Ungefähr die erste Hälfte des Bandes nimmt eine psychologisch

vertiefte Charakteristik Luthers und, im Anschlüsse an
den Kommentar über den Galaterbrief, seiner Rechtfertigungslehre

ein. Denn seine Lehre von der imputativen Gerecht-
werdung bedingt und bestimmt sein ganzes religiöses Gedankensystem

und ist die Quelle, aus der seine übrigen religiösen und
kirchlichen Ideen geflossen sind. Darauf folgt eine Darstellung-
der Mitarbeiterschaft Melanchthons und eine Abhandlung über
die protestantische Rechtfertigungslehre im Verhältnis zum
Briefe Jakobi und zu Augustinus. In der zweiten Hälfte werden
die Lehrstreitigkeiten besprochen, die sich aus der neuen
Gnadenlehre entwickelten, und es kommen folgende Punkte zur
ausführlichen Darstellung: 1.Antinomiscbe Streitigkeiten. 2.Der
osiandrische Streit. 3. Streitigkeiten über den freien Willen und



— 729 —

die Erbsünde (Synergismus und Flacianismus). 4.

Majorismusstreitigkeiten über die Notwendigkeit der guten Werke. 5. Der
Streit mit Karg über die Zurechnung der aktiven Gerechtigkeit
Christi. 6. Der Streit über die Unverlierbarkeit des Glaubens
und der Gerechtigkeit.

In einem 67 Seiten umfassenden Anhang werden
Darlegungen und Korrespondenzen von Karg, Neander, Anton
Otto, Brenz, Andrea usf. mitgeteilt.

Mit einer erstaunlichen Belesenheit hatte Döllinger aus einer
Unzahl gedruckter und ungedruckter Quellen ein äusserst
umfangreiches Material zusammengetragen, mit grösster Ausdauer
dasselbe gesichtet und so gewandt gruppiert, dass es allerdings
dem im Vorwort zur 2. Auflage ausgedrückten Zwecke entsprach:
„Jedenfalls wird das Ganze die Überzeugung in der Seele des

Lesers zurücklassen, dass das Bild, welches sich aus dem hier
vorgelegten geschichtlichen Stoffe als Gesamteindruck ergibt,
nicht etwa bloss eine Seite, sondern die einzige Seite der
Zustände, auf deren Zeichnung es hier ankam, darstellt." Freilich
ist das Material, das Döllinger beibringt und verarbeitet, richtig,
und nur in ganz nebensächlichen Punkten liesse sich eine Rektifikation

versuchen; aber es ist doch eben nur eine Seite, die
düstere und abstossende, die er zeigt ; von den gewiss auch
vorhandenen Lichtseiten sieht der Beschauer nicht den
entsprechenden Teil. Bei Anwendung dieser Methode könnte man
wohl von jedem Jahrhundert der Kirchengeschichte, vom
apostolischen Zeitalter angefangen, ein trauriges Bild entwerfen.
Was liesse sich z. B. über den Altkatholizismus sagen Immerhin

werden wir uns der weitherzigen Auffassung Nippolds
erinnern : „Es ist schlechterdings kein wirkliches Verständnis
dieser gewaltigen Gärungszeit zu gewinnen, wenn man jenes
Buch ausser acht lässt"'). Hatte ferner unser Gelehrter in
der „Reformation", wie hier erwähnt sein mag, auch auf die
Schäden der eigenen Kirche, wenn auch nur beiläufig,
hingewiesen, so sollte, wie Friedrich auf Grund einer ihm von Döllinger
selbst gemachten Mitteilung angibt, noch ein Seitenstück, eine
Schilderung der Zustände in der katholischen Kirche, auf Grund
eines gleich reichen Materials, hinzukommen. Es hätte, wie Döllinger

meinte, sowohl eine versöhnende Wirkung auf die Protestanten,

') Handbuch der neuesten KG. III, 514.



— 730 —

denen das Werk begreiflicherweise sehr ungelegen kam,
hervorgebracht, als den Katholiken einen unbegründeten Jubel
verleidet, hätte aber beide Teile zu einer aufrichtigen
Selbsterkenntnis aufgefordert. Das Seitenstück erschien aber nicht,
„weil — dies sind Döllingers eigene Worte — die Freunde
unaufhörlich in ihn drangen, es zu unterlassen, wenn er sich
nicht unmöglich machen wolle" J). Kurz : wir haben es mit
einer bedeutsamen Forarbeit der Geschichte jener gewaltig-
bewegten Zeit zu tun, nicht mit der Geschichte selbst.

3. Im übrigen spricht Döllinger bereits im Vorworte zu dem
nunmehr zu behandelnden Werke : Kirche und Kirchen, Papsttum
und Kirchenstaat. Historisch-politische Betrachtungen. München
1861 in kurzer Zeit erschienen davon zwei Auflagen, eine
englische Übersetzung veröffentlichte Mac Cabe, London 1862) sich
in folgender Weise über jene Vorgänge aus: „Bis jener Tag
[der Wiedervereinigung der getrennten Christenheit] uns
Deutschen aufgeht, ist es Aufgabe für uns Katholische, die Glaubensspaltung

nach dem Ausdruck des Kardinals Diepenbrock ,im
Geiste der Busse für gemeinsames Verschulden zu ertragen'.
Wir haben anzuerkennen, dass Gott auch hier aus den
Verirrungen der Menschen, aus den Kämpfen und Leidenschaften
des 2 6. Jahrhunderts neben viel Schlimmem viel Gutes hat
hervorgehen lassen ; dass der Drang der deutschen Nation, die

unerträglich gewordenen Missbräuche und Ärgernisse in der
Kirche abgestellt zu sehen, ein an sich wohlberechtigter und
den besseren Eigenschaften unseres Volkes, seinem ethischen
Unwillen über Verunstaltung und Entweihung des Heiligen
durch Herabziehen der religiösen Dinge zu habgierigen und
heuchlerischen Zwecken, entstammt war. Wir weigern uns
nicht, zu gestehen, dass die grosse Trennung und die damit
verknüpften Stürme und Wehen ein ernstes, über die katholische
Christenheit verhängtes, nur allzusehr von Klerus und Laien
verdientes Strafgericht waren, ein Gericht, welches läuternd
und heilend gewirkt hat. Der grosse Geisterkampf hat die
europäische Luft gereinigt, hat den menschlichen Geist auf
neue Bahnen getrieben, hat ein reiches wissenschaftliches und
geistiges Leben erzeugt. Die protestantische Theologie mit
ihrem rastlosen Forschungsgeiste ist der katholischen weckend

») Friedrich II, 349.



— 731 —

und anregend, mahnend und belebend zur Seite gegangen ;

und jeder unter den hervorragenden deutschen katholischen
Theologen wird es gerne bekennen, dass er den Schriften
protestantischer Gelehrten vieles verdanke Dabei ist jedoch
nie zu vergessen, dass die Trennung nicht wegen der
Missbräuche in der Kirche erfolgt ist Trennung wegen der
blossen Missbräuche im kirchlichen Leben bei gleicher Lehre
verwerfen auch die protestantischen Kirchen als frevelhaft.
Um der Lehre willen ist also die Trennung erfolgt, und die
allgemeine Unzufriedenheit des Volkes, die Schwächung der
kirchlichen Autorität durch die vorhandenen Missbräuche hat
nur den neuen Lehren leichtern Eingang verschafft..."

Im April 1861 hielt Döllinger seine berühmten Odeonsvorträge,
pi denen er, mit Rücksicht auf die politische Zeitlage, die
Möglichkeit eines Aufhörens des Kirchenstaates ins Auge fasste und
die Gemüter für den Fall, dass sie zur Wirklichkeit würde,
zu beruhigen bestrebt war. Von allen Seiten kommende heftige
und leidenschaftliche Angriffe waren die Folge, und die Schwierigkeit

der Situation wurde noch durch den Umstand gesteigert,
dass der Text der Reden nicht vorlag, sondern nur ungenaue
Mitteilungen darüber in die Öffentlichkeit drangen. Er entschloss
sich, in einem umfangreicheren Werke zu antworten, das schon
im Oktober 1861 unter dem oben angeführten Titel erschien.
Beigefügt ist der Entwurf der beiden Vorträge.

Nur die zweite, kleinere Hälfte befasst sich mit dem Kirchenstaat.

Der erste Teil mit dem Titel: „Der römische Stuhl und
die Kirche unter ihm. Die getrennten Kirchen", gibt einen
umfassenden, historisch fundierten Überblick über die kirchliche
Weltlage, bietet so gewissermassen eine Fortsetzung des in der
„Reformation" Gesagten und ist anderseits ein Gegenstück zu
dem in „Christentum und Kirche in der Zeit der Grundlegung-'
gezeichneten Bilde, indem er zu einer Vergleichung beider
Perioden einladet.

Die Darlegung beginnt mit einer schönen Auseinandersetzung

über Nationalität und Katholizität in ihrer gegenseitigen
Ergänzung und Bereicherung und geht dann über zu einer
Exposition über Papsttum und Primat. Hier sei vorab und
prinzipiell bemerkt, dass es sich für unsern Gelehrten um
den Primat der vorvatikanischen Zeit, nicht um den Papat
des vatikanischen Konzils handelt, und dass demgemäss die



— 732 —

Nachweise und Behauptungen Döllingers durchaus nicht auf
das moderne Papsttum bezogen werden können und dürfen. Dies

vorausgeschickt, müssen wir anderseits gestehen, dass Döllinger
in seinem leicht erklärlichen Eifer über verschiedene Schwierigkeiten

zu leicht hinweg und in einigen Punkten zu weit geht,
z. B. in dem, was er über die Stellung der Fürsten gegenüber
dem römischen Stuhle und den Religionszwang sagt. Im
allgemeinen aber finden wir eine schöne Darstellung des Primates
als im Wesen der Kirche begründet, als einer Institution, der
jeder Absolutismus fernliegt, deren Träger vielmehr das Vorbild
sind in Bewahrung der kirchlichen Ordnungen und Gesetze,
deren Inhaber der Hort sind für die Schwachen und
Unterdrückten, die jedes Glied in seiner Sphäre erhalten, jede etwa
eingetretene Störung wieder ausgleichen. In diesem Idealbilde
ist freilich nicht der geschichtliche Entwicklungsgang gezeichnet,
und Döllinger selbst hat dies später im Vorwort zum „Janus"
angedeutet. Ebensowenig aberfindet sich in diesen Ausführungen
etwas vom „Universalepiskopat" und vom „Ex sese".

Nach einem Exkurs über die staatsbürgerliche Freiheit,
deren Ausdehnung und Erweiterung er nicht der Reformation
zubilligt, sondern den durch die verschiedenen Konfessionen
erzeugten Reibungen zuschreibt, wendet sichDöllinger zu einer Rundschau

über die Kirchen ohne Papsttum. Den Zweck dieses
Überblicks beschreibt er mit den folgenden Worten: „Will man
erkennen, was alles mit dem päpstlichen Stuhle stehe und falle,
und wie derselbe mit dem innersten Wesen der Kirche
unablösbar verwachsen ist, so darf man nur einen Blick auf jene
Kirchenkörper wrerfen, die sich von Rom losgesagt, oder
überhaupt ihre Verfassung so eingerichtet haben, dass für einen
Primat kein Raum gelassen ist. Ich gehe hier auf eine Kirchenschau

um so eher ein, als es überhaupt in meinem Zwecke
liegt, die Situation der Gegenwart in kirchlicher Beziehung klar
zu machen. Es ist dies auch für die Beurteilung der
Kirchenstaatsfrage unerlässlich" (S. 156).

Dieser Absicht entsprechend ist die Darstellung ausgefallen,
die sich zunächst mit der Kirche des Patriarchats Konstantinopel
befasst. Wir werden bekannt gemacht mit ihrer Verfassung,
ihrem Klerus und dessen Stellung zur Regierung und mit den
dort herrschenden traurigen Verhältnissen der Korruption und
Simonie. Trotzdem prophezeit Döllingerihr eine glänzende Zukunft



— 733 —

in der Meinung, die Tage der türkischen Herrschaft seien
gezählt. Eine ähnliche hoffnungsreiche Zukunft sagt er der
hellenischen Kirche voraus, deren damalige Gegenwart ihm weniger
erfreulich vorkam wegen des religiösen Stumpfsinnes des Volkes,
des Voltairianismus der Gebildeten, des Tiefstandes und der
Einflusslosigkeit des Klerus. Eine ausführliche Schilderung findet
die russische Kirche, die, eine Tochter der byzantinischen, sich
schon gegen Ende des 16. Jahrhunderts vom dortigen Patriarchate

lossagte, im übrigen aber mit völliger Treue das
überlieferte Kirchenwesen beibehielt (mit einer Ausnahme in betreff
der Taufe) und auch die Autorität der vier anatolischen
Patriarchen in Glaubenssachen anerkennt. Die abendländische
Kirche gilt hier, wie überhaupt im Orient, wegen der Lehre
vom Ausgang des hl. Geistes für häretisch, wegen der Ansprüche
des päpstlichen Stuhles für schismatisch. (Seit dem Vatikanum
ist bezüglich des letztern Punktes natürlich eine tiefgreifende
Änderung eingetreten, während die seitdem gepflogenen Unions-

verhandlungen gezeigt haben, wie hartnäckig der Orient seinen

Standpunkt in betreff des Filioque festhält.) Wir hören von der
Ersetzung des Patriarchates zu Kiew durch die „heilige Synode"
mit ihrem dem Laienstande entnommenen amovibeln Prokurator.
Wenn auch dem russischen Religionswesen das Gepräge eines

kaiserlichen Staatskirchentunis aufgedrückt ist, so ist doch die

protestantische Vorstellung, class der Landesfürst zugleich
Oberbischof der Landeskirche sei, der russischen Nation wie den
slavischen Völkern überhaupt stets fremd geblieben, und in der
Tat hat auch nie ein Zar sich beigeben lassen, das zu
unternehmen, was in protestantischen Ländern zu den gewöhnlichen
und sozusagen normalen Vorgängen gehörte, über den Glauben,

den Gottesdienst der Kirche zu verfügen, oder der Kirche
Änderungen aufzudringen. Das Bild, das Döllinger vom Klerus
zeichnet, ist wenig erfreulich ; er schildert ihn als unwissend, vielfach

dem Trünke ergeben, abhängig nach oben und nach unten,
polizeilich reglementiert, so dass nicht einmal, wie allgemein
behauptet werde, stets das Beichtgeheimnis gewahrt werde ;

das kirchliche Leben liegt danieder; trotzdem ist der Russe
seiner Kirche unbedingt ergeben und erwartet alles von ihrer
Zukunft. Dieser Abschnitt schliesst mit einer Darstellung des

dortigen Sektenwesens.
Da Döllinger namentlich bezüglich Englands reiche

Erfahrungen und persönliche Beziehungen hatte, so wurde seine



— 734 —

Darstellung der dortigen kirchlichen Verhältnisse besonders
eingehend. Er beschreibt uns den aristokratischen Charakter der
anglikanischen Kirche und ihres Klerus und fasst seine
Ausführungen über die untern Volksschichten dahin zusammen: „So
hat denn alles zusammengewirkt, um die Armen und Niederen
allmählich aus den Kirchen in England zu verdrängen oder sie

zur freiwilligen Entfernthaltung zu bestimmen: die unerquickliche
Form eines fast bloss in Vorlesungen bestehenden Gottesdienstes,
die den Raum wegnehmenden Kirchenstühle der Reichen, die

Dürftigkeit ihrer Kleidung neben dem eleganten Anzüge der
Wohlhabenden und die wachsende Kluft und Entfremdung zwischen
den Ständen" (S. 207). Weiterhin erhalten wir Mitteilungen
über den Einfluss des Staatsoberhauptes und der Regierung
auf die Kirche, über die Bischöfe und Kirchenämter überhaupt,
die vielfach durch Simonie erlangt werden ; ferner entwickelt
er seine Ansicht über das Verhältnis zwischen der katholi-
sierenden Liturgie und den kalvinisierenden 39 Artikeln.
Besonders lehrreich ist die Besprechung der verschiedenen inner"
halb der Staatskirche vorhandenen Parteien. Über die
voraussichtliche Entwicklung endlich sagt Döllinger: „Übrigens ist
die ganze Existenz der bischöflichen Staatskirche im Grunde
bereits schwer bedroht und ihre Auflösung nur noch eine Frage
der Zeit" (S. 239). Ergänzt wird diese Darstellung durch eine
Übersicht über die Dissenter-Sekten, deren innere Geschichte
sich Avesentlich um die Rechtfertigungslehre dreht, indem der
Mensch hier angewiesen wird, durch einen Akt der blossen
Imputation fremder Gerechtigkeit rasch in den Zustand der
vollständigsten Sicherheit und Heilsgewissheit überzugehen.
Diese kalvinische Lehre ist in der Regel das Motiv, welches
die gewerbtreibenden Mittelklassen aus der Staatskirche heraus
und einer der Dissenter-Sekten zuführt. Die Kirche in Schottland

hat im wesentlichen einen kalvinisch-presbyterianischen
Charakter. Bei ihrem unbefriedigenden Zustande macht die
bischöfliche Kirche dort Fortschritte.

Nunmehr kehrt Döllinger zum Kontinent zurück und schildert
den Protestantismus in Holland, Frankreich und der Schweiz.
Die unter Anführung zahlreicher Zeugnisse geschilderten
Zustände bezeichnet er als „düster und trostlos".

Mit Bezug auf Nordamerika macht Döllinger auf zwei
charakteristische Erscheinungen aufmerksam : Keine Staats-



- 735 —

oder Volkskirche und dennoch, vorzüglich in den östlichen
Staaten, allgemeines Bekenntnis zum Christentum (was für heute
kaum noch vollständig zutreffen dürfte). Auf der andern Seite
aber haben das üppig wuchernde Sektenwesen, das
Freiwilligkeitsprinzip und die Trennung von Kirche und Staat zu
Zuständen geführt, die starke Besorgnisse erwecken, wofür
Döllinger eine Menge von Zeugnissen beibringt.

Nach einer Besprechung der lutherischen Kirche in den
skandinavischen Ländern erhalten wir einen Überblick über
den Protestantismus in Deutschland, über seine Theologie und
theologischen Schulen, namentlich über die Union und die
evangelische Allianz. Folgende Hauptmomente des kirchlichen Lebens
werden eingehend behandelt: KirchenVerfassung, Theologie und
Rechtfertigungslehre, Gottesdienst, Seelsorge und Kirchenzucht,
Predigerstand und sein Verhältnis zum Volke, religiöser Zustand
der Laien, Erwartungen einer Kirche der Zukunft und eines

tausendjährigen Reiches. Seine Ausführungen über die damalige
Stellung des Protestantismus in Deutschland zur katholischen
Kirche schliesst er mit dem Ausdrucke der Hoffnung, es möge
die Zeit kommen, vielleicht nahe sein, wo eine mildere
Gesinnung Raum gewinne und die Erkenntnis platzgreife, „dass
die katholische Kirche in Deutschland im grossen und ganzen
nur getan, was sie nicht lassen konnte" (S. 490).

Unser Gelehrter kannte sehr wohl die nach menschlichem
Ermessen fast unübersteiglichen Hindernisse, die sich einer
Vereinigung von Katholizismus und Protestantismus entgegenstellen,
und bringt dieselben klar und scharf zum Ausdruck. Indessen
täuschte er sich in seiner Meinung, die völlige Auflösung der
Kirchen der Reformation stehe unmittelbar bevor. Es möge
uns aber gestattet sein, schon in diesem Zusammenhang an
die beachtenswerte Rede A. Harnacks zu erinnern, die er zu
Kaisers Geburtstag 1907 über die Frage gehalten hat: ob und
wie die beiden grossen Konfessionen in unserm Vaterlande sich
einander zu nähern oder doch zu einem befriedigenderen
Verhältnis zu kommen vermögen. Würde der hier gezeigte Weg-
betreten, so wäre es ein bedeutender Schritt zu einer versöhnlichem

Würdigung des Katholizismus und damit zur Verwirklichung

der von Döllinger ausgedrückten, oben erwähnten
Hoffnung. Freilich: was nützt das alles, solange das vatikanische
Dogma nicht in irgend einer Form rückgängig gemacht ist?



— 736 —

Im zweiten Teile, „Der Kirchenstaat" betitelt, erhalten wir
zunächst einen geschichtlichen Überblick über die Entwicklung
desselben von den ersten Anfängen bis zu seiner grössten
Ausdehnung unter Innocenz III. und von da bis zur französischen
Revolution. Wir heben aus diesen Darlegungen nur einen Satz
heraus, der zur Widerlegung der oft gehörten Behauptung von
der Unerlässlichkeit eines weltlichen Besitzes für das Papsttum
gerade für den modernen Ultramontanen geeignet erscheint:
„Im 18. Jahrhundert kamen Zeiten, in denen die Päpste die
bittere Erfahrung ihrer Schwäche und Schutzlosigkeit den Höfen
gegenüber machen mussten, Zeiten, in denen der Kirchenstaat,
weit entfernt, die päpstliche Unabhängigkeit zu sichern,
vielmehr als ein Mittel betrachtet und behandelt wurde, einen
Papst zu Schritten zu zwingen, die er sonst nicht getan haben
würde" (S. 524).

Das zweite Kapitel beschreibt die innern Zustände vor 1789
und schildert u. a. den Nepotismus des Papstes und der
Kardinäle, den geistlichen Beamtenstand, den Mangel an Stetigkeit
in den weltlichen Regierungsgrundsätzen, die unordentliche
Finanzverwaltung, die willkürlichen Gesetze über Handel und
Industrie. Unser Autor führt ein Zeugnis aus dem Jahre 1740

an, das durch andere Zeugnisse bestätigt wird, die Verwaltung
des Kirchenstaates sei die mangelhafteste in Europa, aber auch
zugleich die mildeste. Dadurch, dass diese Milde in Nachlässigkeit

und Schwäche entartete, habe sie zur Verarmung des Landes
beigetragen und unter der Hand bejahrter und hinfälliger Su-
veräne alles verkommen lassen.

Das dritte Kapitel behandelt die Zeit von 1814—1846, also
die Geschichte der Päpste Pius VII. (zweite Hälfte), Leo XII.,
Pius VIII., Gregor XVI. Gewiss lag es im Plane Döllingers,
die guten Seiten recht kräftig hervortreten zu lassen, was er
auch getan hat. Nichtsdestoweniger liest sich dieser Abschnitt
fast wie eine Erklärung der Ursachen für die stetig sich
steigernde Unzufriedenheit mit der päpstlichen Herrschaft.

Im Schlusskapitel entwirft Döllinger ein Bild der Regierung
Pius' IX. 1846—61. Die Schilderung, die er von der Person
und dem guten Willen dieses Papstes gibt, ist durchaus günstig.
Im übrigen aber läuft die Darstellung darauf hinaus, dass der
Autor das Aufhören oder, wie er vorsichtiger sagt, die
Unterbrechung der weltlichen Herrschaft in Rechnung zieht.



- 737 —

Döllingers Absicht, aufklärend und beruhigend zu wirken,
wurde nicht erreicht. Wurden einige Abschnitte seines Buches
auch mit Befriedigung und Beifall aufgenommen, so erregten
andere Äusserungen, z. B. über Luther und über die Zustände im
Kirchenstaate, Misstrauen und Verdacht, und dabei blieb es1).

4. Im folgenden sollen noch einige kleinere Schriften
Döllingers aus der vorvatikanischen Zeit aufgezählt werden, die
in den später zu besprechenden Sammelbänden: „Akad.
Vorträge" und „Kleinere Schriften" keine Aufnahme gefunden
haben. Zunächst mag als in einem gewissen Zusammenhang
mit dem in Nr. 3 erwähnten grösseren Werke stehend Erwähnung
finden ein Artikel für das Kirchenlexikon, der auch separat
erschien unter dem Titel : Luther, eine Skizze. Freiburg im Breisgau

1851. Die Schrift wurde ins Italienische übertragen. Ohne
dazu ermächtigt zu sein, veranstaltete die Herdersche
Verlagshandlung alsbald nach dem Tode des Verfassers einen Neudruck,
was zur Folge hatte, dass die protestantischerseits damals
veröffentlichte Gegenschrift „Paulus, eine Döllingerische Skizze"
gleichfalls von neuem veröffentlicht wurde.

Döllinger selbst sagt Seite 60: „Luthers Leben muss aus
seinen eigenen Schriften, vorzüglich seinen Briefen geschöpft
werden. Sein Biograph Friedrich aber bemerkt : „Döllinger
hatte sich keineswegs zum Zwecke der Abfassung des Artikels
in sämtliche Werke Luthers versenkt und aus ihnen heraus
den Reformator zu begreifen und auch seine lichten Seiten
darzustellen gesucht, sondern den Artikel, wie er am Schlüsse
desselben andeutet, auf Grund der Jarckeschen ,Studien und
Skizzen zur Geschichte der Reformation' (1846), und seiner
eigenen Darstellung Luthers in seiner ,Reformation' abgefasst2].

Übrigens hat Döllinger schon zehn Jahre später sich über die
Persönlichkeit Luthers in „Kirche und Kirchen" (S. 386 f.) erheblich

günstiger geäussert. Neuestens veröffentlichte" Professor
Nippold im „Deutschen Merkur" (1909, Nr. 6 f.) interessante
Streiflichter über „Luthers letzte Schrift wider das Papsttum
und Döllingers Stellung dazu".

In der folgenden Aufzählung ist die chronologische Reihenfolge

beobachtet.

') Das Einzelne s. bei Friedrich III, 233 ff.
2; 1. C 101.

Reyne intern, de Théologie. Heft 68, 1909. 48



— 738 —

Über die Münchener Universitätsverhältnisse erschien anonym
eine Abhandlung: Lettre de Munich sur la nouvelle université de

cette ville. Mémorial catholique, Nov.-Déc. Paris 1828. — Zwei
Jahre später veröffentlichte er Erklärungen zu von dem Maler
Peter Cornelius entworfenen Bildern und zeigte sich dadurch
schon damals als genauen und begeisterten Dantekenner :

Umrisse zu Dantes Paradies von P. von Cornelius, mit erläuterndem
Texte von Dr. J. Döllinger. Leipzig 1830. — In den Streit über
die gemischten Ehen griff Döllinger wiederholtr) ein, namentlich
durch eine 1831 anonym erschienene Schrift: Über die gemischten
Ehen, von der die 5. Auflage zu Regensburg 1838 erschien. —
Aus Anlass des unerquicklichen und heftigen Streites, der infolge
einer Verordnung über die Salutation des Militärs vor dem
Sanktissimum entbrannte, veröffentlichte er zwei scharf
gehaltene polemische Schriften, von denen die erste anonym
erschien: Die Frage von der Kniebeugung der Protestanten von der
religiösen und staatsrechtlichen Seite erwogen, Sendschreiben an
einen Landtagsabgeordneten (Prof. Harless von Erlangen) I. IL
München 1843; und: Der Protestantismus in Baiern und die
Kniebeugung. Sendschreiben an Herrn Professor Harless, derm.

Landtagsabgeordneten. Regensburg 18432).
Zum Rektor der Universität für das Studienjahr 1844/5

gewählt, hielt er seine Rede über: Irrtum, Zweifel und Wahrheit.

Eine Rede an die Studierenden der Königl.
Ludwig-Maximilians-Universität in München; gehalten am 11. Januar 1845.

Regensburg o. J. Indem er der akademischen Jugend ihre
bedeutungsvolle Aufgabe einprägt, Lenker zugleich und Organe
der Volksgesinnung zu werden, zeigt er ihr, wie der Irrtum
zwar in einer Verdüsterung des Verstandes wurzelt, dass diese
aber ihren Grund in der Korruption des Willens und der
Abkehr desselben von Gott habe. Was er weiterhin sagt von dem

grossen Gegensatz und Kampf zwischen Monismus und
Dualismus, woraus sich die übrigen Zeitirrtümer folgerichtig ergeben,
das passt in noch höherem Grade, als es damals zutraf, für
unsere Gegenwart. Nur ein Beispiel. Seite 27 lesen wir: „So
tritt der hohe8) Dünkel einer sich aufblähenden Wissenschaft

') Ausführlich handelt darüber die Döllinger-Biographie von J. Friedrich

I, 317 ff.
2) Eine erschöpfende Darstellnng dieser Angelegenheit s. a. a. 0. II, 190 ff.
3) Soll wohl heissen : ,hohle'.



— 739 —

mit Wohlgefallen den angestammten Adel, che unveräusserliche
Hoheit und Würde der nach dem Bilde Gottes geschaffenen
Menschennatur mit Füssen, um sich an dem schmeichelhaften
Gedanken zu weiden, wie unendlich weit der Sprung von jenen
tierischen Anfängen der Menschheit und der ersten rohen
Nachäffung der Bestien bis zu der inkommensurabeln Grösse und
Herrlichkeit eines modernen Literators sei." Seine Darlegungen^
fasst er (S. 39) in die mahnenden Schlussworte zusammen, für
deren Verwirklichung er selber sein Leben lang Vorbild
gewesen ist: „Lassen Sie uns daher mutvoll eintreten in den
Dienst der Wahrheit und ihm unser Leben widmen, eingedenk
jedoch, dass die, der wir dienen, eine eifersüchtige Gottheit ist,
und keine Buhlschaft mit fremden Göttern des Wahnes und mit
den Götzen der Mode im Reiche der Geister neben sich duldet.
Mag es andern gefallen, immer zuerst zu fragen, ob dieses
oder jenes zeitgemäss sei, und so das Vergängliche und Wechselnde

auf den Thron zu setzen. Die Wahrheit weiss nichts
von ihnen, wie sie nichts von der Wahrheit. Wir dagegen
wollen vielmehr fragen, ob etwas der Ewigkeit gemäss sei,
wollen den Geist der Ewigkeit über den Geist der Zeit setzen,
und ihm und nur ihm unsere Huldigungen darbringen. So kann
und soll jeder von uns, der Reichbegabte, wie der von der
Natur kärglich Ausgestattete, am Reiche der Wahrheit in sich
und in andern bauen, jeder nach dem Masse der ihm
verliehenen Geistesgaben, oder mehr noch nach dem Grade seiner
sittlich geläuterten Willenskraft, denn diese ist es, die zuletzt
über den Wert oder Unwert menschlicher Bestrebungen und
Leistungen den Ausschlag gibt ; und so ist glücklicherweise der
Erfolg unseres Forschens und Wirkens an das geknüpft, was
jeder von Ihnen, meine Herren, mit der Gnade Gottes sich
selber zu geben und zur höchsten Vollkommenheit in sich
auszubilden vermag."

Als Abgeordneter der Universität München zur
Ständeversammlung 1845/6 griff Döllinger wiederholt in die Beratungen
ein. Dieser Tätigkeit entstammt das Büchlein: Drei Reden
gehalten auf dem Bayerischen Landtage 1846. Regensburg 1846.
Sie behandeln (wie das Titelblatt angibt) 1. Die kirchlichen
Anträge des Reichsrates. 2. Die protestantischen Beschwerden.
3. Die Judenfrage J).

*) Über die parlamentarische Tätigkeit Döllingers in der genannten
Zeit handelt einlässlich J. Friedrich a. a. 0. II, 252 ff.



— 740 —

Durchaus irenisch gehalten ist ein Artikel in den
historischpolitischen Blättern 1842, der separat erschien unter dem Titel:
Pflicht und Recht der Kirche gegen Verstorbene eines fremden Bekenntnisses.

Freiburg im Breisgau 1852. Allerdings sucht Döllinger
darin die Anschauung zu rechtfertigen, dass nur der in der
kirchlichen Gemeinschaft Verstorbene Anspruch darauf habe,
dass das Gebet und das Opfer der Kirche für ihn verrichtet
werde. Mit Bezug auf diejenigen aber, welche ausserhalb der
sichtbaren Gemeinschaft standen, sagt er am Schlüsse unter
Berufung darauf, dass in den Missis quotidianis defunctorum
immer eine Oration pro omnibus fidelibus defunctis gebetet
wird: „Nichts hindert die katholischen Verwandten nichts
hindert auch den einzelnen Priester, für solche zu beten, ja
die Pflicht der Liebe gebietet es ihm, wenngleich die Kirche,
für die nur die äusserlich wahrnehmbare Tatsache gilt und
entscheidet, ihr spezielles Gebet und Opfer in solchen Fällen
nicht gewähren kann."

Endlich seien noch vier Trauerreden erwähnt : Trauerrede

auf I. M. die Königin Thérèse von Bayern, am 3. November 1854.

München 1854. — Leichenrede an der Gruft des Herrn J. v. Wifling
(Oberkirchenrat und Dekan am Hof-Kollegiatstift bei St. Kajetan
in München), 7. Februar 1862. München 1862. — Zum Gedächtnis
S. M. des Königs Maximilian IL Rede in der St. Kajetans-Hof-
kirche am 15. März 1864. 3. Aufl. München 1864. — Zum
Gedächtnis S. M. des Königs Ludwig I. Rede in der Bonifatius-
kirche am 10. März 1868. München 1868.

Menn.


	Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890

