Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 68

Artikel: Ddéllinger als Schriftsteller : 1799-1890
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403744

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 713 —

DOLLINGER ALS SCHRIFTSTELLER.

(1799—1890.)

I11.

1. Dollinger hat seine Absicht, ein grosseres Werk zu
schreiben, das die Geschichte des Papsttums zu umfassen be-
stimmt war, nicht verwirklicht. Aber als eine Frucht der
Studien und Vorarbeiten dazu iibergab er der Offentlichkeit:
Die Papstfabeln des Mittelalters. Kin Beitrag zur Kirchengeschichte.
Miinchen 1863. Er versprach sich davon, dass die Schrift ausser
fiir Theologen und Kirchenhistoriker auch fiir Freunde und
Kenner der mittelalterlichen Geschichte und Literatur uber-
haupt von Interesse sein werde. Denn alle diese Fabeln und
Erdichtungen, wie verschieden auch die Anlisse zu denselben
waren, und wie absichtlich oder unabsichtlich sie entstanden
sein mogen, kommen doch darin tiberein, dass sie einen grossen,
zuweilen einen entscheidenden Einfluss auf die ganze An-
schauungsweise des DMittelalters, auf die damalige Geschicht-
schreibung und Poesie, auf Theologie und Rechtslehre gelibt
haben.

Uber die , Papsttabeln* sagt Friedrich: ,Glinzender Scharf-
sinn, suverdne Beherrschung der Quellen und Literatur, Fein-
heit der Kritik und meisterhafte, allgemein verstidndliche Dar-
stellung zeichnen sie aus. Die Leistung wurde allgemein von
den Historikern, auch protestantischen, neidlos als eine klassische
anerkannt und wird sich als solche in der deutschen historischen
Literatur behaupten. Aber die neuscholastische Partei hatte
schon darum keine Freude daran, weil die Schrift den Fall
der Piépste Liberius und Honorius in Glaubenssachen so un-
widerleglich dartat, dass, wie man damals glaubte, die piipst-
liche Unfehlbarkeit unmoglich mehr verteidigt werden konnte® ).

1) J. Friedrich, Ign. v. Déllinger, III. Teil, Miinchen 1901, S. 310.



e T4 ==

Als er eine zweite Auflage veranstaltete (Stuttgart 1890),
konnte Friedrich seine Absicht, in pietiitvoller Weise den Text
der Arbeit, wenn moglich, unangetastet zu lassen, um so leichter
durchfithren, als die Déllingersche Forschung nur an wenigen
Stellen einer Ergédnzung bedurfte. Somif beschrinkte er sich
darauf, in Anmerkungen beztiglich einiger Punkte die Resultate
spiterer Untersuchungen anzudeuten.

Eine englische Ubersetzung erschien zu London 1871,

I. Eroffnet wird die Sammlung mit einer Abhandlung tiber
ndie Pdpstin Johanna®, die in der Zeit zwischen Leo IV. (f855)
und Benedikt 1I1. sich zum Papste aufgeschwungen haben soll,
bis sie durch den bekannten Vorfall entlarvt wurde. Wenn
es auch damals noch nicht ginzlich an Stimmen fehlte, welche
die Realitiat der Sage behaupteten oder wahrscheinlich zu
machen suchten, so brauchte Dollinger sich doch mit einer
Widerlegung nicht aufzuhalten, indem wenigstens in Deutschland
die Existenz der Pépstin nicht mehr ernstlich behauptet wurde.
Aber mit der einfachen Verweisung der Sache in das Reich
der Fabel war noch nicht alles getan. Was bis dahin als ein
wahrscheinlich nie zu losendes Ritsel der historischen Kritik
galt, unternahm Dollinger ins reine zu bringen, die Frage nim-
lich: Wie ist diese seltsame Sage entstanden?

Nach einem kurzen Hinweis auf die bisherigen Erkldrungen,
die in der Sage eine satirische Allegorie auf das Weiberregiment
in Rom erblickten, erhalten wir zuniichst einen Uberblick tiber
die Entstehung und Entwicklung der Fabel. Sie tritt um die
Mitte des 135. Jahrhunderts in Frankreich und in Deutschland
auf und wird namentlich von den Dominikanern verbreitet,
Sie setzt sich als geschichtliche Wahlrheit nach und nach der-
art durch, dass im 15. Jahrhundert kaum mehr ein Zweifel
aufkommen konnte. Hus, Gerson, Turrecremata u. a. behandeln
das Mérchen als Wahrheit, verwenden es im Interesse ihrer
Ansichten oder suchen sich damit auseinanderzusetzen. Gleiches
gilr fiir das 16. Jahrhundert.

Eine Zergliederung der Sage ergibt folgendes: Anfénglich
var die Pipstin namenlos. Etwa Iinde des 14. Jahrhunderts
entdeckte man ihren Mé&dchennamen: Agnes oder Gilberta.
Ein Papstname war bald gefunden, man nahm den gewdohn-
lichsten: Johannes. Allmidhlich werden einzelne Ziige genauver
ausgemalt. Sie war die Tochter eines englischen Missionars



— 715 —

und wurde geboren zu Mainz. Durch sorgfiltige Studien zu
Athen erwirbt sie sich eine grosse (Gelehrsamkeit, geht nach
Rom, wird dort Professor und gewinnt viele Schiiler. TIhrer
Gelehrsamkeit und ihres ehrbaren Lebens wegen wird sie all-
gemein gefeiert und einstimmig zum Papste gewiihlt. Uber die
Katastrophe finden sich mehrere in auffallender Weise von-
einander abweichende Versionen. :

Auf die Frage: Wie ist der Ursprung der Sage tiberhaupt
zu erklaren? erhalten wir die Aufklirung, dass vier Dinge
zur Lrzeugung und Ausmalung der Fabel zusammengewirkt
haben. 1. Der Gebrauch durchbrochener Sessel bei der Ein-
setzung des neugewihlten Papstes. Dieses Sitzen hatte die
Bedeutung des Besitzergreifens. Dass die Sitze durchbrochen
waren, war ein zufialliger Umstand, den aber der Volkswitz
auf seine Weise erklirte. 2. Ein Stein, den man fir ein Grab-
denkmal hielt, mit einer Inschrift, die anfiinglich niemand zu
deuten vermochte. 3. Eine an demselben Orte gefundene Statue,
die man fir eine weibliche hielt, mit einem Kinde. Nun wird
die Statue mittels der Inschrift und diese durch die Statue er-
klart. Die riitselhafte Inschrift soll sich auf die Pipstin und
die Entdeckungskatastrophe beziehen. 4. Die Sitte, bei Pro-
zessionen mit Vermeidung einer auf dem Wege befindlichen
Strasse einen Umweg zu nchmen, was sich indessen einfach
durch die Enge dieser Strasse erklirt.

Nachdem an einigen Beispielen, namentlich durch die an-
gebliche Bigamie des Grafen von Gleichen, den sog. Plstrich
zu Sondershausen, den Miuseturm zu Bingen usf. zur Er-
hartung dieser Erklirung gezeigt worden, wie leicht eine Volks-
sage durch einen auffallenden, die Phantasie anregenden Ge-
geustand hervorgerufen wird, geht Doéllinger noch kurz auf
die Angabe ein, dass die Papstin aus Mainz gekommen sei und
in Athen studiert habe.

II. Um die gleiche Zeit, wie die Pépstin Johanna, ist der
Papst Cyriakus in die romische Reihenfolge eingeschoben worden
und hat sich gleichfalls in seiner usurpierten Stellung lange
behauptet. Er soll der hl. Ursula und ihren Gefihrtinnen zu-
liebe resigniert und mit ihnen spiter in Koéln den Martyrertod
erlitten haben. Seine Entstehung verdankt er den Visionen
der magnetisch-hellsehenden Nonne Elisabeth im Kloster Schonau
in der Trierer Diczese. Im spiitern Mittelalter spielte sein Fall



— 716 —

eine Rolle bei der von den Rechtsgelehrten aus Anlass der
Resignation Colestins V. und der FErhebung Bonifacius VIII.
vielfach ventilierten Frage, ob ein Papst tiberhaupt abdanken
konne.

III. Weit &lter als die beiden vorigen ist die Fabel vom
Papste Marzellinus, die zusammen mit der durchaus erdichteten
Synode von Sinuessa fast tausend Jahre lang bis auf Baronius
als Wahrheit gegolten hat und von Theologen und Rechts-
gelehrten zum Behufe ihrer Theorien viel gebraucht wurde.
Marzellinus soll in der diokletianischen Verfolgung geopfert und
sich dann auf der genannten Synode selber abgesetzt haben,
da er als oberster Vorsteher der Kirche von keinem gerichtet
werden durfte. Ob der Erdichtung ein wirklicher, in der Ver-
folgung begangener Fehltritt des Marzellinus zugrunde liegt,
lisst sich mit Bestimmtheit nicht sagen, da solches nur von
den Donatisten behauptet wurde.

IV. Wiihrend die Quellen des 4. Jahrhunderts einstimmig
bezeugen, dass Konstantin nicht in Rom, sondern auf einem
Schlosse bei Nikomedien, nicht vom Papste, sondern von dem
arianischen Bischof Eusebius, und nicht gleich nach seiner Ab-
kehr vom Heidentum, sondern erst am Ende seines IL.ebens
getauft worden sei, galt seit dem &.Jahrhundert gegen 800
Jahre lang als unumstossliche Tatsache die Sage, dass Kon-
stantin vom Papste Silvester getauft und damit zugleich vom
Aussatze befreit worden sei. Entstehungsursache ist, dass fiir
die ganze Denkweise des Mittelalters das wirkliche Ereignis
unbegreiflich, die fabelhafte Version dagegen ganz natiirlich
und selbstverstandlich erscheinen musste. Gelegenheitsursache
war ein Baptisterium, das den Namen Konstantins trug.

Die Geschichte der Sage schliesst Dollinger mit den Worten
ab, dass erst, nachdem schon zwei Jahrhunderte vorher Aeneas
Sylvius und Nikolaus von Cusa den richtigen Sachverhalt er-
kannt, die grindliche Erudition und historische Kritik franzo-
sischer Theologen es vermochte, der Wahrheit den vollen Sieg
zu verschaffen. Von besonderm Interesse ist Friedrichs An-
merkung in der 2, Auflage (S. 71) hierzu. Er sagt: ,Dies gilt in-
dessen doch nur von der Wissenschaft. Im rémischen Brevier
steht noch immer die Silvesterlegende mit der rémischen Taufe
Dezember 31, November 9, 18. Aber auch die réomisch-katho-
lische Kirchengeschichtsschreibung muss die Fabel wieder mehr



— 717 —

und mehr akzeptieren. Kraus, KG.%, S. 184, schrieb: ,Die
Sage des Mittelalters schreibt Silvester die Taufe Konstantins
in dem Baptisterium am Lateran zu und versetzt in seine Zeit
die ebenso fabelhafte Schenkung Konstantins (vgl. Déllinger,
Papstfabeln, S. 52 f.).* In der in Rom Korrigierten 3. Auflage,
S. 176, heisst es jetzt: ,Die »rdmische Tradition schreibt S. die
Taufe Konstantins zu. Ebenso musste er in der 3. Auflage, S. 126,
den in der 2. Auflage fehlenden Zusatz zu der nikomedischen
Taufe machen: ,Nach der réomischen Tradition wire Konstantin
in Rom durch S. getauft worden.‘*

V. Eine ausfiihrliche Darstellung findet die Schenkung Kon-
stantins, kraft welcher der Kaiser gleich nach seiner Taufe,
und aus Dankbarkeit fiir die durch Silvester empfangene Heilung,
diesem Papste und dessen Nachfolgern eine Anzahl der um-
fassendsten kirchlichen und staatlichen Rechte, dem rémischen
Klerus viele Ehrenvorziige erteilt, und dazu dem Papste Rom,
Italien und die westlichen Gegenden schenkte. Sie ist aufge-
baut auf die in der vorigen Nummer besprochene Sage und
wurde verfertigt zu Rom von einem romischen Kleriker von
750 bis 775. Ob dies vor der Schenkung Pipins oder nach
derselben geschah, lédsst sich nicht mehr sicher entscheiden.
Spéter hat Dollinger im ,Janus® (S. 142 ff.) die Frage von neuem
behandelt und sich so ausgesprochen: Das Dokument war wohl
bestimmt, dem Frankenkonige Pipin gezeigt zu werden, und ist
also dicht vor dem Jahre 754 verfertigt worden.

Wie Friedrich in der 2. Auflage (8. 125) mitteilt, sagte
Déllinger zu ihm 1888 mit Riicksicht auf die gegen seine Dar-
stellung laut gewordene jesuitische Polemik, welche die Filschung
in der ersten Hilfte des 9. Jahrhunderts im Frankenreich ent-
standen sein liess: ,Ich habe keinen Grund, von meiner Auf-
fassung abzugehen.“

Wir erhalten eine eingehende Schilderung von der Auf-
nahme und Verwertung, die die Fiktion im Abend- und im
Morgenlande gefunden hat. Im Orient erlangte sie hohes, ka-
nonisches Ansehen, was auf einer sehr einfachen Berechnung
beruhte. Der Kanon der 2. 6kumenischen Synode von 381 ver-
fiigf, dass der Bischof von Konstantinopel alle Privilegien des
romischen und, wie man weiter schloss, der Klerus von Neurom
ebenso alle Rechte des altromischen haben sollte. Also, so
schloss man, gilt alles, was Konstantin mit so verschwenderischer



— 718 —

Hand tiber den Klerus von Altrom ausgeschiittet hat, auch der
Greistlichkeit und dem Patriarchen von Neurom.

Im Abendlande diente die Schenkung dazu, immer neue
Anspriiche darauf zu griinden, bis endlich Innocenz IV. sogar
erklarte, Konstantin habe dem romischen Stuhle nur das zuriick-
gegeben, was Christus selbst dem Petrus und seinen Nachfolgern
verliehen habe.

Aber auch oppositionelle Elemente stlitzten sich auf die
Schenkung und fiihrten die herrschenden Missstinde auf die
irdischen Besitzttimer zurtick, zu denen die Kirche seit Kon-
stantin gelangt sel

Nicolaus Cusanus, Laurentius Valla u. a. deckten die Fiktion
auf, an der trotzdem die Juristen noch 100 Jahre festhielten,
bis Kardinal Baronius durch das Eingestindnis der Unechtheit
ihre Stimmen zum Schweigen brachte.

VI. Im Abschnitt tber Liberius und Felix wird zunichst
die echte Geschichte der beiden Minner entwickelt und auf
Grund derselben das folgende Gesamturteil ausgesprechen:
oLiberius war in keinem Momente seines Lebens eigentlich
héaretisch [wofiir er im Mittelalter aligemein gehalten wurde],
aber die Begierde, sich von den Leiden eines einsamen Exils
erlost nnd wieder in der Mitte seines Volkes zu sehen, das ihn
liebte und ihm huldigte, verblendete ihn: er gab die Kirche
den Arianern preis, er verwirrte das kirchliche Bewusstsein
des Volkes, und man begreift sehr wohl, dass ihm Hilarius ein
Anathema nachriet. Rechtmiissiger romischer Bischof blieb er
immer, sein Gegner Felix war und Dblieb ein illegitimer Ein-
dringling, hinsichtlich der arianischen Wirren schuldiger noch
als Liberius. Denn nur indem Felix, dem niemand Gewalt an-
tat, sich von Arianern ordinieren liess und ihnen, besonders
den Hofbischofen und der Umgebung des Kaisers, die Kirchen-
gemeinschaft gewéhrte, erlangte und behauptete er seine Stellung,
wihrend Liberius nach mehrjihriger Standhaftigkeit erst den
an ihm getlibten Misshandlungen erlag® (S. 131).

Ganz entgegengesetzt lautet die Fiktion, deren Verzwei-
gungen Dollinger in allen ihren Einzelheiten verfolgt und auf-
gedeckt hat. Merkwiirdigerweise hat nédmlich die spiitere Sage
oder absichtliche Dichtung seit dem 6. und 7. Jahrhundert diese
Geschichte ganz zum Nachteil des Liberius und zu Gunsten
des Felix, der zu einem kirchlichen Helden und Martyrer ge-



— 719 —

stempelt wurde, verunstaltet. Sie hat es dahin gebracht, dass
dieser meineidige, von fanatischen Arianern ordinierte, nur
durch weltliche Gewalt den Roémern aufgedrungene Gegen-
papst als Heiliger geehrt und als Papst Felix 1I. in der Reihe
der Pipste mitgezihlt wurde, wihrend Liberius, und zwar in
Rom selbst, als ein blutbefleckter Tyrann, als ein Ketzer und
Verfolger der Rechtgliubigen dargestellt wurde. ‘

Besonders lehrreich ist heutzutage der Nachweis Friedrichs
in der 2. Auflage an Kraus, KG. ?, wie Rom jetzt die Geschichte
des Liberius dargestellt wissen will (S. 145). Hatte Kraus friiher
gesagt: ,Liberius unterschrieb das Glaubensbekenntnis“, so
musste er nun sagen: er ,unterschrieb es angeblich, was nicht
allgemein zugegeben wird“. Hatte er friher gesagt: ,Er erklirte
zugleich, ,wer nicht zugebe, dass der Sohn dem Vater dem
Wesen nach und in allem éhnlich sei, solle ausgeschlossen sein‘*,
so darf er davon jetzt nichts mehr verraten. Ebensowenig
darf er mehr von ,dem Falle des Liberius® reden. Ferner ist der
in der 2. Auflage stehende richtige Sachverhalt beziiglich des
Felix in der 3. Auflage dahin entstellt, dass dieser nunmehr
als Opfer von Konstanting Hass gegen die Orthodoxie und als
rémischer Martyrer erscheint.

VII. Im Kapitel dnastasius II. — Honorius I. zeigt Dollinger,
dass der an erster Stelle genannte Papst infolge seiner Nach-
giebigkeit gegen die Orientalen bei einer 35jdhrigen Kirchen-
spaltung fédlschlich als Monophysit bezeichnet wurde. Dieses
irrige, das ganze DMittelalter hindurch herrschende Urteil ist
auf Gratians Dekret zuriickzufithren, und war die Veranlassung,
dass Dante den Anastasius als ewig verlornen Hiretiker in
die Holle versetzte. Die Basler Kirchenversammlung berief sich
auf diesen Fall zur Bestdtigung der notwendigen Suprematie
eines allgemeinen Konzils tiber den Papst.

Eine lichtvolle Darstellung empfangen wir Uber die queestio
vexata des Papstes Honorius, und das, was seit 1870 weiter
zu sagen ist, hat Friedrich in der 2. Auflage hinzugefiigt. An
dieser Stelle beschrinken wir uns jedoch darauf, die Schluss-
worte Dollingers anzufihren, um daran zu zeigen, wie un-
berechtigt es ist, bei ihm einen Gegensatz zwischen der Zeit
vor und der Zeit nach 1870 zu konstruieren. Sie lauten: ,Wenn
der Begriff einer Entscheidung ex cathedra gehorig erweitert,
und nur diejenige dogmatische Erklarung dahin gerechnet wird,



— 720 —

welche ein Papst nicht in seinem Namen und fiir sich, sondern
im Namen der Kirche, mit dem sichern Bewusstsein der in der
Kirche herrschenden Lehre, also nach vorausgegangener Um-
frage oder konziliarischer Eroérterung erlasst, dann — aber
auch nur dann lasst sich sagen, dass Honorius nicht ex cathedra
geurteilt habe. Weder die romische Kirche, noch die abend-
lindische, noch der grossere Teil der orientalischen Kirche ist
Jemals monotheletisch gewesen, aber Honorius hat an die orien-
talischen Kirchen Schreiben erlassen, tiber deren monothele-
tischen Inhalt wohl nie ein Zweifel erhoben worden ware,
wenn der Verfasser nicht gerade Papst gewesen wire. Daher
hat ihn auch das altere romische Brevier einfach als Mono-
theleten bezeichnet.®

VIII. Gregorius II. und Kaiser Leo der Isaurier. Der ge-
nannte Papst soll dem bilderstirmenden Kaiser Leo, als er
seine Edikte gegen den Bildergebrauch auch in Italien durch-
zusetzen unternommen, den Besitz Italiens abgesprochen und
die Italiener bewogen haben, sich von ihm loszusagen. Baronius,
Bellarmin u. a. haben diese angebliche Tatsache zu einer Haupt-
stiitze ihres Systems beziiglich der péapstlichen Autoritit tiber
die weltlichen Gewalten gemacht. Die Wahrheit ist, dass dieser
Papst, weit entfernt, den Sturz der byzantinischen Herrschaft
in Italien zu wollen oder zu bewirken, vielmehr die einzige
oder doch die hauptsichliche Ursache ihrer Erhaltung war.

IX. Silvester II. Dieses letzte Kapitel ist eine Ehrenrettung
des vielgeschméahten Papstes, dessen Leben und Pontifikat die
péapstlichen Biographen des spétern Mittelalters als eine Kette
der iirgsten Greuel darstellen: Silvester II. ist nach ihnen ein
Verbtndeter des Teufels gewesen und hat in dessen Dienste
und nach dessen Willen sein papstliches Amt verwaltet. In
Wirklichkeit war er der griosste Gelehrte und erleuchtetste Geist
seiner Zeit. Gerade deshalb aber erschien Gerbert in einer
Periode, in der die Studien ginzlich daniederlagen, als eine
unheimliche Gestalt, an die sich die Sage, angefangen vom
schiichternen Tadel und fortschreitend bis zu den groblichsten
Beschuldigungen, anklammerte.

2. Die nunmehr zu besprechende Gruppe von Biichern ist
durch den Umstand charakterisiert, dass ihr Verfasser in ihnen
besonders als ,Sachwalter® tiitig ist. Wir betrachten zunéchst:
Die Reformation, ihre innere Entwicklung und ihre Wirkungen



— 721 —

im Umfange des lutherischen Bekenntnisses. 3 Binde. Regensburg
1846—1848. 2. Auflage des 1. Bandes ebenda 1848. Indem wir
beziiglich der Einzelheiten auf die Déllingerbiographie von
J. Friedrich verweisen (II, 234 sqq., 342 sqq.), beschrianken
wir uns, ehe wir eine Skizze des umtangreichen Werkes selbst
vorlegen, auf folgende Bemerkungen.

Nach Dollingers Angabe im Vorwort des ersten Bandes
iiber den Beweggrund der Herausgabe waren es zunidchst die
Studien und Vorarbeiten fir sein Lehrbuch der Kirchen-
geschichte, die ihn in die umfassendere Erforschung der Refor-
mationsgeschichte hinein und von da weiter fihrten, bis er den
Entschluss fasste, das Ergebnis in einem eigenen Werke der
Offentlichkeit zu tibergeben. Den eigentlichen Anstoss dazu gab
indessen Rankes Deutsche Geschichte im Zeitalter der Refor-
mation. Zu dieser Apologie der Reformation wollte Déllinger
eine Replik schreiben. Uber die Einrichtung derselben bemerkt
er in der Vorrede, dass eine Geschichte der Reformation im
gewohnlichen Sinne von seinem Plane ausgeschlossen sei. Die
Ereignisse, welche von 1517 bis 1555 auf dem grossen Markte
des deutschen offentlichen ILebens sich zugetragen, die Ver-
handlungen der Reichstage, die Kriege und Vertriige, die Mass-
regeln der katholischen und die der protestantischen Fiirsten,
alles dies sei oft genug dargestellt worden und brauche nicht
noch einmal vorgefiihrt zu werden. Die Aufgabe, die er sich
stellte, war vielmehr eine andere; es war ,der innere Ent-
wicklungsgang des Protestantismus, die fortschreitende Bewe-
gung der Lehre, die Mittel, durch welche der Sieg des pro-
testantischen Systems erkiampft und seine Herrschaft befestigt
wurde, der Einfluss, der durch ausgezeichnete Personlichkeiten
auf dessen Gestaltung gelibt worden, die allmihlich auf seinem
eigenen Gebiete eintretenden Reaktionen, die religiose Haltung
und Stimmung, die durch das neue System erzeugt wurde, der
Gegensatz der katholischen und protestantischen Institutionen,
die Wirkungen, welche sich teils an die Vernichtung der alt-
kirchlichen Einrichtungen, teils an die neuen Surrogate kniipften®
— das war der Stoff, dem der Autor eine sorgfiltigere und um-
fassendere Erorterung, als ihm bisher zuteil geworden, widmen
wollte. Zeitlich ist die Darstellung nicht auf die Reformation
in der ersten Periode ihrer Entstehung und Festsetzung be-
schrankt, sondern sie erstreckt sich auch auf deren Fort-

Ravue intern. de Théologie, Heft 68, 1909. 47



— 722 —

bildung von der Mitte des 16. bis in das folgende Jahrhundert
hinein.

Dollinger befolgte die Methode, mit Ausschluss der katho-
lischen Polemiker die bedeutendsten Minner der Zeit und ihre
Ausserungen und Zeugnisse iiber das Werk der Reformation
und dessen Folgen vorzufihren. Den einzelnen Sammlungen
von Ausspriichen ist jeweils eine kKurze Biographie dessen vor-
angestellt, von dem sie herrithren. Im ersten Bande nun sind
es ausser Luther und Melanchthon nur solche, die (@) von der
Teilnahme an der kirchlichen Bewegung sich ferne hielten,
oder (b) die sich wieder von derselben lossagten, oder (¢) die
eine eigentiimliche, von der herrschenden abweichende Richtung
einschlugen und verfolgten, und zwar beschiiftigt sich dieser
erste Band nur mit den ersten 50 Jahren der Reformation,

In der ersten und umfangreicheren Hilfte desselben lisst
Dollinger tiber die neue Lehre und den durch dieselbe erzeugten
religiosen, kirchlichen und sittlichen Zustand folgende Mianner
zu Wort kommen, die zum Teil als die hervorragendsten IHu-
manisten und Juristen ihrer Zeit bekannt sind: Erasmus von
Rotterdam, Georg Wizel, Johann Haner, Johann Wildenauer,
aus Eger geblirtig und daher Egranus genannt, Crotus Rubeanus,
Theobald Billicanus, Jakob Strauss, Johann von Staupitz, Vitus
Amerpach, Wilibald Pirkheimer, Ulrich Zasius, Heinrich T.oviti
Glareanus, Sebastian Frank, Johann Denk, Ludwig Hetzer,
Kaspar von Schwenkfeld und andere, endlich Luther und
Melanchthon.

In den Zitaten kommen u. a. folgende Punkte zur Sprache:
Beifillige Ausserungen tiber die Reformation und die Refor-
matoren, Aufmunterung, Empfehlung und Entschuldigung der-
selben; Grinde, warum die Betreffenden mit ihrem Beifall
vorsichtiger und zurtickhaltender wurden ; Griinde fiir die vollige
Anderung ihrer Ansichten iber die neue Lehre und ihre Zu-
riickwendung zur alten Kirche. Ferner: Umsturz und Verachtung
alles Alten, Geringschitzung des Gebetes, des Fastens, des
Almosengebens usw., des neuen Gottesdienstes, der lutherischen
Predigt und der Prediger bei den Neuern, selbstgetfillige Sucht
nach Neuerungen, Zunahme der Ubel der fritheren Zeit durch
das neue Kirchentum, Schwinden alles Bussernstes, Epikureismus,
Indifferentismus, Treu- und Lieblosigkeit, feile Hingabe an die
Reichen, Zweifelsucht, Geiz, Herrschsucht, Unduldsamkeit, Ziigel-



s T8 =

und Sittenlosigkeit, Schwelgerei, Zerstérung alles biirgerlichen
Friedens, demagogisches Treiben derneuen Prediger, knechtische
Untertinigkeit der lutherischen Kirche unter die weltliche Gewalt.
Insbesondere: Beweggriinde zum Anschluss an die neue Lehre,
die génzliche Verschlechterung der Sitten durch die Solafide-
Theorie.

In der zweiten Hilfte des ersten Bandes behandelt Dollinger
speziell das Verhiltnis der Reformation zu den Schulen und
weist den Einfluss nach, den dieselbe auf die Universititen,
die Jugendbildung und die theologischen Fakultiten ausgetibt
hat. Im Anschlusse hieran beschreibt er die Stellung, die die
namhaftesten Gelehrten Deutschlands zur kirchlichen Frage
eingenommen haben. Das Wesentliche seiner Darstellung lisst
sich vielleicht in folgende Satze zusammenfassen: Die allgemein,
besonders von Rektoren der Schulen und Professoren, beklagte
Zunahme der Roheit, der Schwelgerei und des Trotzes bei der
Jugend, namentlich bei der studierenden, war eine Folge der
neuen Lehre und der Weise des neuen religigsen, zum grossten
Teil polemischen Unterrichts. Die Zahl der Schulen wurde
durch die Reformation teilweise vermindert. In einer Reihe
von Stiddten brachen heftige, durch die Verschmelzung des
Lehrer- und Predigerstandes geforderte Lehrstreitigkeiten aus
zwischen den Schulrektoren und den Predigern. Diese Zwistig-
keiten wurden in die Schulen hineingetragen und im Unterrichte
ausgiebig behandelt, was von verderblichen Folgen fiir die
Jugend war, die die Achtung vor der Autoritit verlor und dafiir
grosse Gewandtheit in Schméihreden (auch infolge der Polemik
gegen die alte Kirche) sich aneignete., Die Rektoren wurden
durch die Prediger unterdriickt, und es entstand ein allgemeiner
Argwohn gegen die Schulminner, und vielfache Klagen wurden
laut iber ihre verfiihrerische Einwirkung auf die Jugend.
Die Schulméanner, die vielfach auf Anstiften der Prediger wegen
Heterodoxie (namentlich in den Abendmahlsstreitigkeiten) ver-
folgt und vertrieben wurden, beschweren sich ihrerseits tiber
die geistliche Tyrannei der Pastoren. Dieser betriitbende Zu-
stand der Schulen und der Schiiler, die Geringschitzung des
Predigerstandes, der Mangel an guten Aussichten hielten manche
Eltern davon ab, ihre Séhne dem Studium zu widmen, und ver-
anlassten sie, dieselben andern Berufen, dem Kaufmannsstande
u. dgl., zuzufihren. Luther selbst gab sich alle Mihe, die



— 724 —

Schulen, die ihm schon wegen ihres Zusammenhanges mit der
alten Kirche verhasst waren, dem Volke als Anstalten zu
schildern, in denen die Liige systematisch getrieben und alle
Tugend und Ehrbarkeit gemordet werde. Jene vier Soldaten,
versicherte er, welche Christum Kkreuzigten, seien die vier
Fakultiten einer Universitit (S. 443). Déllinger geht sodann dazu
tiber, Luthers zerstorenden Einfluss auf den Entwicklungsgang
der hohern Wissenschaften in Deutschland, namentlich der
Philosophie und der Theologie, im einzelnen nachzuweisen und
die Behauptung zu widerlegen, dass durch die Reformation erst
das Studium der hl. Schrift in Aufnahme gekommen sei. Bei
einem Uberblick tiber die protestantischen Universitiiten gelangt
Dollinger zu dem Ergebnis, dass von 1500 bis 1530 ein merklicher
Fortschritt in den Wissenschaften, von da an bis zum Ende
des Jahrhunderts dagegen ein gewaltiger Riickschritt in Deutsch-
land sich gezeigt habe. Ausfiihrlich behandelt Dollinger eine merk-
wirdige FErscheinung jener Zeit, den Presszwang und die
driickende Zensur, die protestantische Landesherren nicht nur
gegen katholische, sondern auch gegen protestantische Biicher
austibten, um dadurch Lehrstreitigkeiten im Schosse der eigenen
Kirche zu unterdriicken.

Zum Schlusse beschreibt Dollinger die Stellung, welche eine
Anzahl der bedeutenderen Gelehrten Deutschlands zur reforma-
tischen Bewegung einnahmen, und gibt damit eine Ergénzung zu
dem am Anfang des Bandes Mitgeteilten. Reuchlin, Konrad Peu-
tinger von Augsburg, Johann von Botzheim, Domherr zu Konstanz,
die Briider Adelmann, Georg Agricola, der Jurist Hieronymus
Schurff, der Humanist Beatus Rhenanus, die Theologen Wim-
pheling, Othmar Luscinius und andere werden vorgefihrt.
Waren sie anfangs der Reformation zugetan, weil sie von Luthers
Auftreten eine Besserung der kirchlichen Verhiiltnisse erwarteten,
so zogen sie doch, als die Lage tibersichtlicher wurde, teils gegen
1521, teils nach dem Bauernkriege sich mehr und mehr zuriick.
Endlich wird noch das Verhalten der Universititen Erfurt,
Basel, Tiibingen, Leipzig, Rostock, Frankfurt a. d. Oder und
Heidelberg vor, bei und nach Einfiihrung der Reformation ge-
schildert und gezeigt, dass sie nur ungern der vom Landesherrn
befohlenen Religionsiinderung sich unterwarfen.

Im ersten Bande hatte Dollinger ausser den beiden Haupt--
personen Luther und Melanchthon fast nur solche Zeugen bei-



725 —

gebracht, welche von dem Bekenntnisse, dem sie zuerst sich ange-
schlossen, das sie belobt und unterstiitzt hatten, zuriicktraten und
sich wieder der alten Kirche anschlossen oder eigene separa-
tistische Richtungen verfolgten. Hier lag nun der Einwand nahe,
dass allerdings in den ersten Jahren der Reformation viele Unord-
nungen, leidenschaftliche Streitigkeiten unter den Reformatoren
selbst und grobe Siinden in den Gemeinden héufig anzutreffen
gewesen seien. Dies seien indessen einerseits notwendige, an-
derseits voriibergehende Begleiterscheinungen jeder grossen
Bewegung und Umwéilzung. Um diesem Einwurf zu begegnen
und um zu zeigen, dass es sich hier nicht um die, wenn auch
unheilvollen, doch voriibergehenden Nachwehen jener von einer
grossen kirchlichen Umwilzung unzertrennlichen Erschiitterung
handle, dass vielmehr hier die Frichte und Wirkungen eines
bereits geordneten, zur Ruhe und Festigkeit gelangten Systems
in die Erscheinung triten, lisst Dollinger im zweiten Bande nicht
bloss die Minner der ersten protestantischen Generation reden,
sondern auch die der beidenfolgenden;tiber das ganze Jahrhundert
der Reformation, die Gesamtheit ihrer Entwicklung, Ausbildung
und Befestigung vom Jahre 1520 bis 1620 erstreckt sich die
Reihenfolge seiner Zeugen. Wie er in der Vorrede bemerkt,
werden in diesem Bande vernommen ,die Freunde und Gehiilfen
der Reformatoren, die Grinder der neuen Kirche, die Haupt-
werkzeuge bei der religiosen Umgestaltung der grosseren Hilfte
Deutschlands — dann ihre Schiiler und Nachfolger, die Professoren
der Theologie an den protestantischen Hochschulen, die Hof-
prediger und Superintendenten, die Stadt- und Landprediger,
die Schulméanner — kurz alle jene, deren Tiitigkeit und Stellung
sie vor allen befiihigte, aus genauester Kenntnis und vollstindiger
Erfabhrung die sittlichen und kirchlichen Zustinde ihrer Zeit
zu schildern, die Verkniipfung von Ursache und Wirkung darin
nachzuweisen, und die, wenn sie die Tatsachen unumwunden
bekennen, durch ihre Retizenzen, durch ihre Ablehnungen oder
halben Gestiindnisse hinsichtlich der wahren Ursachen mitunter
beredter und fiir den, der zwischen den Zeilen zu lesen ver-
steht, tiberzeugender sich erkldren, als jene Méinner, welche,
auf einem verschiedenen Standpunkte stehend und nicht durch
solche Bedenklichkeiten zurtickgehalten, offen auf die Griinde
der allgemein zugestandenen Erscheinungen hinwiesen.“

Im ganzen sind es ungefihr zweihundert Zeugen, die auf
den 704 Seiten dieses Bandes zitiert und besprochen werden,



— 726 —

wobei der Verfasser in der Vorrede bemerkt, dass von dem
bereits vorbereiteten und zur Mitteilung bestimmten Stoffe ein Teil
wieder beiseite gelegt werden musste, teils um einer gewissen
Monotonie vorzubeugen, teils um eine moglichst vollstandige
Anzahl von Zeitgenossen zu Worte kommen zu lassen. Dieselbe
Ricksicht auf den Raum veranlasste ihn weiterhin, die Mit-
teilung der Belegstellen in der Ursprache auf den Fall zu be-
schrinken, dass es sich um handschriftliche Quellen handelte.
Eine Unzahl grosserer, kleinerer und kleinster Druckwerke aus
dem Reformationszeitalter hat er fir seine Zwecke exzerpiert.
Die wichtigern handschriftlichen Quellen, die ihm zu Gebote
standen, sind: 1. Eine Korrespondenz schweizerischer oder schwei-
zerisch gesinnter Reformatoren und Theologen aus der Zeit
von 1560 bis 1589 (Codex Polling. 2 Béinde), darunter mehrere
Briefe aus Ieidelberg und Strassburg, die meisten von Bullinger,
Walther, Jetzler, Tossanus u. a. 2. Die bekannte Camerarische
Sammlung mit der reichhaltigen, nur teilweise gedruckten Kor-
respondenz des é&lteren und jlingeren Camerarius und den
von beiden gesammelten Urkunden. 3. Die von Gallus in
Regensburg veranstaltete Sammlung abschriftlicher Briefe, Be-
richte und Aktenstiicke, reichhaltig vorziiglich fiir die Zeit von
1547 bis 1570 (Codd. Germ.). 4. Eine frither in dem Plassen-
burger Archiv befindliche Sammlung von Religionsakten, griossten-
teils das Markgriflich-Ansbachische Religionswesen betreffend.

Was den Inhalt angeht, so sollte der zweite Band das von
den herkommlichen Darstellungen vollig abweichende Bild ver-
vollsténdigen, dessen Umrisse in dem vorausgehenden Bande
niedergelegt waren, und vieles, so erwartete Déllinger, was aus
dem Munde der dort vorgefithrten Zeugen etwa noch zégernd und
zweilfelnd hingenommen oder mit Misstrauen abgewiesen worden,
werde nun, durch die in diesem Bande vereinigten Stimmen
bewihrt und hier hiufig noch energischer ausgesprochen und
mit stirkeren Farben ausgemalt, fernerhin wohl als unbestreit-
bare Tatsache und gewissenhaft treue Schilderung gegen jeden
Zweifel und Einwand gesichert in der Geschichte sich geltend
machen. Demnach werden in 23 Abschnitten folgende Haupt-
punkte behandelt. Im ersten Abschnitt werden vorgefiihrt die
Zeugnisse der Strassburger Reformatoren, besonders die von
Capito, Hedio und Bucer; im zweiten die der niederdeutschen
Reformatoren der fritheren Zeit, Urban Regius, Corvin, Eras-



— 727 —

mus Alber, Krage u. a.; im dritten und vierten die einiger siid-
deutschen Prediger und der Nirnberger Reformatoren Osiander,
Venatorius, Veit Dietrich, Waldner, Culmann etc.; im fiinften
kommen die dltesten siichsischen und thiiringischen Reformatoren
und Freunde Luthers zu Worte, namentlich Spalatin, Lange,
Justus Jonas, Amsdorf u. a.; im sechsten die Wittenberger Re-
formatoren, namentlich Bugenhagen, Cruciger, Eber, Major.
Der siebente Abschnitt handelt von Menius, Sarcerius und
Weller; der achte von den hessischen Reformatoren Draconites,
Justus Alber, Hyperius etc.; der neunte iiber Matthias Flacius
Ilyricus und Christoph Lasius; der zehnte bespricht die Re-
formatoren und Theologen der Grafschaften Mansfeld, Schénburg,
Reuss und Henneberg; im elften werden abgehort einige siid-
deutsche; im zwolften die Theologen in Leipzig und Dresden:
Pfeffinger, Alesius, Strigel, Selnekker; im dreizehnten die wiirt-
tembergischen Reformatoren Brenz, Schnepf, Heerbrand, Matth.
Alber, Andred u. a.; der vierzehnte Abschnitt spricht uber
Andreas Muskulus und iiber die Satanspredigten zur Aufriitte-
lung und Erschiitterung der abgestumpften Menge; der fiinf-
zehnte Abschnitt gibt einen Uberblick iiber den Einfluss der
Reformation auf die sittliche Haltung des Volkes in geschlecht-
licher Beziehung, mit speziellen Nachweisungen aus Sid- und
Norddeutschland, sowie Dénemark und Schweden ; der sechzehnte
behandelt die lutherischen Bischofe in Preussen, Morlin, Hes-
husius, Wigand; der siebzehnte die Theologen der nordischen
Dreistadte ; der achtzehnte diejenigen in Mecklenburg, Pommern,
Braunschweig und Westfalen; der neunzehnte die Theologen
der Mark und Schlesiens; der zwanzigste die nordhausischen
und kurséichsischen Prediger und die spiteren Wittenberger
Theologen; im einundzwanzigsten Abschnitt héren wir die
Zeugnisse von Regensburger und Augsburger Theologen: im
zweiundzwanzigsten Abschnitt vernehmen wir viele Ausspriiche
von Laien, bertihmten Philologen und Schulménnern, Juristen
und Staatsménnern, besonders von Joachim Camerarius, Peucer,
Georg Fabricius, Eusebius Menius, Vigel, Cracov ete.; endlich
erhalten wir eine zusammenfassende Darstellung tber den sitt-
lichen und religiosen Zustand in den einzelnen Gebieten und
Stidten des protestantischen Deutschlands und der Nachbarlinder.

In einem Riickblick will Déllinger die Hauptziige herausheben,
die er in dem mit so vielen Strichen gezeichneten Bilde erkennt.



— 728 —

Sie liessen sich etwa dahin zusammenfassen: Bittere Enttiiuschung
der Reformatoren; die Imputationslehre mit ihren Primissen
und Konsequenzen, mitihrer Aufhebung aller kirchlichen Ubungen
und Verpflichtungen ist der Beweggrund des Ubertritts beim
Volke, wozu bei den Firsten und Stidten noch die Aussicht
auf das Kirchengut kommt; nach einigen Dezennien Sehnsucht
nach der alten Kirche; Geringschétzung des geistlichen Standes
und Knechtung der Prediger; Verfall der Kirchendisziplin; ver-
derblicher Einfluss der Rechtfertigungslehre auf die Titigkeit
der Christen in guten Werken; bei der {iberméssigen Polemik
Ungewissheit, was zu predigen und was zu glauben sei; nach
kurzem Aufschwung Riickgang im Schulwesen.

Wenn in den beiden ersten Teilen mehr die exoterische
Seite der deutschen Reformation hervorgetreten, so war es die
Aufgabe des dritten Bandes, den Leser in das esoterische Ge-
biet der neuen Kirche einzufithren, und zunéichst die Entstehung,
Entwicklung und Ausbildung derjenigen Lehre darzustellen,
welche nach den einstimmigen Zeugnissen der Reformatoren
der wichtigste Gewinn der religidsen Bewegung und der Haupt-
grund der Trennung von der alten Kirche, sowie die Quelle
der tibrigen neuen Doktrinen war. Demgemiiss erhalten wir
hier eine dogmengeschichtliche Monographie tiber die protestan-
tische I.ehre von der Rechtfertigung und die damit unmittelbar
zusammenhingenden Lehren in ihrer Entwicklung in Deutsch-
land von Luthers erstem Auftreten bis zur Konkordienformel
(1017 bis 1580).

Ungefihr die erste Hilfte des Bandes nimmt eine psvecho-
logisch vertiefte Charakteristik Luthers und, im Anschlusse an
den Kommentar {iber den Galaterbrief, seiner Rechtfertigungs-
lehre ein. Denn seine Lehre von der imputativen Gerecht-
werdung bedingt und bestimmt sein ganzes religiéses Gedanken-
system und ist die Quelle, aus der seine {ibrigen religiosen und
kirchlichen Ideen geflossen sind. Darauf folgt eine Darstellung
der Mitarbeiterschaft Melanchthons und eine Abhandlung {iber
die protestantische Rechtfertigungslehre im Verhéltnis zum
Briefe Jakobi und zu Augustinus. In der zweiten Hélfte werden
die Lehrstreitigkeiten besprochen, die sich aus der neuen Gna-
denlehre entwickelten, und es kommen folgende Punkte zur
ausfithrlichen Darstellung: 1. Antinomische Streitigkeiten. 2. Der
osiandrische Streit. 3. Streitigkeiten {iber den freien Willen und



— 729 —

die Erbsiinde (Synergismus und Flacianismus). 4. Majorismus-
streitigkeiten tiber die Notwendigkeit der guten Werke. 5. Der
Streit mit Karg iiber die Zurechnung der aktiven Gerechtigkeit
Christi. 6. Der Streit tiber die Unverlierbarkeit des Glaubens
und der Gerechtigkeit.

In einem 67 Seiten umfassenden Anhang werden Dar-
legungen und Korrespondenzen von Karg, Neander, Anton
Otto, Brenz, Andre& usf. mitgeteilt.

Mit einer erstaunlichen Belesenheit hatte Dollinger aus einer
Unzahl gedruckter und ungedruckter Quellen ein fusserst um-
fangreiches Material zusammengetragen, mit grosster Ausdauer
dasselbe gesichtet und so gewandt gruppiert, dass es allerdings
dem im Vorwort zur 2. Auflage ausgedriickten Zwecke entsprach:
,2Jedenfalls wird das Ganze die Uberzeugung in der Seele des
Lesers zurilicklassen, dass das Bild, welches sich aus dem hier
vorgelegten geschichtlichen Stofte als Gesamteindruck ergibt,
nicht etwa bloss eine Seite, sondern die einzige Seite der Zu-
stande, auf deren Zeichnung es hier ankam, darstellt.* Freilich
ist das Material, das Dollinger beibringt und verarbeitet, richtig,
und nur in ganz nebensidchlichen Punkten liesse sich eine Rektifi-
kation versuchen; aber es ist doch eben nur eine Seite, die
distere und abstossende, die er zeigt:; von den gewiss auch
vorhandenen Lichtseiten sieht der Beschauer nicht den ent-
sprechenden Teil. Bei Anwendung dieser Methode konnte man
wohl von jedem Jahrhundert der Kirchengeschichte, vom apo-
stolischen Zeitalter angefangen, ein trauriges Bild entwerfen.
Was liesse sich z. B. tiber den Altkatholizismus sagen? Immer-
hin werden wir uns der weitherzigen Auffassung Nippolds
erinnern: Es ist schlechterdings kein wirkliches Verstindnis
dieser gewaltigen Giirungszeit zu gewinnen, wenn man jenes
Buch ausser acht lisst“!)., Hatte ferner unser Gelehrter in
der ,Reformation“, wie hier erwiahnt sein mag, auch auf die
Schiiden der eigenen Kirche, wenn auch nur beildufig, hinge-
wiesen, so sollte, wie Friedrich auf Grund einer ihm von Déllinger
selbst gemachten Mitteilung angibt, noch ein Seitenstiick, eine
Schilderung der Zustéinde in der katholischen Kirche, auf Grund
eines gleich reichen Materials, hinzukommen. Eshitte, wie Dollin-
germeinte, sowohl eine versohnende Wirkung auf die Protestanten,

') Handbuch der neuesten KG. I1I, 514.



— 730 —

denen das Werk begreiflicherweise sehr ungelegen kam, her-
vorgebracht, als den Katholiken einen unbegriindeten Jubel
verleidet, hiitte aber beide Teile zu einer aufrichtigen Selbst-
erkenntnis aufgefordert. Das Seitenstiick erschien aber nicht,
,weil .—— dies sind Dollingers eigene Worte — die Freunde
unaufhorlich in ihn drangen, es zu unterlassen, wenn er sich
nicht unmoglich machen wolle“?!). Kurz: wir haben es mit
einer bedeutsamen JVorarbeit der Geschichte jener gewaltig
bewegten Zeit zu tun, nicht mit der Geschichte selbst.

5. Im tbrigen spricht Dollinger bereits im Vorworte zu dem
nunmehr zu behandelnden Werke: Kirche und Kirchen, Papsttum
und Kirchenstaat. Historisch-politische Betrachtungen. Minchen
1861 (in kurzer Zeit erschienen davon zwei Auflagen, eine eng-
lische Ubersetzung veroffentlichte Mac Cabe, London 1862) sich
in folgender Weise iiber jene Vorgiinge aus: ,Bis jener Tag
[der Wiedervereinigung der getrennten Christenheit] uns Deut-
schen aufgeht, ist es Aufgabe fiir uns Katholische, die Glaubens-
spaltung nach dem Ausdruck des Kardinals Diepenbrock ,im
(reiste der Busse fiir gemeinsames Verschulden zu ertragen‘.
Wir haben anzuerkennen, dass Gott auch hier aus den Ver-
irrungen der Menschen, aus den Kampfen und Leidenschatten
des 16. Jahrhunderts neben viel Schlimmem viel Gutes hat
hervorgehen lassen; dass der Drang der deutschen Nation, die
unertriiglich gewordenen Missbriuche und Argernisse in der
Kirche abgestellt zu sehen, ein an sich wohlberechtigter und
den besseren Eigenschaften unseres Volkes, seinem ethischen
Unwillen tiber Verunstaltung und Entweihung des Heiligen
durch Herabziehen der religiosen Dinge zu habgierigen und
heuchlerischen Zwecken, entstammt war. Wir weigern uns
nicht, zu gestehen, dass die grosse Trennung und die damit
verkniipften Stiirme und Wehen ein ernstes, tiber die katholische
Christenheit verhéngtes, nur allzusehr von Klerus und Laien
verdientes Strafgericht waren, ein Gericht, welches lauternd
und heilend gewirkt hat. Der grosse Geisterkampf hat die
europiaische Luft gereinigt, hat den menschlichen Geist auf
neue Bahnen getrieben, hat ein reiches wissenschaftliches und
geistiges Leben erzeugt. Die protestantische Theologie mit
ihrem rastlosen Forschungsgeiste ist der katholischen weckend

1) Friedrich II, 349.



— 731 —

und anregend, mahnend und belebend zur Seite gegangen ;
und jeder unter den hervorragenden deutschen katholischen
Theologen wird es gerne bekennen, dass er den Schriften
protestantischer Gelehrten vieles verdanke ... Dabei ist jedoch
nie zu vergessen, dass die Trennung nicht wegen der Miss-
brauche in der Kirche erfolgt ist... Trennung wegen der
blossen Missbrauche im kirchlichen Leben bei gleicher Lehre
verwerfen auch die protestantischen Kirchen als frevelhaft.
Um der Lehre willen ist also die Trennung erfolgt, und die
allgemeine Unzufriedenheit des Volkes, die Schwichung der
kirchlichen Autoritit durch die vorhandenen Missbriuche hat
nur den neuen Lehren leichtern Eingang verschafft .. .

Im April1861 hielt Déllingerseineberithmten Odeonsvortrige,
i denen er, mit Riicksicht auf die politische Zeitlage, die Mog-
lichkeit eines Aufhorens des Kirchenstaates ins Auge fasste und
die Gemiiter fir den Fall, dass sie zur Wirklichkeit wirde,
zu beruhigen bestrebt war. Von allen Seiten kommende heftige
und leidenschaftliche Angriffe waren die Folge, und die Schwie-
rigkeit der Situation wurde noch durch den Umstand gesteigert,
dass der Text der Reden nicht vorlag, sondern nur ungenaue
Mitteilungen dariiber in die Offentlichkeit drangen. Er entschloss
sich, in einem umfangreicheren Werke zu antworten, das schon
im Oktober 1861 unter dem oben angefiihrten Titel erschien.
Beigefiigt ist der Entwurf der beiden Vortréige.

Nur die zweite, kleinere Hilfte befasst sich mit dem Kirchen-
staat. Der erste Teil mit dem Titel: ,Der réomische Stuhl und
die Kirche unter ihm. Die getrennten Kirchen“, gibt einen
umfassenden, historisch fundierten Uberblick iiber die kirchliche
Weltlage, bietet so gewissermassen eine Fortsetzung des in der
~Reformation* Gesagten und ist anderseits ein Gegenstiick zu
dem in ,,Christentum und Kirche in der Zeit der Grundlegung*
gezeichneten Bilde, indem er zu einer Vergleichung beider
Perioden einladet.

Die Darlegung beginnt mit einer schoénen Auseinander-
setzung tiber Nationalitit und Katholizitit in ihrer gegenseitigen
Ergiinzung und Bereicherung und geht dann liber zu einer
Exposition tber Papsttum und Primat. Hier sei vorab und
prinzipiell bemerkt, dass es sich fiir unsern Gelehrten um
den Primat der vorvatikanischen Zeit, nicht um den Papat
des vatikanischen Konzils handelt, und dass demgemass die



— 732 —

Nachweise und Behauptungen Dollingers durchaus nicht auf
das moderne Papsttum bezogen werden kénnen und dirfen. Dies
vorausgeschickt, miissen wir anderseits gestehen, dass Déllinger
in seinem leicht erklirlichen Eifer tiber verschiedene Schwierig-
keiten zu leicht hinweg und in einigen Punkten zu weit geht,
z. B. in dem, was er iiber die Stellung der Fiirsten gegeniiber
dem romischen Stuhle und den Religionszwang sagt. Im all-
gemeinen aber finden wir eine schone Darstellung des Primates
als im Wesen der Kirche begriindet, als einer Institution, der
jeder Absolutismus fernliegt, deren Tréger vielmehr das Vorbild
sind in Bewahrung der kirchlichen Ordnungen und Gesetze,
deren Inhaber der Hort sind fiir die Schwachen und Unter-
driickten, die jedes Glied in seiner Sphire erhalten, jede etwa
eingetretene Storung wieder ausgleichen. In diesem Idealbilde
ist freilich nicht der geschichtliche Entwicklungsgang gezeichnet,
und Dollinger selbst hat dies spéater im Vorwort zum . Janus®
angedeutet. Ebensowenig aber findet sich in diesen Ausfithrungen
etwas vom ,Universalepiskopat® und vom ,Ex sese®.

Nach einem Exkurs iiber die staatsbiirgerliche Freiheit,
deren Ausdehnung und Erweiterung er nicht der Reformation
zubilligt, sondern den durch die verschiedenen Konfessionen er-
zeugten Reibungen zuschreibt, wendetsich Dollinger zu einer Rund-
schau tiber die Kirchen ohne Papsttum. Den Zweck dieses
Uberblicks beschreibt er mit den folgenden Worten: , Will man
erkennen, was alles mit dem piipstlichen Stuhle stehe und falle,
und wie derselbe mit dem innersten Wesen der Kirche unab-
losbar verwachsen ist, so darf man nur einen Blick auf jene
Kirchenkorper werfen, die sich von Rom losgesagt, oder liber-
haupt ihre Verfassung so eingerichtet haben, dass fir einen
Primat kein Raum gelassen ist. Ich gehe hier auf eine Kirchen-
schau um so eher ein, als es {liberhaupt in meinem Zwecke
liegt, die Situation der Gegenwart in kirchlicher Beziehung klar
zu machen. Es ist dies auch fir die Beurteilung der Kirchen-
staatsfrage unerlisslich® (S. 156).

Dieser Absicht entsprechend ist die Darstellung ausgefallen,
dic sich zundchst mit der Kirche des Patriarchats Konstantinopel
befasst. Wir werden bekannt gemacht mit ihrer Verfassung,
ihrem Klerus und dessen Stellung zur Regierung und mit den
dort herrschenden traurigen Verhiltnissen der Korrupticn und
Simonie. Trotzdem prophezeit Dillingerihr eine glinzende Zukunft



— 733 —

in der Meinung, die Tage der tiirkischen Herrschaft seien ge-
zihlt, Eine &hnliche hoffnungsreiche Zukunft sagt er der hel-
lenischen Kirche voraus, deren damalige Gegenwart ihm weniger
erfreulich vorkam wegen des religiosen Stumpfsinnes des Volkes,
des Voltairianismus der Gebildeten, des Tiefstandes und der
Einflusslosigkeit des Klerus. Eine ausfiihrliche Schilderung findet
die russische Kirche, die, eine Tochter der byzantinischen, sich
schon gegen Ende des 16. Jahrhunderts vom dortigen Patriar-
chate lossagte, im iibrigen aber mit volliger Treue das tiber-
lieferte Kirchenwesen beibehielt (mit einer Ausnahme in betreff
der Taufe) und auch die Autoritit der vier anatolischen Pa-
triarchen in Glaubenssachen anerkennt. Die abendlindische
Kirche gilt hier, wie iiberhaupt im Orient, wegen der Lehre
vom Ausgang des hl. Geistes fiir hiiretisch, wegen der Anspriiche
des papstlichen Stuhles fiir schismatisch. (Seit dem Vatikanum
ist beztiglich des letztern Punktes natiirlich eine tiefgreifende
Anderung eingetreten, withrend die seitdem gepflogenen Unions-
verhandlungen gezeigt haben, wie hartnickig der Orient seinen
Standpunkt in betreff des Filioque festhélt.) Wir horen von der
Ersetzung des Patriarchates zu Kiew durch die ,heilige Synode*
mit ihrem dem Laienstande entnommenen amovibeln Prokurator.
Wenn auch dem russischen Religionswesen das Geprige eines
kaiserlichen Staatskirchentums aufgedriickt ist, so ist doch die
protestantische Vorstellung, dass der Landesfiirst zugleich Ober-
bischof der Landeskirche sei, der russischen Nation wie den
slavischen Vélkern tberhaupt stets fremd geblieben, und in der
Tat hat auch nie ein Zar sich beigehen lassen, das zu unter-
nehmen, was in protestantischen Liindern zu den gewohnlichen
und sozusagen normalen Vorgingen gehorte, iiber den Glau-
ben, den Gottesdienst der Kirche zu verfiigen, oder der Kirche
Anderungen aufzudringen. Das Bild, das Déllinger vom Klerus
zeichnet, ist wenig erfreulich ; er schildert ihn als unwissend, viel-
fach dem Trunke ergeben, abhiangig nach oben und nach unten,
polizeilich reglementiert, so dass nicht einmal, wie allgemein
behauptet werde, stets das Beichtgeheimnis gewahrt werde ;
das kirchliche Leben liegt danieder; trotzdem ist der Russe
seiner Kirche unbedingt ergeben und erwartet alles von ihrer
Zukunft. Dieser Abschnitt schliesst mit einer Darstellung des
dortigen Sektenwesens.

Da Dollinger namentlich beziiglich Englands reiche Lir-
fahrungen und personliche Beziehungen hatte, so wurde seine



— 734 —

Darstellung der dortigen Kirchlichen Verhiltnisse besonders ein-
gehend. Kr beschreibt uns den aristokratischen Charakter der
anglikanischen Kirche und ihres Klerus und fasst seine Aus-
filhrungen tiber die untern Volksschichten dahin zusammen: ,So
hat denn alles zusammengewirkt, um die Armen und Niederen
allméihlich aus den Kirchen in England zu verdriingen oder sie
zur freiwilligen Entfernthaltung zu bestimmen: die unerquickliche
Form eines fast bloss in Vorlesungen bestehenden Gottesdienstes,
die den Raum wegnehmenden Kirchenstiihle der Reichen, die
Diirftigkeit ihrer Kleidung neben dem eleganten Anzuge der \Wohl-
habenden und die wachsende Kluft und Entfremdung zwischen
den Stinden® (S. 207). Weiterhin erhalten wir Mitteilungen
tiber den Einfluss des Staatsoberhauptes und der Regierung
auf die Kirche, tber die Bischofe und Kirchenémter tiberhaupt,
die vielfach durch Simonie erlangt werden; ferner entwickelt
er seine Ansicht tiber das Verhiltnis zwischen der katholi-
sierenden Liturgie und den kalvinisierenden 39 Artikeln. Be-
sonders lehrreich ist die Besprechung der verschiedenen inner-
halb der Staatskirche vorhandenen Parteien. Uber die voraus-
sichtliche Entwicklung endlich sagt Dollinger: ,Ubrigens ist
die ganze Existenz der bischoflichen Staatskirche im Grunde
bereits schwer bedroht und ihre Auflésung nur noch eine I'rage
der Zeit“ (S.239). Erginzt wird diese Darstellung durch eine
Ubersicht iiber die Dissenter-Sekten, deren innere (eschichte
sich wesentlich um die Rechtfertigungslehre dreht, indem der
Mensch hier angewiesen wird, durch einen Akt der blossen
Imputation fremder Gerechtigkeit rasch’in den Zustand der
vollstiindigsten Sicherheit und Heilsgewissheit tiberzugehen.
Diese kalvinische Lehre ist in der Regel das Motiv, welches
die gewerbtreibenden Mittelklassen aus der Staatskirche heraus
und einer der Dissenter-Sekten zufithrt. Die Kirche in Schott-
land hat im wesentlichen einen kalvinisch-presbyterianischen
Charakter. Bei ihrem unbefriedigenden Zustande macht die
bischifliche Kirche dort Fortschritte. '

Nunmehr kehrt Dollinger zum Kontinent zuriick und schildert
den Protestantismus in Holland, Frankreich und der Schweiz.
Die unter Anfiihrung zahlreicher Zeugnisse geschilderten Zu-
stinde bezeichnet er als ,diister und trostlos“.

Mit Bezug auf Nordamerika macht Ddéllinger auf zwei
charakteristische Erscheinungen aufmerksam: Keine Staats-



— 735 —

oder Volkskirche und dennoch, vorziiglich in den ¢stlichen
Staaten, allgemeines Bekenntnis zum Christentum (was fiir heute
kaum noch vollstindig zutreffen diirfte). Auf der andern Seite
aber haben das tippig wuchernde Sektenwesen, das Freiwillig-
keitsprinzip und die Trennung von Kirche und Staat zu Zu-
stinden gefiihrt, die starke Besorgnisse erwecken, wofiir Dol-
linger eine Menge von Zeugnissen beibringt.

Nach einer Besprechung der lutherischen Kirche in den
skandinavischen Léndern erhalten wir einen Uberblick iiber
den Protestantismus in Deutschland, tiber seine Theologie und
theologischen Schulen, namentlich tiber die Union und die evan-
gelische Allianz. Folgende Hauptmomente des kirchlichen Lebens
werden eingehend behandelt: Kirchenverfassung, Theologie und
Rechtfertigungslehre, Gottesdienst, Seelsorge und Kirchenzucht,
Predigerstand und sein Verhiiltnis zum Volke, religioser Zustand
der Laien, Erwartungen einer Kirche der Zukunft und eines
tausendjihrigen Reiches. Seine Ausfiithrungen iiber die damalige
Stellung des Protestantismus in Deutschland zur katholischen
Kirche schliesst er mit dem Ausdrucke der Hoffnung, es moge
die Zeit kommen, vielleicht nahe sein, wo eine mildere Ge-
sinnung Raum gewinne und die Erkenntnis platzgreife, ,dass
die katholische Kirche in Deutschland im grossen und ganzen
nur getan, was sie nicht lassen konnte“ (S. 490).

Unser Gelehrter kannte sehr wohl die nach menschlichem
Ermessen fast uniibersteiglichen Hindernisse, die sich einer Ver-
einigung von Katholizismus und Protestantismus entgegenstellen,
und bringt dieselben klar und scharf zum Ausdruck. Indessen
tduschte er sich in seiner Meinung, die voéllige Auflosung der
Kirchen der Reformation stehe unmittelbar bevor. Es moge
uns aber gestattet sein, schon in diesem Zusammenhang an
die beachtenswerte Rede A. Harnacks zu erinnern, die er zu
Kaisers Geburtstag 1907 iiber die Frage gehalten hat: ob und
wie die beiden grossen Konfessionen in unserm Vaterlande sich
einander zu ndhern oder doch zu einem befriedigenderen Ver-
haltnis zu kommen vermogen. Wiirde der hier gezeigte Weg
betreten, so wire es ein bedeutender Schritt zu einer verséhn-
lichern Wiirdigung des Katholizismus und damit zur Verwirk-
lichung der von Dollinger ausgedriickten, oben erwihnten
Hoffnung. Freilich: was nititzt das alles, solange das vatikanische
Dogma nicht in irgend einer Form rickgéingig gemacht ist?



— 736 —

Im zweiten Teile, ,Der Kirchenstaat“ betitelt, erhalten wir
zuniichst einen geschichtlichen Uberblick iiber die Entwicklung
desselben von den ersten Anfingen bis zu seiner grossten Aus-
dehnung unter Innocenz III. und von da bis zur franzosischen
Revolution. Wir heben aus diesen Darlegungen nur einen Satz
heraus, der zur Widerlegung der oft gehdrten Behauptung von
der Unerlisslichkeit eines weltlichen Besitzes fiir das Papsttum
gerade fur den modernen Ultramontanen geeignet erscheint:
»Im 18, Jahrhundert kamen Zeiten, in denen die Pipste die
bittere Erfahrung ihrer Schwiche und Schutzlosigkeit den Hofen
gegeniiber machen mussten, Zeiten, in denen der Kirchenstaat,
weit entfernt, die péapstliche Unabhiingigkeit zu sichern, viel-
mehr als ein Mittel betrachtet und behandelt wurde, einen
Papst zu Schritten zu zwingen, die er sonst nicht getan haben
wiirde® (S. 524).

Das zweite Kapitel beschreibt die innern Zustinde vor 1789
und schildert u. a. den Nepotismus des Papstes und der Kar-
dindle, den geistlichen Beamtenstand, den Mangel an Stetigkeit
in den weltlichen Regierungsgrundsiitzen, die unordentliche
Finanzverwaltung, die willkiirlichen Gesetze iliber Handel und
Industrie. Unser Autor fithrt ein Zeugnis aus dem Jahre 1740
an, das durch andere Zeugnisse bestitigt wird, die Verwaltung
des Kirchenstaates sei die mangelhafteste in Europa, aber auch
zugleich die mildeste. Dadurch, dass diese Milde in Nachléissig-
keit und Schwiiche entartete, habe sie zur Verarmung des Landes
beigetragen und unter der Hand bejahrter und hinfilliger Su-
veridne alles verkommen lassen.

Das dritte Kapitel behandelt die Zeit von 1814—1846, also
die Geschichte der Pipste Pius VII. (zweite Hélfte), Leo XII.,
Pius VIII., Gregor XVI. Gewiss lag es im Plane Déllingers,
die guten Seiten recht kriiftig hervortreten zu lassen, was er
auch getan hat. Nichtsdestoweniger liest sich dieser Abschnitt
fast wie eine Erklirung der Ursachen fiir die stetig sich stei-
gernde Unzufriedenheit mit der pépstlichen Herrschaft.

Im Schlusskapitel entwirft Déllinger ein Bild der Regierung
Pius’ IX. 1846—61. Die Schilderung, die er von der Person
und dem guten Willen dieses Papstes gibt, ist durchaus giinstig.
Im Ubrigen aber lduft die Darstellung darauf hinaus, dass der
Autor das Aufhoren oder, wie er vorsichtiger sagt, die Unter-
brechung der weltlichen Herrschaft in Rechnung zieht.




— 737 —

Déllingers Absicht, aufklirend und beruhigend zu wirken,
wurde nicht erreicht. Wurden einige Abschnitte seines Buches
auch mit Befriedigung und Beifall aufgenommen, so erregten
andere Ausserungen, z. B. iiber Luther und iiber die Zustinde im
Kirchenstaate, Misstrauen und Verdacht, und dabei blieb es?).

4. Im folgenden sollen noch einige Kkleinere Schriften
Dollingers aus der vorvatikanischen Zeit aufgezihlt werden, die
in den spiiter zu besprechenden Sammelbinden: ,Akad. Vor-
trige* und ,Kleinere Schriften“ keine Aufnahme gefunden
haben. Zunichst mag als in einem gewissen Zusammenhang
mit dem in Nr. 3 erwéhnten grosseren Werke stehend Erwédhnung
finden ein Artikel fiir das Kirchenlexikon, der auch separat
erschien unter dem Titel: Luther, eine Skizze. Freiburg im Breis-
gau 1851. Die Schrift wurde ins Italienische libertragen. Ohne
dazu erméichtigt zu sein, veranstaltete die Herdersche Verlags-
handlung alsbald nach dem Tode des Verfassers einen Neudruck,
was zur Folge hatte, dass die protestantischerseits damals ver-
offentlichte Gegenschrift ,Paulus, eine Dollingerische Skizze
gleichfalls von neuem verdéftentlicht wurde.

Dollinger selbst sagt Seite 60: ,Luthers Leben muss aus
seinen eigenen Schriften, vorziiglich seinen Briefen geschopft
werden. Sein Biograph Friedrich aber bemerkt: ,Doéllinger
hatte sich keineswegs zum Zwecke der Abfassung des Artikels
in samtliche Werke Luthers versenkt und aus ihnen heraus
den Reformator zu begreifen und auch seine lichten Seiten
darzustellen gesucht, sondern den Artikel, wie er am Schlusse
desselben andeutet, auf Grund der Jarckeschen ,Studien und
Skizzen zur Geschichte der Reformation (1846), ... und seiner
eigenen Darstellung Luthers in seiner ,Reformation‘ abgefasst?).

Ubrigens hat Dollinger schon zehn Jahre spiter sich tiber die
Personlichkeit Luthers in ,Kirche und Kirchen (S. 386 f.) erheb-
lich giinstiger geéussert. Neuestens veroffentlichte’ Professor
Nippold im ,Deutschen Merkur® (1909, Nr. 6f) interessante
Streiflichter tber ,Luthers letzte Schrift wider das Papsttum
und Déllingers Stellung dazu®. )

In der folgenden Aufzéhlung ist die chronologische Reihen-
folge beobachtet.

') Das Einzelne s. bei Friedrich III, 233 ff.
% 1 e. 101.

Revue intern. de Théologie. Heft 68, 1909, 48



Uber die Miinchener Universititsverhiltnisse erschien anonym
eine Abhandlung: Lettre de Munich sur la nouvelle université de
cette ville. Mémorial catholique, Nov.-Déc. Paris 1828. — Zwei
Jahre spiiter verdoffentlichte er Erklirungen zu von dem Maler
Peter Cornelius entworfenen Bildern und zeigte sich dadurch
schon damals als genauen und begeisterten Dantekenner: Um-
risse zu Dantes Paradies von P, von Cornelius, mit erliuterndem
Texte von Dr. J. Dollinger. Leipzig 1830. — In den Streit iiber
die gemischten Ehen griff Dollinger wiederholt!) ein, namentlich
durch eine 1831 anonym erschienene Schrift: Uber die gemischten
Ehen, von der die b. Auflage zu Regensburg 1838 erschien. —
Aus Anlass des unerquicklichen und heftigen Streites, der infolge
einer Verordnung itber die Salutation des Militirs vor dem
Sanktissimum entbrannte, veroftentlichte er zwei scharf ge-
haltene polemische Schriften, von denen die erste anonym er-
schien: Die Frage von der Kniebeugung der Protestanten von der
religidsen und staatsrechtlichen Seite erwogen, Sendschreiben an
einen Landtagsabgeordneten (Prof. Harless von Erlangen) I. II.
Miinchen 1843; und: Der Protestantismus in Baiern wund die
Kniebeugung. Sendschreiben an Herrn Professor Harless, derm.
Landtagsabgeordneten. Regensburg 1843%).

Zum Rektor der Universitit ftr das Studienjahr 1844/5
gewdahlt, hielt er seine Rede Uber: Irrtum, Zweifel und Wahr-
heit. Eine Rede an die Studierenden der Kinigl. Ludwig-Maxi-
milians- Universitit in DMinchen ; gehalten am 11. Januar 1845.
Regensburg o. J. Indem er der akademischen Jugend ihre
bedeutungsvolle Aufgabe einpriigt, Lenker zugleich und Organe
der Volksgesinnung zu werden, zeigt er ihr, wie der Irrtum
zwar in einer Verdiisterung des Verstandes wurzelt, dass diese
aber ihren Grund in der Korruption des Willens und der Ab-
kehr desselben von Gott habe. Was er weiterhin sagt von dem
grossen (Gegensatz und Kampf zwischen Monismus und Dua-
lismus, woraus sich die tibrigen Zeitirrtiimer folgerichtig ergeben,
das passt in noch hoherem Grade, als es damals zutraf, fir
unsere Gegenwart. Nur ein Beispiel. Seite 27 lesen wir: ,So
tritt der hohe3) Diuinkel einer sich aufblihenden Wissenschaft

') Ausfiithrlich handelt dariiber die Déllinger-Biographie von J. Fried-
rich 1, 817 ff.

?) Eine erschiopfende Darstellnng dieser Angelegenheit s.a. a. O. II, 190 ff.

%) Soll wohl heissen: ,hohle‘.

.
b



— 739 —

mit Wohlgefallen den angestammten Adel, die unveriusserliche
Hoheit und Wiirde der nach dem Bilde Gottes geschaffenen
Menschennatur mit Fiissen, um sich an dem schmeichelhaften
Gedanken zu weiden, wie unendlich weit der Sprung von jenen
tierischen Anféiingen der Menschheit und der ersten rohen Nach-
iffung der Bestien bis zu der inkommensurabeln Groésse und
Herrlichkeit eines modernen Literators sei.* Seine Darlegungen
fasst er (S. 39) in die mahnenden Schlussworte zusammen, fiir
deren Verwirklichung er selber sein Leben lang Vorbild ge-
wesen ist: ,Lassen Sie uns daher mutvoll eintreten in den
Dienst der Wahrheit und ihm unser Leben widmen, eingedenk
jedoch, dass die, der wir dienen, eine eiferstichtige Gottheit ist,
und keine Buhlschaft mit fremden Gottern des Wahnes und mit
den Gotzen der Mode im Reiche der (Geister neben sich duldet.
Mag es andern gefallen, immer zuerst zu fragen, ob dieses
oder jenes zeitgemiiss sei, und so das Vergingliche und Wech-
selnde auf den Thron zu setzen. Die Wahrheit weiss nichts
von ihnen, wie sie nichts von der Wahrheit. Wir dagegen
wollen vielmehr fragen, ob etwas der Ewigkeit gemiss seli,
wollen den Geist der Ewigkeit iiber den Geist der Zeit setzen,
und ihm und nur ihm unsere Huldigungen darbringen. So kann
und soll jeder von uns, der Reichbegabte, wie der von der
Natur kirglich Ausgestattete, am Reiche der Wahrheit in sich
und in andern bauen, jeder nach dem Masse der ihm ver-
liehenen Geistesgaben, oder mehr noch nach dem Grade seiner
sittlich gelduterten Willenskraft, denn diese ist es, die zuletzt
fiber den Wert oder Unwert menschlicher Bestrebungen und
Leistungen den Ausschlag gibt; und so ist gliicklicherweise der
Erfolg unseres Forschens und Wirkens an das gekniipft, was
jeder von Ihnen, meine Herren, mit der Gnade Gottes sich
selber zu geben und zur héchsten Vollkommenheit in sich
auszubilden vermag.“

Als Abgeordneter der Universitat Miinchen zur Stinde-
versammlung 1845/6 griff D6llinger wiederholt in die Beratungen
ein. Dieser Tatigkeit entstammt das Biichlein: Drei Reden ge-
halten auf dem Bayerischen Landtage 1846. Regensburg 1846.
Sie behandeln (wie das Titelblatt angibt) 1. Die kirchlichen
Antriage des Reichsrates. 2. Die protestantischen Beschwerden,
3. Die Judenfrage ).

1) Uber die parlamentarische Titigkeit Déllingers in der genannten
Zeit handelt einldsslich J. Friedrich a. a. O. II, 252 ff.



— TH) —

Durchaus irenisch gehalten ist ein Artikel in den historisch-
politischen Bléittern 1842, der separat erschien unter dem Titel:
Pflicht und Recht der Kirche gegen Verstorbene eines fremden Bekennt-
nesses. Freiburg im Breisgau 1852. Allerdings sucht Dallinger
darin die Anschauung zu rechtfertigen, dass nur der in der
kirchlichen Gemeinschaft Verstorbene Anspruch darauf habe,
dass das Gebet und das Opfer der Kirche fiir ihn verrichtet
werde. Mit Bezug auf diejenigen aber, welche ausserhalb der
sichtbaren Gemeinschaft standen, sagt er am Schlusse unter
Berufung darauf, dass in den Missis quotidianis defunctorum
immer eine Oration pro omnibus fidelibus defunctis gebetet
wird: ,Nichts hindert die katholischen Verwandten .. ., nichts
hindert auch den einzelnen Priester, fiir solche zu beten, ja
die Pflicht der Liebe gebietet es ihm, wenngleich die Kirche,
flir die nur die dusserlich wahrnehmbare Tatsache gilt und
entscheidet, ihr spezielles Gebet und Opfer in solchen Fiillen
nicht gewithren kann.“

Endlich seien noch vier Trauerreden erwihnt: Trauerrede
auf 1. M. die Konigin Therese von Bayern, am 3. November 1854,
Miinchen 1854. — Leichenrede an der Gruft des Herrn J. v. Wifling
(Oberkirchenrat und Dekan am Hof-Kollegiatstift bei St. Kajetan
in Miinchen), 7. Februar 1862. Minchen 1862, — Zum Geddchtnis
S. M. des Konigs Maximilian II. Rede in der St. Kajetans-Hof-
kirche am 15. Marz 1864. 3. Aufl. DMinchen 1864, — Zum (e-
diichinis S. M. des Konigs Ludwig I. Rede in der DBonifatius-

kirche am 10. Miirz 1868. Minchen 1868.
MENN.




	Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890

