
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 68

Artikel: Altkatholizismus und Protestantismus [Schluss]

Autor: Kopp, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


691 —

ALTKATHOLIZISMUS
und PROTESTANTISMUS.1'

(Schluss.)

E. Den Kanon, d.i. die kirchlich als Richtschnur für Glauben
und Leben anerkannten Bestandteile der hl. Schrift betreffend :

Gewisse Bücher des alten Testaments, welche in der hebräischen

Bibel fehlen, nämlich die in griechischer Sprache
verfassten Bücher Baruch, Tobias, Judith, die zwei Bücher der
Maccabäer, das Buch Jesus Sirach, das Buch der Weisheit und
einige Zusätze zu den Büchern Daniel und Esther, werden von
der katholischen Kirche als deuterokanonische bezeichnet, d. h.
als solche, die erst später oder in zweiter Reihe in der Kirche
allgemeine Anerkennung als kanonische Schriften gefunden
haben, oder als solche, die unter der Anregung und dem
Beistande des göttlichen Geistes (Inspiration) entstanden sind und
daher in Glaubens- und Sittenlehren zur Richtschnur sich
eignen, und auch diese deuterokanonischen Bücher haben in den
katholischen Bibelausgaben Aufnahme gefunden. In den
evangelischen Kirchen aber werden diese Bücher als Apokrypha
(Geheimschriften) bezeichnet, welcher Ausdruck in der
katholischen Kirche anderen Schriften beigelegt wird, welchen
kanonisches Ansehen durchaus abzusprechen ist, und sie fehlen
meist in den protestantischen zur Verbreitung bestimmten
Bibelausgaben, da über ihren Wert unter den protestantischen
Gelehrten verschiedene Ansichten herrschen. In den Bonner
Unionskonferenzen 1874 (S. 15, Nr. 1) einigten sich die versammelten
Theologen zu folgender Erklärung : „Wir stimmen überein, dass
die apokryphischen oder deuterokanonischen Bücher des alten
Testaments nicht dieselbe Kanonizität haben wie die im hebräischen

Kanon enthaltenen Bücher." Auch verschiedene Bücher

*) 1. Beilage zu «Die altkatholische Bewegung der Gegenwart» (Frage 32)
von Pfarrer Max Kopp.



— 692 —

des neuen Testaments, welche in der katholischen Kirche jetzt
zu den kanonischen Büchern gerechnet werden, ursprünglich
aber nicht allgemein als solche anerkannt waren — es sind das:
die sogen, katholischen Briefe ausser dem ersten von Petrus
und dem ersten von Johannes, also der von Jakobus, von Judas,
der zweite von Petrus und der zweite und dritte von Johannes,
ferner der Brief an die Hebräer und der an Philemon, sowie
die Apokalypse von Johannes — werden innerhalb der
evangelischen Kirchen bezüglich ihres Wertes verschieden beurteilt.

F. Den Gottesdienst betreffend: Weil von den römischen
Theologen der Opfercharakter des Messgottesdienstes so weit
ausgedehnt wurde, dass sie denselben nicht bloss als unblutige
Darstellung, sondern sogar als Wiederholung und Erneuerung
und somit notwendige Ergänzung des Kreuzesopfers Christi
bezeichnen, weil ferner die Lehre von der wunderbaren
Substanzenverwandlung durch die Macht des Priesters, und der
mit der Messe, namentlich behufs Befreiung armer Seelen aus
dem Fegfeuer, getriebene Handel, sowie das Lesen derselben
in der dem Volke unverständlichen lateinischen Sprache vielen
anstössig erschien, und weil die Predigt beim Gottesdienst
vielfach ungebührlich vernachlässigt wurde, schafften die
Protestanten allmählich (Luther anfangs noch nicht) die Messe bei
sich als Götzendienst ab, machten die Predigt, losgelöst aus
dem alten Organismus des Gottesdienstes, zu dessen
Hauptbestandteil und verbinden jetzt nur einigemal im Jahr damit
einen Abendmahlsgottesdienst behufs Austeilung des hl. Mahles
an die Gemeinde. Für gewöhnlich aber entbehren sie der
eigentlichen gottesdienstlichen Feier, deren Zweck ist dankbare

Verherrlichung Gottes durch die Gemeinde, und pflegen
fast ausschliesslich die Erbauung der Gemeinde durch Gottes
Wort, indem nur kärgliche Reste des alten Gottesdienstes an
die Predigt sich anschliessen. Prof. Harnack in dem bereits
erwähnten Vortrag bemerkt diesbezüglich : „An der Hand des

Entwicklungsgedankens und der Beeinflussung mag sich der
Protestantismus wohl fragen, ob die Form des Gottesdienstes,
die er im 16. Jahrhundert feststellte, in jeder Hinsicht befriedigend

ist. Steckt nicht in der katholischen Messe ein Moment
und eine Ausgestaltung der Anbetung, wie sie der evangelische
Gottesdienst nicht leicht erreicht? Ist nicht der Opferbegriff bei
seiner Reinigung im Protestantismus zu stark zurückgedrängt



— 693 —

worden? Ist endlich die Herbeiziehung des ästhetischen
Elements, der Kunst, im Gottesdienst aus grösserem Stil nicht
wünschenswert? Hätten wir es dort und hier nur mit der
Religion zu tun, und stünde nicht das Kirchentum dazwischen,
wir wollten schon zu einer Verständigung kommen. Das hat
die Geschichte herbeigeführt in ihrem stillen Gang."

Wir Altkatholiken aber hielten es für richtiger, nur die
verschiedenen Missbräuche, die in der römischen Kirche mit
der Messe verknüpft sind, bei uns abzuschaffen, die Messe selbst
aber, d. i. eine dramatisch ausgestaltete Abendmahlsfeier, als
die in ihren Ursprüngen bis in die ehrwürdige Zeit der Apostelschüler

zurückreichende Form dankbarer Gottesverehrung
(Eucharistie Danksagung) als Mittelpunkt unseres
Gottesdienstes beizubehalten. So z. B. haben wir den Handel mit
Privatmessen (Messstipendien), die allzu gehäuften Seelenmessen, das

gleichzeitige Lesen von mehreren Messen abgeschafft und haben
dem Messgottesdienst den ursprünglichen Charakter als
Gemeindegottesdienst ganz und voll zurückgegeben, feiern ihn
auch wieder in der Landessprache, suchen die Predigt
volkstümlich, frei von theologischen Spitzfindigkeiten, einfach christlich

zu gestalten und den Gemeindegesang möglichst zu pflegen
und zu Ehren zu bringen neben dem Chorgesang. So ausgestaltet

erweist sich die Messfeier als ein geeignetes Mittel, durch
die erneute erinnernde Vorführung des Erlösungswerkes in den
Teilnehmern den Glauben und die Liebe immer wieder neu zu
beleben. Den Opfercharakter dieser Feier aber finden wir
zunächst darin, dass sie das bleibende Gedächtnis jenes
Sühnopfers ist, welches Christus ein für allemal am Kreuze vollbracht
hat, und eine auf Erden stattfindende reale Vergegenwärtigung
jener einen Darbietung Christi für das Heil der erlösten Menschheit,

welche nach Hebr. 9, 11—12. 24 fortwährend im Himmel
vor Gott von ihm geleistet wird als von dem ewigen
Hohepriester und Mittler des neuen Bundes. Vgl. Erklärung- auf der
Bonner Unionskonferenz 1874, S. 47, und auf der Utrechter
Bischofskonferenz 1879. Ausserdem werden durch das Messopfer

die Gläubigen angeleitet, wenn sie auch nicht jedesmal
leiblich das hl. Opfermahl empfangen, doch jedenfalls geistig
durch Erweckung des Glaubens das Opfer Christi sich
anzueignen, zugleich aber auch die geistige Lebens- und
Liebesgemeinschaft mit Christus und untereinander zu erneuern und



— 694 —

mit ihm und in seinem Dienste sich selbst dem himmlischen
Vater für die Mitmenschen immer aufs neue aufzuopfern und
als Hauptlebenszweck sich vor Augen zu führen Gottes Verherrlichung

als bestehend in Erfüllung seines Willens im Tun und
Leiden, in der eigenen Läuterung und Heiligung, in der
möglichsten Förderung des Wohles der Brudergemeinschaft, der
Tischgenossen am Mahle des Herrn. Vgl. Joh. 6, 58 und
folgendes Opferungsgebet unserer 1. Messordnung: „In ihnen (Brot
und Wein) opfern wir uns selbst dir auf und deine ganze Welt
mit ihrem Wohl und Wehe."

G. Übung von Zeremonien, Verehrung Mariens und der übrigen
Heiligen, von Bildern und Reliquien, Lehre vom Fegfeuer, Gebet

für die Verstorbenen, Fasten, Kirchenschmuck, Kirchengesang und
-musik, Gebrauch von Weihwasser, Riiucliwerk u. dgl. betreffend,
sind die Protestanten im Gegensatz zu römischen Ausartungen
vielfach in der Verwerfung zu weit gegangen. Wir Altkatholiken

suchen auch in diesen Beziehungen die richtige Mitte
einzuhalten. Wir glauben z. B., das Fegfeuer betreffend, mit der
alten Kirche, dass es für diejenigen, welche nicht in einem zur
seligen Anschauung Gottes reifen Zustande aus diesem Leben
geschieden sind, einen Mittelzustand zu ihrer Läuterung gebe,
und dass Gebete der Lebenden für die Verstorbenen, besonders auch
im hl. Messopfer, als Ausdruck der „Gemeinschaft der Heiligen"
zu empfehlen seien. Vgl. Bonner Unionsverhandlungen 1874,
S. 42, Nr. 13. Aber wir halten uns nicht gebunden an später
aufgekommene nähere Vorstellungen und Lehren darüber,^^umTuviiv nci^l^ r uiou^iiuuf, tote
die Läuterung vor sich gehe, ob an einem bestimmten Orte
durch eine Art geistiges Feuer, und icie die Gebete der Lebenden
für sie wirksam seien. In der morgenländischen Kirche herrscht
auch die Vorstellung, dass alle Seelen der Verstorbenen bis
zum jüngsten Gerichte in einem Mittelzustande sich befinden,
in welchem die der Gerechten einen Vorgeschmack der ewigen
Seligkeit, die der Gottlosen ehien Vorgeschmack der ewigen
Qualen bekommen, und dass mit der Auferstehung des Leibes und
dem letzten Gerichte die volleVergeltung für den ganzen Menschen
eintrete. Siehe Bonner Unionsverhandlungen 1874, S. 53 ff.

Bezüglich des Fastens und der Abstinenz (Enthaltung von
Fleischspeisen) sind bei uns die in der römischen Kirche
bestehenden Zwangsgebote beseitigt, jedoch wird der religiös-



— 695 —

sittliche Wert einer zeitweise freiwillig und in der rechten
Gesinnung geübten Enthaltung betont, und die Beibehaltung der
schon in der alten Kirche bestandenen Fasttage und Fastenzeiten

zur Bussübung und Vorbereitung auf kirchliche Feste

empfohlen.
Was insbesondere die Anrufung der Heiligen um ihre

Fürbitte bei Gott betrifft, so stimmen wir mit den Protestanten
darin überein, dass dieselbe nicht notwendig ist, weil wir ja
Christum selber als ein für allemal genügenden Mittler und
Fürsprecher bei Gott haben, ja wir sogar durch Christus
aufgefordert sind, unmittelbar an den himmlischen Vater selbst
uns zu wenden und uns seiner Liebe und Erhörung versichert
zu halten, wenn wir die Liebe zu Christus haben und an ihn
glauben (Joh. 16, 26. 27). Gleichwohl verwehren wir niemand,
auch Heilige, d. i. vollendete Glieder der Gemeinschaft der
Heiligen, um die von ihrer Bruderliebe zu erwartende Fürbitte
oder Unterstützung anzurufen. Es gibt eben manche, die noch
nicht zu dem entsprechend innigen Verhältnis zu Christus und
dem himmlischen Vater durchgedrungen sind, und für die es

daher naturgemäss und heilsam sein kann, demütig zunächst
an solche sich zu wenden, die ihnen, da sie auch einst sündige
Menschen waren, näher zu stehen scheinen, und von denen sie

annehmen müssen, dass sie vermöge ihrer nunmehrigen innigen
Verbindung mit Gott seiner Erhörung würdiger sind als sie.
Allmählich werden dann auch solche Christen, zumal wenn sie
die Heiligen auch durch Nachahmung ihrer Tugenden zu
verehren sich bemühen, was in unserem Katechismus als die
nützlichste und Gott wohlgefälligste Art der Heiligenverehrung
empfohlen wird, zu einem so innigen Verhältnis zu Christus
und dem Allvater gelangen, dass ihnen der Mut erwächst, in
allen Lagen des Lebens vertrauensvoll an Gott selbst sich zu
wenden. Die angenommene Fürbitte von Heiligen bei Gott ist
auch nicht als Eingriff ins Mittleramt Christi zu betrachten, da
es im Grunde genommen Christi Geist selbst ist, der in ihnen
bittet, und die Anrufung der Heiligen um ihre Fürbitte kann
insofern auch keine Beleidigung Christi und Gottes in sich
schliessen, als es in Wirklichkeit eben keine Trennung und
keine Interessenverschiedenheit zwischen den Genannten mehr
gibt, sondern nur das innigste Ineinander und Miteinander und
Füreinander.



— 696 —

H. Kirche, Priestertum und Verfassung der Kirche betreffend:
Während in den neutestamentlichen Schriften unter jener Kirche
(êxxl-tjffia), welcher die letzte Entscheidung von Streitigkeiten
einzelner Mitglieder gebührt, und auf welche diese bei Strafe
der Ausschliessung hören sollen (Matth. 18, 17), und welche als
Säule und Grundfeste der Wahrheit bezeichnet wird (1. Timoth. 3,

15), die Gemeinde oder Gemeinschaft der zum christlichen Glauben
Berufenen verstanden ist, wurde in der römischen Kirche
allmählich der Ausdruck „Kirche" unter Zurückdrängung des

Laienelements vorzugsweise zur Bezeichnung der mit der
Leitung der kirchlichen Gemeinschaft Betrauten (Klerus, Hierarchie,
Geistlichkeit) angewendet, und als Säule und Grundfeste der
Wahrheit und alleinseligmachende Vermittlerin des Heiles gilt in
ihr jetzt strenggenommen nur die unter dem Papst als sichtbarem
Oberhaupte geeinte Geistlichkeit, in gewissem Sinne der Papst
für sich allein.

Der Jesuit Gretser hatte sogar schon zu Anfang des
17. Jahrhunderts gesagt: „Wenn wir von der Kirche reden,
so meinen wir den Papst", und um so mehr kann man nach
dem vatikanischen Konzil so in der römischen Kirche sagen.
Nur die Geistlichkeit, beziehungsweise der Papst, ist ihr der
rechtmässige Erbe und Träger des von Christus ursprünglich
seinen Aposteln und an ihrer Spitze dem Petrus behufs
Zuwendung an alle, die auf ihr Wort hin glauben werden,
übertragenen Erlösungswerkes; sie bildet auch einen besonderen,
durch ein unauslöschliches Merkmal einer gewissen inneren
Befähigung von den Laien völlig getrennten, an Würde hoch über
sie emporragenden Stand. Weil nun die Päpste und in ihrem
Dienste Bischöfe, Priester und Mönche vielfach in Ärgernis
erregender Weise ihr Amt missbrauchten zu Gelderwerb, zu
gewissenloser Ausbeutung, Entrechtung und Überherrschung der
Gläubigen, durch Ablassverkauf, Messhandel, Erhebung von
allerlei Gebühren, willkürliche Aufstellung von Geboten,
ungerechte Exkommunikationen und Entziehungen der Gnadenmittel,

Übergriffe auf weltliches Gebiet und Ansprüche auf
besondere Rechte, so kamen die Reformatoren, wenn sie auch
ursprünglich keine neue Kirche zu gründen gedachten, schliesslich

dahin, gegen Priestertum, Bischoftum und Papsttum
überhaupt anzukämpfen, die göttliche Einsetzung eines besonderen
Priesterstandes zu leugnen, daher in ihren Gemeinschaften



— 697 —

diesen abzuschaffen und das allgemeine Priestertum der
Gläubigen ausschliesslich zur Geltung zu bringen, den aber zur
Verkündigung des göttlichen Wortes, zur Spendung der Sakramente

und zur Leitung des Ganzen doch nicht entbehrlichen
besonderen Personen und Behörden andere Titel zu geben.
Die Kirchengewalt, lehrten sie, beruhe nicht in der Nachfolge
im Amte eines anderen, sondern auf Übertragung durch die

Gesamtgemeinde; die Vollmacht der Apostel sei nur eine
persönliche gewesen; nach deren Hingang sei die ganze Gemeinschaft

der Gläubigen Trägerin der ursprünglich jenen
übertragenen Gewalt geworden, und nur aus Zweckmässigkeitsgründen

betraue sie einzelne mit der Ausübung dieser Gewalt.
Die Kirche ist den Reformatoren zunächst eine unsichtbare,
nämlich die nur Gott bekannte Gemeinschaft derer, welche
durch den fortwährend auf Erden sich wirksam erweisenden
hl. Geist zu wahrhaft innerlich Gläubigen geworden und daher
durch den Glauben mit Gott und unter sich aufs innigste
verbunden sind. Sie erkennen aber zugleich an, dass es auch
sichtbare Kirchen geben müsse, weil ja Christus auch äusserlich
in Erscheinung tretende Mittel zur Sammlung von Gläubigen,
sowie zur Pflege und Förderung ihres religiösen und sittlichen
Lebens (Predigt, Taufe, Abendmahl, Kirchenzucht) eingesetzt
und die Gläubigen auch zu einer äusserlich hervortretenden
Wirksamkeit berufen, und jeder lebendige Glaube den Dranghat,

auch äusserlich sich kundzugeben und die Gesinnungsgenossen

auch zu einer sichtbaren Gemeinschaft zu vereinigen.
Als Merkmale für die Zugehörigkeit einer sichtbaren Kirche
zur wahren Kirche Christi betrachten sie die lautere Verkündigung

der christlichen Heilslehre und die der Einsetzung ge-
mässe Spendung der Sakramente. Eine bestimmte Art der
äusseren Gestaltung oder Verfassung halten sie nicht als von
Christus angeordnet und daher nicht für notwendig; diese sei
bloss eine Sache geschichtlicher Entwicklung und könne nach
Zeit und Umständen verschieden sein. So erklärt es sich, dass
sie, infolge ihrer Ausschliessung aus der bisherigen
Kirchengemeinschaft vor die Notwendigkeit gestellt, ihre Anhänger zu
organisieren, nicht nur von der damaligen römischen und auch
von der altkirchlichen Verfassung abwichen, sondern auch unter
sich in den verschiedenen Landeskirchen, die entstanden, in dieser
Beziehung-verschiedene Wege gingen und auch nichtunabänderlich
für alle Zukunft an der einmal gewählten Verfassung festhielten.



— 698 —

1. Die lutherische oder sächsische Reformation, die sich
ausbreitete über ganz Deutschland und das nördliche Europa,
entwickelte sich unter dem Schutze von Landesherren. Daher
kam die Leitung der neugebildeten evangelischen Landeskirchen
an diese. Wo auch Bischöfe der neuen Lehre sich anschlössen,
wie im damaligen Herzogtum Preussen und in der Mark Brandenburg,

da beliess man diesen anfangs ihre bisherige geistliche
Gewalt, und nur das oberste Kirchenregiment lag auch da in
den Händen des Fürsten. Aber nachdem durch den Augsburger
Religionsfrieden 1555 die bischöfliche Jurisdiktion über die
Evangelischen vollständig aufgehoben worden war, wurden
überall in Deutschland die evangelischen Landesherren als
Notbischöfe und Schirmvögte ihrer Kirchen erklärt, und sie
bedienen sich nun bei Ausübung der kirchlichen Gewalt der
Beihülfe von besonderen, aus Geistlichen und Laien bestehenden
landesfürstlichen Behörden, Konsistorien genannt — daher der
für diese Verfassung übliche Name Konsistorial-Verfassung —,
sowie von einzelnen kirchlichen Personen zur Führung der
kirchlichen Aufsicht in einem bestimmten Bezirk, in der Regel
Superintendenten genannt, aber auch Inspektoren, Pröpste,
Dekane, Senioren, Metropolitane oder Erzpriester, ausserdem von
höheren Aufsichtspersonen, Generalsuperintendenten, auch manchmal

Bischöfe genannt, ferner in der neueren Zeit auch des

Kultusministers und eines Oberkirchenrats. Zum Teil kommen
auch, auf geschichtlichem Rechtsboden ruhend, sogenannte
Medial oder Unterkonsistorien vor, die nur mittelbar unter dem
Landesherrn stehen. Wo heutzutage, wie in Bayern und Sachsen,
ein katholischer Landesherr das Kirchenregiment auch über
eine evangelische Landeskirche besitzt, da übt er die sonst
dem Landesherrn vorbehaltenen Rechte nicht unmittelbar aus.
In Schweden und Dänemark wurde zwar die bischöfliche
Verfassung beibehalten, aber mit so bedeutender Einschränkung,
dass mehr nur der Titel als das Amt selber übrig blieb. Das
oberste Kirchenregiment liegt auch dort in den Händen des

Königs. Die Reformationskirchen in England und Nordamerika
haben gleichfalls die bischöfliche Verfassung beibehalten.

Die Gemeinde blieb ursprünglich gegen den Geist der
Reformation ähnlich wie in der römischen Kirche von jeder
Teilnahme am Kirchenregiment ausgeschlossen. Nur in den Reich^gim^iii, auo6 s-

städten war es anders, insofern da die aus der Gemeinde



— 699 —

hervorgegangene bürgerliche Stadtobrigkeit zugleich Organ für
die Ausübung der kirchlichen Gewalt wurde. Sonst aber hatte
die Gemeinde nur mitzuwirken bei der Besetzung des
geistlichen Amts, bei Übung der Armenpflege, bei Verwaltung des

Kirchenguts und bei Errichtung oder Veränderung der Paro-
ehien. Erst in neuerer Zeit werden die Gemeinden unter dem
Einfluss der Kirchenverfassung der reformierten Gemeinden durch
von ihnen gewählte Vertreter in Kirchenverwaltungen, Presbyte-
rien, Gemeindekirchenräten u. dgl. auch mehr an der Leitung
des kirchlichen Lebens beteiligt. Bis auf die neuere Zeit gab
es in der rein lutherischen Kirche entweder gar keine oder
nur reine Scheinsynoden. Nun aber ist der Versuch gemacht
worden, auch da das Organ der Synode ins kirchliche Leben
einzuführen, und zwar in sehr verschiedener Weise. Es kommen
vor : Diözesan-, Kreis-, Bezirks-, Provinzial-, General- und
Landessynoden. Aber die Synode ist da nicht ein gesetzgebendes
Organ des Kirchenregiments, sondern hat nur die Aufgabe,
dem landesherrlichen Kirchenregiment als beratendes, über die
kirchlichen Zustände Bericht erstattendes und die nötigen
Massregeln beantragendes und vorbereitendes Organ zur Seite zu
stehen und bei gewissen Akten der Gesetzgebung mitzuwirken.

Das Amt des Pfarrers oder die Seelsorge ist nach
evangelischer Auffassung das einzige von Christus gestiftete geistliche

Amt, daher kein Ausfluss des bischöflichen als eines
höheren. Die verschiedenen Bezeichnungen : Pfarrer (Pastor
oder Oberpfarrer), Archidiakon, Diakon, Subdiakon, Vikar,
Kaplan u. s. w. deuten lediglich eine Verschiedenheit des
äusseren Ranges an, nicht aber einen Unterschied geistlicher
Befähigung. Das geistliche Amt enthält den Beruf zur Predigt
des göttlichen Wortes, zur Leitung des Gottesdienstes, zur
Verwaltung der Sakramente und der anderen kirchlichen
Handlungen, sowie zur Handhabung der Zucht in und mit der Gemeinde.

Das Verhältnis zum Staate betreffend, ist noch zum
richtigen Verständnis der Entwicklung der Reformation in Deutschland

bemerkenswert, dass weder im Augsburger Religionsfrieden
von 1555, noch im Westfälischen Frieden von 1648 die Glaubens-

und Gewissens- und Bekenntnisfreiheit für alle anerkannt
wurde. Das ist vielmehr erst eine Errungenschaft des 19.
Jahrhunderts. Im Mittelalter war die katholische Kirche die
ausschliesslich berechtigte oder die Staatskirche. Wer ihr sich



— 700 —

nicht fügte, verfiel nicht nur dem kirchlichen, sondern auch
dem weltlichen Strafamt; wer von der Kirche mit dem Bann
belegt, exkommuniziert oder ausgeschlossen wurde, der verfiel
zugleich nach einer gewissen Frist in die Reichsacht, d. h. wurde
für vogelfrei erklärt, konnte von jedermann ungestraft getötet
werden. Die Reformatoren nun beriefen sich wohl für sich
gleich den ersten Christen auf das Recht des Gewissens. So

heisst es in Luthers Schrift über die Obrigkeit: „Über die
Seele will und kann Gott niemand lassen regieren ausser sich
allein." x4ber sie blieben sich nicht konsequent, waren
mitunter sehr unduldsam gegen Andersdenkende. Calvin brachte
sogar seinen Gegner in der Trinitätslehre, Michael Servet, auf
den Scheiterhaufen. Erst allmählich kamen Protestanten und
Katholiken notgedrungen dazu, sich gegenseitig- zu dulden, da
eben keine Partei die andere vollständig zu überwinden
vermochte. Es hatte sich aber bald nach dem Inslebentreten der
Reformation ganz unvermerkt der Grundsatz ausgebildet: Wer
Herr des Landes ist, der ist auch Herr über die Religion seiner
Untertanen; seine Religion muss massgebend sein auch für die
der letzteren (cujus est regio, illius et religio) ; also wenn der
Landesherr den Glauben wechselt, haben es auch die Untertanen

zu tun. Daher waren es nur die Reichsstände oder Landesherren,

und zwar nur die weltlichen, denen im Augsburger
Religionsfrieden vom Kaiser und von den katholischen
Reichsständen Religionsfreiheit, beziehungsweise Übertritt zum
lutherischen Bekenntnis oder Verbleiben in demselben, zugestanden
wurde, und im Westfälischen Frieden wurde auch auf das schwei-
zerisch-reformierte Bekenntnis diese Freiheit ausgedehnt, für die
Untertanen aber musste es bei dem oben angeführten Grundsatze
bleiben. Die evangelischen Landesherren konnten in ihrem
Lande mit Gewalt die Reformation durchführen, die katholischen
mit Gewalt sie rückgängig machen (Gegenreformation), und die
nicht übertretenden Bekenner einer anderen Konfession zur
Auswanderung nötigen, und zwar nach einer Bestimmung des

Westfälischen Friedens, ohne sie ihres Vermögens zu berauben;
sie konnten solche aber auch aus Gnade dulden und mussten
ihnen dann die einfache Hausandacht und den Besuch
auswärtiger Gottesdienste ihrer Konfession gestatten. Wenn aber
eine Konfession nachweisen konnte, an irgend einem Tage des
im Westfälischen Frieden vereinbarten sogenannten Normal-



— 701 —

Jahres 1624 (für die Pfalz 1618) das Recht der öffentlichen oder
privaten Religions Übung gehabt zu haben, so musste ihr dieses
Recht belassen werden. Für den Besitz sowohl der
reichsunmittelbaren Prälaturen und der Stellen in reichsunmittelbaren
Stiftern, als auch der mittelbaren Kirchengüter wurde als Norm
in dem genannten Frieden der Besitzstand vom 1. Januar 1624

festgesetzt. Geistliche Stände aber, und zwar nach dem
Westfälischen Frieden auch jene der evangelischen Konfession,
sollten im Falle eines Konfessionswechsels ihr Benefizium
verlieren. Papst Innozenz X. protestierte zwar gegen die Beschlüsse
dieses Friedens, aber ohne Erfolg.

2. In der schioeizerischen Reformation, die in der Folge
unter dem Namen „Reformierte Kirche"- auch in Süddeutschland,
Frankreich, den Niederlanden und Schottland in hervorragendem
Masse Eingang fand, war vermöge der demokratischen Verfassung

ihres Ursprungslandes die Gemeinde-Organisation das
Wesentliche ihrer kirchlichen Verfassung. Schon Zwingli, der 1519
in Zürich auftrat (f 1531), wies grundsätzlich der Gemeinde die
Kirchenregierung zu, und nur aus Zweckmässigkeitsgründen
verlegte er die Ausübung derselben in die christliche Obrigkeit.

Calvin, der Genf zum Mittelpunkte seiner Wirksamkeit
machte (1536—1538 und 1541—1564) und die Zwinglische Richtung

bald in den Hintergrund drängte, betonte noch mehr das
Recht der Gemeinde und wies der Obrigkeit nur da, wo sie

selbst der neuen Lehre sich zuwandte, eine Mitbeteiligung bei
der Gemeinde-Organisation zu. Die Grundzüge der von ihm
ins Werk gesetzten Gemeindeordnung sind folgende : Jede
Gemeinde soll ein Presbyterium (Konsistorium) haben, bestehend
aus dem Pfarrer als Vorsitzenden, aus Ältesten (Presbytern),
welche über Lehre und Wandel des Predigers wachen und
gemeinsam mit ihm die Kirchenzucht innerhalb der Gemeinde
handhaben und alle Gemeindeangelegenheiten leiten, und aus
Diakonen für Besorgung der Armen- und Krankenpflege. Mehrere

Gemeinden bilden miteinander einen grösseren kirchlichen
Kreis, und dessen leitendes Organ ist die Synode, bestehend aus
den Pfarrern und Ältesten, welche von den einzelnen Gemeinden
entsendet werden. Man nennt daher das calvinische Vorbild der
Kirchenverfassung „die Presbyterial- und Synodalverfassung".

3. In den reformierten Kirchen ausserhalb der Schiceiz
gestalteten sich die Verhältnisse verschieden. In Frankreich und



— 702 —

den Niederlanden wurde die rein calvinische Verfassung
eingeführt, In Ostfriesland und am Niederrhein wurde das
calvinische Vorbild etwas weiter ausgebildet, so dass mehrere
Gemeinden, zu einer Klasse (Kreis) vereinigt, in einer Klassen-
Synode ihre Vertretung fanden, mehrere Klassen in einer Pro-
vinzial-Synode und mehrere Provinzen in einer General- oder
National-Synode. In anderen Gebieten Deutschlands dagegen, wo
das reformierte Bekenntnis durch den Landesherrn selbst
angenommen wurde, wie in der Pfalz, in Nassau, Mecklenburg u. s. w.,
verband sich die Presbyterial- und Synodal- mit der Konsistorial-
Verfässung in der Weise, dass der Landesherr, unterstützt von
kirchlichen Behörden (Konsistorien und Superintendenten), das
äussere Kirchenregiment hat, nämlich die Verwaltung,
Stellenbesetzung, Aufsicht über das kirchliche Leben und Gerichtsbarkeit,

die Synoden aber, beziehungsweise die Geistlichen und
Presbytérien, die inneren kirchlichen Angelegenheiten besorgen.
Hie und da, wo Lutheraner und Reformierte unter demselben
Landesherrn gemischt miteinander lebten, kam es auch dahin,
dass sie ein gemeinschaftliches, aus Lutheranern und
Reformierten zusammengesetztes Konsistorium besässen. Waren ja
auch durch den Westfälischen Frieden beide Richtungen zu-
sammengefasst als religionsverwandte Anhänger der Confessio
Augustana — so wird genannt die von Melanchthon verfasste,
am 25. Juni 1530 auf dem Reichstag zu Augsburg öffentlich
verlesene Bekenntnisschrift der Lutheraner —, und die Stände
beider bildeten im Reichstag miteinander das Corpus Evangeli-
eorum (evangelische Körperschaft).

4. Unter dem Einfluss des von Spener (f 1705) und Franke
(t 1727) ausgegangenen Pietismus, der allen Nachdruck legte
auf persönliche Frömmigkeit und Gottseligkeit des Lebens, dann
des in Semler (f 1791) seinen Vater verehrenden Rationalismus,
der durch Stellung der Vernunft über die Offenbarung dem
Glauben Gefahr drohte, und endlich der Freiheitskriege zu
Anfang des 19. Jahrhunderts, die das Streben nach nationaler
Einheit und zugleich den religiösen Sinn mächtig weckten, machte
sich das Unionsbedürfnis innerhalb der beiden Hauptrichtungen
des Protestantismus mehr und mehr fühlbar. Daher erliess am
7. September 1817 König Friedrich Wilhelm III. von Preussen
bei der 300jährigen Jubiläumsfeier der Reformation einen Aufruf
zu einer lutherisch-calvinistischen Union behufs Erzielung einer



— 703 —

Wiedergeburt der protestantischen Kirche, und es erstand nun
in Preussen unter gemeinsamem Kirchenregiment und gemeinsamer

Liturgie (Agende von 1822 und 1829) eine unierte
evangelische Staatskirche, deren Mitglieder je nach Belieben für sich
die Unterscheidungslehren festhalten oder gänzlich fallen lassen
konnten ; und das Beispiel Preussens fand Nachfolge in Baden,
Nassau, Rheinbayern, Anhalt, Hessen-Darmstadt u. s. w. Aber
gegen die Union erhob sich Widerspruch von lutherischer Seite
zu gunsten des Fortbestehens des alten Luthertums in einer
besonderen Kirche, und durch eine Generalsynode zu Breslau
1841 konstituierte sich eine von der Staatskirche völlig
unabhängige altlutherische Kirche in Preussen, und Ähnliches
geschah auch in den übrigen Staaten, wo eine Union sich
gebildet hatte. Desgleichen sonderten sich Reformierte im
Wuppertal von der Union ab.

5. Als protestantische Konföderationen, bei welchen die
Eigentümlichkeit und Selbständigkeit der Konfessionen gewahrt,
aber die gemeinsamen Interessen mit vereinten Kräften
vertreten werden sollen, sind besonders zu nennen:

a) Allgemeine Missionsgesellschaften, wie die Londoner seit
1795, als deren notwendige Ergänzung 1804 die grosse britische
und auswärtige Bibelgesellschaft entstand, die Basler seit 1816,
die Berliner seit 1823 und die rheinische seit 1829; b) der am
31. Oktober 1841 im Anschluss an die 1832 abgehaltene 200-

jährige Gedächtnisfeier des Todes des schwedischen Retters der
protestantischen Kirche in Leipzig gegründete Gustav-Adolf-
Verein zur materiellen Unterstützung hülfsbedürftiger, in ihrem
kirchlichen Leben bedrohter protestantischer Gemeinden, ohne

Unterschied, ob lutherisch oder reformiert, vorzüglich der unter
vorwiegend katholischer Bevölkerung zerstreut lebenden
Glaubensbrüder (Diaspora); c) die 1845 in England gegründete .evan¬

gelische Allianz, eine von der schottischen Freikirche
ausgegangene internationale Vereinigung von Angehörigen fast aller
protestantischen Bekenntnisse zur innigeren Verbrüderung auf
Grund der Übereinstimmung in gewissen Glaubenssätzen (9

Artikel), zur Verteidigung und Ausbreitung der gemeinsamen
Glaubensgrundlage mit vereinten Kräften und unter gegenseitiger

Achtung vor dem jeder Kirchengemeinschaft Eigentümlichen;

aber die 9 Artikel erwiesen sich nicht als allgemein
annehmbare Grundlage. In enger Verbindung mit der evan-



— 704 —

gelischen Allianz stand die sogenannte Oxforder Bewegung,
ausgegangen von dem amerikanischen Industriellen R. P. Smith.
Sie stellte die Förderung der persönlichen Heiligung an die
Spitze alles Strebens und liess konfessionelle Unterscheidungslehren

und Kirchensysteme in den Hintergrund treten. Aber
ihr Methodismus der Heiligung fand Beanstandung, wie der
von den Methodisten betriebene Methodismus der Bekehrung.
Immerhin aber bewirkte sie eine Annäherung der verschiedenen

protestantischen Kirchengemeinschaften ; d) seit
September 1848 Vereinigungen von protestantischen Theologen,
Geistlichen und Laien, auf Kirchentagen und Kirchenkonferenzen
behufs Anbahnung eines evangelischen Kirchenbundes für
Deutschland; auf der Eisenacher Kirchenkonferenz vom 31. Mai
1902 wurde auf Anregung des deutschen Kaisers Wilhelm IL
auch ein Ausschuss eingesetzt zur Vorbereitung eines engeren
Zusammenschlusses der deutschen evangelischen Landeskirchen;
das Ergebnis der Beratungen war die Einsetzung eines
deutschevangelischen Kirchenausschusses zur wirksameren Vertretung der
gemeinsamen Aufgaben des Protestantismus im deutschen Reiche
und im Auslande; e) der 1886 gebildete evangelische Bund,
welcher auf Grund des Bekenntnisses zum eingeborenen Sohn
Gottes als dem einzigen Mittler des Heiles Angehörige der
verschiedenen evangelischen Landeskirchen und Parteien in
Deutschland innerlich einigen will zur Abwehr des vordringenden

Ultramontanismus.
Anderer Art ist der 1863 gebildete Protestantenverein, eine

Organisation von Vertretern der neueren rationalistischen Richtung

im deutschen Protestantismus, die seit den dreissiger Jahren
des 19. Jahrhunderts aus der Baur'schen Schule in Tübingen
hervorging und dann besonders an den theologischen Fakultäten

von Jena und Heidelberg gepflegt wurde. Dieser Verein
strebt auf Grund des evangelischen Christentums eine Erneuerung

der protestantischen Kirche im Geiste evangelischer Freiheit

und im Einklang mit der ganzen Kulturentwicklung unserer
Zeit an und will insbesondere dahin wirken, dass die Gemeinde
der Hierarchie gegenüber zu ihrem Rechte und dadurch auch
zu wirklichem eigenen Leben komme. Organe sind: ein alljährlicher

Protestantentag, das in Bremen erscheinende „Protestantenblatt"

und die Berliner „Protestantische Kirchenzeitung".
Zur Kennzeichnung des altkatholischen Standpunktes in bezug

auf die unter H berührten Punkte (Kirche, Priestertum und



— 705 —

Verfassung) diene folgendes: Wir stimmen mit den Evangelischen

darin überein, dass wir die Kirche wieder als Gemeinschaft

aller Christgläubigen fassen, zwischen der sichtbaren
und unsichtbaren Kirche unterscheiden, keine sichtbare Kirche
für die alleinseligmachende erklären, die Zugehörigkeit zu
keiner sichtbaren schon an und für sich für genügend erachten,
um dem einzelnen das Heil zu sichern, und letzteres unter
Umständen sogar ohne Zugehörigkeit zu irgend einer sichtbaren
Kirche für erreichbar halten (Röm. 2, 12—16, Apg. 10, 34—35,
Altk. Katech. Fr. 161—168), als das Wichtigste also ansehen die

Zugehörigkeit zur unsichtbaren Kirche oder die innere
Lebensgemeinschaft mit Gott, die juristisch nicht nachweisbar ist, wenn
sie auch nach aussen durch Früchte der Liebe sich kund macht.
Auch wir denken uns infolgedessen das Heil nicht unbedingt
abhängig von der Vermittlung durch ein besonderes Priestertum,

sondern in letzter Linie davon, ob einer den einzig wahren
Mittler, den Gottessohn, durch den Glauben bewusst oder un-
bewusst in sich trägt, ob einer achtet auf das wahrhaftige Licht
der Gottheit, das jeden Menschen erleuchtet, der in diese Welt
kommt (Joh. 1, 9), und so gleichsam gezogen von dem Vater
und von ihm belehrt an Christus sich anschliesst, sobald er
ihn kennen lernt (Joh. 6, 44—45), und dann als wahrer Jünger
Christi jenes allgemeine Priestertum ausübt, zu dem jeder
berufen ist (1. Petr. 2, 5. 9), nämlich sich selbst mit Christo
geeint Gott darbringt als ein lebendiges, heiliges, ihm
wohlgefälliges Opfer (Rom. 12, 1), durch Verleugnung seiner selbst,
williges Kreuztragen (Matth. 16, 24) und Erfüllung des
göttlichen Willens (Matth. 7, 21). Gleichwohl aber erkennen wir
mit der alten Kirche auch ein besonderes Priestertum als im Sinne
Christi gelegen und auf apostolischer Einrichtung beruhend an,
welches die Aufgabe hat, die von Christus den Aposteln erteilte
und von diesen weiter übermittelte Sendung zufolge besonderen,
von Gott herrührenden und durch die Wahl seitens einer
apostolischen Gemeinschaft anerkannten inneren Berufes und
zufolge äusserer Übertragung der entsprechenden Vollmacht
seitens eines als Organ einer Kirchengemeinschaft und im Verein
mit ihr handelnden apostolischen Trägers derselben (Weihe)
und mit Hülfe der von allen Beteiligten bei der Weihe erbetenen,
von Christus selbst zu erteilenden Amtsgnade fortzuführen bis
ans Ende der Zeiten, und zugleich die von Christus trotz aller

Revue intern, de Théologie. Heft 08. 19S9. 46



— 706 —

Betonung des Innerlichen doch auch gewollte äusserlich sichtbare

Einheit der Kirche (Joh. 17, 21. 23) in aufsteigender Stufenfolge

(Diakonat, Presbytérat, Episkopat, welch letzteres auch
in einem gemässigten Primat oder Ehrenpräsidium eine
einheitliche Spitze haben kann) zu fördern und zur Darstellung
zu bringen. Freilich darf dieses besondere Priestertum nicht,
wie in der römischen Kirche vielfach geschehen ist, seine
Autorität, Macht und Würde zum Selbstzweck machen, darf nicht
willkürlich Befehle und Gebote erlassen und die Gläubigen
ausbeuten, sondern soll nur dem Geiste des Glaubens und der
Liebe, den die Gesamtheit der Gläubigen von dem Herrn
überkommen hat, als demütiges Organ dienen (2. Kor. 4, 5). Das
kommt bei uns auch dadurch zum Ausdruck, dass der Bischof
wieder, wie in der alten Kirche, von Geistlichkeit und Laien
gewählt wird. Die in der römischen Kirche zwischen Priestertum

und Volk allmählich entstandene Kluft suchten wir dadurch
zu überbrücken, dass wir die Laien in die vermöge ihres
allgemeinen Priestertums auch ihnen gebührenden kirchlichen
Rechte wieder einsetzten und ehemals von der Geistlichkeit
widerrechtlich angemasste Herrschaftsrechte und daraus
entstandene Missbräuche beseitigten. Wir sehen auch im Anschluss
an die alte Kirche die Geistlichkeit nicht als selbständige
Trägerin der Schlüsselgewalt (im Sinne des Rechts der Ausschliessung

und Wiederaufnahme von schweren Sündern) an, sondern
nur als das rechtmässige Organ der Gemeinde, die ja nach
den Worten Christi (Matth. 18, 17—18) die höchste Instanz
hierin bildet. Vgl. Bischof Herzog, „Die kirchliche Sündenvergebung

nach der Lehre des hl. Augustin" 1902, Bern, bei Wyss.
Ferner geben wir zwar den Protestanten zu, dass nach den
neutestamentlichen Schriften in den Gemeinden, welche die
Apostel gründeten, die von der Gemeinde gewählten und von
den Aposteln unter Handauflegung und Gebet mit den
geistlichen Vollmachten betrauten Vorsteher ursprünglich ohne Unterschied

bezüglich der Vollmacht bald TTosaßvrsQoi, d. i. Ältere,
woraus das Wort „Priester" entstand, bald èn'axonoi, d. i.
Aufseher, woraus das Wort „Bischof" gebildet wurde, genannt
werden, dass also anfänglich nicht einer aus diesem Kollegium
an der Spitze stand. Das erschien eben anfangs nicht nötig,
da ja die apostolische Oberleitung die unter Umständen nötige
einheitliche Spitze bildete. Aber bald, als die Kirche gewachsen



_ 707 —-

war, und die Apostel infolge der weiten Reisen, die ihr
Missionsberuf mit sich brachte, die Oberleitung in ihren einzelnen
Gemeinden nicht mehr zur Genüge ausüben konnten, schliesslich

auch einer nach dem andern von ihnen aus diesem Leben
schied, finden wir einzelne Männer an der Spitze der einzelnen
Gemeinden und bald auch an der Spitze einer Mehrheit von
Gemeinden, so z. B. Timotheus in Ephesus und Titus in Kreta
als bevollmächtigte Stellvertreter des Paulus mit dem Rechte,
die nötigen Anordnungen zu treffen und Älteste einzusetzen

flit. 1, 5). Auch die Schreiben, die der Apostel Johannes in
der auf Patmos erhaltenen Offenbarung an sieben kleinasiatische

Gemeinden zu richten hat (Apok. 2. 3), sind an je einen
«yyt?.oc derselben adressiert, worunter offenbar ein an der Spitze
stehender, von dem Apostel mit der Leitung betrauter Ältester
oder Bischof zu verstehen ist. Daher haben wir Altkatholiken
für gut gefunden, das bischöfliche Amt als bis in die apostolische

Zeit zurückreichend beizubehalten, und wir sehen in
dem Bischof einen Nachfolger in die durch innere Berufung
seitens des hl. Geistes, durch Wahl einer Gemeinschaft und
durch Handauflegung seitens eines Bischofes sich forterbende
apostolische Vollmacht, die er nötigenfalls, wie einst die Apostel,
überall ausüben kann, meist aber und unter normalen Verhältnissen

nur in einem bestimmten Sprengel (Diözese) ausübt.
Wenn wir auch zwischen Priester und Bischof in bezug auf
eigentliche priesterliche Vollmacht keinen wesentlichen Unterschied

anerkennen, weshalb ja auch die Bischofsweihe in der
katholischen Kirche nicht als besonderes Sakrament gilt,
sondern nur als eine höhere Stufe der Priesterweihe, so halten
wir doch auch das bischöfliche Amt, weil von den Aposteln
eingesetzt, für einen dem Willen Christi gemässen Dienst für
die Gläubigen, der am besten geeignet ist, das kirchliche Leben
der Gemeinden auf gesunden, ordnungsmässigen, in allem
Wesentlichen einheitlichen Bahnen der Entwicklung zu erhalten.
Der Bischof wird nämlich mit einer höheren Jurisdiktion oder
einem Oberhirtenamt über die Gemeinden eines bestimmten
Bezirkes betraut, und mit dem Rechte, geeignete, wohlvorbereitete

und eines guten Zeugnisses in jeder Beziehung sich
erfreuende Männer zu Priestern, beziehungsweise Bischöfen zu
weihen, das Sakrament der Firmung zu spenden, Kirchen,
Altäre, hl. Geräte und heilige Öle zu weihen. Zu der Spendung



— 708 —

der Firmung jedoch und der Einweihung von Kirchen u. dgl.
kann er auch gewöhnliche Priester bevollmächtigen. Als
Vorstufe des Priestertums haben wir auch das ebenfalls auf
apostolischer Einrichtung beruhende Diakonat beibehalten. Wie
ferner einst die Apostel bei der Weihe von Ältesten, Bischöfen
und Diakonen, bei Handhabung der Disziplin und sogar auch
bei Schlichtung von Streitigkeiten über kirchliche Angelegenheiten,

wie über die Beschneidung und sonstige mosaische
Vorschriften, nicht ohne Beiziehung von KirchenVorstehern und
Laien vorgingen, und wie dann auch die von ihnen eingesetzten
Bischöfe und Ältesten nichts Wichtiges ohne Zustimmung der
Gemeinde unternahmen, und die Gemeinden nichts ohne Bischof
und Älteste, so ist auch in unserer Verfassung (Synodal- und
Gemeindeordnung) sorgfältig Bedacht genommen auf das
harmonische Zusammenwirken aller Gläubigen in gesetzlich
geordneter WTeise. Das bischöfliche Amt ist das leitende, das
bischöfliche und priesterliche sind bestimmt zum Spenden der
Heilsmittel, zur Darbringung des gottesdienstlichen Gedächtnisopfers

und zur Verkündigung des göttlichen Wortes, die Laien
aber sind berechtigt, mitzuwirken in der Synode, in der
Synodalrepräsentanz, im Schöffengericht, bei der Wahl von Bischöfen
und Pfarrern und bei der Leitung der äusseren
Gemeindeangelegenheiten.

Einen Primat mit jenem Umfang von Rechten, mit welchem
er in der römischen Kirche für den Bischof von Rom in
Anspruch genommen wird, als Jurisdiktionsprimat mit unfehlbarer
Lehrgewalt, verwerfen wir gleich den Protestanten. Eine so

weit gehende Bevorzugung eines einzelnen halten wir für im
Widerspruch stehend mit den Mahnungen Christi bei Matth. 20,

25—27, und 23, 8—12, und mit der tatsächlichen Stellung Petri
unter den Aposteln. Da unter ihnen Petrus auch mit den bei
Matth. 16, 18 f. berichteten WTorten Christi nach der Auslegung
der alten Kirchenväter im wesentlichen keine besonderen Rechte
zuerkannt erhielt, die nicht auch die übrigen Apostel empfangen
und geübt haben, und auch selbst keine besonderen Rechte in
Anspruch nahm, sondern wegen gewisser hervorragender
Eigenschaften, die ihn zum Sprecher im Namen der anderen
befähigten, als ein Erster unter Gleichen nur einen Ehrenvorrang,
gewissermassen die Präsidentenstelle einnahm und so ihre Einheit

äusserlich zur Darstellung brachte, so sind wir auch ent-



— 709 -
schieden dagegen, dass unter den jeweils lebenden Bischöfen
einer mit dem Jurisdiktionsprimat oder dem Rechte eines
Herrschers über alle ausgestattet werde, hätten aber nichts dagegen,
dass unter ihnen der nach dem allgemeinen Urteil Tüchtigste
und Geeignetste ausgewählt werde, um einen Ehrenprimat oder
ein leitendes Präsidium einzunehmen und so nach aussen hin
den betreffenden Teil der Kirche, beziehungsweise nach
wiederhergestellter Einheit die ganze Kirche zu vertreten. Im übrigen
halten wir die Synode, und zwar nach wiederhergestellter Einheit

die ökumenische oder allgemeine Synode, für das dem
Geiste Christi und dem Vorgehen der alten Kirche entsprechendste
Mittel, für die ganze Kirche massgebende Beschlüsse zu fassen.
Die bisher gebildeten altkatholischen Bistümer werden zurzeit
in Fühlung und Gemeinschaft miteinander erhalten durch
Konferenzen ihrer Bischöfe und durch Kongresse. Letztere, zu
internationalen ausgestaltet, dienen auch dazu, mit den befreundeten
Kirchen in Fühlung zu bleiben. Zur Anbahnung einer Union
mit letzteren sind Unionskonferenzen vorgesehen, und wird eine
„Revue internationale de Théologie"- zurzeit von Prof. Michaud
in Bern herausgegeben.

Was das Verhältnis zum Staate anlangt, so haben wir
Altkatholiken zwar in allen Staaten, wo wir Gemeinschaften zu
gründen vermochten, für diese die staatliche Anerkennung als
katholisch und in Verbindung damit die Wahrung der Rechte
auf einen entsprechenden Anteil an den Besitztümern der
katholischen Kirche durchzusetzen gesucht, und wir haben uns
überall, auch da, wo das nicht gelang, den bestehenden
Staatsgesetzen und der staatlichen Oberaufsicht in äusseren Dingen
willig gefügt, aber in innerkirchlichen Dingen haben wir im
Unterschied von der lutherischen Reformation, die vermöge
der Art ihrer Entstehung und Entwicklung unter dem Schutze
von Landesherren unter staatlicher Leitung stehende
Kirchengemeinschaften bildete, volle Freiheit und Unabhängigkeit -uns
zu erhalten gewusst.

So leiten also unsere Gemeinschaften ihr Kirchenwesen
selbständig unter dem Schutz und der Oberaufsicht der
Regierungen in dem gesetzlich geordneten Rahmen, und es stellt
unsere Verfassung eine wohlgelungene Annäherung an die alt-
kirchliche Verfassung dar, wobei sowohl die in der katholischen
Kirche grundsätzliche Stellung des Bischofs, als das Recht der



— 710 —

Geistlichen und der Gemeinden gewahrt ist, und sowohl jede
hierarchische Willkür, als auch autoritätslose Massenherrschaft
ausgeschlossen bleibt. Es dürfte mithin bei uns verwirklicht
sein, was bald nach Wiederaufrichtung des deutschen Reiches
der evangelische Professor Dr. Haupt in einem offenen Briefe
an den deutschen Kaiser Wilhelm I. und die Deutschen Fürsten
„in Sachen der Kirche deutscher Reformation und der endlichen
Herstellung ihrer Verfassung zur kirchlichen Erneuerung des

deutsch-evangelischen Christenvolkes" als Wunsch ausspricht.
Denn da heisst es unter Nr. 6 : „Auch die Kirche deutscher
Reformation ist, kraft ihrer ökumenischen Natur und Bestimmung,

von Anfang an darauf angelegt gewesen, in freier
Unabhängigkeit von dem Staate, in einer nur ihr eigentümlichen,
in ihrem Bekenntnis niedergelegten Verfassung, sich selbst zu
regieren — unbeschadet der vollsten Anerkennung einer sehr
engen und heilsamen Wechselbeziehung zwischen Staat und
Kirche. Diese Verfassung ist die nach dem Evangelium geläuterte
bischöfliche Verfassung der allgemeinen christlichen Kirche,
temperiert und gekräftigt durch Synoden und Presbytérien, unter
endlicher Herstellung einer nur zu lause versäumten bekennt
nisgemässen Organisation der Gemeinde u n

') Über das Verhältnis von Altkatholizismus und Protestantismus
finden sich lehrreiche Aufsätze von Prof. Michaud in der « Revue internationale

de Théologie » und zwar: 1. im Jahrgang 1897, S. 770—789 unter
dem Titel « Xi ultramontains, ni gallicans, ni protestants, mais catholiques » ;

2. im Jahrgang 1899, S. 66—94 « Anciens-catholiques et protestants > ; und
3. im Jahrgang 1900, S. 673—690 « L'ancien-catholicisme et le protestantisme

» ; ferner in derselben Zeitschrift 1894 und 1895 in einer Auseinandersetzung

zwischen den Professoren Beyschlag und Langen über Matth. 16.

13—19 und 18, 15—20; ebenda 1895 in einem Aufsatz von Langen «Die.
katholische Opposition gegen das unfehlbare Papsttum»: ausserdem in dem
Buche von Dr. E. Zirngiebl « Zur religiösen Frage », München 1900, bei
Beck, S. 206—257, insbesondere in dem Abschnitt « Ist die zwischen dem
Katholizismus und Protestantismus bestehende Kluft unüberbrückbar? >

S. 238—257 ; ferner bei Döllinger, in seinen 1872 in München gehaltenen
Vorträgen über Wiedervereinigung der christlichen Kirchen: bei Bischof
Reinkens in verschiedenen Vorträgen und Schriften ; Bischof Herzog in
seinem Hirtenbrief über die kirchliche Wiedervereinigung, 1895; Professor
Nippold bei verschiedenen Anlässen, z. B. auf dem 1. Wiener internationalen
Altkatholiken-Kongress; Professor Beyschlag in seinem Buche «Der
Altkatholizismus» 1883, Halle, bei Strien; Lie. Kohlschmidt in der
internationalen theologischen Revue I, 264—276 in der Abhandlung «Neuere
evangelisch-protestantische Beiträge zur Interkommunion der romfreien



711

Schi iissbemerkungen.

Aus dem Dargelegten ergibt sich: Die zwischen Altkatholizismus

und Protestantismus tatsächlich noch bestehenden
Unterschiede sind keineswegs der Art, dass nicht auch zwischen
diesen beiden Kirchengliedern, ebenso wie zwischen den übrigen
romfreien Kirchen, nach Art der bereits früher versuchten
evangelischen Allianz auf Grund des gemeinsamen Christusglaubens
eine allgemeinchristliche Allianz zustande kommen, öffentlich
erklärt und sowohl in gemeinsamen KirchenVersammlungen
als vor allem auch in gemeinsamer Missionstätigkeit unter den
noch nicht angeschlossenen Kirchenteilen und unter Nicht-
christen zur Geltung gebracht werden könnte. Eine solche
christliche Allianz auf Grund dessen, was nach allgemeiner
Übereinstimmung seit jeher zum Wesen des Christentums
gehört, was aus Lehre und Leben des gottmenschlichen Stifters
selbst als solches in die Augen springt, würde aber das weitere
Fortbestehen der nun einmal geschichtlich gewordenen Konfessionen

nicht ausschliessen. Dieselben könnten und sollten sogar
bis auf weiteres fortbestehen und in edelm Wetteifer miteinander

die ihnen eigentümlichen besonderen Charismen oder
Gnadengaben des christlichen Geistes zur Ausübung und immer
reicheren Entfaltung bringen, auf dass schliesslich die ganze
Gemeinschaft mehr und mehr zunehme sowohl an wissenschaftlicher

Erkenntnis der grossen göttlichen Heilswerke und
Heilsgedanken als an Kraft zu weiser praktischer Förderung
derselben in den einzelnen Gliedern der Kirche und in der ganzen
Menschheit, je nach den besonderen individuellen und nationalen

Fähigkeiten und Bedürfnissen. Auch unsere altkatholische

Kirche der Gegenwart hat ihre besonderen Charismen und

Kirchen » ; Professor Krüger in der Schrift « Die neueren Bemühungen um
Wiedervereinigung der christlichen Kirchen » (Heft 28 « Zur christlichen
Welt», Leipzig 1897); «Pax vobiscum! Die kirchliche Wiedervereinigung
der Katholiken und Protestanten, historisch-pragmatisch beleuchtet von
einem Protestanten», Bamberg' 1863, bei Buchner; Gottlieb Joss «Die
Vereinigung christlicher Kirchen » (gekrönte Preisschrift), Leiden 1877,
bei Brill; Adolf Harnack «Zur gegenwärtigen Lage des Protestantismus »

1896 (Heft 25 « Zur christlichen Welt ») : Derselbe « Protestantismus und
Katholizismus in Deutschland» (Preussische Jahrbücher 1907): und Jos.

Moog «Die Wiedervereinigung der christlichen Konfessionen», Bonn 1909

(Verlag des altkath. Press- und Schriften-Vereins).



— 712 —

ihre besonderen Aufgaben am Leibe der christlichen Universalkirche.

Die das Gemüt befriedigende Schönheit unseres Gottes-&*-

dienstes, das echt apostolische Wesen unserer Kirchenverfassung

und Kirchenlehre und unsere besondere Befähigung zur
Vermittlerrolle unter den verschiedenen getrennten Konfessionen
werden auch protestantischerseits, wenn auch nicht allgemein,
so doch vielfach neidlos anerkannt. Daher hat auch sie die
Berechtigung und Verpflichtung, ihre gesonderte Existenz weiter
aufrecht zu erhalten, wenn auch im innigsten Geistesverkehr
mit den übrigen Gliedern des christlichen Liebesbundes, und
nicht sich abschliessend gegen deren Errungenschaften und
Vorzüge, sondern willig das Gute aufnehmend, wo sie es findet,
und emsig es verarbeitend und nutzbar machend auch für sich.
Daraus folgt nun aber auch für den einzelnen Altkatholiken
die heilige Ehrenpflicht, unter allen Umständen hochzuhalten
die Fahne seines Bekenntnisses. Nicht soll er, wenn die
Lebensverhältnisse ihn einmal von seiner Muttergemeinde
entfernen, und der Anschluss an eine andere Gemeinde seiner
Konfession mit Schwierigkeiten verbunden ist, ohne weiteres
ganz und gar an ein fremdes Kirchenwesen sich anschlicssen.
Er darf wohl, ja soll von dessen kirchlichen Veranstaltungen,
eingedenk des allen christlichen Konfessionen Gemeinsamen,
Gebrauch machen, zumal wenn es eine befreundete Konfession

ist, welche an dem neuen Aufenthaltsorte brüderlich
einladend ihre Pforten ihm öffnet, aber er soll nicht um dessent-
willen eine Verleugnung seiner Zugehörigkeit zur altkatholischen
Konfession sich zu schulden kommen lassen, sondern offen
weiterhin als altkatholisch sich bekennen, und sobald es irgend
möglich ist, Anschluss an die nächste altkatholische
Pfarrgemeinde suchen und so mitten unter andersgläubiger
Bevölkerung sauerteigartig wirken für Ehre und Fortschritt seiner
für die ganze Kirche so wichtigen Gemeinschaft. Die Treue
eines anfänglich allein Dastehenden wird dann nicht selten in
der Folge als gesegnet sich erweisen durch Bildung einer
Diaspora-Genossenschaft oder gar einer selbständigen altkatholischen

Gemeinde an dem betreffenden Orte. Mit Mut
vorwärts für Gottes Reich

Mundelfingen. Pfarrer Max Kopp.


	Altkatholizismus und Protestantismus [Schluss]

