Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 68

Artikel: Altkatholizismus und Protestantismus [Schluss]
Autor: Kopp, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403743

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 691 —

ALTKATHOLIZISMUS
UND PROTESTANTISMUS.”

(Schluss.)

E. Den Kanon, d.i. die kirchlich als Richtschnur fiir Glauben
und Leben anerkannten Bestandteile der &l. Schrift betreffend:
Gewisse Blicher des alten Testaments, welche in der hebrii-
schen Bibel fehlen, nimlich die in griechischer Sprache ver-
fassten Biicher Baruch, Tobias, Judith, die zwei Biicher der
Maccabéer, das Buch Jesus Sirach, das Buch der Weisheit und
einige Zuséitze zu den Blichern Daniel und Esther, werden von
der katholischen Kirche als deuterokanonische bezeichnet, d. h,
als solche, die erst spéter oder in zweiter Reihe in der Kirche
allgemeine Anerkennung als kanonische Schriften gefunden
haben, oder als solche, die unter der Anregung und dem Bei-
stande des gottlichen Geistes (Inspiration) entstanden sind und
daher in Glaubens- und Sittenlehren zur Richtschnur sich eig-
nen, und auch diese deuterokanonischen Biicher haben in den
katholischen Bibelausgaben Aufnahme gefunden. In den evan-
gelischen Kirchen aber werden diese Biicher als Apokrypha
(Geheimschriften) bezeichnet, welcher Ausdruck in der katho-
lischen Kirche anderen Schriften beigelegt wird, welchen kano-
nisches Ansehen durchaus abzusprechen ist, und sie fehlen
meist in den protestantischen zur Verbreitung bestimmten Bibel-
ausgaben, da iiber ihren Wert unter den protestantischen Ge-
lehrten verschiedene Ansichten herrschen. In den Bonner Unions-
konferenzen 1874 (S. 15, Nr. 1) einigten sich die versammelten
Theologen zu folgender Erklirung: ,Wir stimmen iiberein, dass
die apokryphischen oder deuterokanonischen Biicher des alten
Testaments nicht dieselbe Kanonizitdt haben wie die im hebrii-
schen Kanon enthaltenen Biicher.“* Auch verschiedene Bucher

') 1. Beilage zu «Die altkatholische Bewegung der Gegenwart» (Frage 32)
von Pfarrer Max Kopp.



— 692 —

des neuen Testaments, welche in der katholischen Kirche jetzt
zu den Kkanonischen Biichern gerechnet werden, urspriinglich
aber nicht allgemein als solche anerkannt waren — es sind das:
die sogen. katholischen Briefe ausser dem ersten von Petrus
und dem ersten von Johannes, also der von Jakobus, von Judas,
der zweite von Petrus und der zweite und dritte von Johannes,
ferner der Brief an die Hebrier und der an Philemon, sowie
die Apokalypse von Johannes — werden innerhalb der evan-
gelischen Kirchen beziiglich ihres Wertes verschieden beurteilt.

F. Den Gottesdienst betreffend: Weil von den romischen
Theologen der Opfercharakter des Messgottesdienstes so weit
ausgedehnt wurde, dass sie denselben nicht bloss als unblutige
Darstellung, sondern sogar als Wiederholung und Erneuerung
und somit notwendige Erginzung des Kreuzesopfers Christi be-
zeichnen, weil ferner die Lehre von der wunderbaren Sub-
stanzenverwandlung durch die Macht des Priesters, und der
mit der Messe, namentlich behufs Befreiung armer Seelen aus
dem Fegfeuer, getriebene Handel, sowie das Lesen derselben
in der dem Volke unverstindlichen lateinischen Sprache vielen
anstossig erschien, und weil die Predigt beim Gottesdienst viel-
fach ungebiihrlich vernachliissigt wurde, schafften die Prote-
stanten allmahlich (Luther anfangs noch nicht) die Messe bei
sich als Gotzendienst ab, machten die Predigt, losgelost aus
dem alten Organismus des Gottesdienstes, zu dessen Haupt-
bestandteil und verbinden jetzt nur einigemal im Jahr damit
einen Abendmahlsgottesdienst behufs Austeilung des hl. Mahles
an die Gemeinde. Fir gewohnlich aber entbehren sie der
eigentlichen gottesdienstlichen Feier, deren Zweck ist dank-
bare Verherrlichung Gottes durch die Gemeinde, und pflegen
fast ausschliesslich die Erbauung der Gemeinde durch Gottes
Wort, indem nur kirgliche Reste des alten Gottesdienstes an
die Predigt sich anschliessen. Prof. Harnack in dem bereits
erwithnten Vortrag bemerkt diesbeziiglich: ,An der Hand des
Entwicklungsgedankens und der Beeinflussung mag sich der
Protestantismus wohl fragen, ob die Form des Gottesdienstes,
die er im 16. Jahrhundert feststeilte, in jeder Hinsicht befriedi-
gend ist. Steckt nicht in der katholischen lMesse ein Moment
und eine Ausgestaltung der Anbetung, wie sie der evangelische
Gottesdienst nicht leicht erreicht? Ist nicht der Opferbegriff bei
seiner Reinigung im Protestantismus zu stark zurtickgedringt



— 693 —

worden? Ist endlich die Herbeiziehung des i#sthetischen Ele-
ments, der Kunst, im Gottesdienst aus grosserem Stil nicht
wiinschenswert? Hitten wir es dort und hier nur mit der
Religion zu tun, und stiinde nicht das Kirchentum dazwischen,
wir wollten schon zu einer Verstindigung kommen. Das hat
die Geschichte herbeigefithrt in ihrem stillen Gang.“

Wir Altkatholiken aber hielten es fiir richtiger, nur die
verschiedenen Missbriuche, die in der roémischen Kirche mit
der Messe verkniipft sind, bei uns abzuschaffen, die Messe selbst
aber, d.1. eine dramatisch ausgestaltete Abendmahlsfeier, als
die in ihren Urspriingen bis in die ehrwiirdige Zeit der Apostel-
schiller zurtickreichende Form dankbarer Gottesverehrung
(Eucharistie = Danksagung) als Mittelpunkt unseres Gottes-
dienstes beizubehalten. So z. B. haben wir den Handel mit Privat-
messen (Messstipendien), die allzu gehiiuften Seelenmessen, das
gleichzeitige Lesen von mehreren Messen abgeschafft und haben
dem Messgottesdienst den urspriinglichen Charakter als Ge-
meindegottesdienst ganz und voll zuriickgegeben, feiern ihn
auch wieder in der Landessprache, suchen die Predigt volks-
tiimlich, frei von theologischen Spitzfindigkeiten, einfach christ-
lich zu gestalten und den Gemeindegesang moglichst zu pflegen
und zu Ehren zu bringen neben dem Chorgesang. So ausge-
staltet erweist sich die Messfeier als ein geeignetes Mittel, durch
die erneute erinnernde Vorfithrung des Erlésungswerkes in den
Teilnehmern den Glauben und die Liebe immer wieder neu zu
beleben. Den Opfercharakter dieser Feier aber finden wir zu-
néchst darin, dass sie das bleibende Gedichtnis jenes Siihn-
opfers ist, welches Christus ein fiir allemal am Kreuze vollbracht
hat, und eine auf Erden stattfindende reale Vergegenwértigung
jener einen Darbietung Christi fiir das Heil der erlosten Mensch-
heit, welche nach Hebr. 9, 11—12. 24 fortwahrend im Himmel
vor Gott von ihm geleistet wird als von dem ewigen Hohe-
priester und Mittler des neuen Bundes. Vgl. Erklarung auf der
Bonner Unionskonferenz 1874, S. 47, und auf der Utrechter
Bischofskonferenz 1879. Ausserdem werden durch das Mess-
opfer die Gldaubigen angeleitet, wenn sie auch nicht jedesmal
leiblich das hl. Opfermahl empfangen, doch jedenfalls geistig
durch Erweckung des Glaubens das Opfer Christi sich anzu-
eignen, zugleich aber auch die geistige Lebens- und Liebes-
gemeinschaft mit Christus und untereinander zu erneuern und



— 694 —

mit ihm und in seinem Dienste sich selbst dem himmlischen
Vater fir die Mitmenschen immer aufs neue aufzuopfern und
als Hauptlebenszweck sich vor Augen zu filhren Gottes Verherr-
lichung als bestehend in Erfiillung seines Willens im Tun und
Leiden, in der eigenen Liuterung und Heiligung, in der mog-
lichsten Forderung des Wohles der Brudergemeinschaft, der
Tischgenossen am Mahle des Herrn. Vgl. Joh. 6, 58 und fol-
gendes Opferungsgebet unserer 1. Messordnung: ,In ihnen (Brot
und Wein) opfern wir uns selbst dir auf und deine ganze Welt
mit ihrem Wohl und Wehe.“

G. Ubung von Zeremonien, Verehrung Mariens und der iibrigen
Heiligen, von Bildern wund Reliquien, Lehre vom Fegfeuer, Gebet
fiir die Verstorbenen, Fasten, Kirchenschmuck, Kirchengesang und
-musik, Gebrauch von Weikwasser, Rauchwerk u. dgl. betreffend,
sind die Protestanten im Gegensatz zu romischen Ausartungen
vielfach in der Verwerfung zu weit gegangen. Wir Altkatho-
liken suchen auch in diesen Beziehungen die richtige Mitte ein-
zuhalten. Wir glauben z. B., das Fegfeuer betreffend, mit der
alten Kirche, dass es fiir diejenigen, welche nicht in einem zur
seligen Anschauung Gottes reifen Zustande aus diesem Leben
geschieden sind, cinen Mittelzustand zu ihrer Liuterung gebe,
und dass Gebete der Lebenden fiir die Verstorbenen, besonders auch
im hl. Messopfer, als Ausdruck der ,Gemeinschaft der Heiligen*
zu empfehlen seien. Vgl. Bonner Unionsverhandlungen 1874,
S. 42, Nr. 13. Aber wir halten uns nicht gebunden an spiter
aufgekommene néhere Vorstellungen und Lehren dartiber, wie
die Liuterung vor sich gehe, ob an einem bestimmten Orte
durch eine Art geistiges Feuer, und wie die Gebete der Lebenden
fir sie wirksam seien. In der morgenlindischen Kirche herrscht
auch die Vorstellung, dass alle Seelen der Verstorbenen bis
zum jJungsten Gerichte in einem DMittelzustande sich befinden,
in welchem die der Gerechten einen Vorgeschmack der ewigen
Seligkeit, die der Gottlosen einen Vorgeschmack der ewigen
Qualen bekommen, und dass mit der Auferstehung des Leibes und
dem letzten Gerichte dievolle Vergeltung fiir den ganzen Menschen
eintrete. Siehe Bonner Unionsverhandlungen 1874, S. 53 ff.

Beziiglich des Fastens und der Abstinenz (Enthaltung von
Fleischspeisen) sind bei uns die in der romischen Kirche be-
stehenden Zwangsgebote beseitigt, jedoch wird der religios-



— 695 —

sittliche Wert einer zeitweise freiwillig und in der rechten Ge-
sinnung geiibten Enthaltung betont, und die Beibehaltung der
schon in der alten Kirche bestandenen Fasttage und Fasten-
zeiten zur Bussiibung und Vorbereitung auf kirchliche Feste
empfohlen.

Was insbesondere die Anrufung der Heiligen um ihre Fir-
bitte bei Gott betrifft, so stimmen wir mit den Protestanten
darin tiberein, dass dieselbe nicht notwendig ist, weil wir ja
Christum setber als ein fiir allemal geniligenden Mittler und
Fiirsprecher bei Gott haben, ja wir sogar durch Christus auf-
gefordert sind, unmittelbar an den himmlischen Vater selbst
“uns zu wenden und uns seiner Liebe und Erhérung versichert
zu halten, wenn wir die Liebe zu Christus haben und an ihn
glauben (Joh. 16, 26. 27). Gleichwohl verwehren wir niemand,
auch Heilige, d. i. vollendete Glieder der Gemeinschaft der
Heiligen, um die von ihrer Bruderliebe zu erwartende Furbitte
oder Unterstatzung anzurufen. Es gibt eben manche, die noch
nicht zu dem entsprechend innigen Verhéltnis zu Christus und
dem himmlischen Vater durchgedrungen sind, und fiir die es
daher naturgeméss und heilsam sein kann, demiitig zun&chst
an solche sich zu wenden, die ihnen, da sie auch einst siindige
Menschen waren, niher zu stehen scheinen, und von denen sie
annehmen miissen, dass sie vermdége ihrer nunmehrigen innigen
Verbindung mit Gott seiner Erhorung wiirdiger sind als sie.
Allméhlich werden dann auch solche Christen, zumal wenn sie
die Heiligen auch durch Nachahmung ihrer Tugenden zu ver-
ehren sich bemiihen, was in unserem Katechismus als die nitz-
lichste und Gott wohlgefilligste Art der Heiligenverehrung
empfohlen wird, zu einem so innigen Verhéltnis zu Christus
und dem Allvater gelangen, dass ihnen der Mut erwéchst, in
allen Lagen des Lebens vertrauensvoll an Gott selbst sich zu
wenden. Die angenommene Fiirbitte von Heiligen bei Gott ist
auch nicht als Eingriff' ins Mittleramt Christi zu betrachten, da
es im Grunde genommen Christi Geist selbst ist, der in ihnen
bittet, und die Anrufung der Heiligen um ihre Fiirbitte kann
insofern auch keine Beleidigung Christi und Gottes in sich
schliessen, als es in Wirklichkeit eben keine Trennung und
keine Interessenverschiedenheit zwischen den Genannten mehr
gibt, sondern nur das innigste Ineinander und Miteinander und
Fiireinander.



— 696 —

H. Kirche, Priestertum und Verfassung der Kirche betreffend:
Wiihrend in den neutestamentlichen Schriften unter jener Kirche
(éxxdroic), welcher die letzte Entscheidung von Streitigkeiten
einzelner Mitglieder gebiihrt, und auf welche diese bei Strafe
der Ausschliessung horen sollen (Matth. 18, 17), und welche als
Séule und Grundfeste der Wahrheit bezeichnet wird (1. Timoth. 3,
19), die Gemeinde oder Gemeinschaft der zum christlichen Glauben
Berufenen verstanden ist, wurde in der romischen Kirche all-
mahlich der Ausdruck ,Kirche“ unter Zuriickdringung des
Laienelements vorzugsweise zur Bezeichnung der mit der Lei-
tung der kirchlichen Gemeinschaft Betrauten (Klerus, Hierarchie,
Geistlichkeit) angewendet, und als Saule und Grundfeste der
Wahrheit und alleinseligmachende Vermittlerin des Heiles gilt in
ihr jetzt strenggenommen nur die unter dem Papst als sichtbarem
Oberhaupte geeinte Geistlichkeit, in gewissem Sinne der Papst
fir sich allein.

Der Jesuit Gretser hatte sogar schon zu Anfang des
17, Jahrhunderts gesagt: ,Wenn wir von der Kirche reden,
so meinen wir den Papst®, und um so mehr kann man nach
dem vatikanischen Konzil so in der rémischen Kirche sagen.
Nur die Geistlichkeit, beziehungsweise der Papst, ist ihr der
rechtmissige Erbe und Triger des von Christus urspriinglich
seinen Aposteln und an ihrer Spitze dem Petrus behufs Zu-
wendung an alle, die auf ihr Wort hin glauben werden, tiber-
tragenen Erlosungswerkes; sie bildet auch einen besonderen,
durch ein unausloschliches Merkmal einer gewissen inneren Be-
fihigung von den Laien vollig getrennten, an Wiirde hoch iiber
sie emporragenden Stand. Weil nun die Péipste und in ihrem
Dienste Bischofe, Priester und Ménche vielfach in Argernis
erregender Weise ihr Amt missbrauchten zu Gelderwerb, zu
gewissenloser Ausbeutung, Entrechtung und Uberherrschung der
(zlaubigen, durch Ablassverkauf, Messhandel, Erhebung von
allerlei Geblihren, willkirliche Aufstellung von Geboten, un-
gerechte Exkommunikationen und Entziehungen der Gnaden-
mittel, Ubergriffe auf weltliches Gebiet und Anspriiche auf
besondere Rechte, so kamen die Reformatoren, wenn sie auch
urspriinglich keine neue Kirche zu griinden gedachten, schliess-
lich dahin, gegen Priestertum, Bischoftum und Papsttum tber-
haupt anzukimpfen, die gottliche Einsetzung eines besonderen
Priesterstandes zu leugnen, daher in ihren Gemeinschatten



— 697 —

diesen abzuschaffen und das allgemeine Priestertum der Gliu-
bigen ausschliesslich zur Geltung zu bringen, den aber zur
Verkiindigung des gottlichen Wortes, zur Spendung der Sakra-
mente und zur Leitung des Ganzen doch nicht entbehrlichen
besonderen Personen und Behoérden andere Titel zu geben.
Die Kirchengewalt, lehrten sie, beruhe nicht in der Nachfolge
im Amte eines anderen, sondern auf Ubertragung durch die
Gesamtgemeinde; die Vollmacht der Apostel sei nur eine per-
sonliche gewesen; nach deren Hingang sei die ganze Gemein-
schaft der Gldubigen Trégerin der urspriinglich jenen iiber-
tragenen Gewalt geworden, und nur aus Zweckmaissigkeits-
grinden betraue sie einzelne mit der Ausiibung dieser Gewalt.
Die Kirche ist den Reformatoren zunidchst eine wunsichtbare,
nimlich die nur Gott bekannte Gemeinschaft derer, welche
durch den fortwiihrend auf Erden sich wirksam erweisenden
hl. Geist zu wahrhaft innerlich Gliubigen geworden und daher
durch den Glauben mit Gott und unter sich aufs innigste ver-
bunden sind. Sie erkennen aber zugleich an, dass es auch
sichtbare Kirchen geben miisse, weil ja Christus auch dusserlich
in Erscheinung tretende Mittel zur Sammlung von Glaubigen,
sowie zur Pflege und Forderung ihres religiosen und sittlichen
Lebens (Predigt, Taufe, Abendmahl, Kirchenzucht) eingesetzt
und die Gliaubigen auch zu einer #usserlich hervortretenden
Wirksamkeit berufen, und jeder lebendige Glaube den Drang
hat, auch &usserlich sich kundzugeben und die Gesinnungs-
genossen auch zu einer sichtbaren Gemeinschaft zu vereinigen.
Als Merkmale fiir die Zugehorigkeit einer sichtbaren Kirche
zur wahren Kirche Christi betrachten sie die lautere Verkiin-
digung der christlichen Heilslehre und die der Einsetzung ge-
mésse Spendung der Sakramente. Eine bestimmte Art der
Ausseren Gestaltung oder Verfassung halten sie nicht als von
Christus angeordnet und daher nicht fiir notwendig; diese sei
bloss eine Sache geschichtlicher Entwicklung und kénne nach
Zeit und Umstidnden verschieden sein. So erklirt es sich, dass
sie, infolge ihrer Ausschliessung aus der bisherigen Kirchen-
gemeinschaft vor die Notwendigkeit gestellt, ihre Anhinger zu
organisieren, nicht nur von der damaligen réomischen und auch
von der altkirchlichen Verfassung abwichen, sondern auch unter
sichin den verschiedenen Landeskirchen, die entstanden, in dieser
Beziehung verschiedene Wege gingenund auch nichtunabiinderlich
fiir alle Zukunft an der einmal gewihlten Verfassung festhielten.



— 698 —

1. Die lutherische oder sdchsische Reformation, die sich aus-
breitete tber ganz Deutschland und das nérdliche Europa, ent-
wickelte sich unter dem Schutze von Landesherren. Daher
kam die Leitung der neugebildeten evangelischen Landeskirchen
an diese. Wo auch Bischofe der neuen Lehre sich anschlossen,
wie im damaligen Herzogtum Preussen und in der Mark Branden-
burg, da beliess man diesen anfangs ihre bisherige geistliche
Gewalt, und nur das oberste Kirchenregiment lag auch da in
den Hénden des Fursten. Aber nachdem durch den Augsburger
Religionsfrieden 1555 die bischofliche Jurisdiktion {ber die
Evangelischen vollstindig aufgehoben worden war, wurden
tberall in Deutschland die evangelischen Landesherren als
Notbischofe und Schirmvégte ihrer Kirchen erklart, und sie
bedienen sich nun bei Austibung der kirchlichen Gewalt der
Beihitilfe von besonderen, aus Geistlichen und Laien bestehenden
landesfirstlichen Behorden, Konsistorien genannt — daher der
fir diese Verfassung ubliche Name Konsistorial-Verfassung —,
sowie von einzelnen Kirchlichen Personen zur Fiihrung der
kirchlichen Aufsicht in einem bestimmten Bezirk, in der Regel
Superintendenten genannt, aber auch Inspektoren, Propste, De-
kane, Senioren, Metropolitane oder Erzpriester, ausserdem von
noheren Aufsichtspersonen, Generalsuperintendenten, auch manch-
mal Bischofe genannt, ferner in der neueren Zeit auch des
Kultusministers und eines Oberkirchenrats. Zum Teil kommen
auch, auf geschichtlichem Rechtsboden ruhend, sogenannte
Mediat- oder Unterkonsistorien vor, die nur mittelbar unter dem
Landesherrn stehen. Wo heutzutage, wie in Bayern und Sachsen,
ein katholischer Landesherr das Kirchenregiment auch tiiber
eine evangelische Landeskirche besitzt, da bt er die sonst
dem Landesherrn vorbehaltenen Rechte nicht unmittelbar aus.
In Schweden und Déinemark wurde zwar die bischofliche Ver-
fassung beibehalten, aber mit so bedeutender Einschriankung,
dass mehr nur der Titel als das Amt selber iibrig blieb. Das
oberste Kirchenregiment liegt auch dort in den Hénden des
Konigs. Die Reformationskirchen in England und Nordamerika
haben gleichfalls die bischofliche Verfassung beibehalten.

Die Gemeinde blieb urspriinglich gegen den Geist der Re-
formation é#hnlich wie in der rémischen Kirche von jeder Teil-
nahme am Kirchenregiment ausgeschlossen. Nur in den Reichs-
stidten war es anders, insofern da die aus der Gemeinde



— 699 —

hervorgegangene biirgerliche Stadtobrigkeit zugleich Organ fiir
die Auslibung der kirchlichen Gewalt wurde. Sonst aber hatte
die Gemeinde nur mitzuwirken bei der Besetzung des geist-
lichen Amts, bei Ubung der Armenpflege, bei Verwaltung des
Kirchenguts und bei Errichtung oder Verinderung der Paro-
chien. Erst in neuerer Zeit werden die Gemeinden unter dem
Einfluss der Kirchenverfassung der reformierten Gemeinden durch
von ihnen gewihlte Vertreter in Kirchenverwaltungen, Presbyte-
rien, Gemeindekirchenriten u. dgl. auch mehr an der Leitung
des kirchlichen L.ebens beteiligt. Bis auf die neuere Zeit gab
es in der rein lutherischen Kirche entweder gar keine oder
nur reine Scheinsynoden. Nun aber ist der Versuch gemacht
worden, auch da das Organ der Synode ins Kirchliche Leben
einzufithren, und zwar in sehr verschiedener Weise. Es kommen
vor: Didzesan-, Kreis-, Bezirks-, Provinzial-, General- und Landes-
synoden. Aber die Synode ist da nicht ein gesetzgebendes
Organ des Kirchenregiments, sondern hat nur die Aufgabe,
dem landesherrlichen Kirchenregiment als beratendes, iiber die
kirchlichen Zustinde Bericht erstattendes und die notigen Mass-
regeln beantragendes und vorbereitendes Organ zur Seite zu
stehen und bei gewissen Akten der Gesetzgebung mitzuwirken.

Das Amt des Pfarrers oder die Seelsorge ist nach evan-
gelischer Auffassung das einzige von Christus gestiftete geist-
liche Amt, daher kein Ausfluss des bischoflichen als eines
hoheren. Die verschiedenen Bezeichnungen: Pfarrer (Pastor
oder Oberpfarrer), Archidiakon, Diakon, Subdiakon, Vikar,
Kaplan u. s. w. deuten lediglich eine Verschiedenheit des ius-
seren Ranges an, nicht aber einen Unterschied geistlicher Be-
fihigung. Das geistliche Amt enthélt den Beruf zur Predigt
des gottlichen Wortes, zur Leitung des Gottesdienstes, zur Ver-
waltung der Sakramente und der anderen kirchlichen Hand-
lungen, sowie zur Handhabung der Zucht in und mit der Gemeinde.

Das Verhiltnis zum Staate betreffend, ist noch zum rich-
tigen Verstiindnis der Entwicklung der Reformation in Deutsch-
land bemerkenswert, dass weder im Augsburger Religionsfrieden
von 1555, noch im Westtilischen Frieden von 1648 die Glau-
bens- und Gewissens- und Bekenntnisfreiheit fiir alle anerkannt
wurde. Das ist vielmehr erst eine Errungenschaft des 19. Jahr-
hunderts. Im Mittelalter war die katholische Kirche die aus-
schliesslich berechtigte oder die Staatskirche. Wer ihr sich



— 700 —

nicht fiigte, verfiel nicht nur dem Kkirchlichen, sondern auch
dem weltlichen Strafamt; wer von der Kirche mit dem Bann
belegt, exkommuniziert oder ausgeschlossen wurde, der verfiel
zugleich nach einer gewissen Frist in die Reichsacht, d. h. wurde
fir vogelfrei erklart, konnte von jedermann ungestraft getotet
werden. Die Reformatoren nun beriefen sich wohl flir sich
gleich den ersten Christen auf das Recht des Gewissens. So
heisst es in Luthers Schrift tber die Obrigkeit: ,Uber die
Seele will und kann Gott niemand lassen regieren ausser sich
allein. Aber sie blieben sich nicht konsequent, waren mit-
unter sehr unduldsam gegen Andersdenkende. Calvin brachte
sogar seinen Gegner in der Trinititslehre, Michael Servet, auf
den Scheiterhaufen. FErst allmihlich kamen Protestanten und
Katholiken notgedrungen dazu, sich gegenseitig zu dulden, da
eben keine Partei die andere vollstindig zu tdberwinden ver-
mochte. Es hatte sich aber bald nach dem Inslebentreten der
Reformation ganz unvermerkt der Grundsatz ausgebildet: Wer
Herr des Landes ist, der ist auch Herr iiber die Religion seiner
Untertanen; seine Religion muss massgebend sein auch fir die
der letzteren (enjus est regio, illius et religio); also wenn der
Landesherr den Glauben wechselt, haben es auch die Unter-
tanen zu tun. Daher waren es nur die Reichsstéinde oder Landes-
herren, und zwar nur die weltlichen, denen im Augsburger
Religionsfrieden vom Kaiser und von den katholischen Reichs-
stinden Religionsfreiheit, beziehungsweise Ubertritt zum luthe-
rischen Bekenntnis oder Verbleiben in demselben, zugestanden
wurde, und im Westfalischen Frieden wurde auch auf das schwei-
zerisch-reformierte Bekenntnis diese Freiheit ausgedehnt, fiir die
Untertanen aber musste es bei dem oben angefiihrten Grundsatze
bleiben. Die evangelischen Landesherren konnten in ihrem
Lande mit Gewalt die Reformation durchfiihren, die katholischen
mit Gewalt sie riickgingig machen (Gegenreformation), und die
nicht tbertretenden Bekenner einer anderen Kontession zur
Auswanderung nétigen, und zwar nach einer Bestimmung des
Westfilischen Friedens, ohne sie ihres Vermogens zu berauben;
sie konnten solche aber auch aus Guade dulden und mussten
ihnen dann die einfache Hausandacht und den Besuch aus-
wirtiger Gottesdienste ihrer Konfession gestatten. Wenn aber
eine Konfession nachweisen konnte, an irgend einem Tage des
im Westfilischen Frieden vereinbarten sogenannten Normal-



— TOL ==

jahres 1624 (fiir die Pfalz 1618) das Recht der offentlichen oder
privaten Religionsiibung gehabt zu haben, so musste ihr dieses
Recht belassen werden. Fir den Besitz sowohl der reichs-
unmittelbaren Préalaturen und der Stellen in reichsunmittelbaren
Stiftern, als auch der mittelbaren Kirchengiiter wurde als Norm
in dem genannten Frieden der Besitzstand vom 1. Januar 1624
festgesetzt. (eistliche Stiinde aber, und zwar nach dem West-
falischen Frieden auch jene der evangelischen Konfession,
sollten im Falle eines Konfessionswechsels ihr Benefizium ver-
lieren. Papst Innozenz X. protestierte zwar gegen die Beschliisse
dieses Friedens, aber ohne Erfolg.

2. In der schweizerischen Reformation, die in der Folge
unter dem Namen , Reformierte Kirche® auch in Studdeutschland,
Frankreich, den Niederlanden und Schottland in hervorragendem
Masse Eingang fand, war vermoge der demokratischen Verfas-
sung ihres Ursprungslandes die Gemeinde-Organisation das We-
sentliche ihrer kirchlichen Verfassung. Schon Zwingli, der 1519
in Zirich auftrat (v 1531), wies grundséatzlich der Gemeinde die
Kirchenregierung zu, und nur aus Zweckmissigkeitsgrinden
verlegte er die Auslibung derselben in die christliche Obrig-
keit. Calvin, der Genf zum Mittelpunkte seiner Wirksamkeit
machte (1536—1538 und 1541—1564) und die Zwinglische Rich-
tung bald in den Hintergrund drangte, betonte noch mehr das
Recht der Gemeinde und wies der Obrigkeit nur da, wo sie
selbst der neuen Lehre sich zuwandte, eine Mitbeteiligung bei
der Gemeinde-Organisation zu. Die Grundzige der von ihm
ins Werk gesetzten Gemeindeordnung sind folgende: Jede Ge-
meinde soll ein Presbyterium (Konsistorium) haben, bestehend
aus dem Pfarrer als Vorsitzenden, aus Altesten (Presbytern),
welche iiber Lehre und Wandel des Predigers wachen und ge-
meinsam mit ihm die Kirchenzucht innerhalb der Gemeinde
handhaben und alle Gemeindeangelegenheiten leiten, und aus
Diakonen fiir Besorgung der Armen- und Krankenpflege. Meh-
rere Gemeinden bilden miteinander einen grosseren kirchlichen
Kreis, und dessen leitendes Organ ist die Synode, bestehend aus
den Pfarrern und Altesten, welche von den einzelnen Gemeinden
entsendet werden. Man nennt daher das calvinische Vorbild der
Kirchenverfassung ,die Presbyterial- und Synodalverfassung®.

3. In den reformierten Kirchen ausserhalb der Schweiz ge-
stalteten sich die Verhiltnisse verschieden. In Frankreich und



— 702 —

den Niederlanden wurde die rein calvinische Verfassung ein-
gefithrt. In Ostfriesland und am Niederrhein wurde das cal-
vinische Vorbild etwas weiter ausgebildet, so dass mehrere
Gemeinden, zu einer Klasse (Kreis) vereinigt, in einer Klassen-
Synode ihre Vertretung fanden, mehrere Klassen in einer Pro-
vinzial-Synode und mehrere Provinzen in einer General- oder
National-Synode. In anderen Gebieten Deutschlands dagegen, wo
das reformierte Bekenntnis durch den Landesherrn selbst ange-
nommen wurde, wie in der Pfalz, in Nassau, Mecklenburg u.s. w.,
verband sich die Presbyterial- und Synodal- mit der Konsistorial-
Verfassung in der Weise, dass der Landesherr, unterstiitzt von
kirchlichen Behoérden (Konsistorien und Superintendenten), das
dussere Kirchenregiment hat, nidmlich die Verwaltung, Stellen-
besetzung, Aufsicht tiber das Kkirchliche Leben und Gerichts-
barkeit, die Synoden aber, beziehungsweise die Geistlichen und
Presbyterien, die inneren kirchlichen Angelegenheiten besorgen.
Hie und da, wo Lutheraner und Reformierte unter demselben
Landesherrn gemischt miteinander lebten, kam es auch dahin,
dass sie ein gemeinschaftliches, aus Lutheranern und Refor-
mierten zusammengesetztes Konsistorium besassen. Waren ja
auch durch den Westfilischen Frieden beide Richtungen zu-
sammengefasst als religionsverwandte Anhinger der Confessic
Augustana — so wird genannt die von Melanchthon verfasste,
am 25. Juni 1530 auf dem Reichstag zu Augsburg offentlich
verlesene Bekenntnisschrift der Lutheraner —, und die Stéinde
beider bildeten im Reichstag miteinander das Corpus Evangeli-
corum (evangelische Korperschaft).

4, Unter dem Einfluss des von Spener (f 1705) und Franke
(1 1727) ausgegangenen Pietismus, der allen Nachdruck legte
auf personliche Frommigkeit und Gottseligkeit des Lebens, dann
des in Semler (7 1791) seinen Vater verehrenden Rationalismus,
der durch Stellung der Vernunft tiber die Offenbarung dem
Glauben Gefahr drohte, und endlich der Freiheitskriege zu An-
fang des 19. Jahrhunderts, die das Streben nach nationaler
Einheit und zugleich den religiésen Sinn méchtig weckten, machte
sich das Unionsbediirfnis innerhalb der beiden Hauptrichtungen
des Protestantismus mehr und mehr fithlbar. Daher erliess am
7. September 1817 Konig Friedrich Wilhelm III. von Preussen
bei der 300jahrigen Jubildumsfeier der Reformation einen Aufruf
zu einer lutherisch-calvinistischen Union behufs Erzielung einer



— 703 —

Wiedergeburt der protestantischen Kirche, und es erstand nun
in Preussen unter gemeinsamem Kirchenregiment und gemein-
samer Liturgie (Agende von 1822 und 1829) eine wunierte evan-
gelische Staatskirche, deren Mitglieder je nach Belieben fiir sich
die Unterscheidungslehren festhalten oder génzlich fallen lassen
konnten; und das Beispiel Preussens fand Nachfolge in Baden,
Nassau, Rheinbayern, Anhalt, Hessen-Darmstadt u. s. w. Aber
gegen die Union erhob sich Widerspruch von lutherischer Seite
zu gunsten des Fortbestehens des alten Luthertums in einer
besonderen Kirche, und durch eine Generalsynode zu Breslau
1841 konstituierte sich eine von der Staatskirche vollig unab-
hiingige altlutherische Kirche in Preussen, und Ahnliches ge-
schah auch in den iibrigen Staaten, wo eine Union sich ge-
bildet hatte. Desgleichen sonderten sich Reformierte im
Wuppertal von der Union ab.

0. Als protestantische Konfioderationen, bei welchen die
Eigentiimlichkeit und Selbstindigkeit der Konfessionen gewahrt,
aber die gemeinsamen Interessen mit vereinten Kraften ver-
treten werden sollen, sind besonders zu nennen:

a) Allgemeine Missionsgesellschaften, wie die Londoner seit
1795, als deren notwendige Erginzung 1804 die grosse britische
und auswirtige Bibelgesellschaft entstand, die Basler seit 1816,
die Berliner seit 1823 und die rheinische seit 1829; b) der am
31. Oktober 1841 im Anschluss an die 1832 abgehaltene 200-
jahrige Gedéchtnisfeier des Todes des schwedischen Retters der
protestantischen Kirche in Leipzig gegrindete Gustav-Adolf-
Verein zur materiellen Unterstiitzung hilfsbediirftiger, in ihrem
kirchlichen Leben bedrohter protestantischer Gemeinden, ohne
Unterschied, ob lutherisch oder reformiert, vorziiglich der unter
vorwiegend katholischer Bevilkerung zerstreut lebenden Glau-
bensbriider (Diaspora); ¢) die 1845 in England gegriindete .evan-
gelische Allianz, eine von der schottischen Freikirche ausge-
gangene internationale Vereinigung von Angehorigen fast aller
protestantischen Bekenntnisse zur innigeren Verbriuiderung auf
Grund der Ubereinstimmung in gewissen Glaubenssiitzen (9 Ar-
tikel), zur Verteidigung und Ausbreitung der gemeinsamen
rlaubensgrundlage mit vereinten Kriften und unter gegensei-
tiger Achtung vor dem jeder Kirchengemeinschaft Eigentim-
lichen; aber die 9 Artikel erwiesen sich nicht als allgemein
annehmbare Grundlage. In enger Verbindung mit der evan-



— 704 —

gelischen Allianz stand die sogenannte Oxforder Bewegung, aus-
gegangen von dem amerikanischen Industriellen R. P. Smith.
Sie stellte die Forderung der personlichen Heiligung an die
Spitze alles Strebens und liess konfessionelle Unterscheidungs-
lehren und Kirchensysteme in den Hintergrund treten. Aber
ihr Methodismus der Heiligung fand Beanstandung, wie der
von den Methodisten betriebene Methodismus der Bekehrung.
Immerhin aber bewirkte sie eine Annitherung der verschie-
denen protestantischen Kirchengemeinschaften; d) seit Sep-
tember 1848 Vereinigungen von protestantischen Theologen,
Greistlichen und Laien, auf Kirchentagen und Kirchenkonferenzen
behufs Anbahnung eines evangelischen Kirchenbundes fiir
Deutschland; auf der Eisenacher Kirchenkonferenz vom 31. Mai
1902 wurde auf Anregung des deutschen Kaisers Wilhelm II.
auch ein Ausschuss eingesetzt zur Vorbereitung eines engeren
Zusammenschlusses der deutschen evangelischen Landeskirchen;
das Ergebnis der Beratungen war die Llinsetzung eines deutsch-
evangelischen Kirchenausschusses zur wirksameren Vertretung der
gemeinsamen Aufgaben des Protestantismus im deutschen Reiche
und im Auslande; e) der 1886 gebildete evangelische Bund,
welcher auf Grund des Bekenntnisses zum eingeborenen Sohn
Gottes als dem einzigen Mittler des Heiles Angehirige der
verschiedenen evangelischen Landeskirchen und Parteien in
Deutschland innerlich einigen will zur Abwehr des vordrin-
genden Ultramontanismus.

Anderer Art ist der 1863 gebildete Profestantenverein, eine
Organisation von Vertretern der neueren rationalistischen Rich-
tung im deutschen Protestantismus, die seit den dreissiger Jahren
des 19. Jahrhunderts aus der Baur'schen Schule in Tibingen
hervorging und daun besonders an den theologischen Fakul-
titen von Jena und Heidelberg gepflegt wurde. Dieser Verein
strebt auf Grund des evangelischen Christentums eine Erneue-
rung der protestantischen Kirche im Geiste evangelischer Frei-
heit und im Einklang mit der ganzen Kulturentwicklung unserer
Zeit an und will insbesondere dahin wirken, dass die Gemeinde
der Hierarchie gegeniiber zu ihrem Rechte und dadurch auch
zu wirklichem eigenen Leben komme. Organe sind: ein alljihr-
licher Protestantentag, dasin Bremen erscheinende ,Protestanten-
blatt® und die Berliner ,Protestantische Kirchenzeitung*.

Zur Kennzeichnung des altkatholischen Standpunktes in bezug
auf die unter H beriihrten Punkte (Kirche, Priestertum und



— 705 —

Verfassung) diene folgendes: Wir stimmen mit den Evange-
lischen darin tberein, dass wir die Kirche wieder als Gemein-
schaft aller Christgliubigen fassen, zwischen der sichtbaren
und unsichtbaren Kirche unterscheiden, keine sichtbare Kirche
tar die alleinseligmachende erklaren, die Zugehorigkeit zu
keiner sichtbaren schon an und fir sich fiir gentigend erachten,
um dem einzelnen das Heil zu sichern, und letzteres unter Um-
standen sogar ohne Zugehorigkeit zu irgend einer sichtbaren
Kirche fiir erreichbar halten (Rém. 2, 12—16, Apg. 10, 34—35,
Altk. Katech. Fr. 161-—168), als das Wichtigste also ansehen die
Zugehorigkeit zur unsichtbaren Kirche oder die innere Lebens-
gemeinschaft mit Gott, die juristisch nicht nachweisbar ist, wenn
sie auch nach aussen durch Friichte der Liebe sich kund macht.
Auch wir denken uns infolgedessen das Heil nicht unbedingt
abhéingig von der Vermittlung durch ein besonderes Priester-
tum, sondern in letzter Linie davon, ob einer den einzig wahren
Mittler, den Gottessohn, durch den Glauben bewusst oder un-
bewusst in sich triagt, ob einer achtet auf das wahrhaftige Licht
der Gottheit, das jeden Menschen erleuchtet, der in diese Welt
kommt (Joh. 1, 9), und so gleichsam gezogen von dem Vater
und von ihm belehrt an Christus sich anschliesst, sobald er
ihn kennen lernt (Joh. 6, 44—45), und dann als wahrer Jiinger
Christi jenes allgemeine Priestertum ausiibt, zu dem jeder be-
rufen ist (1. Petr. 2, 5. 9), ndmlich sich selbst mit Christo
geeint Gott darbringt als ein lebendiges, heiliges, ihm wohl-
gefalliges Opfer (Rom. 12, 1), durch Verleugnung seiner selbst,
williges Kreuztragen (Matth. 16, 24) und Erfillung des gott-
lichen Willens (Matth. 7, 21). Gleichwohl aber erkennen wir
mit der alten Kirche awuch ein besonderes Priestertum als im Sinne
Christi gelegen und auf apostolischer Einrichtung beruhend an,
welches die Aufgabe hat, die von Christus den Aposteln erteilte
und von diesen weiter tibermittelte Sendung zufolge besonderen,
von Gott herrithrenden und durch die Wahl seitens einer apo-
stolischen Gemeinschaft anerkannten inneren Berufes und zu-
folge dusserer Ubertragung der entsprechenden Vollmacht sei-
tens eines als Organ einer Kirchengemeinschaft und im Verein
mit ihr handelnden apostolischen Triagers derselben (Weihe)
und mit Hilfe der von allen Beteiligten bei der Weihe erbetenen,
von Christus selbst zu erteilenden Amtsgnade fortzufithren bis
ans Ende der Zeiten, und zugleich die von Christus trotz aller

Revue intern. de Théologie. Heft 68, 19909, 46



— T —

Betonung des Innerlichen doch auch gewollte dusserlich sicht-
bare Einheit der Kirche (Joh. 17, 21. 23) in aufsteigender Stufen-
folge (Diakonat, Presbyterat, Episkopat, welch letzteres auch
in einem gemdissigten Primat oder Ehrenprésidium eine ein-
heitliche Spitze haben kann) zu férdern und zur Darstellung
zu bringen. Freilich darf dieses besondere Priestertum nicht,
wie in der romischen Kirche vielfach geschehen ist, seine Au-
toritit, Macht und Wiirde zum Selbstzweck machen, darf nicht
willkirlich Befehle und Gebote erlassen und die Glaubigen
ausbeuten, sondern soll nur dem Geiste des Glaubens und der
Liebe, den die Gesamtheit der Gldaubigen von dem Herrn iiber-
kommen hat, als demiitiges Organ dienen (2. Kor. 4, ). Das
kommt bei uns auch dadurch zum Ausdruck, dass der Bischof
wieder, wie in der alten Kirche, von Geistlichkeit und Laien
gewihlt wird. Die in der romischen Kirche zwischen Priester-
tum und Volk allméhlich entstandene Kluft suchten wir dadurch
zu Uberbriicken, dass wir die Laien in die vermoge ihres all-
gemeinen Priestertums auch ihnen gebiihrenden kirchlichen
Rechte wieder einsetzten und ehemals von der Geistlichkeit
widerrechtlich angemasste Herrschaftsrechte und daraus ent-
standene Missbriuche beseitigten. Wir sehen auch im Anschluss
an die alte Kirche die Geistlichkeit nicht als selbstindige Tri-
gerin der Schliisselgewalt (im Sinne des Rechts der Ausschlies-
sung und Wiederaufnahme von schweren Siindern) an, sondern
nur als das rechtmiissige Organ der Gemeinde, die ja nach
den Worten Christi (Matth. 18, 17—18) die hochste Instanz
hierin bildet. Vgl. Bischot Herzog, .Die kirchliche Stindenver-
gebung nach der Lehre des hl. Augustin® 1902, Bern, bei Wyss,
Ferner geben wir zwar den Protestanten zu, dass nach den
neutestamentlichen Schriften in den Gemeinden, welche die
Apostel grindeten, die von der Gemeinde gewéhlten und von
den Aposteln unter Handauflegung und Gebet mit den geist-
lichen Vollmachten betrauten Vorsteher urspriinglich ohne Untexr-
schied beziiglich der Vollmacht bald mpso8dregor, d. i. Altere,
woraus das Wort ,Priester* entstand, bald émn’oxomor, d.i. Auf-
seherr, woraus das Wort ,Bischof* gebildet wurde, genannt
werden, dass also anfinglich nicht einer aus diesem Kollegium
an der Spitze stand. Das erschien eben anfangs nicht nétig,
da ja die apostolische Oberleitung die unter Umstédnden nétige
einheitliche Spitze bildete. Aber bald, als die Kirche gewachsen



— 707 —

war, und die Apostel infolge der weiten Reisen, die ihr MMis-
sionsberuf mit sich brachte, die Oberleitung in ihren einzelnen
Gemeinden nicht mehr zur Geniige ausiiben konnten, schliess-
lich auch einer nach dem andern von ihnen aus diesem Leben
schied, finden wir einzelne Minner an der Spitze der einzelnen
Gemeinden und bald auch an der Spitze einer Mehrheit von
Gemeinden, so z. B. Timotheus in Ephesus und Titus in Kreta
als bevollmiichtigte Stellvertreter des Paulus mit dem Rechte,
die notigen Anordnungen zu treffen und Alteste einzusetzen
(Tit. 1, 5). Auch die Schreiben, die der Apostel Johannes in-
der auf Patmos erhaltenen Offenbarung an sieben kleinasia-
tische Gemeinden zu richten hat (Apok. 2. 3), sind an je einen
cyyetog derselben adressiert, worunter offenbar ein an der Spitze
stehender, von dem Apostel mit der Leitung betrauter Altester
oder Bischof zu verstehen ist. Daher haben wir Altkatholiken
fitr gut gefunden, das bischifliche Amt als bis in die aposto-
lische Zeit zurtickreichend beizubehalten, und wir sehen in
dem Bischof einen Nachfolger in die durch innere Berufung
seitens des hl. Geistes, durch Wahl einer Gemeinschaft und
durch Handauflegung seitens eines Bischofes sich forterbende
apostolische Vollmacht, die er notigenfalls, wie einst die Apostel,
iberall austiben kann, meist aber und unter normalen Verhalt-
nissen nur in einem bestimmten Sprengel (Dibdzese) ausiibt.
Wenn wir auch zwischen Priester und Bischof in bezug auf
eigentliche priesterliche Vollmacht keinen wesentlichen Unter-
schied anerkennen, weshalb ja auch die Bischofsweihe in der
katholischen Kirche nicht als besonderes Sakrament gili, son-
dern nur als eine hohere Stufe der Priesterweihe, so halten
wir doch auch das bischéfliche Amt, weil von den Aposteln
eingesetzt, fir einen dem Willen Christi gemissen Dienst fiir
die Glaubigen, der am besten geeignet ist, das kirchliche Leben
der Gemeinden auf gesunden, ordnungsmissigen, in allem We-
sentlichen einheitlichen Bahnen der Entwicklung zu erhalten.
Der Bischof wird ndmlich mit einer hoheren Jurisdiktion oder
einem Oberhirtenamt tiber die Gemeinden eines bestimmten
Bezirkes betraut, und mit dem Rechte, geeignete, wohlvorbe-
reitete und eines guten Zeugnisses in jeder Beziehung sich er-
freuende dMinner zu Priestern, beziehungsweise Bischofen zu
weihen, das Sakrament der Firmung zu spenden, Kirchen, Al-
tire, hl. Gerite und heilige Ole zu weihen. Zu der Spendung



— 708 —

der Firmung jedoch und der Einweihung von Kirchen u. dgl.
kann er auch gewdohnliche Priester bevollmiichtigen. Als Vor-
stufe des Priestertums haben wir auch das ebenfalls auf apo-
stolischer Einrichtung beruhende Diakonat beibehalten. Wie
ferner einst die Apostel bei der Weihe von Altesten, Bischifen
und Diakonen, bei Handhabung der Disziplin und sogar auch
bei Schlichtung von Streitigkeiten iiber kirchliche Angelegen-
heiten, wie tiber die Beschneidung und sonstige mosaische Vor-
schriften, nicht ohne Beiziehung von Kirchenvorstehern und
Laien vorgingen, und wie dann auch die von ihnen eingesetzten
Bischéfe und Altesten nichts Wichtiges ohne Zustimmung der
Gemeinde unternahmen, und die Gemeinden nichts ohne Bischof
und Alteste, so ist auch in unserer Ver assung (Synodal- und
Gemeindeordnung) sorgfiltig Bedacht genommen auf das har-
monische Zusammenwirken aller Gliaubigen in gesetzlich ge-
ordneter Weise. Das Dbischofliche Amt ist das leitende, das
bischofliche und priesterliche sind bestimmt zum Spenden der
Heilsmittel, zur Darbringung des gottesdienstlichen Gedéchtnis-
opfers und zur Verkindigung des gottlichen Wortes, die Laien
aber sind berechtigt, mitzuwirken in der Synode, in der Synodal-
repriasentanz, im Schoffengericht, bei der Wahl von Bischéfen
und Pfarrern und bei der Leitung der #dusseren Gemeinde-
angelegenheiten.

Einen Primat mit jenem Umfang von Rechten, mit welchem
er in der romischen Kirche fiir den Bischof von Rom in An-
spruch genommen wird, als Jurisdiktionsprimat mit unfehlbarer
Lehrgewalt, verwerfen wir gleich den Protestanten. Eine so
weit gehende Bevorzugung eines einzelnen halten wir fir im
Widerspruch stehend mit den Mahnungen Christi bel Matth. 20,
20—27, und 23, 8—12, und mit der tatsiichlichen Stellung Petri
unter den Aposteln. Da unter ihnen Petrus auch mit den bei
Matth. 16, 18f. berichteten Worten Christi nach der Auslegung
der alten Kirchenviter im wesentlichen keine besonderen Rechte
zuerkannt erhielt, die nicht auch die {ibrigen Apostel empfangen
und geiibt haben, und auch selbst keine besonderen Rechte in
Anspruch nahm, sondern wegen gewisser hervorragender Eigen-
schaften, die ihn zum Sprecher im Namen der anderen be-
fiahigten, als ein Erster unter Gleichen nur einen Ehrenvorrang,
gewissermassen die Présidentenstelle einnabhm und so ihre Ein-
heit dusserlich zur Darstellung brachte, so sind wir auch ent-



— 709 —

schieden dagegen, dass unter den jeweils lebenden Bischofen
einer mit dem Jurisdiktionsprimat oder dem Rechte eines Herr-
schers liber alle ausgestattet werde, héitten aber nichts dagegen,
dass unter ihnen der nach dem allgemeinen Urteil Tiichtigste
und Geeignetste ausgew#&hlt werde, um einen Ehrenprimat oder
ein leitendes Présidium einzunehmen und so nach aussen hin
den betreffenden Teil der Kirche, beziehungsweise nach wieder-
hergestellter Einheit die ganze Kirche zu vertreten. Im iibrigen
halten wir die Synode, und zwar nach wiederhergestellter Ein-
heit die 6kumenische oder allgemeine Synode, fiir das dem
(zeiste Christi und dem Vorgehen der alten Kirche entsprechendste
Mittel, fur die ganze Kirche massgebende Beschliisse zu fassen.
Die bisher gebildeten altkatholischen Bistiimer werden zurzeit
in Fihlung und Gemeinschaft miteinander erhalten durch Kon-
ferenzen threr Bischife und durch Kongresse. Letztere, zu inter-
nationalen ausgestaltet, dienen auch dazu, mit den befreundeten
Kirchen in Fiithlung zu bleiben. Zur Anbahnung einer Union
mit letzteren sind Unionskonferenzen vorgesehen, und wird eine
~Revue internationale de Théologie* zurzeit von Prof. Michaud
in Bern herausgegeben.

Was das Verhdltnis zum Staate anlangt, so haben wir Alt-
katholiken zwar in allen Staaten, wo wir Gemeinschaften zu
grimden vermochten, fiir diese die staatliche Anerkennung als
katholisch und in Verbindung damit die Wahrung der Rechte
auf einen entsprechenden Anteil an den Besitztiimern der
katholischen Kirche durchzusetzen gesucht, und wir haben uns
tiberall, auch da, wo das nicht gelang, den bestehenden Staats-
gesetzen und der staatlichen Oberaufsicht in dusseren Dingen
willig gefiigt, aber in innerkirchlichen Dingen haben wir im
Unterschied von der lutherischen Reformation, die vermoge
der Art ihrer Entstehung und Entwicklung unter dem Schutze
von Landesherren unter staatlicher Leitung stehende Kirchen-
gemeinschaften bildete, volle Freiheit und Unabhiingigkeit uns
zu erhalten gewusst.

So leiten also unsere Gemeinschaften ihr Kirchenwesen
selbstindig unter dem Schutz und der Oberaufsicht der Re-
gierungen in dem gesetzlich geordneten Rahmen, und es stellt
unsere Verfassung eine wohlgelungene Anndherung an die alt-
kirchliche Verfassung dar, wobei sowohl die in der katholischen
Kirche grundsitzliche Stellung des Bischofs, als das Recht der



Geistlichen und der Gemeinden gewahrt ist, und sowohl jede
hierarchische Willkiir, als auch autoritiitslose Massenherrschaft
ausgeschlossen bleibt. Es diirfte mithin bei uns verwirklicht
sein, was bald nach Wiederaufrichtung des deutschen Reiches
der evangelische Professor Dr. Haupt in einem offenen Briefe
an den deutschen Kaiser Wilhelm I. und die Deutschen Fiirsten
»in Sachen der Kirche deutscher Reformation und der endlichen
Herstellung ihrer Verfassung zur kirchlichen Erneuerung des
deutsch-evangelischen Christenvolkes* als Wunsch ausspricht.
Denn da heisst es unter Nr. 6: ,Auch die Kirche deutscher
Retormation ist, kraft ihrer ckumenischen Natur und Bestim-
mung, von Anfang an darauf angeclegt gewesen, in freier Un-
abhiingigkeit von dem Staate, in einer nur ihr eigenttmlichen,
in ihrem Bekenntnis niedergelegten Verfassung, sich selbst zu
regieren — unbeschadet der vollsten Anerkennung einer sehr
engen und heilsamen Wechselbezichung zwischen Staat und
Kirche. Diese Verfassung ist die nach dem Evangelium geléiuterte
bischifliche Verfassung der allgemeinen christlichen Kirche, tem-
periert und gekraftigt durch Synoden und Presbyterien, unter
endlicher Herstelluug einer nur zu lange versiumten bekennt-
nisgemassen Organisation der Gemeinde“").

1 Uber das Verhiiltnis von Altkatholizismus und Protestantismus
finden sich lehrreiche Aufsiitze von Prof. Michaud in der «Revue interna-
tionale de Théologie » und zwar: 1. im Jahrgang 1897, S. 770—789 unter
dem Titel « Ni ultramontains, ni gallicans, ni protestants, mais catholiques»;
2. im Jahrgang 1899, S. 66—94 < Anciens-catholiques et protestants »; und
3. im Jahrgang 1900, S. 673—690 « L'ancien-catholicisme et le protestan-
tisme »; ferner in derselben Zeitschrift 1894 und 1895 in einer Auseinander-
setzung zwischen den Professoren Beyschlag und Langen tiber Matth. 16,
13—19 und 18, 15—20; ebenda 1895 in einem Aufsatz von Langen <Die
katholische Opposition gegen das unfehlbare Papsttum»; ausserdem in dem
Buche von Dr. E. Zirngiebl «Zur religiosen Frage », Miinchen 1900, bei
Beck, 8. 206—-257, insbesondere in dem Abschnitt « Ist die zwischen dem
Katholizismus und Protestantismus bestehende Kluft uniiberbriickbar? »
S. 238—257; ferner bei Dollinger, in seinen 1872 in Miinchen gehaltenen
Vortrdigen iiber Wiedervereinigung der christlichen Kirchen; bei Bischof
Reinkens in verschiedenen Vortrigen und Schriften; Bischof Herzog in
seinem Hirtenbrief iiber die kirchliche Wiedervereinigung, 1895; Professor
Nippold bei verschiedenen Anlissen, z. B. auf dem 1. Wiener internationalen
Altkatholiken-Kongress: Professor Beyschlag in seinem Buche « Der Alt-
katholizismus » 1883, Halle, Lei Strien; Lie. Kohlschmidt in der inter-
nationalen theologischen Revue I, 264—276 in der Abhandlung <Neuere
evangelisch-protestantische Beitrige zur Interkommunion der romfreien



Schlusshemerkungen.

Aus dem Dargelegten ergibt sich: Die zwischen Altkatho-
lizismus und Protestantismus tatsichlich noch bestehenden Unter-
schiede sind keineswegs der Art, dass nicht auch zwischen
diesen beiden Kirchengliedern, ebenso wie zwischen den tibrigen
romfreien Kirchen, nach Art der bereits frither versuchten evan-
gelischen Allianz auf Grund des gemeinsamen Christusglaubens
eine allgemeinchristliche Allianz zustande kommen, offentlich
erklart und sowohl in gemeinsamen Kirchenversammlungen
als vor allem auch in gemeinsamer Missionstatigkeit unter den
noch nicht angeschlossenen Kirchenteilen und unter Nicht-
christen zur Geltung gebracht werden konnte. Eine solche
christliche Allianz auf Grund dessen, was nach allgemeiner
ﬁbereinstimmung seit jeher zum Wesen des Christentums ge-
hort, was aus Lehre und Leben des gottmenschlichen Stifters
selbst als solches in die Augen springt, wiirde aber das weitere
Fortbestehen der nun einmal geschichtlich gewordenen Konfes-
sionen nicht ausschliessen. Dieselben kénnten und sollten sogar
bis auf weiteres fortbestehen und in edelm Wetteifer mitein-
ander die ihnen eigentiimlichen hbesonderen Charismen oder
Gnadengaben des christlichen Geistes zur Ausiibung und immer
reicheren Entfaltung bringen, auf dass schliesslich die ganze
(remeinschaft mehr und mehr zunehme sowohl an wissenschaft-
licher Erkenntnis der grossen gottlichen Heilswerke und Heils-
gedanken als an Kraft zu weiser praktischer Forderung der-
selben in den einzelnen Gliedern der Kirche und in der ganzen
Menschheit, je nach den besonderen individuellen und natio-
nalen Fidhigkeiten und Bediirfnissen. Auch unsere altkatho-
lische Kirche der Gegenwart hat ihre besonderen Charismen und

Kirchen »; Professor Kriiger in der Schrift « Die neueren Bemiihungen um
Wiedervereinigung der christlichen Kirchen » (Heft 28 <« Zur christlichen
Welt », Leipzig 1897); « Pax vobiscum! Die kirchliche Wiedervereinigung
der Katholiken und Protestanten, historisch-pragmatisch beleuchtet von
einem Protestanten », Bamberg 1863, bei Buchner; Gottlieb Joss «Die
Vereinigung christlicher Kirchen » (gekrénte Preisschrift), Leiden 1877,
bei Brill; Adolf Harnack « Zur gegenwiirticen Lage des Protestantismus >
1896 (Heft 25 « Zur christlichen Welt»); Derselbe < Protestantismus und
Katholizismus in Deutschland » (Preussische Jahrbiicher 1907); und Jos.
Moog «Die Wiedervereinigung der christlichen Konfessionen », Bonn 1909
(Verlag des altkath. Press- und Schriften-Vereins).



— 712 —

ihre besonderen Aufgaben am Leibe der christlichen Universal-
kirche. Die das Gemiit befriedigende Schonheit unseres Gottes-
dienstes, das echt apostolische Wesen unserer Kirchenverfas-
sung und Kirchenlehre und unsere besondere Befahigung zur
Vermittlerrolle unter den verschiedenen getrennten Konfessionen
werden auch protestantischerseits, wenn auch nicht allgemein,
so doch vielfach neidlos anerkannt. Daher hat auch sie die
Berechtigung und Verpflichtung; ihre gesonderte Existenz weiter
aufrecht zu erhalten, wenn auch im innigsten Geistesverkehr
mit den tUbrigen Gliedern des christlichen Liebesbundes, und
nicht sich abschliessend gegen deren Errungenschaften und
Vorzige, sondern willig das Gute aufnehmend, wo sie es findet,
und emsig es verarbeitend und nutzbar machend auch fir sich.
Daraus folgt nun aber auch fir den einzelnen Altkatholiken
die heilige Ehrenpflicht, unter allen Umstinden hochzuhalten
die Fahne seines Bekenntnisses. Nicht soll er, wenn die Le-
bensverhiiltnisse ihn einmal von seiner Muttergemeinde ent-
fernen, und der Anschluss an eine andere Gemeinde seiner
Konfession mit Schwierigkeiten verbunden ist, ohne weiteres
ganz und gar an ein fremdes Kirchenwesen sich anschliessen.
Er darf wohl, ja soll von dessen kirchlichen Veranstaltungen,
eingedenk des allen christlichen Konfessionen Gemeinsamen,
Gebrauch machen, zumal wenn es eine befreundete Konfes-
sion ist, welche an dem neuen Aufenthaltsorte briiderlich ein-
ladend ihre Pforten ihm o6ffnet, aber er soll nicht um dessent-
willen eine Verleugnung seiner Zugehorigkeit zur altkatholischen
Konfession sich zu schulden kommen lassen, sondern offen
weiterhin als altkatholisch sich bekennen, und sobald es irgend
moglich ist, Anschluss an die nédchste altkatholische Pfarr-
gemeinde suchen und so mitten unter andersgliubiger Bevol-
kerung sauerteigartic wirken fiir Ehre und Fortschritt seiner
fir die ganze Kirche so wichtigen Gemeinschaft. Die Treue
eines anfianglich allein Dastehenden wird dann nicht selten in
der Folge als gesegnet sich erweisen durch Bildung einer
Diaspora-Genossenschaft oder gar einer selbstiindigen altkatho-
lischen Gemeinde an dem betreffenden Orte. Mit Mut vor-
wiirts fur Gottes Reich!

Mundelfingen. Pfarrer Max KoPP.




	Altkatholizismus und Protestantismus [Schluss]

