
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 68

Artikel: La question des ordinations pendant les neuf premiers siècles

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 660 —

LA QUESTION DES ORDINATIONS

PENDANT LES NEUF PREMIERS SIÈCLES.

L

La période des neuf premiers siècles est celle de l'Eglise
indivisée. Elle forme bloc, non en ce sens que l'Eglise d'alors
aurait été parfaitement une et qu'aucune division n'aurait troublé
sa tranquillité et même son unité. Une Eglise sans trouble n'est
pas de ce monde. Toujours il y a eu et toujours il y aura,
parmi les fidèles, qui, ne l'oublions pas, sont des hommes *), des

agitations et des contradictions. Néanmoins, c'est un fait que,
malgré les tentatives de domination d'un assez grand nombre
d'évêques de Rome, de Victor à Nicolas Ier, il n'y a pas eu
de rupture stable entre l'Orient et l'Occident; après des
désaccords momentanés et des anathèmes malheureusement trop
fréquents entre prélats batailleurs, l'union s'est toujours
rétablie.

C'est déjà un long et difficile travail d'éclaircir, s'il est

possible, la quesion des ordinations pendant cette période. S'il
devient nécessaire de la préciser aussi pendant les périodes
suivantes (moyen âge et temps modernes), nous en ferons l'essai.

Mais les faits qui se sont accomplis et les doctrines qui
ont été émises pendant les neuf siècles en question, sont déjà
plus que suffisants pour guider les théologiens dans les
difficultés actuelles; je parle, bien entendu, des théologiens qui se

rattachent à l'Eglise ancienne, notamment à l'Eglise des
premiers siècles, et non des théologiens qui, sous prétexte
d'évolution, croient que le vrai christianisme se trouve non dans

l'Evangile (grain de sénevé bien négligé aujourd'hui), mais

') Saint Pierrelui- même disait : « Moi aussi je suis homme, et ego ipse homo sum.
Act. X, 26.



— 661 —

dans les changements et les innovations soit de l'Eglise
romaine, soit de celles qui lui ont plus ou moins fait écho.

La « Revue » a déjà touché à la question des ordinations,
dans l'étude sur la «Succession apostolique», publiée en juillet

1907 (59e livraison). Prière aux lecteurs de bien vouloir s'y
reporter. La présente étude ne saurait en être une répétition,
encore moins une assimilation. Distinguant, suivant ma méthode

constante, la théologie et le dogme, je montrerai d'abord les
nombreuses contradictions des théologiens, voire même de
certains conciles et de certains papes, en la matière, et il sera
ainsi constaté, clairement, irréfragablement, que, sur la plupart
des thèses enseignées aujourd'hui, il n'a jamais existé de
tradition « universelle, constante et unanime » ; qu'elles ne sont
donc pas des dogmes, quoi qu'en disent Rome et ses
soutenants. Ensuite, nous verrons quel a été le dogme primitif, donc
le vrai dogme, le seul vrai dogme, d'après les enseignements
du Christ et des apôtres. Les esprits droits tireront eux-mêmes
les conséquences que la logique impose.

En un pareil sujet, le principal adversaire est Rome, dont
la doctrine est presque entièrement erronée. C'est pourquoi
j'ai utilisé surtout un ouvrage qu'elle ne peut récuser: Les
Réordinations, de M. le professeur L. Saltet (in-8°, 1907). Cet
auteur cherche naturellement, avant tout, à sauvegarder la
doctrine romaine actuelle, notamment l'infaillibilité du pape
jusqu'au milieu des contradictions les plus flagrantes des papes;
il ne sera pas difficile de le réfuter *). A part cette marotte,

*) Je l'ai déjà réfuté dans une courte notice bibliographique (voir la Revue
d'avril 1907, p. 406-411), à laquelle l'auteur n'a pas répliqué. Je trouve toutefois,
dans le Guardian du 30 décembre I908, une lettre à M. l'évêque de Salisbury, dans

laquelle il reproche aux anciens-catholiques «de formuler contre le siège de Rome
des objections qui, si elles avaient la valeur qu'on dit, atteindraient non pas seulement

les papes, mais l'ancienne Eglise et les Pères». U est regrettable que M. S.

n'indique pas ces objections et ne montre pas qu'elles atteignent l'ancienne Eglise.
M. Saltet veut être habile en rendant l'ancienne Eglise solidaire des papes_, mais il
n'est pas exact. L'ancienne Eglise s'est crue si peu solidaire des papes qu'elle en a

anathematise plusieurs. M. S., historien, doit savoir que c'est la papauté qui dépendait

de l'ancienne Eglise, et non le contraire. Les anciens-catholiques sont prêts à

lui démontrer que les objections qu'ils dirigent contre le siège de Rome, loin de frapper
l'Eglise, la sauvegardent et la dégagent des étreintes mêmes de la papauté. M. S.,
dans cette même lettre, attaque le critérium catholique tel que Vincent de Lérins l'a
formulé; il l'accuse de favoriser «l'immobilité des doctrines chrétiennes les plus essentielles

». Nous avons cent fois réfuté cette assertion, en montrant avec toute l'Eglise catholique

que le dogme catholique ne change pas et reste toujours le même, mais que



— 662 —

qui est d'ailleurs le premier article du symbole dogmatique de

tout bon théologien romaniste actuel, l'auteur fait des aveux
précieux. Il reconnaît, par exemple, qu'il y a eu, pendant des

périodes assez longues, des déformations de la saine théologie1);
que le pape St. Léon (Ier) a donné à telle lettre une forme « un
peu emphatique » ; qu'elle a occasionné de nouveaux contresens
et « a été mal comprise par certains théologiens du moyen
âge » 2) ; que ce même pape s'est laissé aller à des « métaphores
éloquentes», qui seraient un jour « prises à la lettre >. «Il faut
convenir, ajoute-t-il, que St. Augustin n'aurait pas parlé comme
Innocent I" ou St. Léon. Nuances de langage, dira-t-on. Oui,
mais qui prouvent que la chancellerie romaine en restait alors,
en matière de sacrements, à des formules vieillies et un peu
en retard » 3). Selon M. Saltet, « malheureusement le moyen âge
ne connaissait pas suffisamment l'histoire et n'avait pas assez
le sens des nuances pour faire leur part à des exagérations
voulues » 4). Et encore : « Le moyen âge a commis une fâcheuse

erreur en prenant à contresens le texte de Pelage. La doctrine
de St. Augustin au sujet de la validité des sacrements ne
présentait qu'une fissure. Le malheur a voulu que le moyen âge
l'agrandit jusqu'à en faire une brèche » 5). Et plus loin : « La
doctrine du pseudo-Isidore sur ce point a eu une grande
influence au IX" siècle. Il y a intérêt à montrer à quelles
déformations la théologie pouvait être exposée, du fait de

falsificateurs sans scrupules* 6).

M. Saltet a des interprétations que je crois erronées. C'est
très arbitrairement que, maintes fois, il voit une imposition

c'est la théologie qui, comme science, doit changer et évoluer. M. S. est évolutionniste

et nemnaniste en dogme, c'est dire qu'il est fantaisiste. Quant à son assertion

que les papes ont été des « régulateurs » du mouvement dans la vie de l'Eglise et
dans la doctrine, il n'en cite aucune preuve ; toute l'histoire authentique de la
papauté est la preuve du contraire. M. S., dans son livre, cite lui-même quelques
papes qui, loin d'avoir été des «régulateurs», ont enseigné des doctrines erronées.
Habemus confitentem reum.

') P 68: «Le pape Innocent Ier a donné, sur cette question, des indications
tout à fait exactes. Il a reconnu la valeur des ordinations conférées en dehors de

l'Eglise. Il a expressément réprouvé les réordinations. Par malheur, pour marquer le
caractère illicite de ces ordinations qu'il admettait comme valides, il a employé des

expressions si énergiques que le moyen âge s'est trompé sur la pensée du pape. On
a rangé Innocent Ier parmi les tenants de la nullité des ordinations conférées en
dehors de l'Eglise. De là, pour une assez longue période, une déformation de

l'enseignement théologique. Voici les textes qui ont exercé cette fâcheuse influence. » Etc.
2) P. 75. — 3) P. 76. — 4) P. 80. — 5) P. 83. — 6) P. I20.



— 663 —

de mains de la confirmation là où il n'y a que l'imposition
des mains de la pénitence et le rite habituel de la réconciliation

et de la prière. Mais je n'ai point à entrer ici dans ces
discussions. Il suffit de remarquer qu'il sait avouer les erreurs
et les torts, soit des théologiens de son Eglise, soit même des

papes. Là, c'est au pape Pelage qu'il reproche des expressions
qui peuvent prêter à la confusion et à l'erreur1); ici, c'est sur
St. Augustin qu'il fait retomber cette confusion de Pelage8).
i\illeurs, il avoue que certains actes insérés dans le Liber
Pontificalis ont « constitué un danger permanent pour la saine théologie

: ils ont été invoqués dans bien des crises et servi à

consacrer le pire arbitraire, celui qui viole en même temps le droit
des personnes et la doctrine » 3). M. Saltet est encore plus franc
et plus explicite au sujet des fausses décrétales contenues dans
l'«Hispana Augustodunensis» au sujet des chorévêques. «On
voit, dit-il, combien la théorie accréditée au IXe siècle, dans la
France de l'ouest, est inconciliable avec la théologie patristique
la plus assurée»4). M. Saltet admet que, sur les 1721 chapitres
ou articles que comprend la Capitularium Collectio de Benoît
le Diacre, « un quart environ est authentique, et tout le reste
apocryphe »5). Les Fausses décrétâtes du pseudo-Isidore ont
aussi leur origine dans cette « fabrique » de textes. « Pour accréditer

leur œuvre, les faussaires l'ont donnée comme ayant pour
auteur Isidorus Mercator... Il est impossible de plaider la bonne
foi de ces fabricants de textes. Dans bien des cas, ils ont transposé

du pour au contre les textes authentiques qu'ils ont
insérés dans leur collection. Celle-ci est faite de morceaux de

toute provenance; elle constitue une mosaïque contenant plus
de dix mille fragments » 6).

Tel est le milieu, tels furent les hommes qu'il faut
maintenant interroger et voir à l'œuvre. Nous sommes avertis.

IL

Jetons d'abord un coup d'œil général sur l'Orient et
l'Occident, qui, pendant la période en question, ne sont pas oncore
séparés. A ces deux parties du monde chrétien qui, par leur
union, constituent l'Eglise universelle, appliquons le critérium
catholique ou orthodoxe : Quod ubique, quod semper, quod ab

l) p. 82. —2) p. 83. —3) p. 106. —4) p. 114. — '=) p. 115. —6) P. 117-nS



— 664 —

omnibus creditum est, et voyons, à la lumière des faits, ce en

quoi les Eglises particulières orthodoxes ont été unanimes, quel
est le dogme qu'elles ont professé touchant les ordinations, et

quelles sont les doctrines qui ont été admises par les uns et
rejetées par les autres, sans que ni ceux-là ni ceux-ci fussent
tenus pour hérétiques.

A dire vrai, les points sur lesquels on est d'accord sont
difficiles à découvrir. On dit bien : Unum baptisma, mais on ne
dit pas : Una ordinatio. Et encore, tout en maintenant qu'il
n'y a qu'un baptême, discute-t-on longuement et vivement si le
baptême conféré par les schismatiques et les hérétiques est
valide ou non, ou si le baptême valide et licite ne se trouve
que dans l'Eglise qualifiée d'orthodoxe. Or, si l'on a été divisé
à ce point au sujet du baptême, qui est imposé à tous les chrétiens

et sur lequel il devrait y avoir clarté et unanimité absolues,
à plus forte raison faut-il s'attendre à des discussions au sujet
d'un sacrement destiné spécialement au clergé. De fait, ces
discussions ont été interminables et elles ont porté à peu près
sur tout ce qu'on a appelé les éléments constitutifs ou les
conditions de l'ordination.

Les ordres dits « mineurs » font-ils partie du sacrement
de l'ordre, ou ne sont-ils que des cérémonies préparatoires à
la réception du sacrement? Discussion. Mêmes questions et même
incertitude au sujet du sous-diaconat. Même sur le diaconat,
qui n'est que d'origine apostolique, planent des obscurités. Le
presbytérat et l'épiscopat sont-ils identiques d'essence? St.Jé¬
rôme l'a enseigné, malgré la distance considérable que les
évêques ont réussi à mettre entre eux et les simples prêtres. Quant
aux conditions de l'ordination valide, elles ont été plus discutées

encore; les uns même ont distingué l'ordination valide et
l'ordination licite, admettant qu'une ordination peut être valide
bien qu'illicite ; d'autres ont nié cette distinction et ont rejeté
comme invalide toute ordination illicite. On a discuté sur le
rite même, et plus encore sur le ministre; ces discussions ont
provoqué des schismes, et certaines opinions y relatives ont
même été souvent taxées d'hérésies. Lorsque l'Orient disait
oui sur un point, souvent l'Occident disait non, ou réciproquement.

Et encore, sur le même point, l'Orient n'était-il pas
toujours d'accord avec lui-même, et l'Occident, à son tour, émettait

des contradictions non moindres. Dans un tel état de



— 665 —

choses, trouver une tradition « universelle, constante et
unanime », semble au premier abord impossible. Evidemment, si
elle existe, elle ne pourra être que restreinte à quelques points
seulement. Mais rassurons-nous, ces quelques points essentiels
suffiront à la foi. Si le Christ, le seul Maître de tous les
chrétiens, a jugé à propos de ne pas nous éclairer davantage, c'est
qu'une surabondance de lumière n'était pas nécessaire, c'est
que les «ordonnés» devaient limiter leur mission spéciale d'après
l'enseignement du Christ, et n'être hiérarchiquement et officiellement

que ce qu'il avait voulu qu'ils fussent et rien de plus. En tout
cas, que cela plaise ou non aux théologiens, ils sont en
présence d'un fait irréfragable qui est en très grande partie leur
œuvre ; le défaut d'une tradition universelle s'impose à eux, et
s'il dérange leurs conceptions et leurs plans, c'est à eux à se

plier aux faits. L'application claire et impartiale du critérium
catholique est l'unique moyen de connaître ce qui est dogme
et ce qui ne l'est pas, ce qui est obligatoire à tous et ce qui
est libre à tous. Le triomphe de la vérité l'exige et l'union des

Eglises en dépend. La règle est la règle, et ni pape ni concile
ne peuvent la changer.

Mais ne nous bornons pas à ces assertions générales.
Constatons les faits soit en Occident, soit en Orient; citons
les textes. Ne nous contentons pas de ne prendre dans l'histoire
de la tradition que ce qui nous plaît, si nous avons adopté une
opinion à l'avance et si nous ne cherchons qu'à la défendre.
Malheureusement, c'est presque toujours ainsi que la tradition
est consultée. Au lieu de l'étudier dans son ensemble et dans
ses contradictions, le théologien de parti pris élimine et rejette
tout ce qui combat son système, et ne cite que les Pères et les
théologiens qui lui paraissent favorables. Peut-être réussit-il à

découvrir une majorité pour lui, et c'est cette majorité qu'il
appelle alors la tradition ou l'Eglise. Il tient pour nulles les
minorités qui le contredisent et qui cependant ont été
catholiques. Il transforme en Eglise totale et universelle (catholique)
ce qui n'en est qu'une partie. Il fausse ainsi l'histoire, et il
« érige en règles des déformations doctrinales ou des abus de

pouvoir». Il se trompe, parce qu'au lieu de connaître la vérité
complète et l'histoire vraie, il n'en connaît qu'une partie, et
peut-être une partie erronée. Il cherche à faire un dogme de

ce qui n'est nullement un dogme. Le théologien exact, dit



— 666 —

M. Saltet, « ne prendra pas une régression ou une déformation
momentanée pour l'expression autenthique de la doctrine; la
sûreté doctrinale est, pour l'histoire de la tradition, la récompense

d'une connaissance complète et de la comparaison des

textes» ').

III.
Dans cet esprit, écoutons d'abord quelques papes.
Le pape Corneille (251-252) ne semble pas avoir eu des

idées très nettes sur la validité des ordinations conférées par
l'antipape Novatien. Il accuse, en effet, celui-ci d'avoir voulu
prendre, voler, s'arroger un épiscopat que Dieu ne lui a nullement

accordé 2). L'imposition des mains reçue par Novatien est

vaine, inanis. Corneille a même semblé mettre en doute la
valeur du baptême de Novatiens). Et, d'autre part, ce même
Corneille considérait les messes de Novatien comme valides ;

c'est donc que son sacerdoce était valide.
Le pape Etienne (253-257), conformément à la tradition

romaine, recevait à sa communion ceux qui quittaient l'hérésie,
à la seule condition de leur imposer les mains in pœnitentiam,
tandis que Cyprien exigeait qu'ils fussent rebaptisés4). Cyprien
disait qu'un évêque qui avait sacrifié aux idoles ne pouvait
plus exercer le sacerdoce, et cela parce que «Dieu n'écoute

pas le pécheur » et que là où le St-Esprit n'est pas, l'oblation
ne peut pas être sanctifiée»5). Selon Cyprien, tout prêtre qui
n'a pas le St-Esprit ne peut ni le conférer, ni par conséquent
remettre les péchés. Donc Cyprien niait la validité des
sacrements des hérétiques, validité qui était admise par le pape
Etienne. « Cyprien, dit M. Saltet, nous fournit donc le premier,
une théorie de la déposition qui a eu des partisans non seulement

dans l'antiquité, mais encore jusqu'au milieu du XIIIe siècle...
A Rome, on insistait avec minutie sur les détails du rite; de
leur observation intégrale on faisait dépendre la valeur essentielle

de l'acte sacramentel. A Carthage, on était moins pré-

») p- 3^6.
*) Cum episcopatum sibi a Deo minime concessum rapere ac vindicare conaretur.

Saltet, p. 10.

3) P. 11. — *) P. 22.
5) Nec eblatio sanctincari illic possit ubi Spiritus sanctus non sit, nec cuiquam

Dominus per ejus orationes et preces prosit qui Dominum ipse violavit Cf. Saltet, p. 29.



— 667 —

occupé du rituel; mais on attribuait aux dispositions du ministre
et du sujet des sacrements une influence prépondérante sur la
validité des sacrements » *).

Il est à remarquer que les novatiens raisonnaient en cette
matière comme Cyprien et Firmilien : ils rejetaient les
sacrements de ces derniers, comme ces derniers rejetaient les leurs.
Pour les uns et les autres, la marque essentielle de l'Eglise
était la sainteté. L'Eglise de Corneille n'est pas sainte, disaient-
ils, puisqu'elle compte parmi ses membres des apostats soi-
disant absous, mais en réalité pécheurs; donc la seule Eglise
vraie est la nôtre, et elle seule peut conférer la grâce par les
sacrements2). M. Saltet ajoute : « La thèse de Yinvalidité des
sacrements administrés en dehors de l'Eglise est formellement
développée par St. Cyprien. Bien qu'abandonnée au IVe siècle

par tous les catholiques du monde latin, elle subsistait dans
les œuvres de St. Cyprien comme témoin d'une ancienne
tradition. Celle-ci fut maintenue par les donatistes et les ariens.
A la fin du XIe siècle, le cardinal Deusdedit s'en réclamait
pour dénier aux hérétiques et aux schismatiques tout sacrement,

sauf le baptême » 3). « Augustin a établi de façon définitive

la doctrine de la validité des sacrements en dehors de

l'Eglise. Par malheur, à Rome, la chancellerie pontificale
continue à employer les anciennes formules. Innocent Ier, St. Léon,
le pape Pelage, tout en professant les principes de St. Augustin,
ont employé un langage qui contenait une bonne partie des
vieilles sévérités contre les sacrements des hérétiques et des
schismatiques » 4).

Mais n'anticipons pas. On connaît le schisme du patriarche
i\cace de Constantinople en 484, excommunié par le pape
Félix III. Le pape Anastase II, voulant mettre fin à cette
scission, reconnut en 496 tous les actes ecclésiastiques d'Acace,
et fit valoir la raison suivante : « Nam si visibilis solis istius
radii, cum per loca fetidissima transeunt, nulla contactus in-
quinatione maculantur, multo magis illius qui istum visibilem
fecit, virtus nulla ministri indignitate nocuit. » Cette attitude
d'Anastase II fut combattue, à Rome même, par la majorité du
clergé, majorité qui, à sa mort, réussit à faire élire pape Sym-
maque contre Laurent5).

') P. 32-33. — 2) p. 13. — 3) r. 387. — 4) p. 3S8. — ») p. 77.



— 668 —

M. Saltet, qui prétend que le pape Innocent Ier était augus-
tinien, avoue pourtant que, de fait, il a été « rangé parmi les
tenants de la nullité des ordinations conférées en dehors de

l'Eglise; de là, pour une assez longue période, une déformation

de l'enseignement théologique» J). Bonose, évêque de

Sardique, ayant été déposé par les évêques de l'Illyricum et ayant
continué ses ordinations, Innocent Ier, consulté par ces
derniers, répondit qu'on ne devait pas admettre à l'exercice de

leurs ordres les nouveaux ordonnés de Bonose, mais ceux-là
seulement qui avaient été ordonnés par lui avant sa condamnation.

L'Illyricum protesta2). «Il devait s'écouler bien du temps
encore avant qu'on appliquât sans hésitation les principes qui
venaient d'être posés par St. Augustin. En somme, Innocent Ier

reprenait les arguments présentés par les lucifériens contre
les ordinations des ariens. Innocent Ier devait pourtant se
souvenir que St. Ambroise avait reçu dans son clergé les clercs
ordonnés par l'ancien Auxence » 3).

Le pape Pelage, en 557, se prononça contre l'épiscopat
du moine Paulin, que Vitalis, évêque de Milan, avait consacré
dans sa ville episcopale et non pas à Aquilée comme le voulait

l'usage. Il nia en termes très vifs la validité de sa
consécration : « Consecrare enim est simul sacrare. Sed ab Ecclesise

visceribus divisus et ab apostolicis sedibus separatus dissecrat
potius iste, non consecrat... Unum Christi corpus, unam constat
esse Ecclesiam. Divisum ab unitate altare veritatem Christi
corporis non potest congregare. » Pelage nia même la validité de

l'eucharistie des schismatiques : «... Quibus omnibus illud
efficitur, ut quia in unitate unum non sunt, ut quia in parte esse

voluerunt, ut quia Spiritum non habent, corpus Christi sacrificium

habere non possint... »4).

Le pape St. Grégoire, en 592, soutint la validité des ordres
d'un prêtre coupable, ordres que l'évêque Jean de Ravenne
voulait renouveler5). Cette même année, un concile de Sara-

gosse se prononçait contre la thèse augustinienne du pape,

») P. 68. — s) p. 69. — 3) p. 72. — 4) P. 79-80.
6) St. Grégoire : Illud quod dicitis, ut is qui ordinatus est iterum ordinetur,

valde ridiculum est et ab ingenii vestri consideratione extraneum.. Sicut enim
baptizatus semel baptizari iterum non debet, ita qui consecratus est semel in eodem
ordine iterum non valet consecrari. Sed si quis cum levi forsitan culpa ad sacerdotium

venit, pro culpa pœnitentia indici debet et tamen ordo servari.



- 669 —

pour la réordination des prêtres ariens. Au contraire, en
Lombardie, l'évêque arien Anastasius, étant revenu à la foi catholique,

continua à exercer son épiscopat1).

Le pape Constantin (767-768), après avoir consacré huit
évêques, huit prêtres et quatre diacres, fut déposé et eut les

yeux crevés, mais pour d'autres motifs. Son successeur,
Etienne III, réunit, en 769, un concile, qui déclara nuls tous
les actes de Constantin, à l'exception du baptême : Sed et quae
alia in sacris officiis isdem Constantinus peregit, praeter
tantummodo baptismum, omnia iterentur. Effectivement, Etienne
réordonna les évêques ; les prêtres et les diacres reprirent leur
ordre antérieur3).

Au IXe siècle, le pape Jean Vili a déclaré nulles les
ordinations faites par un évêque excommunié3). 11 est notoire qu'en
897, le pape Etienne VI, dans un concile, a fait déterrer le
cadavre de son prédécesseur Formose (mort en 896), et
déclarer nuls les ordres conférés par lui. « Le mort fut condamné,
déclaré intrus, dépouillé des ornements pontificaux et privé des

doigts qui lui avaient servi à bénir. Puis, après une halte de

quelques jours dans le cimetière des étrangers, il fut jeté au
Tibre »4). Mais les successeurs d'Etienne VI s'appliquèrent à

annihiler cette procédure. Théodore II (897) et Jean IX tinrent,
à Rome et à Ravenne (898), des conciles dans lesquels les
clercs ordonnés par Formose furent remis en possession de

leur charge. Serge III (904-911) reprit le procès de Formose
dans un concile romain, où l'on ne considéra plus que comme
des laïques les clercs réhabilités par Théodore II et Jean IX ;

ils eurent le choix entre la perte de leur charge ou la réordination.

Puis, ces mesures furent étendues à l'Italie entière et
au delà. On poursuivit les évêques qui avaient été ordonnés

par Formose, et qui, depuis plusieurs années, avaient procédé
à de nombreuses ordinations. « C'était, avoue M. Saltet,
prononcer la revision de situations ecclésiastiques jusque-là
incontestées. On en vint à douter des actes religieux les plus essentiels.

De là, une agitation très longue au cours de laquelle une
littérature de controverse se forma. Les conditions de validité
de l'ordination furent alors discutées en détail » 5).

') P- 75- — 2) r- 103-104. — •) p. 131- - 4) P- 154-
5) p. 156.



— 670 —

Auxilius, clerc franc, ordonné par Formose, se défendit et
publia sur les conditions en question trois ouvrages, dont,
vers 911, un De ordinationibus papœ Formosi, où Serge III est
réfuté. Il y est dit que la réitération des sacrements est un acte
hérétique, que les ordinations conférées en dehors de l'Eglise
sont valides, « comme le prouvent l'histoire de l'hérétique
Libère, et des textes de St. Léon et d'Anastase II; les ordinations

des évêques indignes ou intrus sont valides, tout comme
celles de Virgile, le proscripteur et le remplaçant du pape
Silvère

Tel est, en raccourci, le tableau des contradictions des

papes dans leurs actes officiels, sur le point qui nous occupe.
M. Saltet, tout en admettant que la validité de l'ordre
administré suivant la forme et l'intention prescrites est une vérité
proxima fidei2), essaie cependant de sauvegarder le nouveau
dogme de la prétendue infaillibilité des papes. « On a toujours
admis, dit-il, qu'une ordination validement conférée ne pouvait
pas être réitérée. Les réordinations ne supposent pas la négation

du caractère inamissible de l'ordre; elles supposent
toujours une ordination antérieure considérée comme nulle. Qu'on
se trompât sur la nullité de la première ordination, c'est
incontestable; mais cette erreur de fait laissait entière la doctrine
d'après laquelle l'ordination ne peut pas être réitérée » 3). Cette
explication n'est pas fondée: 1° Maints rigoristes ont exigé la
réordination des évêques tombés, même lorsque ceux-ci avaient
reçu avant leur chute une consécration valide ; ils tenaient
qu'en perdant le St. Esprit ils avaient perdu tout pouvoir de le
conférer; — 2° Que des papes se soient trompés surla nullité
de la première ordination, ce n'est pas là une simple erreur
de fait qui laisse intacte leur infaillibilité : car le concile du
Vatican les dit infaillibles dans les choses de fide et moribus ;
or les actes officiels d'un évêque consacrant d'autres évêques,
etc., sont évidemment relatifs aux mœurs religieuses, à la vie
de l'Eglise, à la communication de la grâce, donc à la foi et
aux mœurs. D'ailleurs, dans la même page, M. Saltet admet
que ces erreurs ont causé des « déformations doctrinales». Les
déformations doctrinales des papes seraient-elles conciliables
avec l'infaillibilité? Tout esprit impartial reconnaîtra que de

>) P. 158-159. - a) p. 8. — 3) p. 392-393.



— 671 —

telles contradictions sont une réfutation directe non seulement
de la prétendue infaillibilité des papes, mais encore du caractère
dogmatique attribué à l'enseignement catholique-romain touchant
le sacrement de l'ordre.

IV.

Après les papes, voyons quelques évêques et quelques
théologiens des différentes Eglises occidentales.

Nous avons suffisamment indiqué les contradictions des

Eglises de Rome et d'Afrique au IIIe siècle.
Au IVe et au Ve, la réconciliation et la réordination des

ariens et autres hérétiques ont provoqué des contradictions
analogues. Nous le constaterons plus loin en ce qui concerne
l'Orient; il ne s'agit présentement que de l'Occident. Les deux
écoles y ont livré leurs assauts. Tandis qu'Optât de Milève et
Augustin étaient favorables à la thèse de la validité des
ordinations et en général de tous les sacrements administrés en
dehors de l'Eglise suivant la forme prescritel), les donatistes
réordonnaient les clercs catholiques de tout ordre qui venaient à

eux. Selon M. Saltet, Optat n'aurait pas été clair; il aurait
admis la validité des ordres schismatiques, mais non celle des
ordres hérétiques, et ce serait Augustin qui aurait formulé la
théologie » définitive » sur ces questions2). Nous savons déjà
que, même après Augustin, la théologie a été remplie de
contradictions. Quoi qu'il en soit, Augustin a enseigné que «dans
l'Eglise catholique il n'est permis de réitérer ni le baptême ni
l'ordre » : nam si quando ex ipsa parte venientes etiam prse-
positi, pro bono pacis, correcto schismatis errore suscepti sunt,
et si visum est opus esse ut eadem officia gérèrent quae gere-
bant, non sunt rursus ordinati; sed sicut baptismus in eis, ita
ordinatio mansit integra : quia in precisione fuerat vitium, quod
unitatis pace correctum est, non in sacramentis quse ubicumque
sunt ipsa sunt.

En Gaule, en 511, un concile d'Orléans a réglementé ainsi
le retour des clercs ariens à l'Eglise : Id censuimus observari,
ut si clerici fideliter convertuntur et fidem catholicam integre
confitentur vel ita dignam vitam morum et actuum probitate
custodiunt, officium quo eos episcopus dignos esse censuerit,

P- 59-63. - *) P- 67.



— 672 —

cum impositœ manus benedictione suscipiant, et ecclesias, simili
quo nostrse innovari soient, placuit ordine consecrari. M. Saltet
voit dans cette bénédiction une réordination véritable x), mais
rien ne prouve qu'il en ait été ainsi.

En Afrique, vingt-cinq ans plus tard, après la défaite des
Vandales, les clercs ariens qui se convertirent furent admis
seulement à la communion laïque2).

En Espagne, en 592, un concile de Saragosse statue que
les prêtres ariens qui reviennent à la foi catholique, doivent
exercer leur ministère après avoir reçu la bénédiction du
presbytérat. Les évêques doivent aussi recevoir la bénédiction ; sinon,
les églises qu'ils auraient consacrées devraient être de nouveau
consacrées par un prêtre catholique 3).

A Reims, l'archevêque Ebo, déposé en 835, rétabli en 840

pendant un an, fit pendant cette année des ordinations; devenu
évêque d'Hildesheim de 847 à 851, il en fit d'autres. Hincmar
qui lui succéda à Reims en 845, réunit en 853, à Soissons, un
concile où il nia la validité de toutes les ordinations susdites
d'Ebo; le concile fut du même avis, et le successeur d'Ebo à
Hildesheim réordonna en conséquence les clercs incriminés4).
Mais, en 866, Hincmar revint sur ses décisions et sur celles
du concile de Soissons; il reconnut comme valides les ordinations

faites par Ebo après sa déposition, les tenant toutefois
pour illicites5).

Hincmar, pour réconcilier les clercs revenus de l'hérésie, se

contenta finalement de la simple imposition des mains péni-
tentielle et non ordinatone : Ergo quod in Niceno concilio
clericis novatianorum conversis manus imponi jubetur, nullatenus
ordinatoria manus impositio intelligenda est, sicut quidam trans-
latores ejusdem concilii minus cauti intellexisse videntur, qui
eosdem iterum ordinandos interpretati sunt... Gratiam tantum
reconciliationis sub pœnitentia eis impetrare videntur6).

La question de la réitération des ordinations faites par les
chorévêques est également intéressante. On sait qu'ordinairement

les chorévêques étaient consacrés par un seul évêque.
Or, au IXe siècle, ils se firent des ennemis, au point que cer-

') P- 73- — *) P- 73- - 3) P- 74- — 4) P. 127-128. - 5) P.
6) p. 136-137-



— 673 —

tains évêques réitéraient les ordinations et les consécrations
d'églises qu'ils avaient faites. Raban Maur prit leur défense.
«Ils sont évêques, disait-il, donc ils peuvent exercer l'épiscopat»

*). Mais une lettre du pape Damase, insérée dans YHispana
Augustodunensis, déclara nulles les ordinations faites par eux.
Bien que cette lettre fût fausse, la doctrine qu'elle contenait
n'en fut pas moins la doctrine de la Gaule au IXe siècle2).
En 864, Nicolas Ier dut intervenir pour empêcher les évêques
francs de réitérer les ordinations conférées par les chorévêques,
et, en 888, un concile de Metz, attaquant la décision du pape,
déclara nulles ces mêmes ordinations 3).

En Angleterre, au VIIe siècle, l'Eglise bretonne conservait

ses anciens usages, liturgiques et autres. Elle avait
repoussé les rites romains que le moine Augustin établissait chez
les anglo-saxons, et lorsque l'ex-moine grec, Théodore de

Tarse, consacré évêque de Cantorbéry en 669 par le pape
Vitalien, voulut romaniser encore davantage les anglo-saxons,
elle continua sa résistance. Théodore les traita comme des

quarto-décimans, ainsi que les Scots qui communiquaient avec
eux. « Il est clair, dit M. Saltet, que ni les Bretons ni les Scots
ne pouvaient être rattachés à cette hérésie, mais comme leur
comput pascal différait de celui des autres Eglises d'Occident,
on leur donna le nom des hérétiques qui semblaient incarner
toutes les hétérodoxies liturgiques sur ce point... On acceptait
leur baptême, mais non leur confirmation ni leurs ordres.
Quand des clercs quartodécimans revenaient à l'Eglise, on leur
réitérait la confirmation, et postea ut probati laïci, ordinantur
illi qui inter eos prius sive presbyteri, sive diaconi, sive
subdiaconi, sive cantores, sive lectores fuerant. C'était la réordination

per omnes gradus »4). Et encore : « Ce qui est sûr, c'est

que l'Eglise anglo-saxonne, pendant la première moitié du
VIII9 siècle, n'avait que des idées incertaines sur les conditions
de validité des sacrements. On peut citer à cet égard le

témoignage d'Egbert, archevêque d'York, et celui de St.
Boniface. On ne se tromperait pas beaucoup en attribuant ces
incertitudes à la législation et aux pratiques du légat Théodore

» 5).

') P. 112. — 2) P. 113-114. — 3) P. 123-124. — *) P. 91 et 95.
5) P. 99-

Revue intern, de Théologie. Heft 68, 1909. 44



674

V.

En Orient, au milieu du IIIe siècle, Firmilien, évêque de
Cesaree de Cappadoce, était très rigoriste. Il déniait aux
hérétiques le pouvoir de baptiser, d'imposer les mains et
d'ordonner; il tenait donc pour nul l'épiscopat des évêques qui
n'observaient « ni l'unité de l'esprit ni l'union de la paix » ; il
appelait pseudo-episcopi les évêques qui étaient en dehors de

l'Eglisel).
Au concile de Nicée (325), on adopta la validité des ordres

des évêques novatiens2). Quant aux paulianistes, on exigea
qu'ils fussent rebaptisés, puis, s'ils étaient auparavant membres
du clergé, qu'ils fussent ordonnés par l'évêque catholique3).
Les méléciens furent traités avec ménagement : d'une part, on
maintint à Mélèce son titre d'évêque, d'autre part on lui enleva
son pouvoir d'ordonner, et les clercs ordonnés par lui devaient
être « confirmés par une imposition des mains {Xeiootovia) plus
sainte». C'était évidemment dire que les ordres conférés par
Mélèce étaient valides, mais entachés de faiblesse ou d'illicite.
De fait, Photius s'est autorisé de ce texte relatif aux méléciens

pour tenter la réordination des clercs ordonnés par
Ignace4).

Athanase a d'abord rejeté la validité des sacrements des
ariens5) ; puis dans sa Pe Lettre à Sérapion (vers 358), il l'a
admise. M. Saltet attribue ce changement de doctrine à son
séjour prolongé à Rome 6). « Il est permis de conjecturer, dit-il,
que la doctrine romaine, qui était très explicite sur ce point,
a amené l'évêque d'Alexandrie à apprécier plus favorablement
les sacrements des ariens. Il a été ainsi amené à l'état d'esprit
d'où devaient sortir les décisions si conciliantes du concile
d'Alexandrie de 362: acceptation non seulement des baptêmes,
mais encore des ordinations administrées par les ariens »7).
Cette détente de 362 peut aussi s'expliquer par la mort de

Constance (361) et par l'avènement de Julien, qui rappela les
exilés. Un besoin de paix se faisait sentir. Toutefois Lucifer,
évêque de Cagliari, maintint le rigorisme et fit schisme, en ce
sens que, sans nier le pouvoir d'ordre des évêques qui avaient

P. 9-IO et 31. — 2) P. 36-37. — 3) P. 38. - *) P. 39.
È) Voir la // Oratio contra Arrianos, vers 338.
6) P. 46. — ') P. 46 et 65.



— 675 —

fléchi pendant la persécution, il les déclara indignes d'exercer
leur charge et ne les admit qu'à la communion laïque *).

L'Eglise grecque n'a pas accepté non plus le point de vue
athanasien de 362; « à une époque qu'on ne saurait préciser,
l'ordination conférée par les ariens fut considérée comme nulle
et, dans certains cas, réitérée... Les ariens avaient même
commencé de réitérer les sacrements des catholiques, avant le concile

d'Alexandrie » 3).

Dans le dernier quart du IVe siècle, on admit la thèse de

la réordination des hérétiques... Le 69e canon des Apôtres, qui
date de cette époque, dit: Si quis episcopus, vel presb3rter,
vel diaconus secundam ordinationem acceperit ab aliquo, de-

ponatur et ipse et qui eum ordinavit, nisi ostendat ab hœreticis
se ordinationem habere; a talibus enim baptizati vel ordinati
nec fidèles nec clerici esse possunt3).

L'Orient était loin d'être unanime en ces matières. Déjà
au commencement du Ve siècle, on s'abstient de réordonner
les convertis4); mais, à Constantinople, on les réordonne5). «Au
milieu du Ve siècle, dit M. Saltet, l'Eglise grecque prescrit la
réordination des novatiens. C'était un manquement aux
décisions du concile de Nicée. Et cependant la réordination des
clercs novatiens ne doit pas surprendre, puisqu'il fut un temps,
en Orient, où l'on réitéra même le baptême des novatiens.
Sans doute le concile de Laodicée, tenu en Phrygie, entre 343
et 381, a reconnu comme valide le baptême des novatiens, mais
il s'en faut que cette décision ait été admise partout en Orient.
St. Basile reconnaît que, de son temps, il y a des coutumes
contraires sur ce sujet, en Orient... Il ajoute que chacun doit
suivre la coutume de son pays. La même règle de conduite
devait être acceptée pour l'ordination » 6).

Vers le milieu du Ve siècle, l'Eglise de Constantinople,
dans cette question de la réconciliation, divisait les hérétiques
en deux catégories. La première comprenait les ariens, les

macédoniens, les novatiens, les quartodécimans et les apollina-
ristes; de tous ceux-là on admettait seulement le baptême comme
valide : leur confirmation et leur ordination étaient considérées
comme nulles; elles devaient donc être réitérées. La seconde

catégorie comprenait les eunomiens, les montanistes, les sabel-

') P. 66. — 2) P. 47- — 3) P- 39- — 4) P. 4o. — 5) P. 42- — 6) P- 42-43-



— 676 —

liens et tous les autres hérétiques; on n'acceptait d'eux aucun
sacrementJ).

A la fin du VIe siècle, Jean d'Ephèse se montra d'abord
débonnaire envers les clercs qui revenaient de l'hérésie et leur
permit de remplir les fonctions de leur ordre ; puis il changea
d'avis et ordonna qu'ils fussent déposés et réordonnés2). La
réordination fut imposée non seulement aux clercs et aux
prêtres, mais encore aux évêques. Le cas de Paul, ancien
évêque monophysite d'Aphrodisias de Carie, est particulièrement

intéressant3).
Au début du VIIe siècle, nouveau changement4). On se

refuse à assimiler le cas des monophysites, nestoriens, messa-
liens, etc., à celui des hérétiques dont l'ordination était rejetée,
dans la lettre au patriarche Martyrius d'Antioche (459-471). On
faisait aux monophysites et aux nestoriens une condition bien
meilleure que celle faite, au Ve siècle, aux ariens, aux
macédoniens, aux novatiens et aux apollinaristes. On acceptait tous
leurs sacrements. L'opinion ne permettait plus de traiter des

chrétiens comme des payens, ou des clercs comme des laïques,
par le seul motif que les uns et les autres professaient une
doctrine hétérodoxe 5). Enfin au concile Quinisexte (692), on a

promulgué comme 95e canon la lettre à Martyrius d'Antioche,
mais en supprimant la phrase relative à la réordination des

ariens, des macédoniens, des novatiens, des sabbatiens et des

apollinaristes. Donc ce concile n'a pas admis la réordination
de ces hérétiques. M. Saltet en conclut « que l'Eglise grecque
d'alors n'admettait plus de réordinations d'hérétiques » ; et de

plus, il ajoute que « cette conclusion est justifiée par la
théologie grecque de l'époque suivante » 6).

Au VIIe concile œcuménique (787), on constata que les
ordinations des iconoclastes en Orient n'avaient pas été
contestées7).

M. Saltet pense que les ordinations faites par Photius
étaient valides, quoiqu'illicites. Nicolas 1er les tint pour invalides

et prononça la déposition formelle et irrévocable des
ordonnés. « Nihil Photius a Gregorio8) percepii, nisi quantum

') P. 41 et 43, 48 et 49. — 2) P. 53-54. — 3) P. 54-55.
4) Voirie traité De re^eptione hœreticorum, du prêtre Timothée de Constantinople
'=) P. 41 et 57. — e) P. 58. — 7) P. 106-108.
31 II s'agit du consécrateur de Photius.



— 677 —

Gregorius habuit ; nihil autem habuit, nihil dedit... Si exse-
crabilis (Gregorius), utique et non audibilis ; si non audibilis,
ergo inefficax; si inefficax, profecto Photio nihil praestans » x).

Le concile prétendu œcuménique de 869 refusa aussi de reconnaître

l'épiscopat de Photius2); Adrien II également. Mais

Jean VIII admit la validité. Formose de nouveau la rejeta.
Entre Ignace et Photius, il en était comme entre les papes
partisans du premier et les papes partisans du second. Donc
désaccord complet.

VI.

Après les faits, les arguments des divers partis.
1° Les rigoristes raisonnaient ainsi: Nemo dat quod non

habet. Or les hérétiques ne possèdent pas le St. Esprit. Donc
ils ne peuvent pas le donner. — Les hérétiques ne possèdent
ni le St. Esprit, ni la grâce divine, ni le pouvoir de remettre
les péchés et de conférer les autres sacrements, et cela parce
que le Christ les a donnés à son Eglise seulement, laquelle
est Vhortus conclusus, le pons signatus, le puteits aquœ vivœ
du Cantique des cantiques. « Quique haeretici, si se ab Ecclesia
Dei sciderint, nihil habere potestatis aut gratias possunt, quando
omnis potestas et gratia in Ecclesia constituta sit» (Cyprien).
Bref, l'Eglise a été fondée pour le salut de l'humanité, donc
hors de l'Eglise pas de salut, donc hors de l'Eglise pas de

sacrements, ni baptême, ni confirmation, ni ordre, ni même
absolution des péchés, ni eucharistie. La marque essentielle
de l'Eglise est la sainteté ; donc tout vrai ministre de l'Eglise
doit être saint. En effet, s'il ne possède pas le St. Esprit,
comment pourrait-il le donner? «Déclarât in Evangelio suo
Dominus, per eos solos posse peccata dimitti qui habent Spiritum
sanctum » (Cyprien).

Cet argument renferme quelque vérité, à savoir: que la
grâce ne peut découler que de la grâce, la sainteté que de la sainteté,

la vérité que de la vérité. Aussi est-ce Dieu même, ou
Jésus-Christ même, ou le St. Esprit même qui communique ces

>) P. 141.
2) «Photium justo decreto damnamus: promulgantes nunquam fuisse prius aut

nunc esse episcopum, nec eos qui in aliquo sacerdotali gradu ab eo conseerati vel
promoti sunt manere in eo ad quod provecti sunt Omnibus maxime qu<e in ipso
et ab ipso ad sacerdotalis gradus acceptionem vel damnationem acta sunt in irritum
ductis» (Can. IV.). Voir p. 142-143.



— 678 —

dons divins. Les rigoristes ont eu tort de confondre J.-C, le
seul Pontife, le seul Saint, le seul Médiateur, le seul Docteur,
le seul Chef de l'Eglise, avec le ministre-homme qui effectue
le matériel du signe ou du sacrement, mais qui ne donne pas
lui-même la grâce divine. Cette confusion radicale ôte à

l'argument des rigoristes toute valeur. Ils ont perdu de vue le
Christ, ils l'ont traité comme s'il était absent des sacrements
et comme si le ministre-homme était tout. Ce défaut de
spiritualisme étonne chez des rigoristes qui, d'autre part, péchaient
par excès de spiritualisme. Hélas! l'esprit n'est pas toujours
logique avec lui-même, et ses raisonnements ne sont pas
toujours raisonnables. La bonne foi est parfaite, mais l'exactitude
fait défaut.

Que J.-C. ait fondé son Eglise pour qu'elle fût sainte et
qu'elle aidât les hommes à se sanctifier, cela n'est pas
douteux. Mais le but à réaliser n'est pas au point de départ, il
n'est qu'au terme. Exiger que l'Eglise, toute l'Eglise, toute la
hiérarchie de l'Eglise soit sainte dès le moment de son
institution, et dans tous ses actes et à tous les moments de son
existence, c'est méconnaître la nature essentielle de l'homme,
ses faiblesses, ses misères. Les évêques, les prêtres, les diacres
et autres ministres, sont des hommes. Le Christ, en les
chargeant d'une mission, n'a pas changé leur nature d'hommes;
Dieu n'est pas tenu à de tels miracles ; le salut du monde
serait trop facilement opéré. Dieu veut nous sauver, mais à la
condition que nous travaillerons nous-mêmes à notre salut, les
ministres comme les simples fidèles. De ce que les ministres
de l'autel et de la prédication ont des devoirs spéciaux à remplir,

il ne suit pas ipso facto qu'ils les remplissent. Ils sont
hommes, et les hommes peuvent traiter des choses en elles-
mêmes très pures, avec des mains très impures.

J.-C, en confiant ses enseignements et sa grâce à son
Eglise, ne s'est pas lié lui-même au point de ne pouvoir plus
venir en aide aux nombreux enfants de Dieu qui ne font pas
encore visiblement partie de son Eglise. Ces payens, ces juifs,
ces hérétiques, ces schismatiques peuvent être de très bonne
foi ; ils en donnent souvent des preuves irrécusables, plus
irrécusables que la conduite, souvent bien indigne, des ministres
prétendus fidèles et orthodoxes. Comment Dieu pourrait-il les
abandonner et mettre leur sort à la merci des ministres-



— 679 —

hommes, qui ne les connaissent pas et qu'ils ne connaissent
pas eux-mêmes davantage? Spiritus Dei ubi vult spirat. Même
dans l'Eglise romaine, on enseigne que les hérétiques et les
schismatiques peuvent appartenir, par leur bonne foi, à l'âme
de l'Eglise et être ainsi sauvés. Dès lors, que deviennent les
fameuses maximes « hors de l'Eglise pas de salut » et « hors
de l'Eglise pas de sacrements», entendues dans le sens trompeur

de « hors du corps visible de l'Eglise pas de salut ni de

sacrements »

L'argument de l'école rigoriste n'est donc qu'un sophisme
à peine spécieux. Qu'il ait servi à maintenir certaines âmes
dans la sévérité envers elles-mêmes, cela n'est pas douteux;
mais peut-être a-t-il servi plus encore au découragement des

uns, à la duperie des autres, à l'exploitation d'un trop grand
nombre. En tout cas les erreurs qu'il renferme sont manifestes.

2° Les partisans de la suffisance du rite accompli
correctement et avec l'intention prescrite, raisonnaient ainsi: Sans
doute le sacrement est un rite administré par un chrétien qui
doit être digne et apte à sa fonction, mais ce rite existe en
soi; il a son entité propre et indépendante, laquelle consiste
évidemment en une matière précise ou un acte déterminé. Si

cette matière est employée exactement, si cet acte est accompli

avec l'intention et de la manière prescrite, le sacrement est
certainement valide et licite, quel que soit le ministre qui en
est l'instrument. Donc que le ministre ait été schismatique,
ou hérétique, ou simoniaque ou pécheur quelconque, si les
conditions susdites ont été observées, la valeur du sacrement en
soi est réelle.

Dans cet argument, il y a aussi de la vérité. Mais il pèche
aussi sous plusieurs rapports.

En ce qui concerne le sacrement de l'ordre, il est notoire
que l'on n'a pas toujours su exactement quel rite le constituait.
On s'est d'abord contenté d'une imposition des mains; mais
cette imposition des mains était-elle l'imposition des mains de

la confirmation, ou celle de la pénitence, ou une spéciale,
distincte des deux précédentes? Maintes fois, en cas de
réordination, on s'est borné à la pénitentielle ou à celle de la
confirmation, ce qui semblerait faire croire qu'il n'y avait pas
de confirmation propre à l'ordre même. En outre, on y a

ajouté une onction. Cette onction n'était-elle que celle de la



— 680 —

confirmation? En maintes réordinations, on pourrait le croire.
Dans la seconde moitié du IXe siècle, on en a introduit une
autre, toute spéciale, à Rome; cette innovation n'existait pas
encore sous le pape Nicolas Ier1). Si on la déclare essentielle,
on déclare du même coup que le sacrement de l'ordre n'était
pas encore complet avant cette nouveauté. Plus tard, Rome
a imposé d'autres rites qu'elle tient pour essentiels, et dont il
n'y avait pas trace dans l'ancienne Eglise.

De plus, on a discuté si le pouvoir d'ordre était perdu
par le fait de la translation d'un évêque dans un autre
diocèse. D'aucuns l'ont prétendu ; par exemple, Etienne VI au
concile romain de 897. Ce pape a objecté contre la validité des

ordinations du pape Formose qu'il avait été transféré du siège
de Porto à celui de Rome, et que cette translation suffisait
pour annuler tous les ordres conférés ensuite par lui '). Eugenius
Vulgarius a soutenu le contraire3). En 882, Marin a été aussi
transféré de Caere à Rome4). Etienne VI et Serge III, qui ont
condamné les ordinations de Formose, avaient été, eux aussi,
transférés d'un siège à un autre, le premier du siège d'Anagni,
le second de Caere.

On voit combien les esprits étaient incertains sur les
conditions essentielles de l'ordre. M. Saltet fait les aveux suivants:
« La théorie des partisans de Serge III, d'après lesquels la
condamnation de l'Eglise ou une grave irrégularité de
promotion ont pour effet de priver tout clerc et évêque du pouvoir

d'ordre, sera, pour des motifs différents, bien souvent
répétée dans la suite. Par l'effet de l'abaissement de la culture
théologique, elle trouvera de plus en plus crédit. La notion
du pouvoir d'ordre s'obscurcira. Après de longues variations,
lorsqu'on établira la pure doctrine de S. Augustin sur ces
questions, on n'imaginera pas, pour l'exprimer, de meilleure
expression que celle créée par Vulgarius trois siècles auparavant.

On dira que le baptême et l'ordre restent toujours dans
l'âme, qu'ils en sont inséparables. On ajoutera que le pouvoir
d'ordre ne peut jamais être lié par l'Eglise, au point de devenir
inefficace et inerte. Vers le même temps, on définira la
doctrine du caractère. Mais cette dernière précision, qu'on avait
été bien près de formuler à la fin du Xe siècle, ne fut trouvée

») P. I59. — 2) P. I55. — 3) P. I6I. — *) P. I62.



— 681 —

que dans la seconde moitié du XIIIe. Dans l'intervalle, se place
non un développement doctrinal, mais une régression théologique

de longue durée et de grande portée. Dans des milieux
ecclésiastiques très variés et quelquefois de grande influence
et de première autorité, la doctrine traditionnelle qui avait été
si nettement affirmée par Auxilius et Vulgarius, au début du
Xe siècle, sera perdue de vue et remplacée par d'autres bien
moins sûres ; les malentendus et les confusions se multiplieront.
De cette régression relative à la doctrine sur les conditions
de validité du pouvoir d'ordre, on chercherait en vain un équivalent

dans quelque autre domaine de la théologie catholique1)».
Ce n'est pas le lieu de montrer à M. Saltet que les

équivalents qu'il ne voit pas, sont très nombreux. Toujours est-il
qu'il est frappé de la régression relative à la doctrine de

l'ordination. Pour nous qui plaçons le dogme catholique, non
dans les contradictions et les régressions décorées aujourd'hui
par Rome du nom d'évolution, de développement, de progrès,
de vie, et qui ne sont qu'erreurs et mystifications; pour nous
qui le plaçons dans les enseignements mêmes du Christ, non
altérés par les subtilités délétères de la scolastique, nous
prenons acte des aveux si formels de M. Saltet pour constater
que la prétendue tradition catholique invoquée par son Eglise
n'en est pas une.

3. Les deux raisonnements des deux écoles rivales en
question apparaîtront plus défectueux encore, si l'on considère
que l'un et l'autre ne peuvent que jeter les âmes dans un
doute néfaste. Effectivement, si le ministre de l'ordre doit être
correct dans sa foi, droit et exact dans son intention, saint
dans toute sa conduite, bref s'il doit réellement posséder le
St-Esprit pour pouvoir le donner, quel est le clerc, le prêtre
ou l'évêque qui pourra être sûr d'avoir été validement et
licitement ordonné? et quels sont les fidèles qui pourront
affirmer avec certitude que les sacrements reçus des mains
de certains ministres sont réels? C'est le doute universel.

Mêmes difficultés dans l'école opposée : car personne ne
peut être certain de la foi réelle et des intentions réelles des
ministres en fonction. Tous les jours on découvre les duperies
les plus scandaleuses.

') p. 163,



— 682 —

Dès lors, comment supposer que Dieu ait exposé les âmes,
leur bonne foi, leurs intérêts spirituels, leur salut, à des
conditions si fragiles et si aléatoires? Cela n'est pas possible.
Une telle théologie est manifestement erronée, arbitraire,
fantaisiste, absolument illusoire.

Combien plus sage, plus simple, plus tranquille, plus
rassurante, était la théologie catholique antérieure à toutes ces
discussions scolastiques, à toutes ces subtilités stériles, à toutes
ces complications indignes de Dieu, du Christ et de la religion
La vraie sagesse, le vrai catholicisme ne consistent-ils pas,
dès lors, à écarter toutes ces vanités et ces erreurs que les
disputes des siècles ont accumulées comme à plaisir sur les

dogmes primitifs, sur les textes évangéliques, sur la pratique
des apôtres et des premiers fidèles? Une tradition fondée suide

pures chicanes et sur de prétendues explications qui ne
tiennent pas debout, n'est nullement la grande tradition «

universelle, constante et unanime » de l'Eglise. C'est celle-ci seule

que nous reconnaissons et que nous invoquons, conformément
à ces belles paroles de Cyprien : « Nec consuetudo quae apud
quosdam obrepserat impedire debet quominus veritas pree-
valeat et vincat, nam consuetudo sine veritate vetustas erroris
est. Propter quod relieto errore sequamur veritatem.
quam veritatem nobis Christus ostendens in Evangelio suo
dicit: Ego sum veritas... Non tamen quia aliquando erratum
est, ideo semper crrcindum est». V. p. 17.

VU.

Voyons donc ce que nous enseignent les vraies sources
du dogme chrétien : l'Ecriture et la Tradition réellement
universelle.

1° Jésus-Christ a expressément déclaré que les vrais
disciples sont serviteurs les uns des autres, et que ceux qui
veulent être les plus grands et les premiers doivent non pas
dominer, mais servir1). Il n'y a donc pas, dans l'Eglise, de
hiérarchie d'autorité ou de domination, mais seulement de

l) Matth. XX, 25—27: Jesus a dit: Scitis quia principes gentium dominantur
eorum, et qui majores sunt potestatem exercent in eos. Non ila erit inter vos, sed

quicumque voluerit inter vos major fieri, sit vester minister; et qui voluerit inter
vos primus esse, erit vester servus.



— 683 —

service (ministerium); il n'y a pas de «rabbi» ni de maîtres,
car le Christ est le seul et l'unique Maître1).

C'est dans cet esprit que J.-C. a confié et imposé une
mission spéciale, par un appel spécial, à ses apôtres et aux
disciples spécialement choisis par lui. Sur le choix et la mission
des douze apôtres, voir Matth. X, 1—8 et suiv. Luc IX, 1 et
suiv. Il les a envoyés non comme des chasseurs, mais comme
des brebis au milieu des loups2). Sur le choix et la mission
des disciples, voir Luc X, 1 et suiv. Le Christ les a tous
envoyés comme il a été lui-même envoyé par son Père, pour
prêcher le royaume de Dieu dans le monde.

J.-C. a-t-il établi un rite comme signe de cette mission?
On ne le voit pas. Il aimait imposer les mains et prier, par
exemple aux petits enfants3), aux malades en les guérissant4) ;

mais on ne voit pas qu'il ait imposé les mains aux apôtres
et aux disciples en les envoyant. Il a dit de lui-même qu'il
avait été oint par Dieu, mais cette onction de l'Esprit et par
l'Esprit n'avait rien de matériel ni de sacramentel5). Après sa
résurrection, lorsqu'il dit à ses apôtres et à ses disciples :

«Recevez le St-Esprit», il souffla (insufflavit); mais ce souffle
eût-il été autre chose qu'une respiration ou un soupir, on ne
voit pas qu'il ait été un rite6).

Enfin, si J.-C. n'a institué aucun rite d'ordination, n'a-t-il
pas chargé son Eglise d'en établir un? On ne le voit pas non
plus. Il a toutefois nettement mis en relief la notion de l'Eglise,
de l'assemblée, de la communauté et de l'action en commun.

Il a en effet établi son Eglise juge des péchés des frères
entre eux7). De plus, il a dit: Ubi sunt duo vel très congregati

in nomine meo, ibi sum in medio eorum3). On y voit clairement

l'assemblée ou la congrégation (congregati), le caractère
exclusivement religieux de cette assemblée (in nomine meo), et
l'action du Christ (ibi sum in medio eorum). Donc, dans l'Eglise,

') Matth. XXIII, 7—II. Même enseignement dans l'Evangile de Jean (XII, 26).
2) X, 16.

3) Matth. IX, 13.
') Luc VIII. 25.
5) Luc IV, iS. Pierre à Cesaree a dit aussi du Christ que Dieu l'a oint du

St-Esprit (Actes, X, 38).
6) Jean XX, 22.

') Matth. XVIII, 15-1S: Si peccaverit in te frater tuus... die Ecclesia;, etc.
8) v. 20.



— 684 —

on doit agir ecclésiastiquement ; c'est ce qu'on appelait autrefois

la respublica Christiana. Ce sont les intérêts du Christ,
c'est-à-dire les choses du royaume de Dieu d'après ses enseignements

et ses préceptes, qui doivent être traités. Enfin, c'est lui
qui est la lumière, la vérité, la voie, la vie, le docteur, le

maître, le pontife, et rien dans l'Eglise ne peut être fait validement

contre la doctrine promulguée par lui.
C'est donc, évidemment, l'assemblée religieuse des frères

qui doit choisir et envoyer ses mandataires. C'est, je crois, tout
ce qu'on peut conclure logiquement de ce texte. Je n'y vois
aucun rite.

2° Voyons comment les apôtres ont compris les paroles
du Christ. D'après les Actes, c'est l'assemblée des disciples qui
agit et qui envoie les ministres ou serviteurs ]). Le mot
ministerium est employé maintes fois2). Ce ministère implique
évidemment une mission. C'est ainsi que Pierre et Jean ont été

envoyés de Jérusalem à Samarie3), Barnabe à Antioche4),
Barnabe et Saul à Jérusalem6), etc. Cette mission est confiée par
l'assemblée.

Ce qui est dit de la mission de Saul et de Barnabe, mission

véritablement apostolique, est particulièrement instructif.
Toute l'Eglise d'Antioche est réunie; elle a prié et jeûné pour
agir plus saintement; sous l'action de l'Esprit saint, elle sépare
pour l'œuvre sainte les deux apôtres en question, elle jeûne de

nouveau, elle prie, elle leur Impose les mains et les envoieB).
Voilà le double rite apostolique : la prière et l'imposition des
mains. Il y avait déjà l'imposition des mains faite aux baptisés
pour les confirmer7). Il s'agit donc d'une seconde imposition
des mains, spéciale, pour le ministère ecclésiastique. Nous la
voyons déjà pratiquée antérieurement dans l'institution des

diacres8). Nous savons par ailleurs qu'il y avait aussi l'imposition

des mains in pœnitentiam. On peut en conclure que
l'imposition des mains était, avec la prière, le rite général, dont

') XI, 29: Discipuli, prout quis habebat, proposuerunt singuli in ministeri:!?»
litière habitantibus in Judcea fratribus.

'-) XII, 25; XIII, 5; XXI, 19; etc.
-1) Vili, 14. — *) XI, 22.' — 5) XI, 30. Voir XIII, 2; XV, 25.
°) Tune jejunantes et orantes, imponentesque eis manus, dimiserunt illos (XIII, 2).
7) VIII, 17-18.
-) VI, 6.



— 685 —

la signification était déterminée pour chaque sacrement par les
paroles ou les prières spéciales qui l'accompagnaient. Les Actes
ne disent rien de plus.

3° Les paroles et les actes de St. Paul confirment cette
doctrine. On y voit clairement non seulement l'existence d'un
ministère ecclésiastique, mais aussi ses formes : premièrement
l'apostolat, secondement le prophétisme, troisièmement le
doctorat, ensuite ceux qui ont les dons de «vertus», de guérisons,
de secours, de gouvernement, de langues et d'interprétation ').
Dans l'épître aux Ephésiens, il est dit que le Christ «a établi
les uns apôtres, les autres prophètes, les autres évangélistes,
les autres pasteurs et docteurs, pour le perfectionnement des

saints, pour l'œuvre du ministère, pour l'édification du corps
du Christ, jusqu'à ce que nous soyons tous parvenus à l'unité
de la foi et de la connaissance du Fils de Dieu, à l'état d'homme
fait » 2j. Toutes ces formes diverses du ministère s'exercent dans
l'assemblée au nom du Christ : in nomine Domini nostri Jesu
Christi, congregatis vobis et meo spiritu, cum virtute Domini
nostri Jesu3). Tous ces ministres du Christ sont des dispensateurs

des mystères de Dieu4), ministres du Nouveau Testament,
non dans la lettre, mais dans l'esprit5) ; St. Paul insiste maintes
fois sur le rôle de l'esprit clans la prédication de l'évangile 6).

St. Paul envoie Timothée en mission apostolique : et misi-
mus Timotheum fratrem nostrum, et ministrimi Dei in Evangelio

Christi7). Il lui recommande de ne pas négliger la grâce
qui lui a été donnée par la prophétie avec Iimposition des

mains du presbytère8). Ce n'est donc pas l'évêque seul qui
impose les mains, mais le presbytère entier, qui évidemment agit
dans l'assemblée et avec l'assemblée.

S'adressant aux Corinthiens, Paul dit : Unxit nos Deus, et
signavit nos, et dedit pignus Spiritus in cordibus nostris8). Sans
doute il s'agit là de l'onction spirituelle dont le Christ et Pierre
ont parlé, et non d'une onction matérielle ; car, s'il y eût eu
une onction matérielle dans le rite en question, les Actes des

') / Cor. XII, 28. — -') IV, 11-13. — 3) / Cor. V, 4.
4) Sic nos existimet homo ut ministros Christi et dispensatores rnysteriorum Dei.

/ Cor. IV, 1.

5J // Cor. III, 6. — ') Rom. XV, 16; / Cor. XII, 4 et sm/.
') / Thess. Ill, 2; / Tim. IV, 6. — 8) / Tim. IV, 14. —9) // Cor. I, 21-22.



— 686 —

apôtres l'auraient certainement mentionnée. Cette onction
spirituelle n'est pas autre chose que la communication du St. Esprit
faite par lui-même, et c'est cette communication qui est aussi
le sceau et le pignus Spiritus dont parle l'apôtre. Et même,
d'après la manière dont Paul s'exprime dans son épître aux
Ephésiens, on pourrait dire que cette onction, ce sceau, ce
pignus, ne sont pas l'apanage exclusif du clergé, mais que les
simples fidèles y ont part aussi par le baptême et la confirmation:

in quo (Christo) et vos, cum audissetis verbum veritatis
(Evangelium salutis vestrae), in quo et credentes signati estis

Spiritu promissionis sancto, qui est pignus haereditatis nostrae,
in redemptionem acquisitionisJ). St. Paul parle de « tous les
saints (omnes sanctos)», et non seulement du clergé2).

4° Conclusions. — De ce qui précède il résulte qu'il existe
dans l'Eglise un ministère spécial et une hiérarchie, et cela,
de par le Christ, donc de droit divin ; que les fidèles spécialement

chargés de ce ministère sont désignés par les simples
fidèles, réunis en assemblée au nom du Christ ; qu'ils reçoivent
une imposition des mains accompagnée de prières3), imposition
des mains de tout le presb3Ttère; que dans cette imposition des
mains, au sein de l'assemblée et avec le concours de l'assemblée
en prières, Dieu même communique son Esprit4). Il résulte
encore que cette communication du St. Esprit, appelée aussi
mystiquement signatio, unctio, pignus, est une communication
de dons multiples et variés, constituant les uns apôtres, d'autres

') Ephes. I, 13-14. — 2) v. 15.

s) M. Saltet dit lui-même : « On sait que longtemps le seul rite essentiel de
l'ordination des évêques, des prêtres et des diacres était l'imposition des mains, conférée
avec la prière correspondante. C'est le seul rite attesté par les plus anciens Sacra-
mentaires » (p. 39).

4) Il va de soi que ni le geste de l'imposition des mains ni la formule
deprecatole n'avaient un caractère de magie et de production physique de la grâce. Les
différentes prières contenues dans les anciens rituels étaient très simples. Chaque Eglise
avait la liberté de rédiger elle-même sa prière. On n'avait pas encore l'idée d'un
Ordo romanus obligatoire, pas plus que d'un Catéchisme romain, encore moins des

superstitions ridicules du Décret d'Eugène IV aux Arméniens. Les gestes des évêques
et des prêtres étaient très secondaires. L'essentiel était dans l'action divine du Christ,
qui, comme Pontife de la Nouvelle Alliance, communiquait, selon sa promesse, son
esprit et ses dons. Les saints Mystères étaient alors des mystères de foi (mysterium
fidei) et non de magie; la magie était payenne et non chrétienne, et les théologiens
qui l'ont introduite dans certains rituels, avaient l'esprit payen et non chrétien. C'est
aux vrais chrétiens d'aujourd'hui à faire la réforme nécessaire et à purifier la liturgie
du mécanisme prétendu divin qui la déshonore.



— 687 —

prophètes, d'autres évangélistes, docteurs, pasteurs, etc. ; qu'on
ne voit dans tous ces dons aucune autorité proprement dite,
dans le sens d'une domination intellectuelle et spirituelle; que
cette hiérarchie ministérielle et non autoritaire ne détruit en
rien la fraternité qui règne entre tous les frères ; qu'en particulier
le don d'«interprétation» n'est pas un pouvoir de «définition» de

dogmes nouveaux, mais un simple don d'expliquer à ceux qui ne
le comprennent pas, l'enseignement du Christ tel que le Christ
l'a confié à son Eglise (depositimi custodi); que le don de
« gubernation » n'est pas non plus un pouvoir de « dominer »

les consciences, mais un simple don d'« administrer» les choses

ecclésiastiques selon l'Esprit saint.
Tel est le véritable sacrement de l'ordre d'après le Christ

et les apôtres. Tout ce qui a été ajouté dans la suite, notamment

par les conciles romains de Florence et de Trente, et par
les papes, est une excroissance malsaine, résultat de la théorie
plus matérialiste encore que magique de Yex opere operato.
Quittons donc la scolastique, ses erreurs et ses superstitions,
et revenons à la religieuse simplicité du dogme chrétien primitif.

Bref, la question de l'ordre doit être étudiée au triple point
de vue liturgique, historique et théologique. Rarement, cette
étude est complète. Le liturgiste ne voit d'ordinaire que le rite,
l'historien que le fait de la succession, et souvent le théologien
disparaît dans des questioncules sans importance. Précisons.

Aux yeux de Rome, le rituel romain est tout; si la
cérémonie, relativement moderne et absolument ridicule, de la
présentation des instruments (calice et patène) et leur toucher se

sont opérés les doigts disposés selon la règle, et si les paroles
dites sacramentelles ont été prononcées au bon moment, alors
la validité est incontestable. Nos lecteurs savent déjà le peu
de cas qu'il faut faire d'un tel cérémonial, plus puéril qu'édifiant,

et que Rome semble avoir inventé pour prouver jusqu'où
peut aller la sottise humaine. Une seule chose importe au point
de vue liturgique, c'est la prière de la communauté, faite avec
foi au nom du Christ, le Sauveur et le pontife de la nouvelle
alliance.

Pour l'historien, le point capital est le fait de la succession.
Tel évêque déposé, ou démissionné, ou défunt, a-t-il été
remplacé par tel autre, à la suite d'une élection légale et par le

geste d'un ou de plusieurs évêques autorisés? Si oui, il y a



— 688 —

validité et licite. L'historien n'en demande pas davantage ; il
appelle validité cette succession dite apostolique. Cependant,
qui ne voit avec quelle facilité cette prétendue succession peut
être un leurre? Du côté de l'élection, en effet, les méprises et
les duperies sont possibles ; telle élection peut n'avoir aucun
caractère ecclésiastique; elle peut n'être que politique et moins
encore ; un aventurier, choisi par quelques aventuriers, peut
être sacré par quelques aventuriers munis du titre d'évêques.
Ils sont évêques, dit l'historien ; donc il y a succession
episcopale ou apostolique, donc il y a validité.

Le théologien ne saurait être satisfait. Il exige que l'élection
soit ecclésiastique, c'est-à-dire faite par une véritable Eglise;
et la consécration également, donc faite dans l'Eglise, par de
vrais évêques, avec le concours des prêtres et des fidèles, au
nom du Christ et de l'Eglise. Et comme on suppose qu'il s'agit
d'une ordination catholique, il est clair qu'elle doit être faite
selon la foi catholique, professée officiellement et par les
consécrateurs et par le consacré. C'est ici qu'est la véritable
succession apostolique : car il ne saurait y avoir d'apostolicité
véritable là où l'élection et la consécration ne se font qu'au nom
de l'Etat, là où le chef suprême n'est pas le Christ même, mais
un personnage quelconque, politique ou autre, peut-être même
non chrétien, et faussement substitué au Christ et à l'Eglise.
Que dans une Eglise nationale, l'élection et la consécration
doivent se faire selon la loi réglant la matière, rien de mieux ;

mais encore est-il que cette conformité à la loi n'est qu'un fait
administratif et non un fait ecclésiastique, encore moins un fait
religieux; encore est-il que ni la juridiction de l'Eglise catholique

ne peut être remplacée par la « suprématie de l'Etat » ;

encore est-il que la foi officielle de l'Eglise catholique ne peut
pas être rejetée, niée et remplacée par une foi étrangère, autre
et tenue pour hérétique par l'Eglise catholique; encore est-il
que ce serait là une substitution absolument mensongère, un
pur simulacre dénué de toute valeur catholique, donc invalide.

A la suite de cet article, on peut se poser les deux questions

suivantes : 1° Les ordinations des anciens-catholiques de
Hollande, d'Allemagne, de Suisse, des Etats-Unis, d'Angleterre,
satisfont-elles aux conditions ecclésiastiques ci-dessus exposées?
2° En est-il de même des ordinations anglicanes faites par les



— 689 —

évêques de Henri VIII ichef souverain de l'Eglise et des

ecclésiastiques d'Angleterre)
A la première, je réponds affirmativement, et j'ai démontré

cette doctrine surabondamment dans cette Revue J).

A la seconde, je réponds qu'il y a matière à discussion,
non en ce qui concerne les cérémonies, mais en ce qui
concerne les intentions, formellement exprimées, des consécrateurs
et des consacrés: en effet, les consécrateurs de l'école des

Cranmer, des Barlowe, des Parker, voulaient agir au nom du

roi, qu'ils tenaient pour le chef souverain de l'Eglise, chel

ayant le pouvoir de faire des évêques, disaient-ils; et eux-mêmes
se considéraient, dans le cas en question, comme les simples
agents du roi. En vérité, c'était trop peu de garanties, et la
cérémonie accomplie ainsi, avec cette signification déterminée,
ne semble plus guère le sacrement catholique de l'ancienne
Eglise. En 1897, je disais déjà que la validité des ordinations
anglicanes pourrait être reconnue « étant donné que les anglicans

veuillent vraiment conférer le sacrement de l'ordre » A
Mes sentiments envers l'Eglise anglicane3) restent, en 1909,

ce qu'ils étaient en 1897, malgré l'hostilité avérée de quelques
anglicans envers l'Eglise ancienne-catholique, et malgré
l'autoritarisme parfaitement déplacé de quelques théologiens anglicans

envers nous. Nous sommes indépendants dans nos opinions
et nous pouvons dire pourquoi.

Bref, je ne vois, pour ma part, dans la question de la
validité des ordinations anglicanes que la difficulté que je viens
de signaler. Le meilleur moyen de la résoudre serait, non pas
de discuter à perte de vue sur la foi et les intentions des

évêques anglicans du XVIe siècle — discussions qui ne
convaincraient probablement pas les opposants —, mais de déclarer,
ecclésiastiquement et officiellement, qu'en dépit de ses
documents ecclésiastiques et officiels qui ne reconnaissent pas l'ordre
comme un sacrement ou qui le maltraitent, l'Eglise anglicane
actuelle a formellement l'intention, dans ses consécrations épis-
copales et presbytérales, d'administrer le vrai sacrement chrétien
de l'ordre dans le sens du N. T. et de l'ancienne Eglise. Cette
déclaration couperait court à toute objection dogmatique sérieuse.

') Voir les numéros de 1897, p. 32-41, et de 1900, p. 263-312, et p. 477-503

33'2) Revue int. de Théo!., n. 17, p. 40. — 3) Ibid., p. 153-1

Revue intern, de Thirlogie. Heft C8. 1909. 45



— 690 —

Toutefois elle ne lèverait pas, à elle seule, toutes les
difficultés historiques. Le dogme n'est pas tout. Il y a aussi
l'histoire. Or l'histoire constate que les évëques-lords de l'Eglise
anglicane, par le fait de leur nomination, sont moins des ministres
des fidèles, du clergé et de l'Eglise que des élus du roi et des
créatures du premier ministre. De là le caractère politique et

gouvernemental qui s'attache à leur administration episcopale.
Cette difficulté grave serait supprimée, si l'Eglise elle-même,
réunie en synode, nommait ses évêques ; ils sortiraient ainsi de

l'Eglise dont ils auraient la confiance; l'Eglise nommerait
certainement les plus capables, ceux dont la théologie offrirait les
garanties nécessaires; considérations dont le premier ministre,
qui peut n'être pas chrétien ou qui peut être très antichrétien,
n'a pas toujours le souci.

Les Eglises épiscopales, qui attachent une sérieuse importance

au caractère ecclésiastique et à la capacité théologique
des évêques, ne peuvent donc ressentir que de la peine et de

l'inquiétude, pour ne rien dire de plus, envers l'épiscopat trop
politique et trop temporel de l'Eglise établie d'Angleterre.

Nous les engageons à poser ces deux réformes comme
conditions préliminaires de l'union.

E. Michaud.


	La question des ordinations pendant les neuf premiers siècles

