Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 68

Artikel: La question des ordinations pendant les neuf premiers siécles
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403742

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 660 —

LA QUESTION DES ORDINATIONS
PENDANT LES NEUF PREMIERS SIECLES.

Is

La période des neuf premiers siecles est celle de I'Eglise
indivisée. Elle forme bloc, non en ce sens que 1'Eglise d’alors
aurait été parfaitement une et qu'aucune division n’aurait troublé
sa tranquillité et méme son unité. Une Eglise sans trouble n’est
pas de ce monde. Toujours il y a eu et toujours il y aura,
parmi les fideles, qui, ne l'oublions pas, sont des hommes?!), des
agitations et des contradictions. Néanmoins, c’est un fait que,
malgré les tentatives de domination d’'un assez grand nombre
d'évéques de Rome, de Victor a Nicolas I, il n'y a pas eu
de rupture stable entre 'Orient et 'Occident; aprés des dés-
accords momentanés et des anathémes malheureusement trop
fréquents entre prélats batailleurs, l'union s’est toujours ré-
tablie.

C'est déja un long et difficile travail d’éclaircir, s'il est
possible, la quesion des ordinations pendant cette période. S'il
devient nécessaire de la préciser aussi pendant les périodes
suivantes (moyen age et temps modernes), nous en ferons l'es-
sai. Mais les faits qui se sont accomplis et les doctrines qui
ont été émises pendant les neuf siécles en question, sont déja
plus que suffisants pour guider les théologiens dans les diffi-
cultés actuelles; je parle, bien entendu, des théologiens qui se
rattachent a 1'Eglise ancienne, notamment & 1'Eglise des pre-
miers siecles, et non des théologiens qui, sous prétexte d'évo-
lution, croient que le vrai christianisme se trouve non dans
I’Evangile (grain de senevé bien négligé aujourd’hui), mais

) Saint Pierrelui- méme disait : « Moi aussi je suis homme, ¢z ego ipse homo sum.
Act, X, 26,



— 661 —

dans les changements et les innovations soit de I'Eglise ro-
maine, soit de celles qui lui ont plus ou moins fait écho.

La «Revue» a dé¢ja touché a la question des ordinations,
dans 1'étude sur la «Succession apostolique », publiée en juil-
let 1907 (59¢ livraison). Pritre aux lecteurs de bien vouloir s’y
reporter. La présente étude ne saurait en &étre une répétition,
encore moins une assimilation. Distinguant, suivant ma méthode
constante, la théologie et le dogme, je montrerai d'abord les
nombreuses contradictions des théologiens, voire méme de cer-
tains conciles et de certains papes, en la matiére, et il sera
ainsi constaté, clairement, irréfragablement, que, sur la plupart
des theéses enseignées aujourd’hui, il n’a jamais existé de tra-
dition «universelle, constante et unanime»; qu'elles ne sont
donc pas des dogmes, quoi qu'en disent Rome et ses soute-
nants. Ensuite, nous verrons quel a été le dogme primitif, donc
le vrai dogme, le seul vrai dogme, d'aprés les enseignements
du Christ et des apdtres. Les esprits droits tireront eux-mémes
les conséquences que la logique impose.

En un pareil sujet, le principal adversaire est Rome, dont
la doctrine est presque entiérement erronée. C’est pourquoi
j'ai utilisé surtout un ouvrage qu'elle ne peut récuser: Les
Réordinations, de M. le professeur L. Saltet (in-8°, 1907). Cet
auteur cherche naturellement, avant tout, a sauvegarder la
doctrine romaine actuelle, notamment l'infaillibilité du pape
jusqu’au milieu des contradictions les plus flagrantes des papes;
il ne sera pas difficile de le réfuter?). A part cette marotte,

1) Je 'ai déja réfuté dans une courte notice bibliographique (voir la Rewvue
d’avril 1907, p. 406-411), a laquelle 'auteur n’a pas répliqué. Je trouve toutefois,
dans le Guardian du 30 décembre 1908, une lettre a M. I'évéque de Salisbury, dans
laquelle il reproche aux anciens-catholiques «de formuler contre le siege de Rome
des objections qui, si elles avaient la valeur qu’en &7/, atteindraient non pas seule-
ment les papes, mais ancienne Eglise et les Péres». Il est regrettable que M. S.
n'indique pas ces objections et ne montre pas qu’elles atteignent P'ancienne Eglise,
M. Saltet veut étre habile en rendant 'ancienne Eglise solidaire des papes, mais il
n'est pas exact. L’ancienne Eglise s’est crue si peu solidaire des papes qu’elle en a
anathématisé plusieurs. M. S,, historien, doit savoir que c’est la papauté qui dépen-
dait de l'ancienne Eglise, et non le contraire. Les anciens-catholiques sont préts a
Iui démontrer que les objections qu’ils dirigent contre le siege de Rome, loin de frapper
I'Eglise, la sauvegardent et la dégagent des étreintes mémes de la papauté, M. S,
dans cette méme lettre, attaque le critérium catholique tel que Vincent de Lérins I'a
formulé; il I'accuse de favoriser «l'immobilité des doctrines chrétiennes les plus essen-
tielles ». Nous avons cent fois réfuté cette assertion, en moatrant avec toute 'Eglise catho-
lique que le dogme catholique ne change pas et reste toujours le méme, mais que



— 662 —

qui est d’ailleurs le premier article du symbole dogmatique de
tout bon théologien romaniste actuel, l'auteur fait des aveux
précieux. Il reconnait, par exemple, qu'il y a eu, pendant des
périodes assez longues, des déformations de la saine théologiel);
que le pape St.Léon (I’f) a donné 2 telle lettre une forme «un
peu emphatique »; qu'elle a occasionné de nouveaux coniresens
et «a été mal comprise par certains théologiens du moyen
age»?); que ce méme pape s’est laissé aller a des <« métaphores
éloquentes », qui seraient un jour « prises a la lettre s. «Il faut
convenir, ajoute-t-il, que St. Augustin n’aurait pas parlé comme
Innocent I°* ou St.Léon. Nuances de langage, dira-t-on. Oui,
mais qui prouvent que la chancellerie romaine en restait alors,
en matiere de sacrements, a des formules vieillies et un peu
en retard » %), Selon M. Saltet, « malheureusement le moyen age
ne connaissait pas suffisamment l'histoire et n'avait pas assez
le sens des nuances pour faire leur part a des exagérations
voulues»*). Et encore: «Le moyen age a commis une fAcheuse
erreur en prenant a contresens le texte de Pélage. La doctrine
de St. Augustin au sujet de la validité des sacrements ne pré-
sentait qu'une fissure. Le malheur a voulu que le moyen age
I'agrandit jusqu'a en faire une breche» 5. Et plus loin: «La
doctrine du pseudo-Isidore sur ce point a eu une grande
influence au IX°® sigcle. Il v a intérét & montrer a quelles dé-
Jformations la théologie pouvait étre exposée, du fait de falsi-
Sicateurs sans scrupriles » ®).

M. Saltet a des interprétations que je crois erronées. Clest
trés arbitrairement que, maintes fois, il voit une imposition

c’est la théologie qui, comme science, doit changer et évoluer. M. S. est évolution-
niste et newmaniste en dogme, c’est dire qu’il est fantaisiste. Quant a son assertion
que les papes ont été des «régulateurs» du mouvement dans la vie de I'Eglise et
dans la doctrine, il n'en cite aucune preuve; toute l'histoire authentique de la pa-
pauté est la preuve du contraire. M. S., dans son livre, cite lui-méme quelques
papes qui, loin d’avoir été des «régulateurs », ont enseigné des doctrines erronces.
Habemus confitentem reum,

) P 68: «Le pape Innocent I** a donné, sur cette question, des indications
tout a fait exactes. Il a reconnu la valeur des ordinations conférées en dehors de
PEglise. Il a expressément réprouvé les réordinations. Far malkeur, pour marquer le
caractére illicite de ces ordinations qu’il admettait comme valides, il a employé des
expressions si énergiques que /e moyen dge s'est trompé sur la pensée du pape. On
a rangé Innocent Ier parmi les tenants de la nullité des ordinations conférées en
dehors de I’Eglise. De la, pour une assez longue période, une déformation de en-
seignement théologigue, Voici les textes qui ont exercé cette fdcheuse influence.» Etc,

HPoy5. — HPo76. — Y P 8o. — %) P. 83. — °) P. 120



— 663 —

de mains de la confirmation la ou il n'y a que l'imposition
des mains de la pénitence et le rite habituel de la réconcilia-
tion et de la priere. Mais je n'ai point & entrer ici dans ces
discussions. 11 suffit de remarquer qu'il sait avouer les erreurs
et les torts, soit des théologiens de son Eglise, soit méme des
papes. La, c'est au pape Pélage qu'il reproche des expressions
qui peuvent préter a la confusion et & l'erreur?); ici, c’est sur
St. Augustin qu'il fait retomber cette confusion de Pélage?).
Ailleurs, il avoue que certains actes insérés dans le Liber FPown-
tificalis ont « constitué un danger permanent pour la saine théo-
logie: ils ont été invoqués dans bien des crises et servi a con-
Ssacrer le pire arbitraive, celui qui viole en méme temps le droit
des personnes et la doctrine » 3). M. Saltet est encore plus franc
et plus explicite au sujet des fausses décrétales contenues dans
I'« Hispana Augustodunensiss au sujet des chorévéques. «On
voit, dit-il, combien la théorie accréditée au IXe siecle, dans la
France de l'ouest, est inconciliable avec la théologie patristique
la plus assurée» ). M. Saltet admet que, sur les 1721 chapitres
ou articles que comprend la Capitularium Collectio de Benoit
le Diacre, «un quart environ est authentique, et tout le reste
apocryphe» 3. lLes Fawusses décrétales du pseudo-lsidore ont
aussi leur origine dans cette «fabrique» de textes. «Pour accré-
diter leur ceuvre, les faussaires I'ont donnée comme ayant pour
auteur Isidorus Mercator... Il est impossible de plaider la bonne
foi de ces fabricants de textes. Dans bien des cas, ils ont trans-
posé du pour au contre les textes authentiques qu'ils ont
insérés dans leur collection. Celle-ci est taite de morceaux de
toute provenance; elle constitue une mosaique contenant plus
de dix mille fragments » ).

Tel est le milieu, tels furent les hommes qu'il faut main-
tenant interroger et voir a l'ceuvre. Nous sommes avertis.

IL

Jetons d’abord un coup d'ceil général sur I'Orient et I'Oc-
cident, qui, pendant la période en question, ne sont pas encore
séparés. A ces deux parties du monde chrétien qui, par leur
union, constituent I'Eglise universelle, appliquons le critérium
catholique ou orthodoxe: Quod ubique, quod semper, quod ab

P 82.—*% P. 83.—3) P. 106. —*) P. 114. — %) P. 115. — ) P. 117-118.



— 664

omnibus creditum est, et voyons, a la lumiere des faits, ce en
quoi les Eglises particulieres orthodoxes ont été unanimes, quel
est le dogme qu'elles ont professé touchant les ordinations, et
quelles sont les doctrines qui ont été¢ admises par les uns et
rejetées par les autres, sans que ni ceux-la ni ceux-ci fussent
tenus pour hérétiques.

A dire vrai, les points sur lesquels on est d'accord sont
difficiles & découvrir. On dit bien: Unwum bapiisma, mais on ne
dit pas: Una ordinatio. Et encore, tout en maintenant qu'il
n'y a qu'un baptéme, discute-t-on longuement et vivement si le
baptéme conféré par les schismatiques et les hérétiques est
valide ou non, ou si le baptéme valide et licite ne se trouve
que dans 'Eglise qualifiée d'orthodoxe. Or, si 'on a été divisé
a ce point au sujet du baptéme, qui est imposé a tous les chré-
tiens et sur lequel il devrait y avoir clarté et unanimité absolues,
a plus forte raison faut-il s’attendre a des discussions au sujet
d'un sacrement destiné spécialement au clergé. De fait, ces
discussions ont été interminables et elles ont porté a peu pres
sur tout ce qu'on a appelé les éléments constitutifs ou les con-
ditions de l'ordination.

Les ordres dits «mineurs» font-ils partie du sacrement
de l'ordre, ou ne sont-ils que des cérémcenies préparatcires a
la réception du sacrement? Discussion. Mémes questions et méme
incertitude au sujet du sous-diaconat. Méme sur le diaconat,
qui n'est que d’origine apostolique, planent des obscurités. Le
presbytérat et I"épiscopat sont-ils identiques d'essence? St. Jé-
rome l'a enseigné, malgré la distance considérable que les ¢vé-
ques ont réussi a mettre entre eux et les simples prétres. Quant
aux conditions de l'ordination valide, elles ont été plus discu-
tées encore; les uns méme ont distingué l'ordination valide et
l'ordination licite, admettant qu'une ordination peut étre valide
bien qu'illicite; d’autres ont nié cette distinction et ont rejeté
comme invalide toute ordination illicite. On a discuté sur le
rite méme, et plus encore sur le ministre; ces discussions ont
provaqué des schismes, et certaines opinions y relatives ont
méme été souvent taxées d’hérésies. Lorsque 1'Orient disait
our sur un point, souvent 1'Occident disait 7oz, ou réciproque-
ment. Et encore, sur le méme point, I'Orient n’était-il pas tou-
jours d'accord avec lui-méme, et I'Occident, & son tour, émet-
tait des contradictions non moindres. Dans un tel état de



— 665 —

choses, trouver une tradition «universelle, constante et una-
nime », semble au premier abord impossible. Evidemment, si
elle existe, elle ne pourra étre que restreinte & quelques points
seulement. Mais rassurons-nous, ces quelques points essentiels
suffiront a la foi. Si le Christ, le seul Maitre de tous les chré-
tiens, a jugé a propos de ne pas nous éclairer davantage, c'est
qu'une surabondance de lumiére n'était pas nécessaire, c'est
que les «ordonnés» devaient limiter leur mission spéciale d’aprés
I'enseignement du Christ, et n'étre hiérarchiquement et officielle-
ment que ce qu'il avait voulu qu'ils fussent et rien de plus. En tout
cas, que cela plaise ou non aux théologiens, ils sont en pré-
sence d'un fait irréfragable qui est en trés grande partie leur
ceuvre; le défaut d’une tradition universelle s'impose a eux, et
s'il dérange leurs conceptions et leurs plans, c’est & eux a se
plier aux faits. L’application claire et impartiale du critérium
catholique est l'unique moyen de connaitre ce qui est dogme
et ce qui ne l'est pas, ce qui est obligatoire a tous et ce qui
est libre & tous. Le triomphe de la vérité 'exige et 'union des
Eglises en dépend. La reégle est la regle, et ni pape ni concile
ne peuvent la changer.

Mais ne nous bornons pas a ces assertions générales.
Constatons les faits soit en Occident, soit en Orient; citons
les textes. Ne nous contentons pas de ne prendre dans I'histoire
de la tradition que ce qui nous plait, si nous avons adopté une
opinion a l'avance et si nous ne cherchons qu'a la défendre.
Malheureusement, c'est presque toujours ainsi que la tradition
est consultée. Au lieu de l'étudier dans son ensemble et dans
ses contradictions, le théologien de parti pris élimine et rejette
tout ce qui combat son systéme, et ne cite que les Péres et les
théologiens qui lui paraissent favorables. Peut-étre réussit-il a
découvrir une majorité pour lui, et c'est cette majorité qu'il
appelle alors la tradition ou I'Eglise. Il tient pour nulles les
minorités qui le contredisent et qui cependant ont été catho-
liques. Il transforme en Eglise totale et universelle (catholique)
ce qui n'en est qu'une partie. Il fausse ainsi l'histoire, et il
« érige en regles des déformations doctrinales ou des abus de
pouvoir ». Il se trompe, parce qu’au lieu de connaitre la vérité
complete et l'histoire vraie, il n'en connait qu'une partie, et
peut-étre une partie erronée. Il cherche a faire un dogme de
ce qui n'est nullement un dogme. Le théologien exact, dit



— 666 —

M. Saltet, « ne prendra pas une régression ou une déformation
momentanée pour l'expression autenthique de la doctrine; la
slireté doctrinale est, pour l'histoire de la tradition, la récom-
pense d'une connaissance compléte et de la comparaison des
textes » 1).

I1I.

Dans cet esprit, écoutons d’abord guelques papes.

Le pape Corneille (251-252) ne semble pas avoir eu des
idées tres nettes sur la validité des ordinations conférées par
l'antipape Novatien. Il accuse, en effet, celui-ci d’avoir voulu
prendre, voler, s'arroger un épiscopat que Dieu ne lui a »nulle-
ment accordé ?). L'imposition des mains recue par Novatien est
vaine, ‘nanis. Corneille a méme semblé mettre en doute la
valeur du baptéme de Novatien ?). Et, d’autre part, ce méme
Corneille considérait les messes de Novatien comme valides;
c’'est donc que son sacerdoce était valide.

Le pape Etienne (253-257), conformément a la tradition
romaine, recevait & sa communion ceux qui quittaient I'hérésie,
a la seule condition de leur imposer les mains in penitentiam,
tandis que Cyprien exigeait qu'ils fussent rebaptisés *). Cyprien
disait qu'un évéque qui avait sacrifié aux idoles ne pouvait
plus exercer le sacerdoce, et cela parce que «Dieu n’écoute
pas le pécheur» et que la out le St-Esprit n’est pas, l'oblation
ne peut pas étre sanctifiée »®). Selon Cyprien, tout prétre qui
n'a pas le St-Esprit ne peut ni le conférer, ni par conséquent
remettre les péchés. Donc Cyprien niait la validité des sacre-
ments des hérétiques, validité qui ¢était admise par le pape
Etienne. «Cyprien, dit M. Saltet, nous fournit donc le premier,
une théorie de la déposition qui a eu des partisans non seule-
ment dans Vantiquité, mais encore jusqu'au milieu du XIII¢ siecle...
A Rome, on insistait avec minutie sur les détails du rite; de
leur observation intégrale on faisait dépendre la valeur essen-
tielle de V'acte sacramentel. A Carthage, on était moins pré-

B P, 386.

?) Cum episcopatum sibi a Deo minime concessum rapere ac vindicare conaretur.
Saltet, p. 10.

) P. 11. — %) P. 22

%) Nec cblatio sanctificari illic possit ubi Spiritus sanctus non sit, nec cuiquam
Dominus per ejus orationes et preces prosit qui Dominum ipse violavit Cf, Saltet, p, 2q.



— 667 —

occupé du rituel; mais on attribuait aux dispositions du ministre
et du sujet des sacrements une influence prépondérante sur la
validité des sacrements » 1),

Il est & remarquer que les novatiens raisonnaient en cette
matiere comme Cyprien et Firmilien: ils rejetaient les sacre-
ments de ces derniers, comme ces derniers rejetaient les leurs.
Pour les uns et les autres, la marque essentielle de I'Eglise
était la sainteté. L’Eglise de Corneille n’est pas sainte, disaient-
ils, puisqu’elle compte parmi ses membres des apostats Ssoi-
disant absous, mais en réalité pécheurs; donc la seule Eglise
vraie est la notre, et elle seule peut conférer la grace par les
sacrements ?). M. Saltet ajoute: «la thése de l'invalidité des
sacrements administrés en dehors de 1'Eglise est formellement
développée par St. Cyprien. Bien qu'abandonnée au IV® siecle
par tous les catholiques du monde latin, elle subsistait dans
les ceuvres de St. Cyprien comme témoin d’une ancienne tra-
dition. Celle-ci fut maintenue par les donatistes et les ariens.
A la fin du XI° si¢cle, le cardinal Deusdedit s’en réclamait
pour dénier aux hérétiques et aux schismatiques tout sacre-
ment, sauf le baptéme» %). « Augustin a établi de facon défini-
tive la doctrine de la validité des sacrements en dehors de
PEglise. Par malheur, 2 Rome, la chancellerie pontificale con-
tinue 4 employer les anciennes formules. /nnocent I, St. Léon,
le pape FPelage, tout en professant les principes de St. Augustin,
ont employé un langage qui contenait une bonne partie des
vieilles sévérités contre les sacrements des hérétiques et des
schismatiques » ).

Mais n'anticipons pas. On connait le schisme du patriarche
Acace de Constantinople en 484, excommunié par le pape
Félix [1I. I.e pape Amnastase 1I, voulant mettre fin -4 cette
scission, reconnut en 496 tous les actes ecclésiastiques d'Acace,
et fit valoir la raison suivante: «Nam si visibilis solis istius
radii, cum per loca fcetidissima transeunt, nulla contactus in-
quinatione maculantur, multo magis illius qui istum visibilem
fecit, virtus nulla ministri indignitate nocuit.» Cette attitude
d’Anastase II fut combattue, 2 Rome méme, par la majorité du
clergé, majorité qui, a sa mort, réussit a faire élire pape Sym-
maque contre Laurent?).

) P.32-33. — ) P.13. — 5P 387. — 4) P 388. — %) P. 77



— 668 —

M. Saltet, qui prétend que le pape [unocent I était augus-
tinien, avoue pourtant que, de fait, il a été «rangé parmi les
tenants de la nwullité des ordinations conférées en dehors de
I'Eglise; de la, pour une assez longue période, une déforma-
tion de l'enseignement théologique» !). Bonose, évéque de Sar-
dique, ayant été déposé par les évéques de I'lllyricum et ayant
continué ses ordinations, Innocent I°f, consulté par ces der-
niers, répondit qu'on ne devait pas admettre a l'exercice de
leurs ordres les nouveaux ordonnés de Bonose, mais ceux-la
seulement qui avaient été ordonnés par lui avant sa condam-
nation. L'Illyricum protesta ?). «ll devait s'écouler bien dutemps
encore avant qu'on appliquat sans hésitation les principes qui
venaient d'étre posés par St. Augustin. En somme, Innocent I*
reprenait les arguments présentés par les lucifériens contre
les ordinations des ariens. Innocent I°** devait pourtant se sou-
venir que St. Ambroise avait recu dans son clergé les clercs
ordonnés par l'ancien Auxence »?).

Le pape Pélage, en 557, se pronong¢a contre ['épiscopat
du moine Paulin, que Vitalis, évéque de Milan, avait consacré
dans sa ville épiscopale et non pas & Aquilée comme le vou-
lait 'usage. Il nia en termes tres vifs la validité de sa con-
sécration: «Consecrare enim est simul sacrare. Sed ab Eccle-
size visceribus divisus et ab apostolicis sedibus separatus dissecrat
potius iste, non consecrat... Unum Christi corpus, unam constat
esse Ecclesiam. Divisum ab unitate altare veritatem Christi cor-
poris non potest congregare.» Pélage nia méme la validité de
l'eucharistie des schismatiques: «...Quibus omnibus illud effi-
citur, ut quia in unitate unum non sunt, ut quia in parte esse
voluerunt, ut quia Spiritum non habent, corpus Christi sacrifi-
ctum haberve non possint...»*).

Le pape St Grégoire, en 592, soutint la validité des ordres
d’'un prétre coupable, ordres que 1'évéque Jean de Ravenne
voulait renouveler?), Cette méme année, un concile de Sara-
gosse se prononcait contre la thése augustinienne du pape,

P 68. — %) P, 69. — %) P. 72.— %) P. 79-80.

%) St, Grégoire: Illud quod dicitis, ut is qui ordinatus est iterum ordinetur,
valde ridiculum est et ab ingenii vestri consideratione extraneum... Sicut enim
baptizatus semel baptizari iterum non debet, ita qui consecratus est semel in eodem
ordine iterum non valet consecrari. Sed si quis cum levi forsitan culpa ad sacerdo-
tium venit, pro culpa pwnitentia indici debet et tamen orde servari.



— 669 —

pour la réordination des prétres ariens. Au contraire, en Lom-
bardie, I'évéque arien Anastasius, étant revenu a la foi catho-
lique, continua a exercer son ¢épiscopat?).

Le pape Constantin (767-768), aprés avoir consacré huit
éveéques, huit prétres et quatre diacres, fut déposé et eut les
yeux crevés, mais pour d’'autres motifs. Son successeur,
Ftienne III, réunit, en 769, un concile, qui déclara nuls tous
les actes de Constantin, & 'exception du baptéme : Sed et quee
alia in sacris officiis isdem Constantinus peregit, praeter tan-
tummodo baptismum, ommnia iterentuv. Effectivement, Etienne
réordonna les évéques; les prétres et les diacres reprirent leur
ordre antérieur 2),

Au IXe siécle, le pape Jean VIII a déclaré nulles les ordi-
nations faites par un évéque excommunié®). 1l est notoire qu'en
897, le pape FKEtienne VI, dans un concile, a fait déterrer le
cadavre de son prédécesseur Formose (mort en 896), et dé-
clarer nuls les ordres conférés par lui. «Le mort fut condamné,
déclaré intrus, dépouillé des ornements pontificaux et privé des
doigts qui lui avaient servi a bénir. Puis, aprés une halte de
quelques jours dans le cimetiére des étrangers, il fut jeté au
Tibre » *). Mais les successeurs d’Etienne VI s’appliquerent a
annihiler cette procédure. 7héodore II (897) et Jean IX tinrent,
a4 Rome et a4 Ravenne (898), des conciles dans lesquels les
clercs ordonnés par Formose furent remis en possession de
leur charge. Serge 117 (904-911) reprit le procés de Formose
dans un concile romain, ot 'on ne considéra plus que comme
des laiques les clercs réhabilités par Théodore II et Jean IX;
ils eurent le choix entre la perte de leur charge ou la réordi-
nation. Puis, ces mesures furent étendues a 1'ltalie entieére et
au dela. On poursuivit les évéques qui avaient été ordonnés
par Formose, et qui, depuis plusieurs années, avaient procédé
a de nombreuses ordinations. «C'était, avoue M. Saltet, pro-
noncer la revision de situations ecclésiastiques jusque-la incon-
testées. On en vint & dowler des actes religienx les plus essen-
tiels. De 1a, une agitation trés longue au cours de laquelle une
littérature de controverse se forma. Les conditions de validité
de l'ordination furent alors discutées en détail » ).

Y P.75. — ) P. 103-104. — %) P, 131. — %) P, 154.
%) P. 156.



— 670 —

Auxilius, clerc franc, ordonné par Formose, se défendit et
publia sur les conditions_en question trois ouvrages, dont,
vers 911, un De ordinationibus pape Formosi, ou Serge III est
réfuté. 11 y est dit que la réitération des sacrements est un acte
hérétique, que les ordinations conférées en dehors de 1'Eglise
sont valides, «comme le prouvent I'histoire de Uhérétique
Libeére, et des textes de St.Léon et d’Anastase II; les ordina-
tions des évéques indignes ou intrus sont valides, tout comme
celles de Virgile, le proscripteur et le remplacant du pape
Silvere ).

Tel est, en raccourci, le tableau des contradictions des
papes dans leurs actes officiels, sur le point qui nous occupe.
M. Saltet, tout en admettant que la validité de l'ordre admi-
nistré suivant la forme et l'intention prescrites est une vérité
proxima fidet?), essaie cependant de sauvegarder le nouveau
dogme de la prétendue infaillibilité des papes. « On a toujours
admis, dit-il, qu'une ordination validement conférée ne pouvait
pas étre réitérée. Les réordinations ne supposent pas la néga-
tion du caractére inamissible de l'ordre; elles supposent tou-
jours une ordination antérieure considérée comme nulle. Qu'on
se trompAat sur la nullité de la premiere ordination, c’est incon-
testable; mais ceite erreur de fait laissait entiere la doctrine
d’apres laquelle l'ordination ne peut pas étre réitérée » ?). Cette
explication n'est pas fondée: 1° Maints rigoristes ont exigé la
réordination des évéques tombés, méme lorsque ceux-ci avaient
recu avant leur chute une consécration valide; ils tenaient
gqu'en perdant le St. Esprit ils avaient perdu tout pouvoir de le
conférer; — 2° Que des papes se soient trompés sur la nullité
de la premiére ordination, ce n'est pas 12 une simple erreur
de fait qui laisse intacte leur infaillibilité : car le concile du
Vatican les dit infaillibles dans les choses de fide et moribus;
or les actes officiels d'un évéque consacrant d’autres évéques,
etc., sont évidemment relatifs aux moeurs religieuses, a la vie
de 'Eglise, & la communication de ia grace, donc a la foi et
aux meeurs. D’ailleurs, dans la méme page, M. Saltet admet
que ces erreurs ont causé des «déformations doctrinales». Les
déformations doctrinales des papes seraient-elles conciliables
avec l'infaillibilité? Tout esprit impartial reconnaitra que de

) P.158-159. — %) P. 8. — ®) P. 392-393.



— 671 —

telles contradictions sont une réfutation directe non seulement
de la prétendue infaillibilité des papes, mais encore du caractere
dogmatique attribué a I'enseignement catholique-romain touchant
le sacrement de l'ordre.

V.

Apres les papes, voyons quelques évéques et quelques
théologiens des différentes Eglises occidentales.

Nous avons suffisamment indiqué les contradictions des
Eglises de Rome et d’Afrique au IlI°® siecle.

Au IVe et au V°, la réconciliation et la réordination des
ariens et autres hérétiques ont provoqué des contradictions
analogues. Nous le constaterons plus loin en ce qui concerne
I'Orient; il ne s'agit présentement que de 1'Occident. Les deux
écoles y ont livré leurs assauts. Tandis qu'Optat de Mileve et
Augustin étaient favorables a la thése de la validité des ordi-
nations et en général de tous les sacrements administrés en
dehors de I'Eglise suivant la forme prescrite!), les donatistes
réordonnaient les clercs catholiques de tout ordre qui venaient a
eux. Selon M. Saltet, Optat n’aurait pas été clair; il aurait
admis la validité des ordres schismatiques, mais non celle des
ordres hérétiques, et ce serait Augustin qui aurait formulé la
théologie » définitive » (I) sur ces questions?). Nous savons déja
que, méme aprés Augustin, la théologie a été remplie de con-
tradictions. Quoi qu'il en soit, Augustin a enseigné que «dans
I'Eglise catholique il n’est permis de réitérer ni le baptéme ni
l'ordre»: nam si quando ex ipsa parte venientes etiam pree-
positi, pro bono pacis, correcto schismatis errore suscepti sunt,
et sl visum est opus esse ut eadem officia gererent quee gere-
bant, non sunt rursus ordinali, sed sicut baptismus in eis, ita
ordinatio mansit integra: quia in preecisione fuerat vitium, quod
unitatis pace correctum est, non in sacramentis quae ubicumque
sunt ipsa sunt.

En Gaule, en 511, un concile d’Orléans a réglementé ainsi
le retour des clercs ariens a I’Eglise: Id censuimus observari,
ut si clerici fideliter convertuntur et fidem catholicam integre
confitentur vel ita dignam vitam morum et actuum probitate
custodiunt, officium quo eos episcopus dignos esse censuerit,

1) P. 59-63. — %) P. 67,



— 672 —

cum imposite manus benedictione suscipiant, et ecclesias, simili
quo nostree innovari solent, placuit ordine consecrari. M. Saltet
voit dans cette bénédiction une réordination véritable?), mais
rien ne prouve qu'il en ait été ainsi.

En Afrique, vingt-cinq ans plus tard, aprés la défaite des
Vandales, les clercs ariens qui se convertirent furent admis seu-
lement a la communion laique 2).

En Espagne, en 592, un concile de Saragosse statue que
les prétres ariens qui reviennent a la foi catholique, doivent
exercer leur ministére aprés avoir regu la bénédiction du pres-
bytérat. Les évéques doivent aussi recevoir la bénédiction ; sinon,
les églises qu’ils auraient consacrées devraient étre de nouveau
consacrées par un prétre catholique 3).

A Reims, 1'archevéque Ebo, déposé en 835, rétabli en 840
pendant un an, fit pendant cette année des ordinations; devenu
évéque d'Hildesheim de 847 a 851, il en fit d'autres. Hincmar
qui lui succéda a Reims en 845, réunit en 853, a Soissons, un
concile ol il nia la validité de toutes les ordinations susdites
d’Ebo; le concile fut du méme avis, et le successeur d’Ebo a
Hildesheim réordonna en conséquence les clercs incriminés*),
Mais, en 866, Hincmar revint sur ses décisions et sur celles
du concile de Soissons; il reconnut comme valides les ordina-
tions faites par Ebo aprés sa déposition, les tenant toutefois
pour illicites ®).

Hincmar, pour réconcilier les clercs revenus de I'hérésie, se
contenta finalement de la simple imposition des mains péni-
tentielle et non ordinatoire: Ergo quod in Niceno concilio cle-
ricis novatianorum conversis manus imponi jubetur, nullatenus
ordinatoria manus impositio intelligenda est, sicut quidam trans-
latores ejusdem concilii minus cauti intellexisse videntur, qui
eosdem iterum ordinandos interpretati sunt... Gratiam tantum
veconciliationis sub penitentia eis impetrare videntur ®).

La question de la réitération des ordinations faites par les
chorévéques est également intéressante. On sait qu'ordinaire-
ment les chorévéques étaient consacrés par un seul évéque.
Or, au IX® siecle, ils se firent des ennemis, au point que cer-

NP 73 —3H P.o73.—- 3 P.74. — ) P, 127-i28, — %) P. 131-132. —
8 P. 136-137. , --



— 673 —

tains évéques réitéraient les ordinations et les consécrations
d'églises qu'ils avaient faites. Raban Maur prit leur défense.
«Ils sont évéques, disait-il, donc ils peuvent exercer 1'épisco-
pat» !). Mais une lettre du pape Damase, insérée dans ' Hispana
Augustodunensis, déclara nulles les ordinations faites par eux.
Bien que cette lettre fat fausse, la doctrine qu'elle contenait
n'en fut pas moins la doctrine de la Gaule au IX® siécle?).
En 864, Nicolas I°r dut intervenir pour empécher les évéques
francs de réitérer les ordinations conférées par les chorévéques,
et, en 888, un concile de Metz, attaquant la décision du pape,
déclara nulles ces mémes ordinations 3).

En Angleterre, au VII® siécle, I’'Eglise bretonne conser-
vait ses anciens usages, liturgiques et autres. Elle avait re-
poussé les rites romains que le moine Augustin établissait chez
les anglo-saxons, et lorsque l'ex-moine grec, Théodore de
Tarse, consacré évéque de Cantorbéry en 669 par le pape
Vitalien, voulut romaniser encore davantage les anglo-saxons,
elle continua sa résistance. Théodore les traita comme des
quarto-décimans, ainsi que les Scots qui communiquaient avec
eux. «Il est clair, dit M. Saltet, que ni les Bretons ni les Scots
ne pouvaient étre rattachés a cette hérésie, mais comme leur
comput pascal différait de celui des autres Eglises d’Occident,
on leur donna le nom des hérétiques qui semblaient incarner
toutes les hétérodoxies liturgiques sur ce point... On acceptait
leur baptéme, mais non leur confirmation ni leurs ordres.
Quand des clercs quartodécimans revenaient a I'Eglise, on leur
réitérait la confirmation, et postea ut probati laici, ordinantur
illi qui inter eos prius sive presbyteri, sive diaconi, sive sub-
diaconi, sive cantores, sive lectores fuerant. C'était la réordi-
nation per omnes gradus»*). Et encore: «Ce qui est slr, c'est
que I'Eglise anglo-saxonne, pendant la premiére moitié du
VIIl® siecle, n'avait que des idées 7ncerfaines sur les conditions
de validité des sacrements. On peut citer a cet égard le
témoignage d'Egbert, archevéque d'York, et celui de St.Bo-
niface. On ne se tromperait pas beaucoup en attribuant ces
incertitudes a la législation et aux pratiques du légat Théo-
dore » 3).

BNPor1z. — 3 Por13-r14. — %) P 123-124. — Y) P. 9t et g35.
°) P. 99.
Revue intern. de Théologie. Heft 68, 1909, - 4



— 674 —

V.

En Orient, au milieu du 1II® siecle, Firmilien, évéque de
Césarée de Cappadoce, était treés rigoriste. I1 déniait aux hé-
rétiques le pouvoir de baptiser, d'imposer les mains et d'or-
donner; il tenait donc pour nul 1'épiscopat des évéques qui
n’observaient «ni l'unité de l'esprit ni 'union de la paix»; il
appelait pseudo-episcopi les évéques qui €taient en dehors de
I'Eglise 1),

Au concile de Nicée (325), on adopta la validité des ordres
des évéques novatiens?). Quant aux paulianistes, on exigea
qu’ils fussent rebaptisés, puis, s'ils étaient auparavant membres
du clergé, qu’ils fussent ordonnés par 1'évéque catholique 3).
Les méléciens furent traités avec ménagement: d'une part, on
maintint &4 Mélece son titre d’évéque, d'autre part on lui enleva
son pouvoir d'ordonner, et les clercs ordonnés par lui devaient
étre «confirmés par une imposition des mains (Xeworovia) plus
sainte », C’était évidemment dire que les ordres conférés par
Mélece étaient valides, mais entachés de faiblesse ou d’illicité.
De fait, Photius s’est autorisé de ce texte relatif aux mélé-
ciens pour tenter la réordination des clercs ordonnés par
[gnace %),

Athanase a d’abord rejeté la validité des sacrements des
ariens’); puis dans sa /™ Letire a Sérapion (vers 358), il l'a
admise. M. Saltet attribue ce changement de doctrine a son
s€jour prolongé a Rome ®). «1l est permis de conjecturer, dit-il,
que la doctrine romaine, qui était trés explicite sur ce point,
a amené l'évéque d'Alexandrie a apprécier plus favorablement
les sacrements des ariens. Il a été ainsi amené a 1'état d’esprit
d’olt devaient sortir les décisions si conciliantes du concile
d’Alexandrie de 362: acceptation non seulement des baptémes,
mais encore des ordinations administrées par les ariens» 7).
Cette détente de 362 peut aussi s’expliquer par la mort de
Constance (361) et par l'avénement de Julien, qui rappela les
exilés. Un besoin de paix se faisait sentir. Toutefois Lucifer,
évéque de Cagliari, maintint le rigorisme et fit schisme, en ce
sens que, sans nier le pouvoir d'ordre des évéques qui avaient

'}y P. 9-10 et 31. — %) P. 36-37. — ) P. 38, — H) P. 30.
8 Voir la /7 Oratio conira Arrianovs, vers 338.
®) P. 46. — 7) P. 46 et 635.



— 675 —

flechi pendant la persécution, il les déclara indignes d’exercer
leur charge et ne les admit qu'a la communion laique?).

L’Eglise grecque n'a pas accepté non plus le point de vue
athanasien de 362; «a une époque qu'on ne saurait préciser,
l'ordination conférée par les ariens fut considérée comme nulle
et, dans certains cas, réitérée... Les ariens avaient méme com-
mencé de réitérer les sacrements des catholiques, avant le con-
cile d’Alexandrie» ?).

Dans le dernier quart du IV® siécle, on admit la these de
la réordination des hérétiques... Le 69° canon des Apétres, qui
date de cette époque, dit: Si quis episcopus, vel presbyter,
vel diaconus secundam ordinationem acceperit ab aliquo, de-
ponatur et ipse et qui eum ordinavit, nisi ostendat ab heereticis
se ordinationewt habere;, a talibus enim baptizati vel ordinati
nec fideles nec clerici esse possunt3).

L’Orient était loin d'étre unanime en ces matiéres. Déja
au commencement du Ve siécle, on s’abstient de réordonner
les convertis *); mais, a Constantinople, on les réordonne?®). «Au
milieu du Ve siecle, dit M. Saltet, I'Eglise grecque prescrit la
réordination des novatiens. C'était un manquement aux déci-
sions du concile de Nicée. Et cependant la réordination des
clercs novatiens ne doit pas surprendre, puisqu’il fut un temps,
en Orient, ol l'on réitéra méme le baptéme des novatiens.
Sans doute le concile de Laodicée, tenu en Phrygie, entre 343
et 381, a reconnu comme valide le baptéme des novatiens, mais
il s’en faut que cette décision ait été admise partout en Orient.
St. Basile reconnait que, de son temps, il y a des coutumes
contraives sur ce sujet, en Orient... Il ajoute que chacun doit
sutvre la coutume de son pays. La méme regle de conduite
devait étre acceptée pour l'ordination » ).

Vers le milieu du Ve siecle, I'Eglise de Constantinople,
dans cette question de la réconciliation, divisait les hérétiques
en deux catégories. La premigre comprenait les ariens, les
macédoniens, les novatiens, les quartodécimans et les apollina-
ristes; de tous ceux-la on admettait seulement le baptéme comme
valide : leur confirmation et leur ordination étaient considérées
comme #nulles, elles devaient donc étre réitérées. La seconde
catégorie comprenait les eunomiens, les montanistes, les sabel-

P66, — %) P47, — 3 Po39. — 4 P. 40. — %) P. 42. — ©) P. 42-43.



— 676 —

liens et tous les autres hérétiques; on n’acceptait d'eux aucun
sacrement !). |

A la fin du VI® siecle, Jean d'Ephése se montra d'abord
débonnaire envers les clercs qui revenaient de 'hérésie et leur
permit de remplir les fonctions de leur ordre; puis il changea
d'avis et ordonna qu'ils fussent déposés et réordonnés?). La
réordination fut imposée non seulement aux clercs et aux
prétres, mais encore aux évéques. Le cas de Paul, ancien
évéque monophysite d’Aphrodisias de Carie, est particuliére-
ment intéressant?®).

Au début du VII® siecle, nouveau changement?)., On se
refuse a assimiler le cas des monophysites, nestoriens, messa-
liens, etc., & celui des hérétiques dont l'ordination était rejetée,
dans la lettre au patriarche Martyrius d’Antioche (459-471). On
faisait aux monophysites et aux nestoriens une condition bien
meilleure que celle faite, au V¢ siécle, aux ariens, aux macé-
doniens, aux novatiens et aux apollinaristes. On acceptait tous
leurs sacrvements. 1'opinion ne permettait plus de traiter des
chrétiens comme des payens, ou des clercs comme des laiques,
par le seul motif que les uns et les autres professaient une
doctrine hétérodoxe ®). Enfin au concile Quinisexte (692), on a
promulgué comme 95° canon la lettre & Martyrius d'Antioche,
mais en supprimant la phrase relative a la réordination des
ariens, des macédoniens, des novatiens, des sabbatiens et des
apollinaristes. Donc ce concile n’a pas admis la réordination
de ces hérétiques. M. Saltet en conclut «que I'Eglise grecque
d’alors n’admettait plus de réordinations d'hérétiquess; et de
plus, il ajoute que «cette conclusion est justifiée par la théo-
logie grecque de 1'époque suivante » °).

Au VII® concile cecuménique (787), on constata que les
ordinations des iconoclastes en Orient n'avaient pas été con-
testées ).

M. Saltet pense que les ordinations faites par Photius
étalent valides, quoiqu'illicites. Nicolas 1°* les tint pour inva-
lides et prononga la déposition formelle et irrévocable des
ordonnés. «Nihil Photius a Gregorio?®) percepit, nisi quantum

1) P. 41 et 43, 48 et 49. — *) P. 53-54. — %) I 54-55.

Y) Voir le traité D¢ receptione hareticorim, du prétre Timothée de Constantinople.
) P. 41 et 57. — %) P, 58. — 7) P. 106-108.

8) 1l s’agit du consécrateur de Photius.



— 677 —

Gregorius habuit; nihil autem habuit, nihil dedit... Si exse-
crabilis (Gregorius), utique et non audibilis; si non audibilis,
ergo inefficax; si inefficax, profecto Photio nihil preestans» ).
Le concile prétendu cecuménique de 869 refusa aussi de recon-
naitre 1'épiscopat de Photius?); Adrien II également. Mais
Jean VIII admit la validité. Formose de nouveau la rejeta.
Entre Ignace et Photius, il en était comme entre les papes
partisans du premier et les papes partisans du second. Donc
désaccord complet.

VL

Apres les faits, les arguments des divers partis.

1° Les rigoristes raisonnaient ainsi: Nemo dat quod non
habet. Or les hérétiques ne possedent pas le St. Esprit. Donc
ils ne peuvent pas le donner. — Les hérétiques ne possédent
ni le St. Esprit, ni la grace divine, ni le pouvoir de remettre
les péchés et de conférer les autres sacrements, et cela parce
que le Christ les a donnés a son Eglise seulement, laquelle
est Vhortuts conclusus, le fons signatus, le puteus aque vive
du Cantique des cantiques. « Quique heeretici, si se ab Ecclesia
Dei sciderint, n7/il habere potestatis aut gratiee possunt, quando
ommnis potestas et gratia in Ecclesia constituta sit» (Cyprien).
Bref, I'Eglise a été fondée pour le salut de 'humanité, donc
hors de I'Eglise pas de salut, donc hors de I'Eglise pas de
sacrements, ni baptéme, ni confirmation, ni ordre, ni méme
absolution des péchés, ni eucharistie. La marque essentielle
de I'Eglise est la sainteté; donc tout vrai ministre de I'Eglise
doit étre saint. En effet, s’'il ne possede pas le St.Esprit,
comment pourrait-il le donner? «Declarat in Evangelio suo Do-
minus, per eos solos posse peccata dimitti qui habent Spiritum
sanctum» (Cyprien),

Cet argument renferme quelque vérité, a savoir: que la
grace ne peut découler que dela grace, la sainteté que de la sain-
teté, la vérité que de la vérité. Aussi est-ce Dieu méme, ou
Jésus-Christ méme, ou le St. Esprit méme qui communique ces

1 P, 141.

*) «Photium justo decreto dammamus: promulgantes nunguam fuisse prius aut
nunc esse episcopum, nec eos qui in aliquo sacerdotali gradu ab eo consecrati vel
promoti sunt manerein eo ad quod provecti sunt..,. Omnibus maxime quee in ipso

et ab ipso ad sacerdotalis gradus acceptionem vel damnationem acta sunt in #r7itum
ductis» (Can. IV.). Voir p. 142-143.



— 678 —

dons divins. Les rigoristes ont eu tort de confondre J.-C., le
seul Pontife, le seul Saint, le seul Médiateur, le seul Docteur,
le seul Chef de I'Eglise, avec le ministre-homme qui effectue
le matériel du signe ou du sacrement, mais qui ne donne pas
lui-méme la grace divine. Cette confusion radicale 6te a 1'ar-
gument des rigoristes toute valeur. Ils ont perdu de vue le
Christ, ils l'ont traité comme s'’il était absent des sacrements
et comme si le ministre-homme était tout. Ce défaut de spiri-
tualisme étonne chez des rigoristes qui, d'autre part, péchaient
par exces de spiritualisme. Hélas! l'esprit n’est pas toujours
logique avec lui-méme, et ses raisonnements ne sont pas tou-
jours raisonnables. La bonne foi est parfaite, mais l'exactitude
fait défaut.

Que J.-C. ait fondé son Eglise pour qu'elle fQit sainte et
qu’'elle aidat les hommes a se sanctifier, cela n'est pas dou-
teux. Mais le but a réaliser n’est pas au point de départ, il
n'est qu'au terme. Exiger que I'Eglise, toute I'Eglise, toute la
hiérarchie de I'Eglise soit sainte dés le moment de son insti-
tution, et dans tous ses actes et 4 tous les moments de son
existence, c'est méconnaitre la nature essentielle de 'homme,
ses faiblesses, ses miseres. Les évéques, les prétres, les diacres
et autres ministres, sont des hommes. lLe Christ, en les char-
geant d'une mission, n’a pas changé leur nature d'hommes;
Dieu n'est pas tenu a de tels miracles; le salut du monde
serait trop facilement opéré. Dieu veut nous sauver, mais a la
condition que nous travaillerons nous-mémes & notre salut, les
ministres comme les simples fideles. De ce que les ministres
de l'autel et de la prédication ont des devoirs spéciaux a rem-
plir, il ne suit pas 7pso facto qu'ils les remplissent. Ils sont
hommes, et les hommes peuvent traiter des choses en elles-
mémes treés pures, avec des mains trés impures.

J.-C., en confiant ses enseignements et sa grace a son
Eglise, ne s’est pas lié lui-méme au point de ne pouvoir plus
venir en aide aux nombreux enfants de Dieu qui ne font pas
encore visiblement partie de son Eglise. Ces payens, ces juifs,
ces hérétiques, ces schismatiques peuvent étre de trés bonne
foi; ils en donnent souvent des preuves irrécusables, plus irré-
cusables que la conduite, souvent bien indigne, des ministres
prétendus fideles et orthodoxes. Comment Dieu pouirait-il les
abandonner et mettre leur sort a la merci des ministres-



— 679 —

hommes, qui ne les connaissent pas et qu'ils ne connaissent
pas eux-mémes davantage? Spirvitus Dei ubi vult spiral. Méme
dans I'Eglise romaine, on enseigne que les hérétiques et les
schismatiques peuvent appartenir, par leur bonne foi, & 'ame
de I'Eglise et étre ainsi sauvés. Deés lors, que deviennent les
fameuses maximes «hors de I'Eglise pas de salut» et «hors
de I'Eglise pas de sacrements », entendues dans le sens trom-
peur de <«hors du corps visible de 1'Eglise pas de salut ni de
sacrements » ?

L’argument de 1'école rigoriste n'est donc qu'un sophisme
a peine spécieux. Qu’il ait servi a maintenir certaines ames
dans la sévérité envers elles-mémes, cela n'est pas douteux;
mais peut-étre a-t-il servi plus encore au découragement des
uns, & la duperie des autres, a l'exploitation d'un trop grand
nombre. En tout cas les erreurs qu’il renferme sont manifestes.

2° Les partisans de la suffisance du rite accompli correc-
tement et avec l'intention prescrite, raisonnaient ainsi: Sans
doute le sacrement est un rite administré par un chrétien qui
doit étre digne et apte 4 sa fonction, mais ce rite existe en
soi; il a son entité propre et indépendante, laquelle consiste
évidemment en une matiere précise ou un acte déterminé. Si
cette matiére est employée exactement, si cet acte est accom-
pli avec l'intention et de la maniere prescrite, le sacrement est
certainement valide et licite, quel que soit le ministre qui en
est l'instrument. Donc que le ministre ait ¢été schismatique,
ou hérétique, ou simoniaque ou pécheur quelconque, si les con-
ditions susdites ont été observées, la valeur du sacrement en
soi est réelle.

Dans cet argument, il y a aussi de la vérité. Mais il péche
aussi sous plusieurs rapports.

En ce qui concerne le sacrement de l'ordre, il est notoire
que l'on n'a pas toujours su exactement quel rite le constituait.
On s'est d'abord contenté d'une imposition des mains; mais
cette imposition des mains était-elle 'imposition des mains de
la confirmation, ou celle de la pénitence, ou une spéciale,
distincte des deux précédentes? Maintes fois, en cas de réor-
dination, on s'est borné a la pénitentielle ou a celle de la
confirmation, ce qui semblerait faire croire qu'il n'y avait pas
de confirmation propre & lordre méme. En outre, on y a
ajouté une onction. Cette onction n’était-elle que celle de la



— 680 —

confirmation? En maintes réordinations, on pourrait le croire.
Dans la seconde moitié du IX® siecle, on en a introduit une
autre, toute spéciale, a Rome; cette innovation n’existait pas
encore sous le pape Nicolas I*!). Si on la déclare essentielle,
on déclare du méme coup que le sacrement de l'ordre n'était
pas encore complet avant cette nouveauté. Plus tard, Rome
a imposé d'autres rites qu’elle tient pour essentiels, et dont il
n'y avait pas trace dans l'ancienne Eglise.

De plus, on a discuté si le pouvoir d’ordre était perdu
par le fait de la translation d'un évéque dans un autre dio-
cese, D'aucuns lont prétendu; par exemple, Etienne VI au
concile romain de 897. Ce pape a objecté contre la validité des
ordinations du pape Formose qu'il avait été transféré du siége
de Porto a celui de Rome, et que cette translation suffisait
pour annuler tous les ordres conférés ensuite par lui?). Eugenius
Vulgarius a soutenu le contraire?). En 882, Marin a été aussi
transféré de Caere a Rome?). Etienne VI et Serge IlI, qui ont
condamné les ordinations de Formose, avaient été, eux aussi,
transférés d'un sieége a4 un autre, le premier du siege d’Anagni,
le second de Caere,

On voit combien les esprits étaient incertains sur les con-
ditions essentielles de l'ordre. M. Saltet fait ies aveux suivants:
«[La théorie des partisans de Serge III, d’aprés lesquels la
condamnation de I'Eglise ou une grave irrégularité de pro-
motion ont pour effet de priver tout clerc et évéque du pou-
voir d'ordre, sera, pour des motifs différents, bicnn souvent
répétée dans la suite. Par 1'effet de l'abaissement de la culture
théologique, elle trouvera de plus en plus crédit. La notion
du pouvoir d'ordre s’obscurcira. Aprés de longues variations,
lorsqu’on établira la pure doctrine de S. Augustin sur ces
questions, on n'imaginera pas, pour l'exprimer, de meilleure
expression que celle créée par Vulgarius trois siécles aupara-
vant. On dira que le baptéme et l'ordre restent toujours dans
I'ame, qu'ils en sont inséparables. On ajoutera que le pouvoir
d'ordre ne peut jamais étre lié par I'Eglise, au point de devenir
inefficace et inerte. Vers le méme temps, on définira la doc-
trine du caracteére. Mais cette derniere précision, qu'on avait
été bien prés de formuler a la fin du X° siecle, ne fut irouvée

1) P.159. — *) P, 155. — 3) P, 161. — %) P. 162.



— 681 —

qite dans la seconde moiti¢ du XI7I°. Dans l'intervalle, se place
non un développement doctrinal, mais une régression théolo-
gique de longue durée et de grande portée. Dans des milieux
ecclésiastiques trés variés et quelquefois de grande influence
et de premieve autorité, la doctrine traditionnelle qui avait été
si nettement affirmée par Auxilius et Vulgarius, au début du
X siecle, sera perdue de vue el vemplacée parv dautres bicn
moins sires; les malentendus et les confusions se multiplieront.
De cette régression wvelative a la doctrine suv les conditions
de validité du pouvoir d’ordre, on chercherait en vain un équiva-
lent dans quelque autre domaine de la théologie catholique?!)».

Ce n'est pas le lieu de montrer a M. Saltet que les équi-
valents qu'il ne voit pas, sont trés nombreux. Toujours est-il
qu'il est frappé de la régression relative a la doctrine de
I'ordination. Pour nous qui placons le dogme catholique, non
dans les contradictions et les régressions décorées aujourd’hui
par Rome du nom d’évolution, de développement, de progres,
de vie, et qui ne sont qu'erreurs et mystifications; pour nous
qui le placons dans les enseignements mémes du Christ, non
altérés par les subtilités deéléteres de la scolastique, nous pre-
nons acte des aveux si formels de M. Saltet pour constater
que la prétendue tradition catholique invoquée par son Eglise
n'en est pas une.

3. Les deux raisonnements des deux ¢écoles rivales en
question apparaitront plus défectueux encore, si 'on considére
que l'un et l'autre ne peuvent que jeter les Ames dans un
doute néfaste. Effectivement, si le ministre de 1'ordre doit étre
correct dans sa foi, droit et exact dans son intention, saint
dans toute sa conduite, bret s'il doit réellement posséder le
St-Esprit pour pouvoir le donner, quel est le clerc, le prétre
ou l'évéque qui pourra é&tre sfir d'avoir été validement et
licitement ordonné? et quels sont les fideles qui pourront
affirmer avec certitude que les sacrements recus des mains
de certains ministres sont réels? C'est le doute universel.

Mémes difficultés dans 1'école opposée: car personne ne
peut étre certain de la foi réelle et des intentions réelles des
ministres en fonction. Tous les jours on découvre les duperies
les plus scandaleuses.

1) P, 163.



— 682 —

Des lors, comment supposer que Dieu ait exposé les Ames,
leur bonne foi, leurs intéréts spirituels, leur salut, a des con-
ditions si fragiles et si aléatoires? Cela n’est pas possible.
Une telle théologie est manifestement erronée, arbitraire, fan-
taisiste, absolument illusoire.

Combien plus sage, plus simple, plus tranquille, plus ras-
surante, était la théologie catholique antérieure a toutes ces
discussions scolastiques, a toutes ces subtilités stériles, a toutes
ces complications indignes de Dieu, du Christ et de la religion!
La vraie sagesse, le vrai catholicisme ne consistent-ils pas,
dés lors, a écarter toutes ces vanités et ces erreurs que les
disputes des siecles ont accumulées comme & plaisir sur les
dogmes primitifs, sur les textes évangéliques, sur la pratique
des apotres et des premiers fideles? Une tradition fondée sur
de pures chicanes et sur de prétendues explications qui ne
tiennent pas debout, n’est nullement la grande tradition «uni-
verselle, constante et unanime» de I'Eglise. Cest celle-ci seule
que nous reconnaissons et que nous invoquons, conformément
a ces belles paroles de Cyprien: «Nec consuetudo quae apud
quosdam obrepserat impedire debet quominus veritas pree-
valeat et vincat, nam consuctido sine vevitate velustas ervoris

est ... Propter quod relictc errore sequamur vcritatem. ..
quam veritatem mnobis Christus ostendens in FEvangelio suo
dicit: Ego sum veritas... Nou tamen quia aliqguando ervalum

est, ideo semper ervandum est». V. p. 17.

VII.

Voyons donc ce que nous enseignent les vraies sources
du dogme chrétien: 'Ecriture et la Tradition réellement uni-
verselle,

1° Jésus-Christ a expressément déclaré que les vrais dis-
ciples sont serviteurs les uns des autres, et que ceux qui
veulent étre les plus grands et les premiers doivent non pas
dominer, mais servirl). Il n'y a donc pas, dans I'Eglise, de
hi¢rarchie d’autorité ou de domination, mais seulement de

1) Matth, XX, 25—27: Jesus a dit: Scitis quia principes gentium dominantur
eorum, et qui majores sunt potestatem exercent in eos. Non ifa erit inter wos, sed
quicumque voluerit inter vos major fieri, sit vester miniszer; et qui voluerit inter
YOS primus esse, erit vester serwvus.



— 683 —

service (ministerium), il n'y a pas de «rabbi» ni de maitres,
car le Christ est le seul et 'unique Maitre?).

C'est dans cet esprit que J.-C. a confié et imposé une
mission spéciale, par un appel spécial, & ses apodtres et aux
disciples spécialement choisis par lui. Sur le choix et la mission
des douze apédtres, voir Matth. X, 1—8 et suiv. Luc IX, 1 et
suiv. Il les a envoyés non comme des chasseurs, mais comme
des brebis au milieu des loups?). Sur le choix et la mission
des disciples, voir Luc X, 1 et suiv. Le Christ les a tous
envoyés comme il a été lui-méme envoyé par son Peére, pour
précher le royaume de Dieu dans le monde.

J.-C. a-t-il établi un rite comme signe de cette mission?
On ne le voit pas. Il aimait imposer les mains et prier, par
exemple aux petits enfants?®), aux malades en les guérissant?);
mais on ne voit pas qu’il ait imposé les mains aux apotres
et aux disciples en les envoyant. Il a dit de lui-méme qu’il
avait ét¢ oint par Dieu, mais cette onction de I'Esprit et par
I'Esprit n'avait rien de matériel ni de sacramentel®. Apreés sa
résurrection, lorsqu'il dit 4 ses apodtres et a ses disciples:
« Recevez le St-Esprit », il souffla (@nsufflavit); mais ce souflle
efit-il €té autre chose qu'une respiration ou un soupir, on ne
voit pas qu'il ait été un rite®).

Enfin, si J.-C. n’a institué aucun rite d’ordination, n'a-t-il
pas chargé son Eglise d'en établir un? On ne le voit pas non
plus. Il a toutefois nettement mis en relief la notion de I’Eglise,
de I'assemblée, de la communauté et de l'action en commun.

I1 a en effet établi son Eglise juge des péchés des freres
entre eux?). De plus, il a dit: Ubi sunt duo vel tres congre-
gatl in nomine meo, ibi sum in medio eorum3). On y voit claire-
ment 'assemblée ou la congrégation (congregati), le caractere
exclusivement religieux de cette assemblée (7n nomine meo), et
l'action du Christ (707 sum in medio eorum). Donc, dans 'Eglise,

) Matth. XXIII, 7—11. Méme enseignement dans I’Evangile de Jean (XII, 26).

N X, 16.

%) Matth. IX, 13.

%) Luc VIII, 23.

%) Luc IV, 18. Pierre a Césarée a dit aussi du Christ que Dieu I'a oint du
St-Esprit (detes, X, 38).

%) Jean XX, 22.

") Matth. XVIIL, 15-18: Si peccaverit in te frater tuus... dic Ecclesiwe, etc.

8) v. zo.



~ 684 =

on doit agir ecclésiastiquement; c’est ce qu'on appelait autre-
fois la respublica christiana. Ce sont les intéréts du Christ,
c'est-a-dire les choses du royaume de Dieu d’apres ses enseigne-
ments et ses préceptes, qui doivent étre traités. Enfin, c’est lui
qui est la lumieére, la vérité, la voie, la vie, le docteur, le
maitre, le pontife, et rien dans I'Eglise ne peut étre fait valide-
ment contre la doctrine promulguée par lui.

C'est donc, évidemment, 1'assemblée religicuse des fréres
qui doit choisir et envoyer ses mandataires. C'est, je crois, tout
ce qu'on peut conclure logiquement de ce texte. Je n'y vois
aucun rite.

2° Voyons comment les apdtres ont compris les paroles
du Christ. D'apres les Acfes, c’est l'assemblée des disciples qui
agit et qui envoie les ministres ou serviteurs!). Le mot minis-
ferium est employé maintes fois?). Ce ministére implique évi-
demment une mission. C'est ainsi que Pierre et Jean ont été
envoyés de Jérusalem a Samarie?®), Barnabé a Antioche), Bar-
nabé et Saul & Jérusalem?), etc. Cette mission est confiée par
I’assemblée. '

Ce qui est dit de la mission de Saul et de Barnabé, mis-
sion véritablement apostolique, est particulierement instructif.
Toute I'Eglise d’Antioche est réunie; elle a prié et jetiné pour
agir plus saintement; sous l'action de I'Esprit saint, elle sépare
pour l'ccuvre sainte les deux apotres en question, elle jefine de
nouveau, elle prie, elle leur fmpose les mains et les envoie®).
Voila le double rite apostolique: la priere et 'imposition des
mains. Il y avait déja l'imposition des mains faite aux baptisés
pour les confirmer?). Il s’agit donc d'une seconde imposition
des mains, spéciale, pour le ministére ecclésiastique. Nous la
voyons déja pratiquée antérieurement dans linstitution des
diacres ®). Nous savons par ailleurs qu'il y avait aussi I'impo-
sition des mains 7n panitentiamn. On peut en conclure que 'im-
position des mains était, avec la priere, le rite général, dont

1) XI, 29: Discipuli, prout quis habebat, proposuerunt singuli 7 ministerium
mitsere habitantibus in Judeea fratribus.

*y XII, 25; XIII, 5; XXI, 19; etc.

%) VI, 14, — %) XI, 22, — %) XI, 30. Voir XIII, 2; XV, 25.

®) Tunc jejunautes et orantes, imponentesque eis manus, dimiserunt illos (X111, 2).

) VIII, 17-18.

¥) VI, 6.



— 68 —

la signification était déterminée pour chaque sacrement par les
paroles ou les priéres spéciales qui I'accompagnaient. Les Acfes
ne disent rien de plus.

3° Les paroles et les actes de St. Paul confirment cette
doctrine. On y voit clairement non seulement 1'existence d'un
ministeére ecclésiastique, mais aussi ses formes: premiérement
I'apostolat, secondement le prophétisme, troisitmement le doc-
torat, ensuite ceux qui ont les dons de « vertus », de guérisons,
de secours, de gouvernement, de langues et d'interprétation?).
Dans 1'épitre aux Ephésiens, il est dit que le Christ «a établi
les uns apotres, les autres prophétes, les autres évangélistes,
les autres pasteurs et docteurs, pour le perfectionnement des
saints, pour l'ceuvre du munisiére, pour l'édification du corps
du Christ, jusqu'a ce que nous soyons tous parvenus a l'unité
de la foi et de la connaissance du Fils de Dieu, a I'état d’homme
fait » 2). Toutes ces formes diverses du ministére s’exercent dans
l'assemblée au nom du Christ: in nomine Domini nostri Jesu
Christi, congregatis vobis et meo spiritu, cum virtute Domini
nostri Jesu®). Tous ces ministres du Christ sont des dispensa-
teurs des mysteres de Dieu*), ministres du Nouveau Testament,
non dans la lettre, mais dans l'esprit?®); St. Paul insiste maintes
fois sur le role de l'esprit dans la prédication de l'évangile ®).

St. Paul envoie Timothée en mission apostolique: et misi-
mus Timotheum fratrem nostrum, et minzstrum Dei in Evan-
gelio Christi). Il lui recommande de ne pas négliger la grace
qui lui a été donnée par la prophétie avec limposition des
mains du presbyvtére®). Ce n'est donc pas 1'évéque seul qui im-
pose les mains, mais le presbytere entier, qui évidemment agit
dans l'assemblée et avec 'assemblée.

S'adressant aux Corinthiens, Paul dit: Unxit nos Deus, et
signavit nos, et dedit pignus Spiritus in cordibus nostris?. Sans
doute il s'agit 1a de l'onction spirituelle dont le Christ et Pierre
ont parlé, et non d'une onction matérielle; car, s'il y eft eu
une onction matdérielle dans le rite en question, les Actes des

7 Cor. XII, 28. — ) IV, 11-13. — %) / Cor. V, 4.

*) Sic nos existimet homo ut ministros Christi et dispensatores mysteriorum Dei,
I Cor. IV, 1.

5) LI Cor, 111, 6. — &) Rom. XV, 16; 7 Cor. XII, 4 et suiv.

N £ Thess. NI, 2; [ Tim. IV, 6. — &) 7 Z9m. 1V, 14.—9) /[ Cor. 1, 21-22,



— 686 —

apotres Pauraient certainement mentionnée. Cette onction spiri-
tuelle n'est pas autre chose que la communication du St. Esprit
faite par lui-méme, et c'est cette communication qui est aussi
le sceau et le pignus Spiritus dont parle l'apdtre. Et méme,
d'aprés la maniére dont Paul s’exprime dans son épitre aux
Ephésiens, on pourrait dire que cette onction, ce sceau, ce
pignus, ne sont pas l'apanage exclusif du clergé, mais que les
simples fideles y ont part aussi par le baptéme et la confirma-
tion: in quo (Christo) ef vos, cum audissetis verbum veritatis
(Evangelium salutis vestra), in quo et credentes siguati estis
Spiritu promissionis sancto, qui est pzgnus haereditatis nostree,
in redemptionem acquisitionis?). St. Paul parle de «tous les
saints (omnes sanctos)», et non seulement du clergé?).

4° Conclusions. — De ce qui précede il résulte qu'il existe
dans I'Eglise un ministere spécial et une hiérarchie, et cela,
de par le Christ, donc de droit divin; que les fideles spéciale-
ment chargés de ce ministére sont désignés par les simples
fideles, réunis en assemblée au nom du Christ; qu’ils recoivent
une imposition des mains accompagnée de prieres?®), imposition
des mains de tout le presbytére; que dans cette imposition des
mains, au sein de 'assemblée et avec le concours de 'assemblée
en prieres, Dieu méme communique son Esprit?). Il résulte
encore que cette communication du St. Esprit, appelée aussi
mystiquement signatio, unctio, pignus, est une communication
de dons multiples et variés, constituant les uns apotres, d’autres

VY Ephes. 7, 13-14. — *) v. 15.

%) M. Saltet dit lui-méme: « On sait que longtemps /e sex/ rite essentiel de l'or-
dination des évéques, des prétres et des diacres était 'imposition des mains, conférée
avec la priere correspondante. Clest /e sew/ rite attesté par les plus anciens Sacra-
mentaires » (p. 39).

1) 11 va de soi que ni le geste de I'imposition des mains ni la formule dépré-
catoire n’avaient un caractére de magie et de production physique de la grice. Les
différentes priéres contenues dans les anciens rituels étaient tres simples. Chaque Eglise
avait la liberté de rédiger elle-méme sa priere. On n’avait pas encore l'idée d’un
Ordo romanus obligatoire, pas plus que d'un Catéckizme romain, enccre moins des
superstitions ridicules du Décret d’Eugéne IV aux Arméniens. Les gestes des évéques
et des prétres étalent trés secondaires. L’essentiel était dans l'action divine du Christ,
qui, comme Pontife de la Nouvelle Alliance, communiquait, selon sa promesse, son
esprit et ses dons. Les saints Mpysteres étaient alors des mysteres de foi (mysterivm
fidei) et non de magie; la magie était payenne et non chrétienne, et les théologiens
qui 'ont introduite dans certains rituels, avaient ’esprit payen et non chrétien. C'est
aux vrais chrétiens d’aujourd’hui a faire /v réforme nécessaire et & purifier la liturgie
du mécanisme prétendu divin qui la déshonore.




prophétes, d'autres évangélistes, docteurs, pasteurs, etc.; qu'on
ne voit dans tous ces dons aucune autorité proprement dite,
dans le sens d'une domination intellectuelle et spirituelle; que
cette hiérarchie ministérielle et non autoritaire ne détruit en
rien la fraternité qui regne entre tous les fréres; qu'en particulier
le don d’«interprétation» n’est pas un pouvoir de «définition» de
dogmes nouveaux, mais un simple don d’expliquer & ceux qui ne
le comprennent pas, l'enseignement du Christ tel que le Christ
la confi¢ a son Eglise (depositum custodi); que le don de
« gubernation» n'est pas non plus un pouvoir de «dominer »
les consciences, mais un simple don d’« administrer » les choses
ecclésiastiques selon I'Esprit saint.

Tel est le véritable sacrement de l'ordre d’aprés le Christ
et les apdtres. Tout ce qui a été ajouté dans la suite, notam-
ment par les conciles romains de Florence et de Trente, et par
les papes, est une excroissance malsaine, résultat de la théorie
plus matérialiste encore que magique de lU'ex opere operato.
Quittons donc la scolastique, ses erreurs et ses superstitions,
et revenons a la religicuse simplicité du dogme chrétien primitif.

Bref, la question de l'ordre doit étre étudiée au triple point
de vue liturgique, historique et théologique. Rarement, cette
étude est complete. Le liturgiste ne voit d’ordinaire que le rite,
I'historien que le fait de la succession, et souvent le théologien
disparait dans des questioncules sans importance. Précisons.

Aux yeux de Rome, le rituel romain est tout; si la céré-
monie, relativement moderne et absolument ridicule, de la pré-
sentation des instruments (calice et paténe) et leur toucher se
sont opérés les doigts disposés selon la régle, et si les paroles
dites sacramentelles ont été prononcées au bon moment, alors
la validité¢ est incontestable, Nos lecteurs savent déja le peu
de cas qu'il faut faire d'un tel cérémonial, plus puéril qu’édi-
fiant, et que Rome semble avoir inventé pour prouver jusqu’oll
peut aller la sottise humaine. Une seule chose importe au point
de vue liturgique, c'est la priere de la communauté, faite avec
foi au nom du Christ, le Sauveur et le pontife de la nouvelle
alliance.

Pour T'historien, le point capital est le fait de la succession.
Tel évéque déposé, ou demissionné, ou défunt, a-t-il été rem-
placé par tel autre, a la suite d'une élection légale et par le
geste d'un ou de plusieurs évéques autorisés? Si oui, il y a



— 688 —

validité et licité. L’historien n'en demande pas davantage; il
appelle validité cette succession dite apostolique. Cependant,
qui ne voit avec quelle facilité cette prétendue succession peut
étre un leurre? Du coté de I'élection, en effet, les méprises et
les duperies sont possibles; telle élection peut n'avoir aucun
caractére ecclésiastique; elle peut n’étre que politique et moins
encore; un aventurier, choisi par quelques aventuriers, peut
étre sacré par quelques aventuriers munis du titre d'évéques.
Ils sont évéques, dit l'historien; donc il y a succession épis-
copale ou apostolique, donc il v a validité.

Le théologien ne saurait étre satisfait. [l exige que 1'élection
soit ecclésiastique, c'est-a-dire faite par une véritable Eglise;
et la consécration également, donc faite dans I'Eglise, par de
vrais évéques, avec le concours des prétres et des fideles, au
nom du Christ et de I'Eglise. Et comme on suppose qu'il s’'agit
d'une ordination catholique, il est clair qu’elle doit étre faite
selon la foi catholique, professée officiellement et par les con-
sécrateurs et par le consacré. C'est ici qu'est la véritable suc-
cession apostolique: car il ne saurait y avoir dapostolicité
véritable 1a ol I'élection et la consécration ne se font qu'au nom
de 1'Etat, 12 ol le chef supréme n'est pas le Christ méme, mais
un personnage quelconque, politique ou autre, peut-étre méme
non chrétien, et faussement substitu¢ au Christ et a 1'Eglise.
Que dans une Eglise nationale, l'¢lection et la consécration
doivent se faire selon la loi réglant la matiére, rien de mieux;
mais encore cst-il que cette conformité a la loi n'est qu'un fait
administratif et non un fait ecclésiastique, encore moins un fait
religieux; encore est-il que ni la juridiction de I'Eglise catho-
lique ne peut étre remplacée par la «suprématie de I'Etat»;
encore est-il que la foi officielle de I'Eglise catholique ne peut
pas étre rejetée, niée et remplacée par une foi étrangeére, autre
et tenue pour hérétique par I'Eglise catholique; encore est-il
que ce serait 12 une substitution absolument mensongére, un
pur simulacre dénué de toute valeur catholique, donc invalide.

A la suite de cet article, on peut se poser les deux ques-
tions suivantes: 1° Les ordinations des anciens-catholiques de
Hollande, d’Allemagne, de Suisse, des Etats-Unis, d'Angleterre,
satisfont-elles aux conditions ecclésiastiqies ci-dessus exposées?
2° En est-il de méme des ordinations anglicanes faites par les



— 689 —

évéques de Henri VIII (chef souverain de 1'Eglise et des ecclé-
siastiques d’Angleterre)?

A la premiere, je réponds affirmativement, et j'ai démontré
cette doctrine surabondamment dans cette Revuel).

A la seconde, je réponds qu'il y a matiere a discussion,
non en ce qui concerne les cérémonies, mais en ce qui con-
cerne les intentions, formellement exprimées, des consécrateurs
et des consacrés: en effet, les consécrateurs de 1'école des
Cranmer, des Barlowe, des Parker, voulaient agir au nom du
roi, qu'ils tenaient pour le chef souverain de l'Eglise, chet
ayant le pouvoir de faire des évéques, disaient-ils; et eux-mémes
se considéraient, dans le cas en question, comme les simples
agents du roi. En vérité, c'était trop peu de garanties, et la
cérémonie accomplie ainsi, avec cette signification déterminée,
ne semble plus guere le sacrement catholique de l'ancienne
Eglise. En 1897, je disais déja que la validité des ordinations
anglicanes pourrait étre reconnue «éftant domné que les angli-
cans wveuillent vraiment contérer le sacrement de lordre »?).
Mes sentiments envers 1'Eglise anglicane?) restent, en 1909,
ce qu'ils étaient en 1897, malgré T'hostilité avérée de quelques
anglicans envers I’Eglise ancienne-catholique, et malgré l'auto-
ritarisme parfaitement déplacé de quelques théologiens angli-
cans envers nous. Nous sommes indépendants dans nos opinions
et nous pouvons dire pourquoi.

Bref, je ne vois, pour ma part, dans la question de la va-
lidité des ordinations anglicanes que la difficulté que je viens
de signaler, Le meilleur moyen de la résoudre serait, non pas
de discuter a perte de vue sur la foi et les intentions des
évéques anglicans du XVI°® siécle — discussions qui ne con-
vaincraient probablement pas les opposants —, mais de déclarer,
ecclésiastiquement et officiellement, qu'en dépit de ses docu-
ments ecclésiastiques et officiels qui ne reconnaissent pas l'ordre
comme un sacrement ou qui le maltraitent, I'Eglise anglicane
actuelle a formellement 'intention, dans ses consécrations épis-
copales et presbytérales, d’administrer le vrai sacrement chrétien
de Vordre dans le sens du N. T. et de 'ancienne Eglise. Cette
déclaration couperait court a toute objection dogmatique sérieuse.

1) Voir les numéros de 1897, p. 32-41, et de 1900, p. 263-312, et p. 477-503.
%) Revue int. de Théol, n. 17, p. 40. — 3) Jbid., p. 153-155.

Revue intern. de Thiclogis, Heft 68, 1909. 45



— 690 —

Toutefois elle ne leéverait pas, a elle seule, toutes les diffi-
cultés historiques. Le dogme n’est pas tout. I1 y a aussi I'his-
toire. Or l'histoire constate que les évéques-lords de I'Eglise
anglicane, par le fait de leur nomination, sont moins des ministres
des fideles, du clergé et de I'Eglise que des ¢élus du roi et des
créatures du premier ministre. De la le caractére politique et
gouvernemental qui s’attache a leur administration épiscopale,
Cette difficulté grave serait supprimée, si I'Eglise elle-méme,
réunie en sywmode, nommait ses évéques, ils sortiraient ainsi de
I'Eglise dont ils auraient la confiance; I’Eglise nommerait cer-
tainement les plus capables, ceux dont la théologie offrirait les
garanties nécessaires; considérations dont le premier ministre,
qui peut n'étre pas chrétien ou qui peut étre trés antichrétien,
n'a pas toujours le souci.

Tes Eglises épiscopales, qui attachent une sérieuse impor-
tance au caractere ecclésiastique et & la capacité théologique
des évéques, ne peuvent donc ressentir que de la peine et de
l'inquiétude, pour ne rien dire de plus, envers I'épiscopat trop
politique el trop temporel de I'Eglise établie d’Angleterre.

Nous les engageons a poser ces deux réformes comme

conditions préliminaires de 'union.
E. MicHAUD.




	La question des ordinations pendant les neuf premiers siècles

