Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 68

Artikel: Profession de Foi

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403741

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 647 —

PROFESSION DE FOIL

Le Christ a dit dans une parabole: «Rends compte de ton
administration (redde rationem villicationis tuese)», Luc XVI, 2.
Cette parole s'adresse a tous ses disciples. Nous sommes tous
en cette vie comme dans une location, et tous nous devons
sagement administrer ce qui nous a été confié: ame, corps,
santé, fortune, position sociale. Chacun en rendra compte a
Celui qui est le Maitre et le Juge souverain.

St. Paul a dit dans le méme esprit: «Scfo cui credidi
(1T Tim. 1, 12), je sais a4 qui et & quoi j'ai cru». La croyance,
la conviction est une chose si grave, si importante, si sainte,
qu'elle ne doit pas étre banale, routiniere, mais qu'il faut savozr
en quoi elle consiste. Beaucoup de prétendus chrétiens, ne
pouvant pas justifier leur foi, endorment leur raison et leur
conscience en disant que la foi n’a rien a faire avec la science
et la raison; que la doctrine qu'on impose a leur croyance
n'a rien de commun avec la science, etc. Telle n'était pas la
foi de St. Paul. 1l savait, lui, quelle était sa foi et quelles
étaient les bases de sa foi; et il recommandait évidemment &
Timothée et & tous les chrétiens d’avoir les mémes exigences
et le méme respect d’eux-mémes. Et avec quelle faculté savazt-il?
Avec la raison. Méme le culte, disait-il, doit étre rationnel.
rationabile obsequium (Rom. XII, 1). Quoi de plus clair? Et
des lors, quoi de plus erroné, a priori, que la religion qui
suspecte la raison, et que I'Eglise qui l'entrave?

C’est pour aider ceux de nos freres — s'il en est — qui
n'ont peut-étre pas encore des convictions religieuses tres
fermes, c’est pour les aider, dis-je, & se mettre en réegle avec
le précepte du Christ, que je leur dédie ces modestes pages.



SR '

I. — Pourquoi je suis religieux.

Je suis religieux, parce que ma raison, mon coceur, ma
conscience m'en font un devoir.

Ma raison m’en fait un devoir, parce qu’'elle me démontre
qu'il y a un Dieu qui est ma cause premiére, de laquelle je
tiens tout ce que je suis; un Dieu qui est ma raison d'étre,
mon principe et ma fin; de qui par conséquent je dépends
complétement. Un lien s'impose donc de moi & lui, lien de
logique, de raison, de sagesse. Le ruisseau qui chercherait &
se séparer de sa source, si lointaine qu’elle puisse étre, serait
vite désséché.

Mon cceur parle comme ma raison. Il a besoin d’amour,
et de méme qu'un enfant sent d'instinct qu'il trouvera sa joie
dans son amour pour ses parents, ainsi le cceur de l'homme,
enfant de Dieu, doit-il aimer son pére céleste, d’autant plus
que l'auteur de la vie universelle est la Beauté parfaite comme
il est la Vie parfajte, la Vérité parfaite et la Bonté parfaite,

Et ma conscience raisonne comme ma raison et comme
mon cceur. Elle a besoin de justice, d’ordre, de sainteté. Le
Bien supréme est la source de tous les biens particuliers.
C'est donc a Dieu comme Bien parfait et infini que je dois
étre uni, si je veux rester dans l'ordre.

Je suis religieux, parce que l'univers me parle, lui aussi,
de Dieu, de sa sagesse, de sa puissance, de sa magnificence.
I.a science de 'univers me montre dans les infiniment petits
et dans les infiniment grands, une force créatrice admirable,
une vie universelle de laquelle découle toute vie. Comment
moi, étre chétif, parcelle minimale, conscient de mon insuf-
fisance, oserais-je me séparer de I'Etre qui est la raison d'étre
de tous les étres, leur cause, leur soutien et leur fin? Cette
séparation serait une illogicité.

Je suis religieux, parce que ma raison me montre dans
Ihistoire de 'humanité, non moins que dans la conservation
des ¢léments de l'univers, une Providence divine, qui mene
le monde. Les hommes s’agitent avec leurs passions toujours
soulevées, les libertés individuelles sont sans cesse emportées
dans mille tourbillons contraires, qui devraient conduire I'hu-
manité a I'abime et a la destruction; et cependant, I'histoire
montre une force supérieure a 'humanité, force qui dirige les



— 649 —

libertés les plus dévoyées et les rameéne dans la bonne voie,
force qui triomphe des erreurs et des vices, et qui fait tdét ou
tard, & son heure, briller sa vérité et sa justice. Cette Provi-
dence qui nous parle par les faits réparateurs, nous parle
aussi par les génies, par les prophetes, par les héros, par les
hommes de science, qui préchent la vérité, qui corrigent les
erreurs et les vices, souvent au sacrifice de leur félicité et de
leur vie. Chez tous les peuples, de tels hommes sont comme
les envoyés de Dieu, puisqu’ils font l'ccuvre de Dieu en lui
immolant leur repos, leurs intéréts, leurs affections les plus
profondes, en un mot tout ce qu'ils ont de plus précieux. Et
c’est par eux que le progrés triomphe de tous les principes
morbides qui remplissent le monde, de tous les éléments de
décadence que les ignorants, les vicieux, les criminels, déve-
loppent et perpétuent dans le monde. La bestialité humaine
est encore si puissante, qu'il est impossible d’attribuer ses
défaites finales au hasard. Le hasard n’explique rien. La vérité
est qu'une force de lumitre, de sagesse, d’ordre, de justice,
gouverne en faisant triompher le bien sur le mal. Ce triomphe
étonnant, je ne peux l'expliquer que par lexistence d'une
Providence divine. Et si cette Providence conduit 'humanité
a4 une vérité toujours plus lumineuse, & une justice toujours
plus parfaite, 2 un idéal toujours supérieur, c'est évidemment
un devoir, pour tout homme intelligent qui comprend ces
choses, de glorifier cette divine Providence, de la bénir, de
la faire connaitre et aimer de ceux qui n'ont pas le méme
bonheur. Voila pourquoi je suis religieux.

Je suis religieux, parce que, si je ne I'étais pas, je devrais
étre ou athée, ou indifférent: or l'athéisme est un non-sens,
et l'indifférence une illogicité pleine d’ingratitude envers Dieu
et de mésestime envers soi-méme.

Je suis religieux encore pour un autre motif, & savoir:
que la simple philosophie, si scientifique et si fondée qu'on
la suppose, ne me semble pas suffisante.

La partie purement intellectualiste de la philosophie ne
donne satisfaction qu'aux facultés intellectuelles, et encore!
Que d'obscurités et méme de doutes assiégent ’dme la mieux
campée, lorsqu’elle est obligée d'entendre toutes les contra-
dictions systématiques qui remplissent l'histoire de la philo-
sophie. L'esprit éprouve instinctivement un besoin de paix et



— 650 —

de certitude que l'intellectualisme exclusif et froid est incapable
de satisfaire.

La partie morale de la philosophie va plus loin. Elle
cherche, en expliquant les devoirs, a fortifier les volontés et
les caracteres; elle a méme essayé d'inspirer a Sénéque le
moraliste et 2 d’autres nobles penseurs les « Consolations», a
l'usage des affligés. Loin de moi la pensée de les déprécier;
mais il m’est impossible de ne pas les trouver froides et
inefficaces, je dirais presque aussi tristes et aussi ameres que
les tristesses et les amertumes qu’elles sont appelées & guérir,
C'est de l'esprit subtil plutdot que de vrais remedes; ce sont
des maximes ingénieuses, qui peuvent plaire a 1l'esprit, mais
qui ne touchent ni le coeur ni la volonté, Elles ne dépassent
guere le cercle des finesses mondaines avec lesquelles on
cherche a briller entre précieux ou précieuses. C’est un
marivaudage du cceur qui fait sourire, mais qui ne tarit pas
les larmes. On a beau les lire et les relire, ces prétendues
consolations, elles sont finalement impuissantes et méme vides?).

La religion, au contraire, m'éléve au-dessus des miseres
humaines et des subtilités mondaines. Elle m’emporte en Dieu,
et ici, je ne suis plus dans les relativités et les contingences
des créatures. Si grande qu’elle soit, la créature n'est qu'une
créature, avec des besoins plus grands que ses ressources.
Pauvre elleeméme, comment pourrait-elle enrichir? faible,
comment pourrait-elle fortifier? affligée, malade, comment
pourrait-elle consoler profondément et guérir réellement? Mais
Dieu est 1I'Absolu, le Parfait, 'Infini. Si j’ai foi en lui, si je
suis persuadé qu'il est mon créateur, je suis persuadé aussi
qu'il est ma providence et ma fin, donc qu’'il ne saurait

1) Voir, par exemple, la Consolation & Helvia, la Consolation & Polybe, la Con-
solation & Marcia, de Sénéque, et une série de fragments recueillis par Tertullien
et intitulés: De remediis fortuitorum. En voici quelques-uns: «Tu mourras, je ne
suis entré dans la vie que pour en sortir. — Tu mourras: la vie est un voyage;
apres avoir beaucoup marché, il faut rentrer chez soi. — Tu mourras, je ne serai
ni le premier ni le dernier, beaucoup m’ont précédé, tous me suivront. — J’ai perdu
mon argent, peut-étre t’aurait-il perdu. — J'ai perdu mon argent, mais tu as perdu
aussi la peine de le garder et la crainte de le perdre. — J’ai perdu la vue, la nuit
aussi a ses plaisirs, — Je suis devenu muet. Tu ne mentiras plus. — Je suis sans
femme. Tu es aussi sans adversaire. Tu commences & étre maitre de ta personne
et de tes biems. — J’ai perdu une bonne épouse. Une épouse est un bien adventice,
Beaucoup ont eu a pleurer une bonne épouse, et ont eu la chance d’en trouver
une meilleure.» Etc.



— 651 —

m'abandonner a moi-méme. Celui qui a déposé dans le fond
de mon cceur un si profond besoin de lui-méme, ne me
trahira ni ne me torturera. J'ai confiance dans sa sagesse
infinie, qui saura trouver le moyen de me secourir et de m’at-
teindre. Question de temps et de lieu, mais non d’amour.
L’amour divin ne peut faillir. Celui qui a fait les mondes, et
qui commande aux flots et aux tempétes, celui-lA peut com-
mander aussi a la douleur, et faire qu'une pauvre petite dme
humaine soit heureuse. Et puisque, pour étre heureuse, il faut
qu’elle soit dans la vérité, dans l'ordre, dans la justice, dans
la sainteté, il aura assez de sagesse, lui la Sagesse infinie,
assez de bonté, lui la Bonté infinie, assez de puissance, lui la
Toute-Puissance, pour placer cette Ame a sa vraie place, dans
le rayon de lumiere et de soleil qui lui est destiné.

Voila ce que la religion m'enseigne, et voila pourquoi je
suis religieux.

II. — Pourquoi je suis chrétien.

Je suis chrétien, parce que je suis religieux et que je vois
dans le christianisme la religion par excellence: celle qui me
donne la notion de Dieu la plus élevée, et la notion de
I'homme la plus juste; celle qui me montre le mieux l'action
du créateur et sa divine providence; celle qui est a la fois
la plus divine et la plus humaine, celle qui concilie le plus
parfaitement 4 nos yeux les choses divines et les choses hu-
maines, celle qui tend le mieux a réaliser toutes les légitimes
aspirations des facultés humaines, et a rendre les hommes a
la fois sages et heureux.

Les religions payennes ont eu, sans doute, des philosophes
de génie et des héros. Loin de chercher a les amoindrir, je
préférerais les exalter. Toujours est-il qu’aucune ne peut offrir
a notre admiration et & notre imitation un prophéte, un docteur,
un héros, un saint, comparable au Christ. Bien plus, le Christ
surpasse en perfection, soit par sa vie, soit par ses enseigne-
ments, I'idéal que chacune de ces religions a proposé aux
hommes. Ni dans l'idéal brahmanique, ni dans l'idéal persan,
ni dans 1'idéal égyptien, ni dans 1'idéal grec, ni dans l'idéal
romain, on ne saurait trouver 1'idéal chrétien. Celui-ci, loin
d’étre une évolution de ces germes divers, les dépasse tous, et



— 632 —

dépose dans I'humanité un germe de vie nouvelle, germe a la
fois naturel et surnaturel, qui n'a encore été égalé nulle part,
et qui, lorsqu’il sera réalisé (car il est loin de l'étre), créera
une ¢re de spiritualisme moral et religieux que nous ne faisons
encore qu'entrevoir.

Ne faisant ici qu'une simple Déclaration de foi et non un
Traité de théologie, je n’ai pas a faire ressortir tous les titres
qu'a J.-C. a notre adoration. Il est réellement I’homme typique,
I'homme parfait: ecce homo. 11 est vraiment le messie, celui
qu’ont entrevu et attendu les grandes ames religieuses de I'hu-
manité, celui qu'ont annoncé les prophetes. Il est I'envoyé de
Dieu par excellence; nul n’a parlé du Pere céleste comme lui,
nul ne nous a enseigné nos devoirs comme lui, nul ne les a
pratiqués comme lui. Sa sagesse et sa sainteté merveilleuses
prouvent que Dieu était en lui, parlait en lui, agissait en lui,
vivait en lui; qu'il était Dieu méme, rendu sensible aux hommes,
et fait homme, et vivant parmi les hommes pour les sanctifier.
Il a été ’homme de paix dont I'humanité a besoin: pax Jowmi-
ntbus,; et en méme temps, le lutteur dont elle a besoin aussi,
pour combattre 4 son exemple les bons combats: non ven:
nuittere pacem, sed gladium. Ce n’est point 12 une contradiction,
mais la conciliation pratique et vécue de deux vérités néces-
saires. Tous nous devons étre des hommes de paix luttant
contre l'erreur et le mal, et des hommes de guerre luttant
pour la paix.

Je suis chrétien, parce que sans le Christ je souffrirais
d'un isolement funeste, et qu'avec lui je ne me sens pas aban-
donné & ma propre faiblesse. Ve soli! Heureux celui qui
trouve dans la famille et dans l'amitié de vrais soutiens pour
son cceur et pour sa vie méme. En J.-C. on éprouve supé-
rieurement ce double bonheur, parce qu'on sent la présence du
Pere céleste, et aussi 'ami qui donne sa vie pour ses amis:
Majorem hac dilectionem memo habet, ut aminam suam ponat
quis pro amicis suis (Jean XV, 13).... Jam non dicam v0s
Sservos, vos autem dixi amicos (13). Nul homme n’a été plus
aimable, plus aimant et plus aimé; nul n’a été plus adorable
et plus adoré; nul n'a été plus bienfaisant, plus généreux, plus
héroique, plus sublime. Il est la meilleure force morale et la
meilleure joie spirituelle: Mihi enim vivere Christus est, et mori
lucrum (Phil. I, 21).



— 653 —

N'est-ce pas le cas de rappeler cette hymne si charmante
de naiveté et de piété qu’ont chantée nos ancétres chrétiens?

«Jésus, nom doux au souvenir, qui donnes au cceur les
vraies joies, et dont la présence est plus douce encore que le
miel et que toutes choses?)!

«Nul chant plus suave, nulle parole plus joyeuse, nulle
pensée plus douce, que ton nom, 6 Jésus fils de Dieu?)!

«Jésus, espérance de ceux qui se repentent, combien tu
es clément & ceux qui t'implorent, combien bon & ceux qui
te cherchent, et que n'es-tu pas 4 ceux qui te trouvent3)!

«Ni la langue ne peut dire, ni la plume écrire, seul le
ceeur qui I'éprouve peut comprendre ce que c'est que d'aimer
Jésus?)!

«O Jésus, sois notre joie, toi qui seras notre récompense;
qu’en toi soit notre gloire pendant les siécles des siecles®)!»

Je suis chrétien, parce que, & toutes les heures de la vie
comme aussi 4 'heure de la mort, dans la joie comme dans
la tristesse et dans le délaissement, dans les honneurs comme
dans les humiliations, on peut se tourner vers le Christ toujours
prét 4 nous secourir, et lui dire sans crainte: Benedictus qui
venit in nomine Dowmini! 11 nous accueillera toujours, nous
pardonnera toujours, nous reldvera toujours, nous consolera
toujours.

Je suis chrétien, parce que toutes les fois que je lis et
médite une parole du Christ, j'y découvre des lumieres nou-
velles et des beautés nouvelles, et J'y puise une force inattendue
qui me rend meilleur et me fait aspirer davantage a la sainteté
et a l'idéal.

!) Jesus dulcis memoria, #) Nil canitur suavius,
Dans vera cordis gaudia, Nil auditur jucundius,
Sed super mel et omnia Nil cogitatur dulcius
Ejus dulcis preesentia ! Quam Jesus Dei filius!

» %) Jesus spes pcenitentibus
(Quam pius es petentibus,
Quam bonus te quarentibus,
Sed quid invenientibus!

%) Nec lingua potest dicere, %) Sis, Jesus, nostrum gaudium
Nec littera exprimere, Qui es futurum preemium,
Expertus potest credere Sit nostra in te gloria

Quid sit Jesum diligere. Per cuncta semper szcula,



— 654 —

III. — Pourquoi je suis catholique.

Je suis catholique, parce que tout en moi me fait un devoir
d’étre intégralement, et non seulement a demi ou au tiers, ce
que je dois étre. Je dois étre chrétien; donc je dois l'étre
intégralement. Or le catholicisme vrai — je ne parle ici que
de celui-lda — est le christianisme intégral. Catholique signifie
universel: donc le chrétien vraiment catholique, ou le catholique
vraiment chrétien, est le disciple du Christ qui adheére a tous
ses enseignements, & tous ses préceptes, a tous ses moyens
de salut. Du moment qu'il est convaincu par ailleurs que le
Christ est 'envoyé de Dieu, le Sauveur, le Médiateur entre
Dieu et I'humanité, il accepte toute la révélation du Christ,
toute sa morale, toute son ceuvre. Il ne fait pas dans le
christianisme authentique une part qu’il accepte parce qu’elle
lui plait, et une autre qu’il rejette parce qu’elle lui déplait.
Non. II croit a tout ce que le Christ a enseigné, il fait tout
ce qu'il a ordonné; enseignements et préceptes, il les tient
pour divins. C'est 12 son dogme, c’est 1a le dépot de sa foi;
ce sont choses sacrées, sur lesquelles il ne transige pas. Tel
est le vrai catholique.

Le vrai catholique est encore universaliste en un autre
sens, non seulement parce qu'il accepte toute I'ceuvre du
Christ, mais parce qu'il s'efforce de la répandre par toute la
terre afin d'étendre partout le régne de Dieu, et aussi parce
qu’il voit des fréres dans tous les hommes qui adheérent,
- comme lui, au christianisme intégral, de quelque race que
soient ces hommes, & quelque nationalité qu’ils appartiennent,
et quelle que soit la partie de la terre qu’ils habitent. Cet
universalisme de la famille chrétienne est admirable, ainsi
que l'universalisme de la doctrine, et pour ce second motif je
suis catholique.

Je le suis encore, parce que le critére catholique est le
critére par excellence. J'entends par critere le signe par lequel
je peux reconnaitre ce que J.-C. méme a enseigné, prescrit et
établi. Un tel signe est d’'une importance capitale, si 'on ne
veut pas s’exposer a étre trompé ou A se tromper dans la
recherche de ce que J.-C. a enseigné, prescrit et établi. Ce
signe est celui-ci: la croyance universelle, constante et unanime
de toutes les Eglises chrétiennes particulieres. Une telle croyance
est un fait historique qui s'impose a tous, comme tous les autres



— 655 —

faits historiques; elle est de plus la garantie la plus sfire que
I'on puisse avoir en ce monde, naturellement et surnaturelle-
ment, qu'on est bien avec le Christ. Il est notoire, en effet,
que c'est a toute son Eglise, c’est-a-dire a tous ses disciples,
que le Christ a adressé et confié le triple dépot de ses enseigne-
ments, de ses préceptes et de ses moyens de salut. Cest donc
le témoignage universel, constant et unanime de toutes les
Eglises chrétiennes qui me fera connaitre le plus slirement
ce triple dépot: Depositum custod:. Le vrai catholique est donc
celui qui ne releve que d'un seul chef, le Christ, et qui, pour
connaitre les ordres de son chef, n’accepte qu'un seul témoignage
compétent et authentique: non le témoignage d'un homme seul,
quel qu'il soit; non le témoignage d'une hiérarchie ou partie
de I'Eglise, mais le témoignage, historique et diment constaté,
de toute U'Eglise. Cette universalité du témoignage est aussi
une des beautés et une des forces du catholicisme.

Je suis encore catholique, parce que, grice a ce critere
si slir et si large, je trouve dans ’enseignement ainsi formulé
de la république chrétienne universelle I'union de la plus sage
autorité et de la plus sage liberté: awutorité, celle du Christ
méme, toujours visible dans ses enseignements, dans ses pré-
ceptes et dans ses moyens de salut; /liberié, celle que le Christ
méme a laissée au monde, en ne révélant rien de plus que ce
qu’il a révélé, en n'imposant rien de plus que ce qu'il a im-
posé, en laissant donc & chacun et a tous le droit de com-
prendre de son mieux et d’appliquer de son mieux les enseigne-
ments et les préceptes du Christ. Tout ce que le Christ a
enseigné doit étre divin pour tous ses disciples, donc dogme
obligatoire. Tout ce que le Christ n'a pas enseigné doit étre
libre pour tous ses disciples: liberté d’explication scientifique
et d'application pratique; chose essentiellement humaine, qui
dés lors ne saurait étre transformée en dogme divin. Cette
conciliation de l'autorité divine et de la liberté humaine, de
la foi divine et de la science humaine, me semble admirable,
pure de toute équivoque. Voila aussi pourquoi je suis catholique.

IV. — Pourquoi je suis ancien-catholique.

Je suis ancien-catholique, c’est-a-dire catholique & I'ancienne
manieére, a la maniére de l'ancienne Eglise, pour les raisons
suivantes :



— 656 —

L’ancien-catholicisme me rapproche du Christ méme. Lui
seul est le Sauveur: donc plus je suis prés de lui, uni a lui,
a4 son enseignement, 4 ses préceptes, au dépot divin qu'il a
confié a ses apoOtres et a ses disciples, plus je me sens dans
la vérité et dans les vraies conditions du salut. Il est la source:
désaltérons-nous donc en lui. C'est ce que fait I'ancien-catholi-
cisme.

Je suis ancien-catholique, parce que l'ancien-catholicisme
me donne la liberté de distinguer la doctrine du Christ et
celle que les hommes y ont ajoutée. C’est un fait que beaucoup
d'explications purement théologiques, donc humaines, sco-
lastiques et autres, ont été introduites, au cours des siecles,
dans le dépot divin de la révélation chrétienne, et que
celle-ci a ¢été ainsi altérée et compromise, repoussée par
nombre d’esprits qui l'accepteraient s'ils la connaissaient dans
sa pureté divine. Or c'est ce travail de purification, de distinc-
tion, de démarcation entre l'ccuvre du Christ et celle des
hommes, que font les anciens-catholiques. Telle est leur réforme
théologique, ecclésiastique et disciplinaire, réforme superbe,
loyale, claire et absolument nécessaire. On est heureux et fier
de s’associer a une telle ceuvre. Voila pourquoi je suis ancien-
catholique.

Rien n’est doux pour un esprit sincére, comme cette liberté
de faire de la science exégétique et historique, de pratiquer
au grand jour les reégles de la critique vraie, établie partout
aujourd’hui dans le monde scientifique. De méme qu’on respire
avec honheur sur les cimes ol souffie I'air non vicié des glaciers
éternels, ainsi l'esprit se sent heureux dans la lumiere et dans
l'air pur des paroles évangéliques, étudides sérieusement en
elles-mémes; heureux aussi dans la lumiere et dans 'air pur de la
vraie tradition universelle, selon les régles de la critique
historique, en écartant les documents falsifiés, en rétablissant
les textes dans leur authenticité et dans leur véritable signifi-
cation. Lorsqu'on a une fois éprouvé cette joie de 'Esprit, on
veut en jouir toujours. Voila pourquoi je suis ancien-catholique.

Quelle sécurité pour 1'ame, lorsqu’elle se sent unie au
Christ, et en compagnie de tous les docteurs qui sont restés
fideles &4 ses enseignements! Il est des docteurs, qui hélas!
ont corrompu ces enseignements. L’ancien-catholicisme les
connait, grace a la sfireté de son critérium et grace aux



— 657 —

lumiéres qui jaillissent aujourd’hui de la critique scientifique;
non seulement il les connait et les signale, mais il les répudie.
Dans 'ancienne Eglise, la liberté d’explication et d’application
dont j'ai parlé, était beaucoup plus grande que de nos jours:
aussi les anciens-catholiques sont-ils heureux de pouvoir re-
prendre l'usage de cette liberté d’autrefois, et de la précher
d’exemple a leurs fréres encore détenus dans la servitude de
lerreur. Arriere les documents frelatés, arriere les doctrines
erronées, arriere les superstitions malsaines, les pieux men-
songes, les faux miracles, les fausses légendes! Vive le Christ,
vive sa parole divine, sa morale divine! Vive son Eglise,
partout ou elle est établie, partout ou elle compte des membres,
vivant de la méme foi, de la méme espérance et de la méme
charité! C'est cette joie du cceur et de la conscience qui me
tfait un devoir de me proclamer ancien-catholique.

Je suis ancien-catholique, encore pour un autre motif:
parce que c'est dans cette Eglise que l'on s’occupe le plus
activement et le plus laborieusement de la grande et noble
question de la réunion des Eglises. Dans certaines Eglises, on
s'en occupe aussi, il est vrai, mais plutét pour s'annexer les
Eglises dites séparées, ou du moins pour en faire des sortes
de colonies ecclésiastiques sous la dépendance de «la grande
Eglise» a laquelle on appartient. Or, je ne saurais partager
ce point de vue. J'admets l'indépendance et l'autonomie de
chaque Eglise particuliere, si petite soit-elle et méme quand
elle est unie aux autres Eglises sceurs; et je trouve que cette
autonomie est trés clairement exprimée dans [’Ecclésiologie
ancienne-catholique. De plus, dés les débuts de son organi-
sation, I'Eglise ancienne-catholique a signalé cette ceuvre
comme une de celles auxquelles elle voulait consacrer tous
ses efforts; et ses théologiens ont travaillé constamment dans
ce but, et cette «Revue» en est un témoignage sinceére. Si
elle contient des pages ol les idées de telle et telle Eglise
sont combattues, c'est que ces idées lui ont paru erronées,
contraires aux conditions de la véritable union qu’elle poursuit.
Nous ne pouvions pas faire moins que de les réfuter, du
moment que les conditions susdites étaient attaquées. Car, il
est & remarquer que l'union telle que I'Eglise ancienne-catho-
lique la congoit, n'est pas une union vague, banale, toute en
paroles amicales ou en politesse sentimentale, avec au fond

Revue intern,de Théologie, Heft 68, 1909. 43



— 658 —

des idées séparatistes trés persévérantes; elle est, au contraire,
une union trés claire, dans une foi une, la foi dans les en-
seignements mémes du Christ tels que la tradition historique
universelle les fait connaitre. Cette union ou les ambiguités
sont impossibles, et ou les charges et les libertés sont impar-
tialement les mémes pour tous, m’a toujours paru la seule
pratique et la seule solide, la seule munie de toutes les garanties
désirables, soit au point de vue historique et sagement con-
servateur, soit au point de vue scientifique et sagement libéral.
Voila encore pourquoi je suis ancien-catholique.

Verrons-nous cette union réalisée? Il est probable que
non, car ceux qui aspirent le plus 4 la terre promise n'y
arrivent généralement pas. Raison de plus pour travailler a
cette grande ceuvre avec une ame sincérement désintéressée,

Enfin, je suis membre de 'Eglise ancienne-catholique, parce
que cette Eglise est numériquement petite, délaissée des grands
et des riches, et dédaignée de beaucoup d’'autres, et méme
souvent calomniée. J'ai toujours eu plaisir & étre d’'une minorité
assez courageuse pour protester contre les majorités qui se
trompent. Dans de telles conditions, on a du moins la certi-
tude de n'étre guidé ni par le désir des honneurs, ni par celui
du succes, et de pouvoir offrir & Dieu des ceuvres pures de
toute ambition mondaine et de toute vaine gloriole. C'est
encore une sécurité. Il est dangereux, il est vrai, de précher
la foi et l'action aux époques d'indifférentisme, et de pratiquer
la modération aux époques de fanatisme aveugle, mais on en
est amplement dédommagé par la joie de faire modestement
son devoir dans une ecclesiola (pusillus grex) qui a I'évidence
et la conscience de faire partie de I'Eglise universelle. Voila
aussi pourquoi je suis heureux d’étre ancien-catholique.

N.B. — A ceux qui me demanderaient de leur dire ce
que je ne suis pas et pourquoi je ne le suis pas, par exemple
pourquoi je ne suis ni catholique-romain ni protestant, je ré-
pondrais: Cette déclaration négative n’est pas plus difficile a
faire — peut-étre méme l'est-elle moins — que la quadruple
déclaration positive que je viens de faire. Mais, outre qu’elle
n'est pas nécessaire, je la trouverais déplacée ici. J'ai voulu
faire, dans ces pages, ceuvre de pacification chrétienne, en
indiquant le terrain sur lequel tous les vrais chrétiens peuvent



— 659 —

étre sérieusement et fraternellement unis; et je ne veux pas
terminer cette loyale explication par des griefs qui pourraient
avoir, aux yeux de plusieurs, une apparence d'attaque con-
fessionnelle. Loin de moi cette pensée. Autant je me rends
nettement compte des erreurs et des torts soit des confessions
protestantes, soit de la confession papiste, autant je respecte
ceux de leurs adhérents qui, personnellement, valent certaine-
ment mieux que leurs systémes religieux et ecclésiastiques,
A toutes les ames de bonne foi de toutes les confessions
chrétiennes, et méme de toutes les religions, je tends reli-
gieusement la main, en Dieu et pour la gloire de Dieu, notre
Peére commun. E. MicHAUD.




	Profession de Foi

