
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 68

Artikel: Profession de Foi

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 647 —

PROFESSION DE FOL

Le Christ a dit dans une parabole: «Rends compte de ton
administration (redde rationem villicationis tuae)», Luc XVI, 2.

Cette parole s'adresse à tous ses disciples. Nous sommes tous
en cette vie comme dans une location, et tous nous devons

sagement administrer ce qui nous a été confié: âme, corps,
santé, fortune, position sociale. Chacun en rendra compte à
Celui qui est le Maître et le Juge souverain.

St. Paul a dit dans le même esprit: «Scio cui credidi
(II Tim. I, 12), je sais à qui et à quoi j'ai cru». La croyance,
la conviction est une chose si grave, si importante, si sainte,
qu'elle ne doit pas être banale, routinière, mais qu'il faut savoir
en quoi elle consiste. Beaucoup de prétendus chrétiens, ne
pouvant pas justifier leur foi, endorment leur raison et leur
conscience en disant que la foi n'a rien à faire avec la science
et la raison; que la doctrine qu'on impose à leur croyance
n'a rien de commun avec la science, etc. Telle n'était pas la
foi de St. Paul. Il savait, lui, quelle était sa foi et quelles
étaient les bases de sa foi; et il recommandait évidemment à

Timothée et à tous les chrétiens d'avoir les mêmes exigences
et le même respect d'eux-mêmes. Et avec quelle faculté savait-il}
Avec la raison. Même le culte, disait-il, doit être rationnel:
rationabile obsequium (Rom. XH, 1). Quoi de plus clair? Et
dès lors, quoi de plus erroné, a priori, que la religion qui
suspecte la raison, et que l'Eglise qui l'entrave?

C'est pour aider ceux de nos frères — s'il en est — qui
n'ont peut-être pas encore des convictions religieuses très
fermes, c'est pour les aider, dis-je, à se mettre en règle avec
le précepte du Christ, que je leur dédie ces modestes pages.



— 648 —

I. — Pourquoi je suis religieux.
Je suis religieux, parce que ma raison, mon cœur, ma

conscience m'en font un devoir.
Ma raison m'en fait un devoir, parce qu'elle me démontre

qu'il y a un Dieu qui est ma cause première, de laquelle je
tiens tout ce que je suis ; un Dieu qui est ma raison d'être,
mon principe et ma fin ; de qui par conséquent je dépends
complètement. Un lien s'impose donc de moi à lui, lien de

logique, de raison, de sagesse. Le ruisseau qui chercherait à

se séparer de sa source, si lointaine qu'elle puisse être, serait
vite desséché.

Mon cœur parle comme ma raison. Il a besoin d'amour,
et de même qu'un enfant sent d'instinct qu'il trouvera sa joie
dans son amour pour ses parents, ainsi le cœur de l'homme,
enfant de Dieu, doit-il aimer son père céleste, d'autant plus
que l'auteur de la vie universelle est la Beauté parfaite comme
il est la Vie parfajte, la Vérité parfaite et la Bonté parfaite.

Et ma conscience raisonne comme ma raison et comme
mon cœur. Elle a besoin de justice, d'ordre, de sainteté. Le
Bien suprême est la source de tous les biens particuliers.
C'est donc à Dieu comme Bien parfait et infini que je dois
être uni, si je veux rester dans l'ordre.

Je suis religieux, parce que l'univers me parle, lui aussi,
de Dieu, de sa sagesse, de sa puissance, de sa magnificence.
La science de l'univers me montre dans les infiniment petits
et dans les infiniment grands, une force créatrice admirable,
une vie universelle de laquelle découle toute vie. Comment
moi, être chétif, parcelle minimale, conscient de mon
insuffisance, oserais-je me séparer de l'Etre qui est la raison d'être
de tous les êtres, leur cause, leur soutien et leur fin? Cette
séparation serait une illogicité.

Je suis religieux, parce que ma raison me montre dans
l'histoire de l'humanité, non moins que dans la conservation
des éléments de l'univers, une Providence divine, qui mène
le monde. Les hommes s'agitent avec leurs passions toujours
soulevées, les libertés individuelles sont sans cesse emportées
dans mille tourbillons contraires, qui devraient conduire
l'humanité à l'abîme et à la destruction; et cependant, l'histoire
montre une force supérieure à l'humanité, force qui dirige les



— 649 —

libertés les plus dévoyées et les ramène dans la bonne voie,
force qui triomphe des erreurs et des vices, et qui fait tôt ou
tard, à son heure, briller sa vérité et sa justice. Cette Providence

qui nous parle par les faits réparateurs, nous parle
aussi par les génies, par les prophètes, par les héros, par les
hommes de science, qui prêchent la vérité, qui corrigent les

erreurs et les vices, souvent au sacrifice de leur félicité et de
leur vie. Chez tous les peuples, de tels hommes sont comme
les envoyés de Dieu, puisqu'ils font l'œuvre de Dieu en lui
immolant leur repos, leurs intérêts, leurs affections les plus
profondes, en un mot tout ce qu'ils ont de plus précieux. Et
c'est par eux que le progrès triomphe de tous les principes
morbides qui remplissent le monde, de tous les éléments de

décadence que les ignorants, les vicieux, les criminels,
développent et perpétuent dans le monde. La bestialité humaine
est encore si puissante, qu'il est impossible d'attribuer ses
défaites finales au hasard. Le hasard n'explique rien. La vérité
est qu'une force de lumière, de sagesse, d'ordre, de justice,
gouverne en faisant triompher le bien sur le mal. Ce triomphe
étonnant, je ne peux l'expliquer que par l'existence d'une
Providence divine. Et si cette Providence conduit l'humanité
à une vérité toujours plus lumineuse, à une justice toujours
plus parfaite, à un idéal toujours supérieur, c'est évidemment
un devoir, pour tout homme intelligent qui comprend ces
choses, de glorifier cette divine Providence, de la bénir, de
la faire connaître et aimer de ceux qui n'ont pas le même
bonheur. Voilà pourquoi je suis religieux.

Je suis religieux, parce que, si je ne l'étais pas, je devrais
être ou athée, ou indifférent: or l'athéisme est un non-sens,
et l'indifférence une illogicité pleine d'ingratitude envers Dieu
et de mésestime envers soi-même.

Je suis religieux encore pour un autre motif, à savoir:
que la simple philosophie, si scientifique et si fondée qu'on
la suppose, ne me semble pas suffisante.

La partie purement intellectualiste de la philosophie ne
donne satisfaction qu'aux facultés intellectuelles, et encore
Que d'obscurités et même de doutes assiègent l'âme la mieux
campée, lorsqu'elle est obligée d'entendre toutes les
contradictions systématiques qui remplissent l'histoire de la
philosophie. L'esprit éprouve instinctivement un besoin de paix et



— 650 —

de certitude que l'intellectualisme exclusif et froid est incapable
de satisfaire.

La partie morale de la philosophie va plus loin. Elle
cherche, en expliquant les devoirs, à fortifier les volontés et
les caractères; elle a même essayé d'inspirer à Sénèque le
moraliste et à d'autres nobles penseurs les «Consolations», à

l'usage des affligés. Loin de moi la pensée de les déprécier;
mais il m'est impossible de ne pas les trouver froides et
inefficaces, je dirais presque aussi tristes et aussi amères que
les tristesses et les amertumes qu'elles sont appelées à guérir.
C'est de l'esprit subtil plutôt que de vrais remèdes; ce sont
des maximes ingénieuses, qui peuvent plaire à l'esprit, mais
qui ne touchent ni le cœur ni la volonté. Elles ne dépassent
guère le cercle des finesses mondaines avec lesquelles on
cherche à briller entre précieux ou précieuses. C'est un
marivaudage du cœur qui fait sourire, mais qui ne tarit pas
les larmes. On a beau les lire et les relire, ces prétendues
consolations, elles sont finalement impuissantes et même vides1).

La religion, au contraire, m'élève au-dessus des misères
humaines et des subtilités mondaines. Elle m'emporte en Dieu,
et ici, je ne suis plus dans les relativités et les contingences
des créatures. Si grande qu'elle soit, la créature n'est qu'une
créature, avec des besoins plus grands que ses ressources.
Pauvre elle-même, comment pourrait-elle enrichir? faible,
comment pourrait-elle fortifier? affligée, malade, comment
pourrait-elle consoler profondément et guérir réellement? Mais
Dieu est l'Absolu, le Parfait, l'Infini. Si j'ai foi en lui, si je
suis persuadé qu'il est mon créateur, je suis persuadé aussi

qu'il est ma providence et ma fin, donc qu'il ne saurait

l) Voir, par exemple, la Consolation à Helvia, la Consolation a Polybe, la
Consolation à Marcia, de Sénèque, et une série de fragments recueillis par Tertullien
et intitulés: De remediis fortuitorum. En voici quelques-uns: «Tu mourras, je ne
suis entré dans la vie que pour en sortir. — Tu mourras: la vie est un voyage;
après avoir beaucoup marché, il faut rentrer chez soi. — Tu mourras, je ne serai
ni le premier ni le dernier, beaucoup m'ont précédé, tous me suivront. — J'ai perdu
mon argent, peut-être t'aurait-il perdu. — J'ai perdu mon argent, mais tu as perdu
aussi la peine de le garder et la crainte de le perdre. — J'ai perdu la vue, la nuit
aussi a ses plaisirs. — Je suis devenu muet. Tu ne mentiras plus. — Je suis sans

femme. Tu es aussi sans adversaire. Tu commences â être maître de ta personne
et de tes biens. —• J'ai perdu une bonne épouse. Une épouse est un bien adventice.
Beaucoup ont eu à pleurer une bonne épouse, et ont eu la chance d'en trouver
une meilleure. » Etc.



— 651 —

m'abandonner à moi-même. Celui qui a déposé dans le fond
de mon cœur un si profond besoin de lui-même, ne me
trahira ni ne me torturera. J'ai confiance dans sa sagesse
infinie, qui saura trouver le moyen de me secourir et de m'at-
teindre. Question de temps et de lieu, mais non d'amour.
L'amour divin ne peut faillir. Celui qui a fait les mondes, et
qui commande aux flots et aux tempêtes, celui-là peut
commander aussi à la douleur, et faire qu'une pauvre petite âme
humaine soit heureuse. Et puisque, pour être heureuse, il faut
qu'elle soit dans la vérité, dans l'ordre, dans la justice, dans
la sainteté, il aura assez de sagesse, lui la Sagesse infinie,
assez de bonté, lui la Bonté infinie, assez de puissance, lui la
Toute-Puissance, pour placer cette âme à sa vraie place, dans
le rayon de lumière et de soleil qui lui est destiné.

Voilà ce que la religion m'enseigne, et voilà pourquoi je
suis religieux.

II. — Pourquoi je suis chrétien.

Je suis chrétien, parce que je suis religieux et que je vois
dans le christianisme la religion par excellence: celle qui me
donne la notion de Dieu la plus élevée, et la notion de
l'homme la plus juste; celle qui me montre le mieux l'action
du créateur et sa divine providence ; celle qui est à la fois
la plus divine et la plus humaine, celle qui concilie le plus
parfaitement à nos yeux les choses divines et les choses
humaines, celle qui tend le mieux à réaliser toutes les légitimes
aspirations des facultés humaines, et à rendre les hommes à
la fois sages et heureux.

Les religions payennes ont eu, sans doute, des philosophes
de génie et des héros. Loin de chercher à les amoindrir, je
préférerais les exalter. Toujours est-il qu'aucune ne peut offrir
à notre admiration et à notre imitation un prophète, un docteur,
un héros, un saint, comparable au Christ. Bien plus, le Christ
surpasse en perfection, soit par sa vie, soit par ses enseignements,

l'idéal que chacune de ces religions a proposé aux
hommes. Ni dans l'idéal brahmanique, ni dans l'idéal persan,
ni dans l'idéal égyptien, ni dans l'idéal grec, ni dans l'idéal
romain, on ne saurait trouver l'idéal chrétien. Celui-ci, loin
d'être une évolution de ces germes divers, les dépasse tous, et



— 652 —

dépose dans l'humanité un germe de vie nouvelle, germe à la
fois naturel et surnaturel, qui n'a encore été égalé nulle part,
et qui, lorsqu'il sera réalisé (car il est loin de l'être), créera
une ère de spiritualisme moral et religieux que nous ne faisons
encore qu'entrevoir.

Ne faisant ici qu'une simple Déclaration de foi et non un
Traité de théologie, je n'ai pas à faire ressortir tous les titres
qu'a J.-C. à notre adoration. Il est réellement l'homme typique,
l'homme parfait: ecce homo. Il est vraiment le messie, celui
qu'ont entrevu et attendu les grandes âmes religieuses de

l'humanité, celui qu'ont annoncé les prophètes. Il est l'envoyé de
Dieu par excellence ; nul n'a parlé du Père céleste comme lui,
nul ne nous a enseigné nos devoirs comme lui, nul ne les a

pratiqués comme lui. Sa sagesse et sa sainteté merveilleuses
prouvent que Dieu était en lui, parlait en lui, agissait en lui,
vivait en lui ; qu'il était Dieu même, rendu sensible aux hommes,
et fait homme, et vivant parmi les hommes pour les sanctifier.
Il a été l'homme de paix dont l'humanité a besoin : pax hominibus

; et en même temps, le lutteur dont elle a besoin aussi,

pour combattre à son exemple les bons combats: non veni
mittere pacem, sed gladium. Ce n'est point là une contradiction,
mais la conciliation pratique et vécue de deux vérités
nécessaires. Tous nous devons être des hommes de paix luttant
contre l'erreur et le mal, et des hommes de guerre luttant
pour la paix.

Je suis chrétien, parce que sans le Christ je souffrirais
d'un isolement funeste, et qu'avec lui je ne me sens pas
abandonné à ma propre faiblesse. Vœ soli! Heureux celui qui
trouve dans la famille et dans l'amitié de vrais soutiens pour
son cœur et pour sa vie même. En J.-C. on éprouve
supérieurement ce double bonheur, parce qu'on sent la présence du
Père céleste, et aussi l'ami qui donne sa vie pour ses amis :

Majorem hac dilectionem nemo habet, ut aninam suam ponat
quis pro amicis suis (Jean XV, 13) Jam non dicam vos
servos, vos autem dixi amicos (15). Nul homme n'a été plus
aimable, plus aimant et plus aimé; nul n'a été plus adorable
et plus adoré ; nul n'a été plus bienfaisant, plus généreux, plus
héroïque, plus sublime. Il est la meilleure force morale et la
meilleure joie spirituelle : Mihi enim vivere Christus est, et mori
lucrum (Phil. I, 21).



— 653 —

N'est-ce pas le cas de rappeler cette hymne si charmante
de naïveté et de piété qu'ont chantée nos ancêtres chrétiens?

«Jésus, nom doux au souvenir, qui donnes au cœur les
vraies joies, et dont la présence est plus douce encore que le
miel et que toutes choses ')

«Nul chant plus suave, nulle parole plus joyeuse, nulle
pensée plus douce, que ton nom, ô Jésus fils de Dieu2)!

«Jésus, espérance de ceux qui se repentent, combien tu
es clément à ceux qui t'implorent, combien bon à ceux qui
te cherchent, et que n'es-tu pas à ceux qui te trouvent3)!

«Ni la langue ne peut dire, ni la plume écrire, seul le
cœur qui l'éprouve peut comprendre ce que c'est que d'aimer
Jésus4)

«O Jésus, sois notre joie, toi qui seras notre récompense;
qu'en toi soit notre gloire pendant les siècles des siècles5)!»

Je suis chrétien, parce que, à toutes les heures de la vie
comme aussi à l'heure de la mort, dans la joie comme dans
la tristesse et dans le délaissement, dans les honneurs comme
dans les humiliations, on peut se tourner vers le Christ toujours
prêt à nous secourir, et lui dire sans crainte: Benedictus qui
venit in nomine Domini! Il nous accueillera toujours, nous
pardonnera toujours, nous relèvera toujours, nous consolera
toujours.

Je suis chrétien, parce que toutes les fois que je lis et
médite une parole du Christ, j'y découvre des lumières
nouvelles et des beautés nouvelles, et j'y puise une force inattendue
qui me rend meilleur et me fait aspirer davantage à la sainteté
et à l'idéal.

') Jesus dulcis memoria, 2) Nil canitur suavius,
Dans vera cordis gaudia, Nil auditur jucundius,
Sed super mei et omnia Nil cogitatur dulcius
Ejus dulcis prœsentia Quam Jesus Dei filius

» 3) Jesus spes pcenitentibus
Quam pius es petentibus,
Quam bonus te quœrentibus,
Sed quid invenientibus

4) Nec lingua potest dicere, 5) Sis, Jesus, nostrum gaudium
Nec littera exprimere, Qui es futurum praemium,
Expertus potest credere Sit nostra in te gloria
Quid sit Jesum diligere. Per cuncta semper ssecula.



— 654 —

III. — Pourquoi je suis catholique.
Je suis catholique, parce que tout en moi me fait un devoir

d'être intégralement, et non seulement à demi ou au tiers, ce

que je dois être. Je dois être chrétien; donc je dois l'être
intégralement. Or le catholicisme vrai — je ne parle ici que
de celui-là — est le christianisme intégral. Catholique signifie
universel: donc le chrétien vraiment catholique, ou le catholique
vraiment chrétien, est le disciple du Christ qui adhère à tous
ses enseignements, à tous ses préceptes, à tous ses moyens
de salut. Du moment qu'il est convaincu par ailleurs que le
Christ est l'envoyé de Dieu, le Sauveur, le Médiateur entre
Dieu et l'humanité, il accepte toute la révélation du Christ,
toute sa morale, toute son œuvre. Il ne fait pas dans le
christianisme authentique une part qu'il accepte parce qu'elle
lui plaît, et une autre qu'il rejette parce qu'elle lui déplaît.
Non. Il croit à tout ce que le Christ a enseigné, il fait tout
ce qu'il a ordonné ; enseignements et préceptes, il les tient
pour divins. C'est là son dogme, c'est là le dépôt de sa foi;
ce sont choses sacrées, sur lesquelles il ne transige pas. Tel
est le vrai catholique.

Le vrai catholique est encore universaliste en un autre
sens, non seulement parce qu'il accepte toute l'œuvre du
Christ, mais parce qu'il s'efforce de la répandre par toute la
terre afin d'étendre partout le règne de Dieu, et aussi parce
qu'il voit des frères dans tous les hommes qui adhèrent,
comme lui, au christianisme intégral, de quelque race que
soient ces hommes, à quelque nationalité qu'ils appartiennent,
et quelle que soit la partie de la terre qu'ils habitent. Cet
universalisme de la famille chrétienne est admirable, ainsi
que l'universalisme de la doctrine, et pour ce second motif je
suis catholique.

Je le suis encore, parce que le critère catholique est le
critère par excellence. J'entends par critère le signe par lequel
je peux reconnaître ce que J.-C. même a enseigné, prescrit et
établi. Un tel signe est d'une importance capitale, si l'on ne
veut pas s'exposer à être trompé ou à se tromper dans la
recherche de ce que J.-C. a enseigné, prescrit et établi. Ce

signe est celui-ci: la croyance universelle, constante et unanime
de toutes les Eglises chrétiennes particulières. Une telle croyance
est un fait historique qui s'impose à tous, comme tous les autres



- 655 —

faits historiques; elle est de plus la garantie la plus sûre que
l'on puisse avoir en ce monde, naturellement et surnaturelle-
ment, qu'on est bien avec le Christ. Il est notoire, en effet,

que c'est à toute son Eglise, c'est-à-dire à tous ses disciples,
que le Christ a adressé et confié le triple dépôt de ses enseignements,

de ses préceptes et de ses moyens de salut. C'est donc
le témoignage universel, constant et unanime de toutes les

Eglises chrétiennes qui me fera connaître le plus sûrement
ce triple dépôt : Depositum custodi. Le vrai catholique est donc
celui qui ne relève que d'un seul chef, le Christ, et qui, pour
connaître les ordres de son chef, n'accepte qu'un seul témoignage
compétent et authentique : non le témoignage d'un homme seul,
quel qu'il soit ; non le témoignage d'une hiérarchie ou partie
de l'Eglise, mais le témoignage, historique et dûment constaté,
de toute l'Eglise. Cette universalité du témoignage est aussi
une des beautés et une des forces du catholicisme.

Je suis encore catholique, parce que, grâce à ce critère
si sûr et si large, je trouve dans l'enseignement ainsi formulé
de la république chrétienne universelle l'union de la plus sage
autorité et de la plus sage liberté : autorité, celle du Christ
même, toujours visible dans ses enseignements, dans ses
préceptes et dans ses moyens de salut ; liberté, celle que le Christ
même a laissée au monde, en ne révélant rien de plus que ce
qu'il a révélé, en n'imposant rien de plus que ce qu'il a
imposé, en laissant donc à chacun et à tous le droit de
comprendre de son mieux et d'appliquer de son mieux les enseignements

et les préceptes du Christ. Tout ce que le Christ a

enseigné doit être divin pour tous ses disciples, donc dogme
obligatoire. Tout ce que le Christ n'a pas enseigné doit être
libre pour tous ses disciples : liberté d'explication scientifique
et d'application pratique; chose essentiellement humaine, qui
dès lors ne saurait être transformée en dogme divin. Cette
conciliation de l'autorité divine et de la liberté humaine, de
la foi divine et de la science humaine, me semble admirable,
pure de toute équivoque. Voilà aussi pourquoi je suis catholique.

IV. — Pourquoi je suis ancien-catholique.
Je suis ancien-catholique, c'est-à-dire catholique à l'ancienne

manière, à la manière de l'ancienne Eglise, pour les raisons
suivantes :



— 656 —

L'ancien-catholicisme me rapproche du Christ même. Lui
seul est le Sauveur: donc plus je suis près de lui, uni à lui,
à son enseignement, à ses préceptes, au dépôt divin qu'il a
confié à ses apôtres et à ses disciples, plus je me sens dans
la vérité et dans les vraies conditions du salut. Il est la source:
désaltérons-nous donc en lui. C'est ce que fait l'ancien-catholicisme.

Je suis ancien-catholique, parce que l'ancien-catholicisme
me donne la liberté de distinguer la doctrine du Christ et
celle que les hommes y ont ajoutée. C'est un fait que beaucoup
d'explications purement théologiques, donc humaines,
scolastiques et autres, ont été introduites, au cours des siècles,
dans le dépôt divin de la révélation chrétienne, et que
celle-ci a été ainsi altérée et compromise, repoussée par
nombre d'esprits qui l'accepteraient s'ils la connaissaient dans
sa pureté divine. Or c'est ce travail de purification, de distinction,

de démarcation entre l'œuvre du Christ et celle des

hommes, que font les anciens-catholiques. Telle est leur réforme
théologique, ecclésiastique et disciplinaire, réforme superbe,
loyale, claire et absolument nécessaire. On est heureux et fier
de s'associer à une telle œuvre. Voilà pourquoi je suis ancien-
catholique.

Rien n'est doux pour un esprit sincère, comme cette liberté
de faire de la science exégétique et historique, de pratiquer
au grand jour les règles de la critique vraie, établie partout
aujourd'hui dans le monde scientifique. De même qu'on respire
avec bonheur sur les cimes où souffle l'air non vicié des glaciers
éternels, ainsi l'esprit se sent heureux dans la lumière et dans
l'air pur des paroles évangéliques, étudiées sérieusement en

elles-mêmes; heureux aussi dans la lumière et dans l'air pur de la
vraie tradition universelle, selon les règles de la critique
historique, en écartant les documents falsifiés, en rétablissant
les textes dans leur authenticité et dans leur véritable signification.

Lorsqu'on a une fois éprouvé cette joie de l'Esprit, on
veut en jouir toujours. Voilà pourquoi je suis ancien-catholique.

Quelle sécurité pour l'âme, lorsqu'elle se sent unie au

Christ, et en compagnie de tous les docteurs qui sont restés
fidèles à ses enseignements Il est des docteurs, qui hélas
ont corrompu ces enseignements. L'ancien-catholicisme les

connaît, grâce à la sûreté de son critérium et grâce aux



— 657 —

lumières qui jaillissent aujourd'hui de la critique scientifique;
non seulement il les connaît et les signale, mais il les répudie.
Dans l'ancienne Eglise, la liberté d'explication et d'application
dont j'ai parlé, était beaucoup plus grande que de nos jours:
aussi les anciens-catholiques sont-ils heureux de pouvoir
reprendre l'usage de cette liberté d'autrefois, et de la prêcher
d'exemple à leurs frères encore détenus dans la servitude de

l'erreur. Arrière les documents frelatés, arrière les doctrines
erronées, arrière les superstitions malsaines, les pieux
mensonges, les faux miracles, les fausses légendes Vive le Christ,
vive sa parole divine, sa morale divine Vive son Eglise,
partout où elle est établie, partout où elle compte des membres,
vivant de la même foi, de la même espérance et de la même
charité! C'est cette joie du cœur et de la conscience qui me
fait un devoir de me proclamer ancien-catholique.

Je suis ancien-catholique, encore pour un autre motif:
parce que c'est dans cette Eglise que l'on s'occupe le plus
activement et le plus laborieusement de la grande et noble
question de la réunion des Eglises. Dans certaines Eglises, on
s'en occupe aussi, il est vrai, mais plutôt pour s'annexer les

Eglises dites séparées, ou du moins pour en faire des sortes
de colonies ecclésiastiques sous la dépendance de «la grande
Eglise» à laquelle on appartient. Or, je ne saurais partager
ce point de vue. J'admets l'indépendance et l'autonomie de

chaque Eglise particulière, si petite soit-elle et même quand
elle est unie aux autres Eglises sœurs; et je trouve que cette
autonomie est très clairement exprimée dans l'Ecclésiologie
ancienne-catholique. De plus, dès les débuts de son organisation,

l'Eglise ancienne-catholique a signalé cette œuvre
comme une de celles auxquelles elle voulait consacrer tous
ses efforts; et ses théologiens ont travaillé constamment dans
ce but, et cette «Revue» en est un témoignage sincère. Si
elle contient des pages où les idées de telle et telle Eglise
sont combattues, c'est que ces idées lui ont paru erronées,
contraires aux conditions de la véritable union qu'elle poursuit.
Nous ne pouvions pas faire moins que de les réfuter, du

moment que les conditions susdites étaient attaquées. Car, il
est à remarquer que l'union telle que l'Eglise ancienne-catholique

la conçoit, n'est pas une union vague, banale, toute en
paroles amicales ou en politesse sentimentale, avec au fond

Revne intern, de Théologie. Heft 68, 1909. 43



— 658 —

des idées séparatistes très persévérantes; elle est, au contraire,
une union très claire, dans une foi une, la foi dans les
enseignements mêmes du Christ tels que la tradition historique
universelle les fait connaître. Cette union où les ambiguités
sont impossibles, et où les charges et les libertés sont
impartialement les mêmes pour tous, m'a toujours paru la seule
pratique et la seule solide, la seule munie de toutes les garanties
désirables, soit au point de vue historique et sagement
conservateur, soit au point de vue scientifique et sagement libéral.
Voilà encore pourquoi je suis ancien-catholique.

Verrons-nous cette union réalisée? Il est probable que
non, car ceux qui aspirent le plus à la terre promise n'y
arrivent généralement pas. Raison de plus pour travailler à

cette grande œuvre avec une âme sincèrement désintéressée.
Enfin, je suis membre de l'Eglise ancienne-catholique, parce

que cette Eglise est numériquement petite, délaissée des grands
et des riches, et dédaignée de beaucoup d'autres, et même
souvent calomniée. J'ai toujours eu plaisir à être d'une minorité
assez courageuse pour protester contre les majorités qui se

trompent. Dans de telles conditions, on a du moins la certitude

de n'être guidé ni par le désir des honneurs, ni par celui
du succès, et de pouvoir offrir à Dieu des œuvres pures de

toute ambition mondaine et de toute vaine gloriole. C'est
encore une sécurité. Il est dangereux, il est vrai, de prêcher
la foi et l'action aux époques d'indifférentisme, et de pratiquer
la modération aux époques de fanatisme aveugle, mais on en
est amplement dédommagé par la joie de faire modestement
son devoir dans une ecclesiola (pusillus grex) qui a l'évidence
et la conscience de faire partie de l'Eglise universelle. Voilà
aussi pourquoi je suis heureux d'être ancien-catholique.

N. B. — A ceux qui me demanderaient de leur dire ce

que je ne suis pas et pourquoi je ne le suis pas, par exemple
pourquoi je ne suis ni catholique-romain ni protestant, je
répondrais: Cette déclaration négative n'est pas plus difficile à

faire — peut-être même l'est-elle moins — que la quadruple
déclaration positive que je viens de faire. Mais, outre qu'elle
n'est pas nécessaire, je la trouverais déplacée ici. J'ai voulu
faire, dans ces pages, œuvre de pacification chrétienne, en
indiquant le terrain sur lequel tous les vrais chrétiens peuvent



— 659 —

être sérieusement et fraternellement unis; et je ne veux pas
terminer cette loyale explication par des griefs qui pourraient
avoir, aux yeux de plusieurs, une apparence d'attaque
confessionnelle. Loin de moi cette pensée. Autant je me rends
nettement compte des erreurs et des torts soit des confessions

protestantes, soit de la confession papiste, autant je respecte
ceux de leurs adhérents qui, personnellement, valent certainement

mieux que leurs systèmes religieux et ecclésiastiques.
A toutes les âmes de bonne foi de toutes les confessions
chrétiennes, et même de toutes les religions, je tends
religieusement la main, en Dieu et pour la gloire de Dieu, notre
Père commun. E. Michaud.


	Profession de Foi

