
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 67

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 605 —

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* Une bonne leçon de religion. — Un moraliste écrivait
dernièrement: « Tandis que l'homme pratique se développe et

progresse, l'homme moral reste stationnaire. Il dompte les éléments,
il ne se dompte pas. Les mêmes passions qui l'agitaient il y a
deux ou trois mille ans, le gouvernent. Lorsque nous relisons les

dialogues de Lucien, les pièces d'Aristophane, les harangues cicé-
roniennes, nous sommes stupéfaits de découvrir combien nous
ressemblons aux Athéniens du siècle de Périclès et aux Romains de
la fin de la République et de l'Empire. Les mêmes querelles
surgissent, les mêmes griefs sont énoncés, les mêmes solutions
proposées ; les mêmes luttes fratricides éclatent dans le Forum, les
mêmes violences se déchaînent, et, le cas échéant, les mêmes
représailles seraient exercées par les vainqueurs contre les vaincus.
Qu'on ne parle pas de l'adoucissement des mœurs. Le vernis de
la civilisation n'a pas plus de solidité que la frêle enveloppe qui
recouvre la superficie du monde géologique. Qu'il s'y pratique une
fissure : aussitôt la lave jaillit, brûlante et dévastatrice. La barbarie
primitive apparaît, capable des pires férocités. Il faut tâcher de
modérer, de discipliner cette force, de la tourner vers un but utile,
il faut creuser le puits que réclame Flammarion, mettre de l'ordre,
de la méthode, de la prévoyance dans l'expansion du foyer
central ...»

Il s'agit de percer la croûte terrestre, d'arriver jusqu'aux
matières incandescentes, de s'emparer de la chaleur centrale de la
terre et de l'utiliser à la surface. C'est fort beau, si c'est réalisable.
Mais si le moraliste profite de cette idée nouvelle pour essayer de
renouveler la morale, l'homme religieux et le théologien ne doivent-
ils pas conclure à la nécessité de pénétrer davantage jusqu'au vrai
foyer central, qui est la religion La religion a réalisé jusqu'à présent

si peu de progrès On est enrayé en examinant l'homme actuel
à ce point de vue: ce sont toujours les mêmes erreurs, les mêmes
superstitions, le même paganisme, les mêmes passions dites reli-



— 606 —

gieuses et en réalité irréligieuses. Donc descendons jusqu'à Dieu
même, jusqu'aux notions essentielles de la religion, jusqu'aux
sentiments les plus profonds, jusqu'aux laves incandescentes de la
conscience, et devenons vraiment religieux en esprit et en vérité
Telle est la véritable œuvre chrétienne, qu'il faut mener à bonne fin.

* Un nouvel Institut biblique. — Pie X, non content d'avoir
établi une Commission biblique, a voulu renforcer celle-ci, qui était
manifestement insuffisante; et il a fondé le nouvel Institut en question,

où il y aura des cours d'exégèse biblique, une bibliothèque
et un musée bibliques. En relatant ces choses, les journaux papistes
exaltent l'amour de l'Eglise pour la science. La vérité est que ce
n'est pas l'Eglise, mais seulement Pie X, ou plutôt les jésuites qui
le gouvernent, qui se voient débordés par la science appliquée à

l'Ecriture, par les nouvelles méthodes philologiques et historiques,
et qu'ils veulent enrayer le mouvement scientifique toujours en
progrès. Il n'est pas difficile de prédire que la science vaincra Rome.
Le pape aura beau multiplier ses bulles, anathématiser, déclamer,
proclamer: la science marchera. Les décisions partiales de l'Institut
nouveau seront comme celles de la curie, nulles et non avenues.
La science romaine est ipso facto mort-née, parce qu'elle est faite
non en vue de la vérité à découvrir, mais uniquement en vue des

erreurs papales à dissimuler et à consolider : besogne impossible.
Rome inondera les grands séminaires français et autres de ses
nouveaux professeurs : ceux-ci réciteront leur abc, et les universités
de science libre riront et réfuteront; c'est l'afiaire d'un coup de
vent. Veritas liberabit.

* Les visées dominatrices de Rome. — Ce que Rome
cherche, ce n'est pas de laisser les Eglises particulières exercer
librement leur activité religieuse: elle veut uniquement leur couper
les ailes, détruire en elles toute initiative propre, leur imposer sa vie
à elle, ses formes à elle, ses usages à elle, en un mot romaniser
l'univers catholique. C'est toujours la même ambition politique de
l'ancienne Rome payenne; la papauté n'a fait que lui emboîter le

pas à son profit.
C'est ainsi qu'après avoir imposé le bréviaire romain à tous

les diocèses de France, on a cherché à unifier le chant, en imposant

le chant romain. C'est ce qu'on appelle < l'œuvre grégorienne
de Pie X>. On lit, dans la «Revue du clergé français» (Ier avril
1909), que, sous la direction de Dom Pothier, a été publié le
nouveau « Graduel Vatican » ; d'où il suit que les éditions qui contiennent
aujourd'hui le chant propre de chaque Eglise, Reims, Cambrai,
Rennes, Dijon, etc., ne sont plus que tolérées; «elles ne jouissent



— 607 —

plus d'aucun droit ni privilège, elles ne peuvent plus être
réimprimées; le véritable chant grégorien, celui de l'édition vaticane
doit leur être substitué le plus tôt possible, les décrets de la Ste.

Congrégation des Rites sont à ce point de vue formelles». C'est ainsi

que « désormais l'œuvre de restauration des mélodies romaines
traditionnelles et d'unification du chant liturgique, préparé par Dom Pothier,
est virtuellement réalisée, grâce au glorieux Pontife Pie X » (sic).

Ce n'est pas tout. En dogmatique, même domination. Dans
la « Revue thomiste > (mars-avril 1909), le P. Cazes, O.P., enseigne
que les décisions du pape et des congrégations, infaillibles ou non,
doivent être également obéies, parce que « le pape a été revêtu
de la primauté par Dieu 7- Or, on ne discute pas Dieu

Autre fait: la suppression du veto des Puissances dans l'élection
du pape. On lit dans la Semaine religieuse de Genève (29 mai
1909): Le 7 mars dernier, on a distribué aux cardinaux le troisième
volume des «Actes de Pie N». Parmi les documents qu'il renferme,
figure une « Constitution pontificale > datée du 20 janvier 1904, et
qui avait été tenue secrète jusqu'à présent. Cet acte abolit Yexclusive,
c'est-à-dire le droit précédemment reconnu aux grandes puissances
catholiques d'exclure, quand les cardinaux sont réunis en conclave,
telle ou telle candidature au souverain pontificat. On se rappelle
qu'au dernier conclave, l'Autriche fit prononcer, par le cardinal
Puzyna, Yexclusive contre le cardinal Rampolla. C'est très probablement

à cette intervention que l'on doit le pontificat du cardinal Sarto.

Voici le texte de l'abrogation de l'exclusive: «En vertu de la
sainte obéissance, avec toutes les peines et les excommunications,
nous défendons à chaque cardinal du Sacré-Collège présent et futur,
ainsi qu'au secrétaire du conclave et à toutes personnes qui y
prendront part, d'accepter, sous n'importe quel prétexte, de

n'importe quelle autorité, aucune proposition de veto, ou d'exclusion,
même exprimée sous la forme d'un simple désir. Nous défendons

également de manifester ce veto, soit par écrit, soit en parlant,
soit au moyen de tierces personnes. Et cette prohibition s'étend
à tous les autres moyens que l'autorité civile voudrait employer
pour s'entremettre dans les opérations de l'élection du souverain
pontife. » Si cependant les cardinaux, nonobstant cette défense,
acceptaient l'exclusive, l'élection qui s'ensuivrait ne serait pas
entachée de nullité. La « Constitution pontificale » admet, en effet,

que l'élection du cardinal Sarto est parfaitement valide, quoi qu'en
aient dit certains canonistes de fantaisie. Par la bulle Consulturi,
du 10 octobre 1877, Pie IX avait déjà essayé de supprimer «toute
intervention de la puissance séculière» dans l'élection du pape.
Mais il n'avait pas réussi. Plusieurs journaux de la monarchie



— 608 —

austro-hongroise déclarent que le droit de veto est une prérogative
traditionnelle du souverain de cet empire et que le pape ne pouvait
et ne devait pas le supprimer sans le consentement de ce monarque. »

* Encore M. Briand et l'article IV. — M. Ph. Desprosles, dans
le «Chrétien» (ier avril 1909), s'exprime ainsi : Il y a peu de jours
le cardinal Andrieu, promu, par la curie romaine, archevêque de

Bordeaux, prenait possession de son trône en arborant cette devise :

« Tout par le pape, tout pour le pape. » Les vieilles pierres de la
Cathédrale française ont dû frémir d'indignation. Je pense bien

que les auteurs de la loi de séparation n'avaient pas prévu que la
construction religieuse qu'ils s'efforçaient d'édifier aurait ce couronnement

: « Tout pour le pape, tout par le pape. » Mais au moins
serait-il séant de ne pas proclamer que la loi de séparation est la

plus grande réforme de la République, et que son auteur, M. Briand,
mérite le capitole, ainsi que font quelques thuriféraires à propos
d'un recueil de discours.

Mais qu'arriverait-il si des fidèles français voulaient instaurer
un culte en rapport avec les traditions nationales, c'est-à-dire non
ultramontaines que se passerait-il quelque chose d'odieux. On
les chasserait des églises comme ne respectant pas les règles générales

du culte. Et d'ailleurs, on le fait. 11 y a une demi-douzaine
de cultuelles qui ont été mises en possession d'églises communales.
Elles se croyaient en règle avec l'administration et la loi. On les

poursuit devant les tribunaux. Dans le journal Le Alatin un ami
de M. Briand a écrit: «Des arrêts du Conseil d'Etat et des tribunaux

veillent à ce que les vieilles églises catholiques demeurent
affectées au vieux culte catholique romain, et non à des cultes de
fantaisie. »

Sont culte de fantaisie pour M. Briand et ceux qu'il inspire,
tous ceux qui, quoique semblables par la liturgie (le rite ou culte
pratiqué depuis des siècles en France), ne sont pas célébrés par
des prêtres capables de se conformer aux nouvelles directions et
de crier : « Tout par le pape, tout pour le pape. » Ce sont ces
cultes qu'on traque en ce moment.

Avis aux autres Les tribunaux veillent à ce que partout
dans les églises il se trouve des prêtres en humeur de prendre
pour devise : « Tout pour Rome, tout par Rome. > Si des prêtres,
surtout des archevêques, se montraient tièdes, le pape les
démissionnerait, et d'ailleurs, les tribunaux, le Conseil d'Etat et M. Briand
continueraient à veiller, pour que le pape soit obéi

Quand on fera l'histoire de la loi de séparation, c'est ce côté
de la question qu'on étudiera. Les détestables suggestions, les
mauvaises manœuvres nous ont conduits à ce point que dans une



— 609 —

cathédrale un archevêque prend hautement pour devise : « Tout
pour Rome, tout par Rome », et que de pauvres curés, qui ont
fondé des cultuelles comme le voulait le législateur et M. Briand,
sont dépossédés, eux et leurs paroissiens, parce qu'ils sont Gallicans
comme Bossuet, et sont ensuite moqués par les scribes du ministre.
En quoi se résume donc l'œuvre de M. Briand? il n'a pu fonder
ce régime des cultuelles qui était toute sa construction religieuse,
mais il a entravé la liberté religieuse et empêché les schismes, il
a servi Rome, et déchaîné sur notre pays la théocratie. Non, son
action n'a pas été heureuse. Vainement, ses adulateurs l'exaltent.
La vérité aura sa revanche

La vérité aura sa revanche. Oui, certes. Ne l'a-t-elle pas déjà
quelque peu? Prière de lire attentivement le bilan matériel de la
Séparation, d'après le journal Le Matin:

« Du côté de l'Eglise, dit-il, c'est, par la volonté même du

pape, un triste spectacle de ruines; c'est une organisation financière
précaire et extra-légale: ce sont les prêtres réduits au rôle de

simples occupants (« des vagabonds >, a dit l'abbé Lemire) ; c'est
le recrutement du clergé, sinon tari, du moins sérieusement menacé.

« Du côté de l'Etat, c'est un budget de trente millions (bientôt

peut-être trente-sept millions, quand les pensions viagères des

vieux prêtres concordataires auront disparu) mis à la disposition
des communes pour leur permettre de faire face aux charges des
récentes lois sociales, notamment de la loi d'assistance aux vieillards.
C'est en outre une somme annuelle de près de six millions devenue
disponible, soit par suite de la suppression des budgets locaux du
culte, soit par la location de trente mille presbytères. C'est encore,
au nombre de plus de deux cent cinquante, de vastes immeubles
(évêchés, grands et petits séminaires) dont l'Eglise n'a pas voulu

pour les associations cultuelles et qui servent aujourd'hui d'hôpitaux,
de musées, de bibliothèques, d'universités et d'écoles. C'est enfin
et surtout la répartition, au profit des pauvres, de biens dont l'Eglise
ne prévoyait sans doute pas l'immense liquidation — une
liquidation qui, depuis la nationalisation des biens d'Eglise pendant la
Révolution, n'a pas eu d'égale

« Ici nous touchons à un chiffre colossal: un demi-milliard (exactement

411,546,154 fr.), telle est la somme à laquelle, il y a quelques
jours, l'administration des domaines vient d'évaluer officiellement
les biens cultuels qui iront aux établissements communaux de
bienfaisance et d'assistance. Et déjà l'on peut compter que l'administration

des cultes devra préparer soixante-dix mille décrets
d'attribution, c'est-à-dire que MM. Fallières et Briand devront apposer
soixante-dix mille fois leur signature. Déjà aussi, l'on peut dire



~ 610 —

avec certitude que, déduction faite du passif et de certaines
restitutions à faire à des donateurs ou des héritiers, c'est plus de trois
cent cinquante millions dont vont s'enrichir les services publics
charitables de la France. »

* Encore le mariage de l'abbé Charles Perraud. Par quels
procédés incroyables les historiens papistes essaient de le
nier. — Les deux documents suivants suffiront à renseigner les
lecteurs :

i° L'article de M. Maximilien Champagnac dans l'Aurore du
30 mai 1909:

« Alensonge d'Eglise. A propos d'un prêtre marié. — Nos
lecteurs se rappellent peut-être l'émotion causée au mois d'octobre
dernier par un petit livre de l'abbé Houtin : Un prêtre marié.
Charles Perraud, chanoine honoraire d'Autun (1831-1892).

L'évêque de Nevers, M. Gauthey, se chargea d'annoncer cette
publication par une lettre intéressante. Tout en reconnaissant « la
situation irrégulière de Charles Perraud », sa « lamentable histoire»,
« l'aberration folle d'une partie de sa vie », le prélat déclare qu'il
poursuivrait l'auteur devant « les tribunaux, comme ayant usurpé,
malgré son opposition authentiquement signifiée, les droits de sa

propriété littéraire ».

L'évêque n'a pas osé intenter de procès et le bruit cessa
autour de ce prêtre marié, frère du cardinal-évêque d'Autun, membre
de l'Académie française, et qui avait été lui-même l'un des
prédicateurs les plus goûtés de son époque. On pouvait penser que les
défenseurs de la discipline de l'Eglise n'avaient pas d'intérêt à

ramener l'attention du public sur ce singulier cas. C'était compter
sans l'esprit de corps. L'affaire vient de reprendre.

Charles Perraud a été membre de la congrégation des Orato-
riens. Deux prêtres, dont il est également question dans la brochure
de M. Houtin, Perreyve et Gratry, qui semblent bien avoir regretté,
eux aussi, leur célibat, au moins à un moment de leur vie, ont
également été Oratoriens. Enfin, le cardinal Perraud fut supérieur
général de l'Oratoire. Aussi la congrégation a-t-elle jugé qu'elle
ferait œuvre pie en niant le récit de M. Houtin.

Autour de ceux qui se font appeler « révérends pères » —
quoiqu'ils ne veuillent pas être « pères > du tout, et quelquefois
guère « révérends », — gravitent des dévotes d'agréables relations
et de grande générosité. Il paraît que les dévotes qui entourent
l'Oratoire étaient scandalisées et troublées par l'histoire de Charles
Perraud. Il fallait les ramener. Les intérêts immédiats de la congrégation

l'exigeaient, et cela n'était pas moins nécessaire pour gagner
les historiens de l'avenir.



__ en __

D'après la casuistique catholique, un fait, une opinion, qui sont
niés par des auteurs réputés « graves », cessent d'avoir de la
consistance. On peut n'en pas tenir compte. Il suffirait donc de trouver
des gens « graves », pour nier le manège (sic) de Charles Perraud.
On a trouvé deux oratoriens et un évêque. Et si jamais, plus tard, un
érudit répète que Charles Perraud était marié, l'Eglise lui répondra,
après l'Oratoire : Le père Lescœur et le père Largent, témoins de

sa vie, ont établi le contraire, et ils ont été approuvés par l'évêque
de Nice, qui s'appelait Chapon. C'est une infâme calomnie,
inventée de toutes pièces pour discréditer la loi inviolable et salutaire

du célibat ecclésiastique. »

Les Oratoriens se sont donc mis à composer une réponse au
livre de M. Houtin.

Celui-ci avait raconté l'histoire de Charles Perraud, avec l'aide
d'une correspondance échangée entre l'abbé et M. Hyacinthe Loyson.
Dans ces lettres, le prêtre marié ne parle jamais de lui-même que
comme s'il avait été parfaitement en règle avec les observances
extérieures de son Eglise. Lorsqu'il parle de son amour, il se

désigne, lui et celle qu'il considérait comme sa femme, sous les
initiales de X et Z.

Les bons pères de l'Oratoire ont eu la lumineuse idée de
soutenir qu'on ne sait pas qui étaient ces X et Z, qu'on ne sait même

pas si ce sont des personnes mariées, et s'il s'agit d'un homme ou
d'une femme. Ils bâtirent un plaidoyer sur cette distinction et un
évêque de leurs amis, celui de Nice, M. Chapon, les félicita
chaleureusement de leur élucubration dans une lettre qui fut mise en
tête de leur réponse, en manière de préface.

Aussitôt qu'il eût pris connaissance de cette chanson, M. Houtin
écrivit à l'évêque la lettre suivante:

Paris, 18, rue Cuvier, 16 mai 1909.
Monseigneur,

Je viens d'achever la lecture d'un livre que vous avez honoré
d'une préface dans laquelle vous me traitez de diffamateur et de
calomniateur.

Mes contradicteurs, que vous félicitez, me reprochent de ne

pas avoir prouvé que l'X mystérieux des lettres de Charles Perraud
fût lui-même.

Les documents que je publiais me semblaient tellement clairs
(et ils ont semblé tels à un public impartial), que je pouvais
espérer, pour l'honneur de l'Eglise, qu'on ne me chercherait pas une
si mauvaise chicane. En tout cas, puisque je me suis encore
illusionné sur ce point, je me hâte de faire savoir à Votre Grandeur

que j'ai entre les mains un document authentique établissant Tiden-



— 612 —

tification. C'est une lettre autographe de Charles Perraud à M.
Hyacinthe Loyson, datée du 22 août 1873, et lui rappelant ainsi
son changement d'adresse:

« Je vous ai envoyé, il y a environ un mois, une lettre de

notre ami X..., qui, depuis son retour d'Italie, demeure à Paris,
8, boulevard des Invalides. Je vous écris encore aujourd'hui de

sa part... »

Vous connaissez trop bien les circonstances de la vie de
Charles Perraud pour ne pas juger immédiatement qu'il est
bien PX

Et maintenant aurai-je la joie de vous voir effacer l'approbation

que vous avez donnée à un livre inepte Ou bien me
faudra-t-il inscrire votre nom dans la liste déjà longue des évêques
et des prêtres de Jésus-Christ que j'ai pris dans le flagrant délit
d'étouffer la vérité et de soutenir le pieux mensonge?

Je suis avec un profond respect, monseigneur, de Votre Grandeur,

le très humble et très obéissant serviteur.
A. Houtin.

L'évêque de Nice répondit à M. Houtin que lors même qu'il
aurait sur ce mariage des textes « tous authentiques, dans leur
intégrité, sans lacune, sous leur véritable date », cela ne prouverait
rien. L'abbé Houtin répondit simplement au prélat:

« — Celui qui ose écrire cela est un homme jugé.
« Toute discussion avec lui est inutile.
« Une telle déclaration vous vaudra sans aucun doute d'être

inscrit par tout le monde en tête de la liste dont je vous ai parlé. »

Les choses en sont là. Plusieurs journaux catholiques ayant
publié des comptes-rendus très élogieux de la réponse oratorienne,
et très injurieux pour M. Houtin, celui-ci leur a envoyé en rectification

quelques citations des lettres du prêtre marié, citations
assurément très morales, mais qui n'en seront pas moins troublantes
pour des lectrices de ces feuilles. Aussi les insertions exigées par
M. Houtin ne paraissent pas, et il semble que nous ayons, de ce
chef, quelques procès en perspective. Nous n'avons donc pas fini
d'entendre parler d'un cas de prêtre marié, et comme cela nous
est très agréable, nous en remercions ces bons pères de l'Oratoire. »

2° L'article de M. Paul Hyacinthe-Loyson dans la Petite
République du 31 mai 1909:

« En octobre 1908 paraissait le livre de M. Albert Houtin,
Un prêtre marié, Charles Perraud, chanoine honoraire d'Autun.
Plus de sept mois après cette publication paraît, en mai 1909, une
réponse anonyme des Oratoriens, intitulée: Réponse a MM. Loyson
et Houtin; Charles Perraud, Perreyve et Gratry. Comme je fus



— 613 —

amené, cet hiver, à prendre ma part des polémiques que provoqua
le premier de ces ouvrages, et comme, au surplus, c'est moi-même
qui en avais donné l'imprimatur, je crois opportun de résumer
ici l'état d'une cause qui a vivement ému l'opinion, et d'en tirer
la moralité définitive.

Le mariage secret. — Mon père est aujourd'hui dans sa quatre-
vingt-troisième année; depuis longtemps déjà il a remis tous ses

papiers à M. Houtin, l'auteur de la Crise du clergé, chargé de

préparer sa biographie. C'est ainsi qu'au nombre de ces documents,
Houtin découvrit la correspondance de Charles Perraud, qui est un
élément indispensable de toute étude sur la vie de mon père. Cette
correspondance établissait que le chanoine Perraud, frère de l'évêque
d'Autun et conférencier en renom des plus belles paroisses de Paris,
qui s'était secrètement marié dans sa sacristie, de ses propres mains,
avec Mme Duval, une de ses pénitentes, cohabita dès lors avec elle
pendant de longues années, jusqu'à ce que la mort les séparât. Frappé
aussitôt de la valeur historique de ces lettres, Houtin proposa de
distraire ce chapitre de la biographie qu'il composait et, par
anticipation, de la publier immédiatement sous forme de brochure.
Mon père fut surpris par cette démarche. Charles Perraud ne lui
avait demandé, en tout et pour tout, de détruire qu'une seule de
ses lettres, ce qui avait été fait sur-le-champ. On n'avait donc eu

aucune raison de détruire le reste, non plus qu'aucune velléité d'en
faire un état particulier. Ayant désormais rempli sa tâche et se
tournant avec confiance et sérénité vers l'au-delà, sous ce qu'il se

plaît à dénommer « l'hypnotisme de l'éternité », mon père me
manda auprès de lui et me laissa maître de la décision.

Les raisons d'un livre. — Après une longue délibération avec
moi-même, je conclus en faveur de la publication pour plusieurs
motifs :

i° Mon père ne devait pas être le premier à révéler la situation

de son ami. A cet égard, ce sont les catholiques eux-mêmes
qui levaient mon scrupule. Le mystère du « mariage » de Charles
Perraud n'en était plus un. A la nouvelle que l'opuscule allait
paraître, quelle fut, en effet, l'exclamation de certains membres du
clergé de Paris que je pourrais nommer? — «C'est urte infamie?
C'est un faux » — Non pas, mais bien : « Ne le dites pas tout
haut! » Et l'un d'eux gémissait ainsi: « Pie N nous supprimera
nos gouvernantes, si elles ont moins de quatre-vingts ans! » Des
dévotes même s'étaient émues ; on chuchotait dans les sacristies

que l'abbé Charles, de si sainte mémoire, avait hébergé une
maîtresse Avons-nous trahi sa mémoire en démontrant que ce fut
une épouse r



— 614 —

2° Car c'est ici le point central de tout le débat, et ce qui
trancha mon cas de conscience. Charles Perraud, chez qui je déjeunais

encore très peu de temps avant sa mort, n'a jamai rougi de
son t mariage ». Tout au contraire, il ne cessa de le revendiquer
comme un droit sacré. On ne livrait donc pas le secret d'une
faute, d'une défaillance qui méritât miséricorde. On restituait une
noble, mais incomplète figure dans la pleine lumière du sacerdoce
et du mariage que Charles Perraud unit constamment dans ses

vœux, s'il n'eût le courage de le faire en acte.
3° Ce courage lui manqua surtout par sa crainte de briser la

brillante carrière de son frère l'évêque, futur cardinal académicien.
Or, si mon père eût cherché dans un scandale aux dépens d'un
autre la justification de sa propre vie, eût-il donc attendu seize ans
après la mort de son ami, et que lui-même eût conquis le respect
du monde par la force patiente de son seul exemple L'occasion
était belle d'un scandale, au lendemain de la mort du cardinal,
quand retentissait sous la coupole de l'Institut de France le
panégyrique de ce grand d'Eglise qui enferma son frère dans un
mensonge et, à la mort de celui-ci, eut l'impudence de reprocher à

mon père son mariage public en lui conseillant de vivre et de
mourir comme le pauvre Charles, le prêtre marié clandestinement!
D'un mot, mon père pouvait confondre publiquement cette hypocrisie;

l'hérétique tenait à sa merci un cardinal... Mon père se tut:
donc ni scandale, ni représailles.

4° Il me parut que les droits de l'histoire à la vérité devaient
aussi compter pour quelque chose. Toute l'histoire du libéralisme au
sein de l'Eglise du dix-neuvième siècle n'est, jusqu'à présent, qu'un
tissu de mensonges, savamment ourdi et brodé de fleurs d'illusion
(Charles Perraud, Perreyve, Gratry).

Un devoir de probité. — Or, ce mensonge est pernicieux, est
criminel. Et ici le droit de la vérité devient un devoir de probité.
C'est en quoi je diffère absolument d'appréciation avec Houtin :

ce petit livre est plus qu'un document, c'est un enseignement, un
avertissement d'immense portée, puisqu'il émane d'un des plus
nobles prêtres de l'Eglise de France. Voilà surtout ce qui me
décida à le laisser paraître. Dans la crise aiguë qui travaille à cette
heure le clergé, s'il arrête sur le seuil des vœux perpétuels un seul
jeune clerc (et ne doutez pas qu'il en arrêtera), s'il lui épargne le

martyre atroce de Charles Perraud, s'il sauve une vie de l'enfer
moral qui brûle en secret sous la paix trompeuse du sanctuaire,
eh bien, ce livre est une bonne action, une sainte action Déjà les

plus nobles des catholiques m'en ont apporté le témoignage, telle
Mme la comtesse de Fallois, l'auteur des Lettres a un confesseur,



— 615 —

qui sait là-dessus à quoi s'en tenir... Reste à examiner maintenant
quel parti l'Eglise à pris de cette publication. C'est ce que je ferai
demain. »

•'¦ En Hollande. — Lettre pastorale sur la liturgie. L'archevêque

d'Utrecht et les évêques de Haarlem et de Deventer ont
adressé aux fidèles de leur Eglise une lettre pastorale, dans laquelle
ils leur présentent une réforme liturgique qui n'est pas obligatoire
dans toutes les paroisses, mais qu'ils désirent voir s'établir peu à

peu et dont l'usage est dès maintenant autorisé. Le vespéral est

déjà paru et le missel va paraître incessamment. La nouvelle liturgie
est en langue hollandaise, et c'est là le point principal de la réforme.

Dans le missel, quelques changements ont été introduits. Le
Graduel, l'Alleluia, le Trait et les Antiennes de l'Offertoire et de
la Communion sont supprimés. Dans la prière Nobis quoque pecca-
toribus, la phrase Per quem hœc omnia l'est aussi. Enfin la prière
Hœc commixtio est également supprimée. Dans le canon de la
messe, on a introduit les noms des principaux saints de l'Eglise
de Hollande, et on a supprimé le nom du pape. Cette mention
du nom du pape n'a pas eu lieu toujours ni partout, même dans
les liturgies occidentales, et depuis 1854 et 1870, les papes
enseignant des hérésies manifestes ne peuvent plus être comptés parmi
ceux qui sont orthodoxes et qui font profession de la foi catholique
et apostolique. Le symbole de Nicée est donné sans l'addition
Filioque. Ces deux dernières réformes doivent être louées sans réserve.

Nous reparlerons probablement de cette nouvelle liturgie quand
nous aurons en main le missel et le vespéral.

Le Catholique français, 31 mars 1909, p. 996.

* En Suisse. — A lire, dans le Katholik (Bern, 5. Juni 1909,
S. 193—195), un intéressant article sur la nouvelle paroisse ancienne-
catholique, fondée à Autavaux-Forel, dans le canton de Fribourg.

A la date du 18 juin, le Bund a publié la nouvelle suivante,
qui indique d'une manière très caractéristique le fanatisme aveugle
avec lequel l'Eglise romaine combat l'ancien-catholicisme.

« Le curé vieux-catholique d'Autavaux et Forel n'avait pu
trouver de logement dans la paroisse. En attendant, il logeait à

l'auberge de Montbrelloz, chez M. Bays. Or, voici la lettre que
celui-ci reçut l'autre jour du curé catholique-romain du village:

« Monbrelloz, la Cure, le 13 juin.
Monsieur,

Si demain lundi soir, à six heures, certain pensionnaire logeant
dans votre pinte depuis plus d'un mois n'a pas gagné d'autres
parages, je suspendrai tout exercice religieux, sauf ceux du dimanche



— 616 —

et des fêtes que je ferai faire à voix basse par un autre prêtre.
La population de Montbrelloz se chargera du reste. Salut.

Wicht, curé.
Cette lettre est grosse de responsabilités et il y a lieu de se

demander si le curé Wicht l'a écrite de son propre chef. Et la
phrase finale : « La population de Montbrelloz se chargera du reste »

n'est qu'une vulgaire menace, indigne d'un honnête homme. En
attendant, le curé vieux-catholique a dû quitter l'auberge et aller
loger à l'hôtel Bellevue, à Estavayer. Va-t-on le poursuivre, là
encore r. » — Effectivement, il a dû chercher un autre domicile.

* En Angleterre.
i° Encore la question de la juridiction ecclésiastique. — On lit,

dans le Katholik (Berne, 17 avril 1909):
Im « Guardian » lesen wir interessante Aktenstücke, die auf

die anglikanische Anschauung von den territorialen Grenzen kirchlicher

Jurisdiktion ein Licht werfen. Ein anglikanischer Chorherr
an der Westminster-Abtei zu London, Namens Henson, erhielt eine

Einladung, am 31. März in Birmingham in der Kirche eines
nonkonformistischen (nicht im Dienst der englischen Staatskirche stehenden)
Geistlichen zu predigen. Der Chorherr sagte zu und liess sich als

Prediger ankündigen. Nun erhob aber der anglikanische Pfarrer des

Bezirks, in welchem die nonkonformistische Kirche liegt, Protest gegen
die Missachtung seiner kirchlichen Jurisdiktion durch einen
Geistlichen der englischen Kirche. Der Bischof von Birmingham billigte
den Protest und verbot dem genannten Chorherrn, die Predigt zu
halten. Der Grund des Verbots war nicht etwa der Umstand, dass

es einem anglikanischen Geistlichen nicht gestattet sei, in einer
nonkonformistischen Kirche zu funktionieren, sondern einzig das Gesetz,
das die kirchliche Jurisdiktion des Bischofs auf die Grenzen seiner
Diözese und die eines Pfarrers auf die Grenzen seiner Pfarrei
beschränkt, und keinem Geistlichen gestattet, ohne Zustimmung des

rechtmässigen Inhabers der Jurisdiktion diese Grenzen zu
überschreiten und in einem fremden Gebiet zu funktionieren. Chorherr
Henson seinerseits war der Meinung, die Kirche, in der er predigen
sollte, liege allerdings im Pfarrbezirk seines geistlichen Amtsbruders,
stehe aber nicht unter der Jurisdiktion des betreffenden Geistlichen
und des Bischofs von Birmingham, denn sie gehöre ja einer
nonkonformistischen Gemeinschaft, die sich der englischen Staatskirche
nicht unterwerfe. Die beiden Teile blieben bei ihrer Ansicht und
der Chorherr predigte. Darob kommt es nun zu einem Prozess

vor dem zuständigen staatskirchlichen Gerichtshof.
Die Angelegenheit ist für uns deswegen von Interesse, weil

der Bischof von Birmingham die Anschauung geltend macht, nach



— 617 —

welcher auch ein altkatholischer Bischof in England keinen Platz
hat. Das ganze englische Kaiserreich ist von der anglikanischen
Kirche in Besitz genommen und in genau umgrenzte Diözesen oder
Missionsgebiete eingeteilt. Innerhalb dieser Grenzen sind einzig
und allein die anglikanischen Bischöfe und Priester als rechtmässige
Träger kirchlicher Jurisdiktion anzusehen ; wer auf dem gleichen
Gebiet eine selbständige kirchliche Gemeinschaft organisiert, ist
ein Eindringling.

Diese Anschauung liess sich im alten Kaiserreich mit seiner
Staatsreligion einigermassen rechtfertigen und durchführen; heute
ist sie nicht mehr haltbar. Heute kann es wohl noch staatlich
anerkannte kirchliche Gemeinschaften, aber keine Staatsreligionen mehr
geben. Auch in England herrscht volle Glaubens- und Gewissensfreiheit.

Kaum in einem Lande haben kirchliche Neubildungen
von seiten der Staatsgewalt weniger zu fürchten als in England.
Das ist der Welt insbesondere anlässlich des eucharistischen
Kongresses recht zum Bewusstsein gekommen. Eine kleine Armee von
Gendarmen war aufgeboten worden, um die Prozession zu schützen,
und sogar die « Stimmen von Maria-Laach », das offizielle Organ
der deutschen Jesuiten, konnten die Gastfreundschaft und Toleranz
des englischen Volkes nicht genug rühmen. So ist zu hoffen, dass

mit der Zeit doch auch in England eine kirchliche Gemeinschaft
Platz finde, die sich zur Aufgabe macht, die altkatholische Tradition
zu erhalten und fortzusetzen. Die Personen, die eine kirchliche
Gemeinschaft bilden, sind wichtiger, als die Marksteine, die die
Grenzen einer Diözese oder Pfarrei angeben.

Et plus loin :

Japan. — Die Bischöfe der anglikanischen Kirche halten im
allgemeinen strenge daran fest, dass die Grenzen der Diözesen
notwendig auch die Grenzen der rechtmässigen kirchlichen Jurisdiktion
seien. Rom ist in dieser Hinsicht liberaler. Es geht von der
Ansicht aus, dass die Bischöfe für das Volk da seien, nicht für den

vom Volk bewohnten Bezirk. Daher nimmt Rom keinen Anstand,
für einen und denselben Bezirk zwei und mehr Bischöfe einzusetzen,
wenn nationale, sprachliche, rituelle Gründe eine einheitliche kirchliche

Verwaltung nicht als ratsam erscheinen lassen.
Es fehlt indessen doch auch in der anglikanischen Gemeinschaft

nicht an Beispielen dafür, dass man die Grenzen eines
Gebietes, in dem bereits eine rechtmässige bischöfliche Verwaltung
eingerichtet ist, unter Umständen ebenfalls ausser acht lässt. Ein
Fall, der immer noch von sich reden macht, ist der von Tokio.
Hier gab es schon Jahre lang einen amerikanischen Bischof, als
die Kirche Englands es für richtig hielt, ebenfalls einen Bischof

Revue intern.de Théologie. Heft 87, 1909. 40



— 618 —

von Tokio zu ernennen. Im «Guardian» vom 31. März bekennt
ein Korrespondent, der sich Presbyter americanus nennt, dass in
seinen Augen der englische Bischof ein Eindringling sei; der
Umstand, dass Tokio die Hauptstadt des japanischen Kaiserreiches sei
und demgemäss England ein Interesse daran haben könne, hier
ebenfalls durch einen Bischof vertreten zu sein, rechtfertige die
nachträgliche Einsetzung eines englischen Bischofs keineswegs : der
amerikanische Bischof sei der rechtmässige Inhaber der bischöflichen
Jurisdiktion über alle Bewohner von Tokio gewesen, die der anglo-
amerikanischen Kirche angehörten. Für zutreffend halten wir aber
die Bemerkung des gleichen Korrespondenten, dass sich die
Jurisdiktion der beiden Bischöfe eben auf bestimmte Personen erstrecke,
weniger auf ein bestimmtes Territorium. Auffällig ist nur, dass der
« amerikanische Presbyter » Veranlassung erhalten hat, die Stellung
des amerikanischen Bischofs in Tokio zu rechtfertigen. Nach
englischer Auffassung bedürfte, wie uns scheint, eher die Jurisdiktion
des englischen Bischofs einer Rechtfertigung.

2° L'Eglise et l'Etat au pays de Galles. — Un journal français
du 23 avril dernier résume ainsi la question du Welsh
Disestablishment :

Le premier ministre vient de défendre, dans un important
discours, le projet de séparation de l'Eglise et de l'Etat au pays de
Galles. Il ne s'agit pas d'une mesure anticléricale.

La petite province du pays de Galles, qui ne compte actuellement

que deux millions et demi d'habitants environ, se plaint
d'avoir une Eglise d'Etat — l'Eglise anglicane — dont les fidèles ne
sont que 193,000, tandis que les Eglises non conformistes groupent
une communauté religieuse de 554,000 fidèles, soit trois fois plus.
Il ne s'agit pas de combattre l'Eglise anglicane, affirme M. Asquith;
livrée à ses propres forces, elle ne peut que jouer un rôle
bienfaisant. Mais le soutien de l'Etat lui fut donné jadis pour des

raisons purement politiques, parce qu'elle se chargeait d'asseoir dans
la principauté le régime anglais, et il est inique de maintenir
aujourd'hui ce traitement de faveur, contre lequel protestent les trois
quarts de la population.

Le Welsh Disestablishment Bill a précisément pour but de
rétablir l'équilibre entre les diverses confessions en séparant, au

pays de Galles, l'Eglise anglicane de l'Etat.
Le débat n'est donc pas entre cléricaux et anticléricaux, mais

entre anglicans et non-conformistes. Le ministère libéral a toujours
dû sa force à l'appui des dissidents, et la majorité des Communes
n'est pas tendre pour l'Eglise anglicane. Les Lords se chargent,
il est vrai, de « tuer » le Bill ; il menace de réduire de vingt-six



— 619 —

à vingt-deux les evêques membres de la Chambre des pairs: les

Lords ne l'admettront pas.
Le Church Times de la même date combat le Bill sur le ton

suivant : It is difficult to speak with patience of the Bill introduced
by the Prime Minister on Wednesday afternoon. Not only is the

mesure, by common consent, a mere effort of "window-dressing,"
but it is ostentatiously and cynically of that charakter. In the
middle of a Session that must by force of circumstances be devoted
chiefly to finances, a Session which for the rest has been announced
as one concerned with social reform, Ministres lay before the House
and the country a pleasant interlude affecting the Church. We leave
Welsh Dissenters and English Liberationists to make their moan
over the light and insincere treatment of their grievances; to tell
the truth, they simulate in public a satisfaction as insincere; our
own complaint is that the Church should be treated in this
contemptuous fashion. M1' Asquith professes a cool friendship, and even
some admiration, for the Church. In practice, he regards the
Church as an institution to be hacked about on an idle afternoon

3° Les ordres anglicans et l'union des Eglises. — On lira
avec intérêt la lettre suivante, parue dans le « Guardian » du 7 avril
dernier (p. 560) :

SlR — Mr Leighton Pullan's admirable article on "Reunion
with the Eastern Church" in your issue of February 3rd affords
matter for most serious reflection. The author deals with the Oriental
view of Anglican Orders. He tells us that the Metropolitan Antonius

recently said to an American Bishop, "If you say that you
believe in your Ordres we shall believe in them." The Orientals
are inclined for the most part to recognise the fact that we have
Bishops, priests, and deacons who can claim an external
"Apostolical Succession." But, Mr Leighton Pullan justly says, "The
Oriental asks, What does the fact imply? His valuation will depend
upon our valuation." Does the Anglican Communion, as a

federation of Churches, hold and teach the same doctrine of "Holy
Order " Are we agreed among ourselves that our orders are
sacramental in character? Do we (to use Mr Pullan's words) "regard
them as an 'excellent mystery' conveying certain definite powers"?

Mr Pullan considers it necessary (to satisfy the Eastern Church)
that the whole of the Anglican Communion should practically
endorse the "Reply" of Archbishop Temple and Archbishop Maclagan
to the condemnation of our orders by Pope Leo XIII. The
Easterns look upon that "Reply" as the judgment of two Provinces
only, out of the number of Churches and Provinces in communion
with Canterbury. Mr Pullan goes so far as to say that he believes



— 620 —

that "half a page, written with the assent of all the Bishops of the
Anglican Communion, is all that we now need to satisfy the
Easterns as to our Orders. " But the agreement of all the Bishops
of the Anglican Communion upon the validity of Anglican Orders
is impossible of attainment, as AP Pullan ought to know. The
golden opportunity of such an agreement passed away with the
Lambeth Conference of 1897. The question of Anglican Orders
was fresh in the minds of the assembled Bishops. The dignified
and temperate "Reply" of the two Archbishops had already been
given to the world. Archbishop Maclagan was kind enough to
write to me on the subject of the "Reply, " just as it was published,
and I remember expressing to him my fervent hope that the Lambeth

Conference of 1897 would formally adopt and endorse it.
But nothing zvas done, because Protestant leaders, like the late
Archdeacon Taylor openly rejoiced at the Papal condemnation of Anglican
Orders as a blow to their opponents. A fierce attack upon the
Archbishops' "Reply" was also skilfully launched by the Low
Church party, who then ruled the Diocese of Sidney. The impassable

gulf betwen the Anglicans who believe that the " Historic
Episcopate" is of the esse of the Church and those who believe
that it is only of the bene esse will always prevent the Anglican
Communion, as a whole, from coming to any agreement upon the
doctrine of "Holy Order." We must face facts. Some of us
believe in the sacramental validity of Anglican Orders, and some

of us do not. Bishop Drury represents the best and most learned
and charitable type of Protestantism within the Anglican
Communion. And yet in dealing with the "Historic Episcopate" he
has published the following words: "It is nowhere stated that
Episcopal Ordination is essential, either to the Sacraments or to the covenant

which they seal, or to the grace which they convey" (English
Church Teaching, p. 186, first edition).

If the Lambeth Conference of 1897 k^ that the broken unity
of Anglicans upon the question of the validity, and even the necessity,

of our Orders precluded it from accepting and endorsing the
"Reply" of the two Archbishops, we can expect nothing further from
any future Lambeth Conference, especially since the last Conference
has added to our manifold perplexities by its halting decision upon
the "matter" of the Holy Eucharist. This new doctrinal uncertainty

necessarily discounts any possibility of agreement on our
part with the Eastern Church upon the Holy Eucharist, such as
Mr Pullan suggests. With regard to the Seventh Œcumenical
Council and the "Invocation of Saints," which Mr Pullan mentions
as points needing decision, and some united doctrinal "Concordat"
as between Anglicans and Easterns, we are once more face to face



— 621 —

with our broken doctrinal unity. The Bishop of Salisbury's position

with regard to Article XXII. is an impassable barrier against
any union with the Eastern Church. He, and those who think
with him, must devise {per impossibile) some doctrinal "Concordat"
with Mr Darwell Stone and the vast number of thoughtful Anglicans

who agree with his views on this subject, before the Church
of England can tell the Eastern Church that we have any definite
doctrine on the Invocation of Saints. Mr Pullan says that "the
Oriental wants to know what doctrine we consider to be right. "
The Lambeth Conference has no answer to give him, neither have
the Convocations of Canterbury and York. The Church of
Ireland might give a definite answer which would probably be in
direct contradiction to the answer which the South African Church
would give.

The Holy Russian Synod dealt with Reunion in its "Letter"
of February 23 rd, 1903. The Guardian of August 4th, 1904,
said of this "Letter" that the question of Reunion with Anglicans
"is discussed dispassionately and with considerable knowledge of
the English Church. " The Holy Synod says : —

"First of all it is indispensable that the desire for union with
the Orthodox Eastern Church should become the sincere desire
not only of a fraction of Anglicanism (the High Church), but of the
whole Anglican community; and that the other purely Calvinistic
current, which in essence rejects the Church as we understand her,
and whose attitude towards Orthodoxy is one of particular intolerance,

should be absorbed in the above mentioned pure current. "
The Holy Synod of course uses the word "Calvinistic" in

the popular sense usual on the Continent, where it expresses
"Reformed" in contradistinction to "Lutheran" Protestantism. It is

true in a sense to apply it to Protestant Anglicanism, because the
Genevan polity was the original model of the Low Church party
in the sixteenth century. But when the Holy Synod speaks of the
possible absorption of the Protestant party within the Church of
England by the Catholics, a thoughtful student of Anglican Church
history will be compelled to defer this "absorption" ad Grœcas

Kalendas, and to consider that the broken unity of Anglican
doctrine might find a true solution in " disruption. " But in these
matters the judgment of the most thoughtful is warned to take
heed and remember that "with God all things are possible, " even
in the present condition of the Anglican Communion.

A. T. WlRGMAN, D.D., Archdeacon of Port Elizabeth.
St. Mary's Rectory, March 1, 1909.

— L'opinion du Dr Rashdall sur le même sujet. — On lit
dans le « Guardian» du 16 juin:



— 622 —

Dr Rashdall, Fellow and Tutor of New College, Oxford, gave
a lecture to members of the Churchmen's Union in the Vestry-
hall of St. Martin's, Charing-Cross, on Friday, his subject being
« The Church of England and the Question of Orders. » He thought
that the doctrine of the Apostolical Succession was largely
responsible for the bad feeling and mutual suspicion prevailing between
Churchmen and Nonconformists in this country. However
conciliatory might be the personal attitude of individual High Church
clergymen, the assumption that they, as apostolically succeeded
priests, possessed mysterious supernatural powers denied to the
saintliest of Nonconformist ministers was bound to excite hostility.
Distinguishing between the fact of the Apostolical Succession and
the dogma of its necessity, Dr Rashdall said that the fact, even
if proved, would not establish the dogma, but the dogma could
not be true if the historical fact were disproved. The attempt to
find traces of the Episcopate in the New Testament had been

generally abandoned by scholars. Even if the Episcopacy in Asia
Minor could be shown to have arisen in the lifetime of St. John,
it was certain that elsewhere—for example, at Corinth, Philippi,
or Rome—it was a much later growth. As a consequence it could
not be shown that any clergyman now living—Roman, Greek, or
Anglican—actually possessed the succession. If it were maintained
that Episcopacy had become essential through the subsequent action
of the Church, and that no National Church had a right to alter
such an arrangement, what became of their own case against
Rome He urged that Churchmen should boldly disclaim the
doctrine, which was nowhere sanctioned by any formulary of the
Church of England, and should recognise non-episcopal Protestant
bodies like the Church of Scotland as in every sense branches of
the Church of Christ, and their ministers as fully ordained
presbyters. There was no call on the English Church to give up
Episcopacy or break whatever continuity of succession it possessed,
but the necessity of such succession must not be insisted upon in
any such way as to prevent intercommunion and co-operation with
non-episcopal bodies. Its retention of the Episcopacy might some
day help the Church of England to be a connecting link between
the Protestants and the older Churches of West and East. The
cause of reunion would not, however, be helped by countenancing
any superstitious belief in the exclusive validity of episcopal
Ordination.

4° L'Eglise anglicane jugée par le chanoine Hobhouse. —
Dans une lecture intitulée': «Le chaos religieux actuel», M. le
chanoine a ainsi décrit la situation de l'Eglise anglicane. Se
demandant dans quel sens l'Angleterre peut être appelée chrétienne,



— 623 —

et l'Eglise nationale, il s'est exprimé ainsi : There were certainly
a large number of people to whom membership of the Church
meant a great reality, but there were still more to whom it meant
nothing—in fact, the greatest evil, of the Church at the present
noment was just this condition of « membership without obligation. »

The Church was utilised to a large extent as a machine for christening,

marrying, and burying the population; and when this was
done indiscriminately—without reference to the probability of the
children who were baptised being trained as Christians, or to the
real Churchmanship of those who were married in Church—the
result was often unedifying. With regard to public worship, it
was certain that only a small minority of the inhabitants attended

any form of public worship, especially in London and great
cities. Only a minority of the baptised were ever confirmed, and
only a minority of the confirmed became communicants. If other
tests were applied, such as willingness to take part in Church
work or to contribute financially, or ability to give an account
of the Church or of their faith, or willingness to submit to Church
discipline, in every case we should see that the sense that Church
membership involved obligation was comparatively rare. What
was absent was the idea of discipleship in the New Testament
sense. The majority of men were not hostile, nor sceptical, but
simply were not interested. They regarded Church work as the
affair of the clergy. Under such conditions the supply of clergy
was itself affected. Thy reason of the shortage was not so much
a financial reason, or the doctrinal difficulty, as the lack of interest.
Boys left a public school, or young men the University, with a

standard of honour and a sense of duty, but without the enthusiasm

of discipleship, because religion, as presented to them, had
never gripped their hearts or wills.

Puis, passant à la question de la Réunion: Passing to the
question of Reunion, the lecturer dwelt on the evils of our present
state of division, but deferred the consideration of the remedy till
his final lecture. He then dealt with the relation of religion in
England to the State, and especially with the question of Establishment.

Establishment was seldom if ever defined. As it existed
to-day, whether we valued it or not, it was a shadow and relic of
the former identification of Church and State in one Society,
with enforced uniformity. Piecemeal disestablishment had long been
going on, and only a few privileges now remained, though many-
people valued highly the principle of a national recognition of
religion. On the other hand, the Church was hampered by the
legislative control of Parliament, and could neither subdivide a
Diocese nor alter a rubric without the assent of the House of Com-



— 624 —

mons. In the judicial sphere things were no more satisfactory than
in the legislative, and only last week we had seen that with regard
to marriage the law of the Church and the law of the State might
be at variance, and that on such a question as the terms of
admission to Holy Communion the law of the Church might be
overridden by the statut law interpreted by a secular Court. Such
a state of things could only mean discord.

Enfin, M. le chanoine explique le sens du mot « chaos » qu'il
a employé: He meant not simply the great diversity of beliefs,
but the confusion and uncertainty of principle. Old conditions had
passed away, and new conditions had arisen, but we had not thought
out the consequences of these changes—for example, of the
development of religious liberty—and we had no coherent principles
of action (Voir le Guardian du 26 mai dernier.)

* Abus de mariologie. — Le Père bollandiste H. Delehaye,
dans les Analecta du 15 avril 1909, critique plusieurs ouvrages sur
le culte de Marie. Au sujet de l'ouvrage du P. Livius (Le culte
de Marie chez les Pères des six premiers siècles), il dit (p. 215):
« Le chapitre sur l'Assomption est simplement déplorable, et s'il est
vrai que beaucoup de théologiens ne font aucune attention à la
différence qu'il y a entre la fête de la Dormition et celle de
l'Assomption, on n'en avait guère trouvé pour affirmer, avec le P. L.,
que Dormitio, xoij,ir,Giç et Assumptio, clréXr.ipiç signifient la même
chose. Ce n'est pas la première fois que l'on fait des chaînes ma-
riales à l'usage des orateurs sacrés. Ils ont la réputation de n'être
pas difficiles. Ceux qui travaillent pour eux ont besoin de l'être à

leur place. — L'ouvrage de Phil. Friedrich (La mariologie de
S. Augustin) est plus sérieux. Il constate que l'Eglise d'Hippone,
au temps de S. Augustin, ne célébrait pas encore de fête spéciale
en l'honneur de Marie. /7 n'y a pas même de trace d'une fête de

l'Annonciation; les trois sermons de Annuntiatione dominiea attribués

à S. Augustin ne sont pas de lui. Moins encore est-il question,

dans les œuvres d'Augustin, d'églises consacrées à Marie. —
Le P. Delehaye remarque que M. E. Neubert (dans son volume
sur « Marie dans l'Eglise Anténicéenne ») s'exprime très prudemment,

et reconnaît « qu'il est difficile d'établir que Marie ait reçu
dans les trois premiers siècles des honneurs proprement liturgiques.
Autant que la pénurie des documents permet d'en juger, il ne
saurait en être question ». Respect, vénération n'est pas culte.

Le Directeur-Gérant : Prof. Dr E. Michaud.

Berne. — Imprimerie Stampili & Cie.


	Chronique

