Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)
Heft: 67
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 605 —

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* Une bonne lecon de religion. — Un moraliste €crivait der-
niérement: ¢ Tandis que I'homme pratique se développe et pro-
gresse, [homme moral reste statzonnairve. 11 dompte les éléments,
il ne se dompte pas. Les mémes passions qui l'agitaient il y a
deux ou trois mille ans, le gouvernent. Lorsque nous relisons les
dialogues de Lucien, les piéces d’Aristophane, les harangues cicé-
roniennes, nous sommes stupéfaits de découvrir combien nous res-
semblons aux Athéniens du siecle de Périclés et aux Romains de
la fin de la République et de I'Empire. Les memes querelles sur-
gissent, les mémes griets sont énoncés, les mémes solutions pro-
posées; les meémes luttes fratricides éclatent dans le Forum, les
mémes violences se déchainent, et, le cas échéant, les mémes re-
présailles seraient exercées par les vainqueurs contre les vaincus.
Qu’on ne parle pas de l'adoucissement des mceurs. Le vernis de
la civilisation n’a pas plus de solidité que la fréle enveloppe qui
recouvre la superficie du monde géologique. Qu'il s’y pratique une
fissure: aussitot la lave jaillit, brilante et dévastatrice. L.a barbarie
primitive apparait, capable des pires férocités. Il faut ticher de
modérer, de discipliner cette force, de la tourner vers un but utile,
il faut creuser le puits que réclame Flammarion, mettre de l'ordre,
de la méthode, de la prévoyance dans lexpansion du foyer
central ... »

Il s’agit de percer la crolte terrestre, d’arriver jusqu'aux ma-
tieres incandescentes, de s’emparer de la chaleur centrale de la
terre et de l'utiliser a la surface. C'est fort beau, si c’est réalisable.
Mais si le moraliste profite de cette idée nouvelle pour essayer de
renouveler la morale, 'homme religieux et le théologien ne doivent-
ils pas conclure a la nécessité de pénétrer davantage jusqu’au vrai
foyer central, qui est la religion® La religion a réalisé jusqu’a pré-
sent si peu de progres! On est effrayé en examinant ’homme actuel
a ce point de vue: ce sont toujours les mémes erreurs, les mémes
superstitions, le méme paganisme, les mémes passions dites reli-



— 606 —

gieuses et en réalité irréligieuses. Donc descendons jusqu’a Dieu
méme, jusqu’aux notions essentielles de la religion, jusqu’aux sen-
timents les plus profonds, jusqu’aux laves incandescentes de la
conscience, et devenons vraiment religieux en esprit et en véreté . . .
Telle est la véritable ceuvre chrétienne, qu’il faut mener a bonne fin.

# Un nouvel Institut biblique. — Pie X, non content d’avoir
¢tabli une Commission biblique, a voulu renforcer celle-ci, qui était
manifestement insuffisante; et il a fondé le nouvel Institut en ques-
tion, ou il y aura des cours d’exégese biblique, une bibliothéque
et un musée bibliques. En relatant ces choses, les journaux papistes
exaltent I'amour de I'Eglise pour la science. La vérite est que ce
n'est pas /[ Fglise, mais seulement Pie X, ou plutot les jésuites qui
le gouvernent, qui se voient débordés par la science appliquée a
I’Ecriture, par les nouvelles méthodes philologiques et historiques,
et qu’ils veulent enrayer le mouvement scientifique toujours en pro-
gres. Il n'est pas difficile de prédire que la science vaincra Rome.
Le pape aura beau multiplier ses bulles, anathématiser, déclamer,
proclamer; la science marchera. Les décisions partiales de I'Institut
nouveau seront comme celles de la curie, nulles et non avenues.
La science romaine est zpse facfo mort-née, parce qu'elle est faite
non en vue de la vérité a découvrir, mais uniquement en vue des
erreurs papales a dissimuler et a consolider: besogne impossible.
Rome inondera les grands séminaires francais et autres de ses nou-
veaux professeurs: ceux-ci réciteront leur @ & ¢, et les universités
de science libre riront et réfuteront; c’est l'affaire d'un coup de
vent. Veritas liberabit.

* Les visées dominatrices de Rome. — Ce que Rome
cherche, ce n’est pas de laisser les Eglises particulieres exercer
librement leur activité religieuse: elle veut uniquement leur couper
les ailes, détruire en elles toute initiative propre, leur imposer sa vie
a elle, ses formes a elle, ses usages a elle, en un mot romanzser
l'univers catholique. C’est toujours la méme ambition politique de
I'ancienne Rome payenne; la papauté n’a fait que lui emboiter le
pas a son profit.

C’est ainsi qu'aprés avoir imposé le bréviaire romain a tous
les diocéses de France, on a cherché a unifier le chant, en impo-
sant le chant romain. C’est ce qu’on appelle « 'ceuvre grégorienne
de Pie X». On lit, dans la « Revue du clergé francais > (1° avril
1909), que, sous la direction de Dom Pothier, a été publié le nou-
veau « Graduel Vatican»; d’ol il suit que les éditions qui contiennent
aujourd’hui le chant propre de chaque Eglise, Reims, Cambrai,
Rennes, Dijon, etc., ne sont plus que tolérées; celles ne jouissent



— 607 —

plus d’aucun droit ni privilege, elles ne peuvent plus étre réim-
primées; le véritable chant grégorien, celui de I'édition vaticane
doit leur étre substitué le plus tét possible, les décrets de la Ste.
Congrégation des Rites sont a ce point de vue formelles». Clest ainsi
que « désormais I'ceuvre de restauration des mélodies romaines tradi-
tionnelles et d’unification du chantliturgique, préparé par Dom Pothier,
est virtuellement réalisée, grace au glorieux Pontife Pie X » (sic).

Ce n’est pas tout. En dogmatique, méme domination. Dans
la « Revue thomiste » (mars-avril 1909), le P. Cazes, O. P., enseigne
que les décisions du pape et des congrégations, infaillibles ou non,
doivent étre également obéies, parce que «le pape a été revétu
de la primauté par Dieu>»! Or, on ne discute pas Dieu!

Autre fait: la suppression du veto des Puissances dans 1'élection
du pape. On lit dans la Semaine religieuse de Genéve (29 mai
1909): Le 7 mars dernier, on a distribué aux cardinaux le troisiéme
volume des « Actes de Pie X». Parmi les documents qu’il renferme,
figure une « Constitution pontificale » datée du 20 janvier 1904, et
qui avait été tenue secrete jusqu’a présent. Cet acte abolit 'excluszve,
c’est-a-dire le droit précédemment reconnu aux grandes puissances
catholiques d’exclure, quand les cardinaux sont réunis en conclave,
telle ou telle candidature au souverain pontificat. On se rappelle
qu'au dernier conclave, ’Autriche fit prononcer, par le cardinal
Puzyna, 'excluszve contre le cardinal Rampolla. Clest treés probable-
ment a cette intervention que 1'on doit le pontificat du cardinal Sarto.

Voici le texte de l'abrogation de l'exc/usive: « En vertu de la
sainte obéissance, avec toutes les peines et les excommunications,
nous défendons a chaque cardinal du Sacré-Collége présent et futur,
ainsi qu’au secrétaire du conclave et a toutes personnes qui y
prendront part, d’accepter, sous n'importe quel prétexte, de n’im-
porte quelle autorité, aucune proposition de wefo, ou d’exclusion,
méme exprimée sous la forme d’un simple désir. Nous défendons
également de manifester ce wveto, soit par écrit, soit en parlant,
soit au moyen de tierces personnes. Et cette prohibition s’étend
a tous les autres moyens que lautorité civile voudrait employer
pour s’entremettre dans les opérations de l’élection du souverain
pontife. » Si cependant les cardinaux, nonobstant cette défense,
acceptaient l'cxclusive, 1'élection qui s’ensuivrait ne serait pas en-
tachée de nullité. La « Constitution pontificale» admet, en effet,
que l'élection du cardinal Sarto est parfaitement valide, quoi qu’en
aient dit certains canonistes de fantaisie. Par la bulle Consulture,
du 10 octobre 1877, Pie IX avait déja essayé de supprimer «toute
intervention de la puissance séculiere» dans 1'élection du pape.
Mais il n’avait pas réussi. Plusieurs journaux de la monarchie



— 608 —

austro-hongroise déclarent que le droit de wefo est une prérogative
traditionnelle du souverain de cet empire et que le pape ne pouvait
et ne devait pas le supprimer sans le consentement de ce monarque. »

* Encore M. Briand et l'article IV. — M. Ph. Desprosles, dans
le « Chrétien » (1°" avril 1909), s’exprime ainsi: Il y a peu de jours
le cardinal Andrieu, promu, par la curie romaine, archevéque de
Bordeaux, prenait possession de son trone en arborant cette devise:
« Tout par le pape, tout pour le pape.» Les vieilles pierres de la
Cathédrale francaise ont da frémir d'indignation. Je pense bien
que les auteurs de la loi de séparation n’avaient pas prévu que la
construction religieuse qu’ils s’efforgaient d’édifier aurait ce couron-
nement: « Tout pour le pape, tout par le pape. » Mais au moins
serait-il séant de ne pas proclamer que la loi de séparation est la
plus grande réforme de la République, et que son auteur, M. Briand,
mérite le capitole, ainsi que font quelques thuriféraires a propos
d’'un recueil de discours.

Mais qu’arriverait-il si des fideles francais voulaient instaurer
un culte en rapport avec les traditions nationales, c’est-a-dire non
ultramontaines? que se passerait-il? quelque chose d'odieux. On
les chasserait des églises comme ne respectant pas les régles géné-
rales du culte. Et d’ailleurs, on le fait. Il y a une demi-douzaine
de cultuelles qui ont été mises en possession d’églises communales.
Elles se croyaient en régle avec 'administration et la loi. On les
poursuit devant les tribunaux. Dans le journal Le Mafzz un ami
de M. Briand a écrit: <« Des arréts du Conseil d’Etat et des tribu-
naux veillent a ce que les vieilles églises catholiques demeurent
affectées au vieux culte catholique romazn, et non a des cultes de
fantaisie. »

Sont culte de fantaisie pour M. Briand et ceux qu'il inspire,
tous ceux qui, quoique semblables par la liturgie (le rite ou culte
pratiqué depuis des siécles en France), ne sont pas célébrés par
des prétres capables de se conformer aux nouvelles directions et
de crier: «Tout par le pape, tout pour le pape.» Ce sont ces
cultes qu'on traque en ce moment.

Avis aux autres! Les tribunaux veillent & ce que partout
dans les églises il se trouve des prétres en humeur de prendre
pour devise: ¢ Tout pour Rome, tout par Rome.» Si des prétres,
surtout des archevéques, se montraient tiédes, le pape les démis-
sionnerait, et d’ailleurs, les tribunaux, le Conseil d'Etat et M. Briand
continueraient a veiller, pour que le pape soit obéi. ..

Quand on fera I’histoire de la loi de séparation, c’est ce coté
de la question qu’on étudiera. Les détestables suggestions, les

\

mauvaises manceuvres nous ont conduits a ce point que dans une



— 609 —

cathédrale un archevéque prend hautement pour devise: « Tout
pour Rome, tout par Rome», et que de pauvres curés, qui ont
fondé des cultuelles comme le voulait le législateur et M. Briand,
sont dépossédés, eux et leurs paroissiens, parce qu’ils sont Gallicans
comme Bossuet, et sont ensuite moqués par les scribes du ministre.
En quoi se résume donc l'ceuvre de M. Briand? il n’a pu fonder
ce régime des cultuelles qui était toute sa construction religieuse,
mais il a entravé la liberté religieuse et empeché les schismes, il
a servi Rome, et déchain€ sur notre pays la théocratie. Non, son
action n’a pas été heureuse. Vainement, ses adulateurs l'exaltent.
La vérité aura sa revanche. ..

La vérité aura sa revanche. Oui, certes. Ne l'a-t-elle pas déja
quelque peu? Priere de lire attentivement le bilan matériel de la
Séparation, d’apres le journal Le Matin:

«Du cété de U'Eglise, dit-il, c’est, par la volonté meéme du
pape, un triste spectacle de ruines; c’est une organisation financiére
précaire et extra-légale: ce sont les prétres réduits au role de
simples occupants (« des vagabonds», a dit I’abbé Lemire); c’est
le recrutement du clergé, sinon tari, du moins sérieusement menacé.

«Du c6té de I'Etat, c’est un budget de trente millions (bien-
tot peut-étre trente-sept millions, quand les pensions viagéres des
vieux prétres concordataires auront disparu) mis a la disposition
des communes pour leur permettre de faire face aux charges des
récentes lois sociales, notamment de la loi d’assistance aux vieillards.
C’est en outre une somme annuelle de prés de six millions devenue
disponible, soit par suite de la suppression des budgets locaux du
culte, soit par la location de trente mille presbyteres. C’est encore,
au nombre de plus de deux cent cinquante, de vastes immeubles
(évéchés, grands et petits séminaires) dont I'Eglise n’a pas voulu
pour les associations cultuelles et qui servent aujourd’hui d’hopitaux,
de musées, de bibliotheques, d’universités et d’écoles. C’est enfin
et surtout la répartition, au profit des pauvres, de biens dont I'Eglise
ne prévoyait sans doute pas 'immense liquidation —- une liqui-
dation qui, depuis la nationalisation des biens d’Eglise pendant la
Révolution, n'a pas eu d’égale!

¢« Ici nous touchons a un chiffre colossal: un demi-milliard (exacte-
ment 411,546,154 fr.), telle est la somme a laquelle, il y a quelques
jours, l'administration des domaines vient d’évaluer officiellement
les biens cultuels qui iront aux établissements communaux de bien-
faisance et d’assistance. Et déja l'on peut compter que l'adminis-
tration des cultes devra préparer soixante-dix mille décrets d’attri-
bution, c’est-a-dire que MM. Fallieres et Briand devront apposer
soixante-dix mille fois leur signature. Déja aussi, l'on peut dire



e B0 ==

avec certitude que, déduction faite du passif et de certaines resti-
tutions a faire a des donateurs ou des héritiers, c’est plus de trois
cent cinquante millions dont vont s’enrichir les services publics
charitables de la France.»

* Encore le mariage de 'abbé Charles Perraud. Par quels
procédés incroyables les historiens papistes essaient de le
nier. — Les deux documents suivants suffiront & renseigner les
lecteurs:

1° L’article de M. Maximilien Champagnac dans I’Aurore du
30 mai 1909:

« Mensonge d’Eglise. A propos d'un prétre marié. — Nos lec-
teurs se rappellent peut-étre I'émotion causée au mois d’octobre
dernier par un petit livre de 'abbé Houtin: Un prétre marié.
Charles Perraud, chanoine honoratre d’Autun (1831-1892).

L’évéque de Nevers, M. Gauthey, se chargea d’annoncer cette
publication par une lettre intéressante. Tout en reconnaissant «la
situation irréguliere de Charles Perraud », sa «lamentable histoire »,
¢« Paberration folle d’une partie de sa vie », le prélat déclare qu'il
poursuivrait l'auteur devant « les tribunaux, comme ayant usurpé,
malgré son opposition authentiquement signifiée, les droits de sa
propriété littéraire ».

L’éveque n’a pas osé intenter de proces et le bruit cessa au-
tour de ce prétre marié, frere du cardinal-évéque d’Autun, membre
de "Académie francaise, et qui avait été Jui-méme l'un des prédi-
cateurs les plus goutés de son époque. On pouvait penser que les
défenseurs de la discipline de I’Eglise n’'avaient pas d’intérét a ra-
mener l'attention du public sur ce singulier cas. C’était compter
sans l'esprit de corps. L'affaire vient de reprendre.

Charles Perraud a été membre de la congrégation des Orato-
riens. Deux pretres, dont il est également question dans la brochure
de M. Houtin, Perreyve et Gratry, qui semblent bien avoir regretté,
eux aussi, leur célibat, au moins a un moment de leur vie, ont
également été Oratoriens. Enfin, le cardinal Perraud fut supérieur
général de 1'Oratoire. Aussi la congrégation a-t-elle jugé qu’elle
ferait ceuvre pie en niant le récit de M. Houtin.

Autour de ceux qui se font appeler <« révérends péres» —
quoiqu’ils ne veuillent pas étre « péres » du tout, et quelquefois
guere ¢ révérends », — gravitent des dévotes d’agréables relations
et de grande générosité. Il parait que les dévotes qui entourent
I’Oratoire étaient scandalisées et troublées par l'histoire de Charles
Perraud. Il fallait les ramener. Les intéréts immédiats de la congré-
gation l'exigeaient, et cela n’était pas moins nécessaire pour gagner
les historiens de l’avenir.



— Bl —

D'apres la casuistique catholique, un fait, une opinion, qui sont
niés par des auteurs réputés « graves », cessent d’avoir de la con-
sistance. On peut n’en pas tenir compte. Il suffirait donc de trouver
des gens « graves », pour nier le manege (sizc) de Charles Perraud.
On a trouvé deux oratoriens et un évéque. Et si jamais, plus tard, un
érudit répete que Charles Perraud était marié, I'Eglise lui répondra,
apreés 'Oratoire: Le pere Lescceur et le pere Largent, témoins de
sa vie, ont établi le contraire, et ils ont été approuvés par 'évéque
de Nice, qui s’appelait Chapon. C’est une infime calomnie, in-
ventée de toutes piéces pour discréditer la loi inviolable et salu-
taire du célibat ecclésiastique. »

Les Oratoriens se sont donc mis a composer une réponse au
livre de M. Houtin.

Celui-ci avait raconté l'histoire de Charles Perraud, avec l'aide
d’une correspondance échangée entre I'abbé et M. Hyacinthe Loyson.
Dans ces lettres, le prétre marié ne parle jamais de lui-méme que
comme s'il avait été parfaitement en régle avec les observances
extérieures de son Eglise. Lorsqu’il parle de son amour, il se dé-
signe, lui et celle qu’il considérait comme sa femme, sous les ini-
tiales de X et Z.

Les bons péres de 1'Oratoire ont eu la lumineuse idée de sou-
tenir qu'on ne sait pas qui étaient ces X et Z, qu’on ne sait méme
pas si ce sont des personnes mariées, et s’il s’agit d’'un homme ou
d’une femme. Ils batirent un plaidoyer sur cette distinction et un
évéque de leurs amis, celui de Nice, M. Chapon, les félicita cha-
leureusement de leur élucubration dans une lettre qui fut mise en
téte de leur réponse, en maniére de préface.

Aussitot qu'il elt pris connaissance de cette chanson, M. Houtin
écrivit a I'évéque la lettre suivante:

Paris, 18, rue Cuvier, 16 mal I1g09Q.
Monseigneur,

Je viens d’achever la lecture d’un livre que vous avez honoré
d’une préface dans laquelle vous me traitez de diffamateur et de
calomniateur.

Mes contradicteurs, que vous félicitez, me reprochent de ne
pas avoir prouvé que I’X mystérieux des lettres de Charles Perraud
fat lui-méme.

Les documents que je publiais me semblaient tellement clairs
(et ils ont semblé tels a un public impartial), que je pouvais es-
pérer, pour 'honneur de I'Eglise, qu'on ne me chercherait pas une
si mauvaise chicane. En tout cas, puisque je me suis encore illu-
sionné sur ce point, je me hate de faire savoir a Votre Grandeur
que j'ai entre les mains un document authentique établissant l'iden-



— 612 —

tification. C’est une lettre autographe de Charles Perraud a M.
Hyacinthe Loyson, datée du 22 aolt 1873, et lui rappelant ainsi
son changement d'adresse:

« Je vous ai envoyé¢, il y a environ un mois, une lettre de
notre ami X..., qui, depuis son retour d’ltalie, demeure a Paris,
8, boulevard des Invalides. Je vous écris encore aujourd’hui de
sa part... »

Vous - connaissez trop bien les circonstances de la vie de
Charles Perraud pour ne pas juger immédiatement qu’il est
bien I'X ...

Et maintenant aurai-je la joie de vous voir effacer 'appro-
bation que vous avez donnée a un livre inepte? Ou bien me fau-
dra-t-il inscrire votre nom dans la liste déja longue des évéques
et des prétres de Jésus-Christ que j'ai pris dans le flagrant délit
d’étouffer la vérité et de soutenir le pieux mensonge:?

Je suis avec un profond respect, monseigneur, de Votre Gran-
deur, le trés humble et tres obéissant serviteur.

A. HouTiNn.

L’évéque de Nice répondit a M. Houtin que lors méme qu’il
aurait sur ce mariage des textes « tous authentiques, dans leur in-
tégrité, sans lacune, sous leur véritable date », cela ne prouverait
rien. L’abbé Houtin répondit simplement au prélat:

« — Celui qui ose écrire cela est un homme jugé.

« Toute discussion avec lui est inutile.

¢ Une telle déclaration vous vaudra sans aucun doute d’etre
inscrit par tout le monde en téte de la liste dont je vous ai parlé. »

Les choses en sont la. Plusieurs journaux catholiques ayant
publié des comptes-rendus trés élogieux de la réponse oratorienne,
et trés injurieux pour M. Houtin, celui-ci leur a envoyé en rectifi-
cation quelques citations des lettres du prétre marié, citations as-
surément trés morales, mais qui n’en seront pas moins troublantes
pour des lectrices de ces feuilles. Aussi les insertions exigées par
M. Houtin ne paraissent pas, et il semble que nous ayons, de ce
chef, quelques proces en perspective. Nous n’avons donc pas fini
d’entendre parler d’'un cas de prétre marié, et comme cela nous
est trées agréable, nous en remercions ces bons peéres de 1'Oratoire. »

2¢ L’article de M. Paul Hyacinthe-Loyson dans la Perzte Ré-
publigue du 31 mai 1909:

¢« En octobre 1908 paraissait le livre de M. Albert Houtin,
Un prétre marié, Charles Perraud, chanoine honoraive d’ Autun.
Plus de sept mois aprés cette publication parait, en mai 190Q, une
réponse anonyme des Oratoriens, intitulée: Réponse a MM. Lovson
et Houtin,; Charles Perraud, Perreyve et Gratry. Comme je fus



== Bl ==

amené, cet hiver, a prendre ma part des polémiques que provoqua
le premier de ces ouvrages, et comme, au surplus, c’est moi-méme
qui en avais donné zmprimatur, je crois opportun de résumer
ici I’état d’une cause qui a vivement ému l'opinion, et d’en tirer
la moralité définitive.

Le mariage secref. — Mon pere est aujourd’hui dans sa quatre-
vingt-troisieme année; depuis longtemps déja il a remis tous ses
papiers & M. Houtin, l'auteur de la Crise du clergé, chargé de
préparer sa biographie. C’est ainsi qu'au nombre de ces documents,
Houtin découvrit la correspondance de Charles Perraud, qui est un
¢lément indispensable de toute étude sur la vie de mon pere. Cette
correspondance établissait que le chanoine Perraud, freére de 'évéque
d’Autun et conférencier en renom des plus belles paroisses de Paris,
qui s’était secréetement marié dans sa sacristie, de ses propres mains,
avec Mme Duval, une de ses pénitentes, cohabita dés lors avec elle
pendant de longues années, jusqu’a ce que la mort les séparat. Frappé
aussitot de la valeur historique de ces lettres, Houtin proposa de
distraire ce chapitre de la biographie qu’il composait et, par anti-
cipation, de la publier immédiatement sous forme de brochure.
Mon pere fut surpris par cette démarche. Charles Perraud ne lui
avait demandé, en tout et pour tout, de détruire qu'ume scule de
ses lettres, ce qui avait été fait sur-le-champ. On n’avait donc eu
aucune raison de détruire le reste, non plus qu’aucune velléité d’en
faire un ¢€tat particulier. Ayant désormais rempli sa tiache et se
tournant avec confiance et sérénité vers l'au-dela, sous ce qu’il se
plait a dénommer <« I'hypnotisme de l'éternité », mon pére me
manda aupreés de lui et me laissa maitre de la décision.

Les raisons d’'un livre. — Apres une longue délibération avec
moi-méme, je conclus en faveur de la publication pour plusieurs
motifs:

1° Mon pere ne devait pas étre le premier a révéler la situa-
tion de son ami. A cet égard, ce sont les catholiques eux-mémes
qui levaient mon scrupule. Le mystére du « mariage > de Charles
Perraud n’en était plus un. A la nouvelle que l'opuscule allait
paraitre, quelle fut, en effet, 'exclamation de certains membres du
clergé de Paris que je pourrais nommer? — «C'est ude infamie?
Clest un fauxr» — Non pas, mais bien: <« Ne le dites pas tout
haut!...» Et l'un d’eux gémissait ainsi: « Pie X nous supprimera
nos gouvernantes, si elles ont moins de quatre-vingts ans!... » Des
dévotes méme s’étaient émues; on chuchotait dans les sacristies
que l'abbé Charles, de si sainte mémoire, avait hébergé une mai-
tresse ... Avons-nous trahi sa mémoire en démontrant que ce fut
une épouse ’



— 614 —

2° Car c’est ici le point central de tout le débat, et ce qui
trancha mon cas de conscience. Charles Perraud, chez qui je déjeu-
nais encore trés peu de temps avant sa mort, n’a jamai rougi de
son « mariage ». Tout au contraire, il ne cessa de le revendiquer
comme un 7ozt sacré. On ne livrait donc pas le secret d’une
Jaute, d'une défaillance qui méritat miséricorde. On restituait une
noble, mais incompléte figure dans la pleine lumiére du sacerdoce
et du mariage que Charles Perraud unit constamment dans ses
veeux, s'il n’edt le courage de le faire en acte.

3> Ce courage lui manqua surtout par sa crainte de briser la
brillante carriere de son frere I'évéque, futur cardinal académicien.
Or, si mon pére elt cherché dans un scandale aux dépens d’un
autre la justification de sa propre vie, elt-il donc attendu seize ans
apres la mort de son ami, et que lui-meme et conquis le respect
du monde par la force patiente de son seul exemple? IL.’occasion
était belle d'un scandale, au lendemain de la mort du cardinal,
quand retentissait sous la coupole de UInstitut de France le pané-
gyrique de ce grand d'Eglise qui enferma son frére dans un men-
songe et, a la mort de celui-ci, eut l'impudence de reprocher a
mon peére son mariage public en lui conseillant de vivre et de
mourir comme le pauvre Charles, le prétre marié clandestinement! ...
D’un mot, mon pere pouvait confondre publiquement cette hypo-
crisie; 'hérétique tenait a sa merci un cardinal.., Mon pére se tut:
donc ni scandale, ni représailles.

4° Il me parut que les droits de l'histoire a la vérité devaient
aussi compter pour quelque chose. Toute I'histoire du libéralisme au
sein de I'Eglise du dix-neuvieme siecle n’est, jusqu’a présent, qu’un
tissu de mensonges, savamment ourdi et brodé de fleurs d'illusion
(Charles Perraud, Perreyve, Gratry).

Un devorr de probité. — Or, ce mensonge est pernicieux, est
criminel. Et ici le droit de la vérité devient un devoir de probité.
C'est en quoi je differe absolument d’appréciation avec Houtin:
ce petit livre est plus qu'un document, c'est un enseignement, un
avertissement d’'immense portée, puisqu’'il émane d'un des plus
nobles prétres de 'Eglise de France. Voila surtout ce qui me dé-
cida a le laisser paraitre. Dans la crise aigué qui travaille a cette
heure le clergé, s'il arréte sur le seuil des veeux perpétuels un seul
jeune clerc (et ne doutez pas qu’il en arrétera), s'il lui épargne le
martyre atroce de Charles Perraud, s’il sauve une vie de 'enfer
moral qui brile en secret sous la paix trompeuse du sanctuaire,
eh bien, ce livre est une bonne action, une sainte action! Déja les
plus nobles des catholiques m’'en ont apporté le témoignage, telle
Mme la comtesse de Fallois, l'auteur des Lettres a wun confesseur,



— 615 —

qui sait la-dessus a quoi s’en tenir... Reste a examiner maintenant
quel parti 'Eglise a pris de cette publication. C’est ce que je ferai
demain. »

* En Hollande. — Lettre pastorale sur la liturgie. 1. arche-
véque d'Utrecht et les évéques de Haarlem et de Deventer ont
adressé aux fideles de leur Eglise une lettre pastorale, dans laquelle
ils leur présentent une réforme liturgique qui n’est pas obligatoire
dans toutes les paroisses, mais qu’ils désirent voir s’établir peu a
peu et dont l'usage est des maintenant autorisé. Le vespéral est
déja paru et le missel va paraitre incessamment. La nouvelle liturgie
est en langue hollandaise, et c’est la le point principal de la réforme.

Dans le missel, quelques changements ont été introduits. Le
Graduel, I’Alleluia, le Trait et les Antiennes de !"Offertoire et de
la Communion sont supprimés. Dans la priere Nobis quogque pecca-
torzbus, la phrase Fer quem hec omnia 'est aussi. Enfin la priere
Hec commixtio est également supprimée. Dans le canon de la
messe, on a introduit les noms des principaux saints de I'Eglise
de Hollande, et on a supprimé le nom du pape. Cette mention
du nom du pape n’a pas eu lieu toujours ni partout, méme dans
les liturgies occidentales, et depuis 1854 et 1870, les papes en-
seignant des hérésies manifestes ne peuvent plus étre comptés parmi
ceux qui sont orthodoxes et qui font profession de la foi catholique
et apostolique. Le symbole de Nicée est donné sans l'addition
Filioque. Ces deux dernieres réformes doivent étre louées sans réserve.

Nous reparlerons probablement de cette nouvelle liturgie quand
nous aurons en main le missel et le vespéral.

Le Catholique francaizs, 31 mars 1909, p. 996.

#* En Suisse. — A lire, dans le Katholif (Bern, 5. Juni 1909,
S. 193—195), un intéressant article sur la nouvelle paroisse ancienne-
catholique, fondée & Autavaux-Forel, dans le canton de Fribourg.

A la date du 18 juin, le Bund a publié la nouvelle suivante,
qui indique d'une maniére trés caractéristique le fanatisme aveugle
avec lequel I'Eglise romaine combat ’ancien-catholicisme.

« Le curé vieux-catholique d'Autavaux et Forel n’avait pu
trouver de logement dans la paroisse. En attendant, il logeait a
l'auberge de Montbrelloz, chez M. Bays. Or, voici la lettre que
celui-ci recut 'autre jour du curé catholiquewomain du village:

« Monbrelloz, la Cure, le 13 juin.
Monsieur,

Si demain lundi soir, a six heures, certain pensionnaire logeant
dans votre pinte depuis plus d'un mois n’a pas gagné d'autres
parages, je suspendrai tout exercice religieux, sauf ceux du dimanche



— 616 —

et des fétes que je ferai faire a voix basse par un autre prétre.
La population de Montbrelloz se chargera du reste. Salut.
WICHT, curé.
Cette lettre est grosse de responsabilités et 11 y a lieu de se
demander si le curé Wicht I'a écrite de son propre chef. Et la
phrase finale: <« La population de Montbrelloz se chargera du reste »
n’est qu’une vulgaire menace, indigne d’un honnéte homme. En
attendant, le curé vieux-catholique a da quitter I'auberge et aller
loger a l'hotel Bellevue, a Estavayer. Va-t-on le poursuivre, la
encore?...» — Effectivement, il a dG chercher un autre domicile.

* En Angleterre.

1° Fncore la question de la juridiction ecclésiastiqgue. — On lit,
dans le Katholizk (Berne, 17 avril 1909):

Im « Guardian» lesen wir interessante Aktenstiicke, die auf
die anglikanische Anschauung von den territorialen Grenzen kirch-
licher Jurisdiktion ein Licht werfen. Ein anglikanischer Chorherr
an der Westminster-Abtei zu London, Namens Henson, erhielt eine
Einladung, am 31. Marz in Birmingham in der Kirche eines nonkon-
formistischen (nicht im Dienst der englischen Staatskirche stehenden;
Geistlichen zu predigen. Der Chorherr sagte zu und liess sich als
Prediger ankiindigen. Nun erhob aber der anglikanische Pfarrer des
Bezirks, in welchem die nonkonformistische Kirche liegt, Protest gegen
die Missachtung seiner kirchlichen Jurisdiktion durch einen Geist-
lichen der englischen Kirche. Der Bischof von Birmingham billigte
den Protest und verbot dem genannten Chorherrn, die Predigt zu
halten. Der Grund des Verbots war nicht etwa der Umstand, dass
es einem anglikanischen Geistlichen nicht gestattet sei, in einer non-
konformistischen Kirche zu funktionieren, sondern einzig das Gesetz,
das die kirchliche Jurisdiktion des Bischofs auf die Grenzen seiner
Diozese und die eines Pfarrers auf die Grenzen seiner Pfarrei be-
schriankt, und keinem Geistlichen gestattet. ohne Zustimmung des
rechtmassigen Inhabers der Jurisdiktion diese Grenzen zu iiber-
schreiten und in einem fremden Gebiet zu funktionieren. Chorherr
Henson seinerseits war der Meinung, die Kirche, in der er predigen
sollte, liege allerdings im Pfarrbezirk seines geistlichen Amtsbruders,
stehe aber nicht unter der Jurisdiktion des betreffenden Geistlichen
und des Bischofs von Birmingham, denn sie gehore ja einer non-
konformistischen Gemeinschaft, die sich der englischen Staatskirche
nicht unterwerfe. Die beiden Teile blieben bei ihrer Ansicht und
der Chorherr predigte. Darob kommt es nun zu einem Prozess
vor dem zustindigen staatskirchlichen Gerichtshof.

Die Angelegenheit ist fir uns deswegen von Interesse, weil
der Bischof von Birmingham die Anschauung geltend macht, nach



— 617 —

welcher auch ein altkatholischer Bischof in England keinen Platz
hat. Das ganze englische Kaiserreich ist von der anglikanischen
Kirche in Besitz genommen und in genau umgrenzte Didzesen oder
Missionsgebiete eingeteilt. Innerhalb dieser Grenzen sind einzig
und allein die anglikanischen Bischdfe und Priester als rechtmassige
Trager kirchlicher Jurisdiktion anzusehen; wer auf dem gleichen
Gebiet eine selbstindige kirchliche Gemeinschaft organisiert, ist
ein Eindringling.

Diese Anschauung liess sich im alten Kaiserreich mit seiner
Staatsreligion einigermassen rechtfertigen und durchfilhren; heute
ist sie nicht mehr haltbar. Heute kann es wohl noch staatlich an-
erkannte kirchliche Gemeinschaften, aber keine Staatsreligionen mehr
geben. Auch in England herrscht volle Glaubens- und Gewissens-
freiheit, Kaum in einem ILande haben kirchliche Neubildungen
von seiten der Staatsgewalt weniger zu fiirchten als in England.
Das ist der Welt insbesondere anlidsslich des eucharistischen Kon-
gresses recht zum Bewusstsein gekommen. Eine kleine Armee von
Gendarmen war aufgeboten worden, um die Prozession zu schiitzen,
und sogar die «Stimmen von Maria-Laach », das offizielle Organ
der deutschen Jesuiten, konnten die Gastfreundschaft und Toleranz
des englischen Volkes nicht genug rithmen. So ist zu hoffen, dass
mit der Zeit doch auch in England eine kirchliche Gemeinschaft
Platz finde, die sich zur Aufgabe macht, die altkatholische Tradition
zu erhalten und fortzusetzen. Die Personen, die eine kirchliche
Gemeinschaft bilden, sind wichtiger, als die Marksteine, die die
Grenzen einer Diozese oder Pfarrei angeben.

Et plus loin:

Japan. — Die Bischofe der anglikanischen Kirche halten im
allgemeinen strenge daran fest, dass die Grenzen der Didzesen not-
wendig auch die Grenzen der rechtmassigen kirchlichen Jurisdiktion
seien. Rom ist in dieser Hinsicht liberaler. Es geht von der An-
sicht aus, dass die Bischofe fiir das Volk da seien, nicht fiir den
vom Volk bewohnten Bezirk. Daher nimmt Rom keinen Anstand,
fiir einen und denselben Bezirk zwei und mehr Bischofe einzusetzen,
wenn nationale, sprachliche, rituelle Griinde eine einheitliche kirch-
liche Verwaltung nicht als ratsam erscheinen lassen.

Es fehlt indessen doch auch in der anglikanischen Gemein-
schaft nicht an Beispielen dafiir, dass man die Grenzen eines Ge-
bietes, in dem bereits eine rechtmissige bischéfliche Verwaltung
eingerichtet ist, unter Umstinden ebenfalls ausser acht ldsst. Ein
Fall, der immer noch von sich reden macht, ist der von Tokio.
Hier gab es schon Jahre lang einen amerikanischen Bischof, als
die Kirche Englands es fiir richtig hielt, ebenfalls einen Bischof

Revue intern. de Théologie. Heft 87, 1909, 40



— 618 —

von Tokio zu ernennen. Im <« Guardian» vom 31. Marz bekennt
ein Korrespondent, der sich Presbyter americanus nennt, dass in
seinen Augen der englische Bischof ein Eindringling sei; der Um-
stand, dass Tokio die Hauptstadt des japanischen Kaiserreiches sei
und demgemiass England ein Interesse daran haben konne, hier
ebenfalls durch einen Bischof vertreten zu sein, rechtfertige die
nachtriagliche Einsetzung eines englischen Bischofs keineswegs: der
amerikanische Bischof sei der rechtmaissige Inhaber der bischoflichen
Jurisdiktion iiber alle Bewohner von Tokio gewesen, die der anglo-
amerikanischen Kirche angehorten. Fiir zutreffend halten wir aber
die Bemerkung des gleichen Korrespondenten, dass sich die Juris-
diktion der beiden Bischofe eben auf bestimmte Personen erstrecke,
weniger auf ein bestimmtes Territorium. Auffallig ist nur, dass der
« amerikanische Presbyter » Veranlassung erhalten hat, die Stellung
des amerikanischen Bischofs in Tokio zu rechtfertigen. Nach eng-
lischer Auffassung bediirfte, wie uns scheint, eher die Jurisdiktion
des englischen Bischofs einer Rechtfertigung.

20 L'Eglise et I'Etat an pays de Galles. — Un journal frangais
du 23 avril dernier résume ainsi la question du Welsk Disesta-
blishment:

Le premier ministre vient de défendre, dans un important dis-
cours, le projet de séparation de I'Eglise et de 'Etat au pays de
Galles. Il ne s’agit pas d’'une mesure anticléricale.

La petite province du pays de Galles, qui ne compte actuelle-
ment que deux millions et demi d’habitants environ, se plaint d’a-
voir une Eglise d’Etat — I'Eglise anglicane — dont les fidéles ne
sont que 192,000, tandis que les Eglises non conformistes groupent
une communauté religieuse de 554,000 fidéles, soit trois fois plus.
Il ne s’agit pas de combattre I’Eglise anglicane, affirme M. Asquith;
livrée a ses propres forces, elle ne peut que jouer un role bien-
faisant. Mais le soutien de I’Etat lui fut donné jadis pour des rai-
sons purement politiques, parce qu’elle se chargeait d’asseoir dans
la principauté le régime anglais, et il est inique de maintenir au-
jourd’hui ce traitement de faveur, contre lequel protestent les trois
quarts de la population.

Le Welshk Disestablishment Bill a précisément pour but de
rétablir I'équilibre entre les diverses confessions en séparant, au
pays de Galles, I'Eglise anglicane de I'Etat.

Le débat n’est donc pas entre cléricaux et anticléricaux, mais
entre anglicans et non-conformistes. Lle ministére libéral a toujours
di sa force a l'appui des dissidents, et la majorité des Communes
n’est pas tendre pour I'Eglise anglicane. Les Lords se chargent,
il est vrai, de «tuers le Bill; il menace de réduire de vingt-six



— 619 —

a vingt-deux les evéques membres de la Chambre des pairs: les
Lords ne l'admettront pas.

Le Church 7Times de la méme date combat le Bill sur le ton
suivant: IT is difficult to speak with patience of the Bill introduced
by the Prime Minister on Wednesday afternoon. Not only is the
mesure, by common consent, a mere effort of “window-dressing,”
but it is ostentatiously and cynically of that charakter. In the
middle of a Session that must by force of circumstances be devoted
chiefly to finances, a Session which for the rest has been announced
as one concerned with social reform, Ministres lay before the House
and the country a pleasant interlude affecting the Church. We leave
Welsh Dissenters and English Liberationists to make their moan
over the light and insincere treatment of their grievances; to tell
the truth, they simulate in public a satisfaction as insincere; our
own complaint is that the Church should be treated in this con-
temptuous fashion. M* Asquith professes a cool friendship, and even
some admiration, for the Church. In practice, he regards the
Church as an institution to be hacked about on an idle afternoon ...

3° Les ovdres anglicans et ['union des Eglises. — On lira
avec intérét la lettre suivante, parue dans le « Guardian» du 7 avril
dernier (p. 360):

SIR — Mr Leighton Pullan’s admirable article on ‘“Reunion
with the Eastern Church” in your issue of February 3rd affords
matter for most serious reflection. The author deals with the Oriental
view of Anglican Orders. He tells us that the Metropolitan Anto-
nius recently said to an American Bishop, “If you say that you
believe in your Ordres we shall believe in them.” The Orientals
are inclined for the most part to recognise the fact that we have
Bishops, priests, and deacons who can claim an external “ Apo-
stolical Succession.” But, Mr Leighton Pullan justly says, “The
Oriental asks, What does the fact imply? His valuation will depend
upon our valuation.” Does the Anglican Communion, as a fede-
ration of Churches, hold and teach the same doctrine of *Holy
Order”’? Are we agreed among ourselves that our orders are sacra-
mental in character? Do we (to use MT Pullan’s words) “regard
them as an ‘excellent mystery’ conveying certain definite powers’'?

M Pullan considers it necessary (to satisfy the Eastern Church)
that the whole of the Anglican Communion should practically en-
dorse the “Reply” of Archbishop Temple and Archbishop Maclagan
to the condemnation of our orders by Pope Leo XIII. The Eas-
terns look upon that “Reply” as the judgment of two Provinces
only, out of the number of Churches and Provinces in communion
with Canterbury. Mr Pullan goes so far as to say that he believes



s 600

that “half a page, written with the assent of all the Bishops of the
Anglican Communion, is all that we now need to satisfy the
Easterns as to our Orders.” But the agreement of all the Bishops
of the Anglican Communion wpon the validity of Anglican Orders
is impossible of attainment, as M* Pullan ought to know. The
golden opportunity of such an agreement passed away with the
Lambeth Conference of 1897. The question of Anglican Orders
was fresh in the minds of the assembled Bishops. The dignified
and temperate “Reply” of the two Archbishops had already been
given to the world. Archbishop Maclagan was kind enough to
write to me on the subject of the “Reply,” just as it was published,
and I remember expressing to him my fervent hope that the Lam-
beth Conference of 1897 would formally adopt and endorse it.
But nothing was done, because Protestant leaders, like the late Arch-
deacon Taylor openly rejoiced at the Papal condemnation of Anglican
Orders as a blow to their opponents. A fierce attack upon the
Archbishops’ “Reply” was also skilfully launched by the Low
Church party, who then ruled the Diocese of Sidney. The impas-
sable gulf betwen the Anglicans who believe that the ¢ Historic
Episcopate” is of the esse of the Church and those who believe
that it is only of the bdene esse will always prevent the Anglican
Communion, as a whole, from coming to any agreement upon the
doctrine of “Holy Order.” We must face facts. Some of us
believe in the sacramental validity of Anglican Ovders, and some
of us do not. Bishop Drury represents the best and most learned
and charitable type of Protestantism within the Anglican Com-
munion. And yet in dealing with the “Historic Episcopate’ he
has published the following words: “It is nowhere stated that Epi-
scopal Ordination is essential, either to the Sacraments or to the cove-
nant which they seal, or to the grace which they convey” (English
Church Teaching, p. 186, first edition).

If the Lambeth Conference of 1897 felt that the broken unity
of Anglicans upon the question of the validity, and even the neces-
sity, of our Orders precluded it from accepting and endorsing the
“Reply” of the two Archbishops, we can expect nothing further from
any future Lambeth Conference, especially since the last Conference
has added to our manifold perplexities by its halting decision upon
the ‘“matter” of the Holy Eucharist. This new doctrinal uncer-
tainty necessarily discounts any possibility of agreement on our
part with the Eastern Church upon the Holy Eucharist, such as
Mr Pullan suggests. With regard to the Seventh (Ecumenical
Council and the “Invcocation of Saints,’” which M* Pullan mentions
as points needing decision, and some united doctrinal ““Concordat”
as between Anglicans and Easterns, we are once more face to face



with our broken doctrinal unszty. The Bishop of Salisbury’s posi-
tion with regard to Article XXIL. is an smpassable barrier against
any union with the Eastern Church. He, and those who think
with him, must devise (per zmpossibile) some doctrinal “Concordat”
with Mr Darwell Stone and the vast number of thoughtful Angli-
cans who agree with his views on this subject, before the Church
of England can tell the Eastern Church that we have any definite
doctrine on the Invocation of Saints. M* Pullan says that the
Oriental wants to know what doctrine we consider to be right.”
The Lambeth Conference has no answer to give him, neither have
the Convocations of Canterbury and York. The Church of Ire-
land might give a definite answer which would probably be in
direct contradiction to the answer which the South African Church
would give.

The Holy Russian Synod dealt with Reunion in its “Letter”’
of February 23rd, 1903. The Guardian of August 4th, 1904,
said of this “Letter” that the question of Reunion with Anglicans
“is discussed dispassionately and with considerable knowledge of
the English Church.” The Holy Synod says: —

“Tirst of all it is indispensable that the desire for union with
the Orthodox Eastern Church should become the sincere desire
not only of a fraction of Anglicanism (the High Church), but of the
whole Anglican community; and that the other purely Calvinistic
current, which in essence rejects the Church as we understand her,
and whose attitude towards Orthodoxy is one of particular intole-
rance, should be absorbed in the above mentioned pure current.”

The Holy Synod of course uses the word Calvinistic” in
the popular sense usual on the Continent, where it expresses ¢ Re-
formed” in contradistinction to ‘Lutheran’ Protestantism. It is
true in a sense to apply it to Protestant Anglicanism, because the
Genevan polity was the original model of the Low Church party
in the sixteenth century. But when the Holy Synod speaks of the
possible absorption of the Protestant party within the Church of
England by the Catholics, a thoughtful student of Anglican Church
history will be compelled to defer this “absorption” ad Grecas
Kalendas, and to consider that the broken unity of Anglican doc-
trine might find a true solution in ‘disruption.” But in these
matters the judgment of the most thoughtful is warned to take
heed and remember that “with God all things are possible,” even
in the present condition of the Anglican Communion.

A. T. WIrRGMAN, D.D., Archdeacon of Port Elizabeth.

St. Mary’s Rectory, March 1, 1900.

— L'opinzon du Dt Rashdall sur le méme sujet, — On lit
dans le ¢ Guardian» du 16 juin:



— 622 —

Dr Rashdall, Fellow and Tutor of New College, Oxford, gave
a lecture to members of the Churchmen’s Union in the Vestry-
hall of St. Martin’s, Charing-Cross, on Friday, his subject being
« The Church of England and the Question of Orders. » He thought
that the doctrine of the Apostolical Succession was largely res-
ponsible for the bad feeling and mutual suspicion prevailing between
Churchmen and Nonconformists in this country. However con-
ciliatory might be the personal attitude of individual High Church
clergymen, the assumption that they, as apostolically succeeded
priests, possessed mysterious supernatural powers denied to the
saintliest of Nonconformist ministers was bound to excite hostility.
Distinguishing between the fact of the Apostolical Succession and
the dogma of its necessity, Dr Rashdall said that the fact, even
if proved, would not establish the dogma, but the dogma could
not be true if the historical fact were disproved. The attempt to
find traces of the Episcopate in the New Testament had been
generally abandoned by scholars. Even if the Episcopacy in Asia
Minor could be shown to have arisen in the lifetime of St. John,
it was certain that elsewhere—for example, at Corinth, Philippi,
or Rome—it was a much later growth. As a consequence it could
not be shown that any clergyman now living—Roman, Greek, or
Anglican—actually possessed the succession. If it were maintained
that Episcopacy had become essential through the subsequent action
of the Church, and that no National Church had a right to alter
such an arrangement, what became of their own case against
Rome? He urged that Churchmen should boldly disclaim the doc-
trine, which was nowhere sanctioned by any formulary of the
Church of England, and should recognise non-episcopal Protestant
bodies like the Church of Scotland as in every sense branches of
the Church of Christ, and their ministers as fully ordained pres-
byters. There was no call on the English Church to give up Epi-
scopacy or break whatever continuity of succession it possessed,
but the mecessity of such succession must not be insisted wpon in
any such way as to prevent intercommunion and co-opervation with
non-episcopal bodzes, Its retention of the Episcopacy might some
day help the Church of England to be a connecting link between
the Protestants and the older Churches of West and East. The
cause of reunion would not, however, be helped by countenancing
any superstitious belief in the exclusive validity of episcopal Or-
dination.

4° L’Eglise anglicane jugée par le chanoine Hobhouse. —
Dans une lecture intituléé: «Le chaos religieux actuel », M. le
chanoine a ainsi décrit la situation de I'Eglise anglicane. Se de-
mandant dans quel sens |'Angleterre peut étre appelée chrétienne,



— 623 —

et 'Eglise nationale, il s'est exprimé ainsi: There were certainly
a large number of people to whom membership of the Church
meant a great reality, but there were still more to whom it meant
nothing—in fact, the greatest evil, of the Church at the present
noment was just this condition of « membership without obligation. »
The Church was utilised to a large extent as a machine for christen-
ing, marrying, and burying the population: and when this was
done indiscriminately—without reference to the probability of the
children who were baptised being trained as Christians, or to the
real Churchmanship of those who were married in Church—the
result was often unedifying. With regard to public worship, it
was certain that only a small minority of the inhabitants attended
any form of public worship, especially in London and great
cities. Only a minority of the baptised were ever confirmed, and
only a minority of the confirmed became communicants. If other
tests were applied, such as willingness to take part in Church
work or to contribute financially, or ability to give an account
of the Church or of their faith, or willingness to submit to Church
discipline, in every case we should see that the sense that Church
membership involved obligation was comparatively rare. What
was absent was the idea of discipleship in the New Testament
sense. The majority of men were not hostile, nor sceptical, but
simply were not interested. They regarded Church work as the
affair of the clergy. Under such conditions the supply of clergy
was itself affected. Thy reason of the shortage was not so much
a financial reason, or the doctrinal difficulty, as the lack of interest.
Boys left a public school, or young men the University, with a
standard of honour and a sense of duty, but without the enthu-
siasm of discipleship, because religion, as presented to them, had
never gripped their hearts or wills.

Puis, passant a la question de la Réunion: Passing to the
question of Reunion, the lecturer dwelt on the evils of our present
state of division, but deferred the consideration of the remedy till
his final lecture. He then dealt with the relation of religion in
England to the State, and especially with the question of Establish-
ment. Establishment was seldom if ever defined. As it existed
to-day, whether we valued it or not, it was a shadow and relic of
the former identification of Church and State in one Society,
with enforced uniformity. Piecemeal disestablishment had long been
going on, and only a few privileges now remained, though many
people valued highly the principle of a national recognition of
religion. On the other hand, the Church was hampered by the
legislative control of Parliament, and could neither subdivide a
Diocese nor alter a rubric without the assent of the House of Com-



— 624 —

mons. In the judicial sphere things were no more satisfactory than
in the legislative, and only last week we had seen that with regard
to marriage the law of the Church and the law of the State might
be at variance, and that on such a question as the terms of ad-
mission to Holy Communion the law of the Church might be
overridden by the statut law interpreted by a secular Court. Such
a state of things could only mean discord.

Enfin, M. le chanoine explique le sens du mot « chaos» qu'il
a employé: He meant not simply the great diversity of beliefs,
but the confusion and uncertainty of principle. Old conditions had
passed away, and new conditions had arisen, but we had not thought
out the consequences of these changes—for example, of the deve-
lopment of religious liberty—and we had no coherent principles
of action... (Voir le Guardian du 26 mai dernier.)

* Abus de mariologie. — Le Pére bollandiste H. Delehaye,
dans les Amnalecta du 135 avril 1909, critique plusieurs ouvrages sur
le culte de Marie. Au sujet de Pouvrage du P. Livius (Le culte
de Marie chez les Peres des six premiers siécles), il dit (p. 213):
« Le chapitre sur I’Assomption est simplement déplorable, et s'il est
vrai que beaucoup de théologiens ne font aucune attention a la
différence qu’il y a entre la féte- de la Dormition et celle de I'As-
somption, on n'en avait guére trouvé pour affirmer, avec le P. L.,
que Dormitio, xolunoic et Assumptio, avalypic signifient la méme
chose. Ce n’est pas la premiere fois que 1'on fait des chalnes ma-
riales a4 l'usage des orateurs sacrés. Ils ont la réputation de n’éfre
pas difficiles. Ceux qui travaillent pour eux omt besoin de [étre a
lewr place. — L’ouvrage de Phill Friedrich (La mariologie de
S. Augustin) est plus sérieux. Il constate que I’Eglise d’'Hippone,
au temps de S. Augustin, ne célébrait pas encore de féte spéciale
en 'honneur de Marie. 7/ #’y a pas méme de trace d'une féte de
U Annoncezatzon; les trois sermons de Annuntiatione domenica attri-
bués a S. Augustin ne sont pas de lui. Moins encore est-il ques-
tion, dans les ceuvres d’Augustin, d’églises consacrées a Marie. —
Le P. Delehaye remarque que M. E. Neubert (dans son volume
sur « Marie dans 1'Eglise Anténicéenne ») s’exprime trés prudem-
ment, et reconnait ¢ qu'il est dzffice/e d’établir que Marie ait regu
dans les trois premiers si¢cles des honneurs proprement liturgiques.
Autant que la pénurie des documents permet d’en juger, il ne
saurait en éetre question ». Respect, vénération n’est pas culte.

Le Directeur-Gérant ! Prof., Dt E. MICHAUD.

Berne. — Imprimerie STAMPFLI & CIE.



	Chronique

