
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 67

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 565 —

VARIÉTÉS.

Zur Geschichte des Comma Johanneum.

Das „Programm der italienischen Modernisten" bezieht sich,
um gegenüber der Enzyklika Pius' X. an einem Beispiel zu
zeigen, dass die Textkritik „schon ihrer Natur nach von jeder
philosophischen Voraussetzung absieht", auf das Comma Johanneum

und setzt darüber auseinander:
„Wenn die Theologen in früheren Zeiten das Dogma der

Trinität beweisen wollten, versäumten sie nie, diesen Text der
Vulgata anzuführen, der in der ersten Epistel des hl. Johannes
sich findet (V, 7) : « denn drei sind, die Zeugnis geben im Himmel:

der Vater, der Sohn [das Wort, verbum, Vulg.] und der
Heilige Geist». Nun fehlen aber die kursiv gedruckten Worte
in allen heute bekannten griechischen Manuskripten, in allen
Epistolarien und griechischen Lektionarien, in allen alten
Übersetzungen, ausgenommen die Vulgata, in den Schriften der
griechischen Väter, der griechischen Autoren ver dem XII.
Jahrhundert, in denen der alten syrischen und armenischen Schriftsteller

und auch in denen der zahlreichen lateinischen Väter. —
Dieses Schweigen sowohl im Orient wie im Okzident ist um so

bemerkenswerter, als die fragliche Stelle ein Zeugnis von
unberechenbarem Werte in dem arianischen Streit hätte abgeben
können. Wenn sie bei dieser Gelegenheit nicht angeführt wurde,
so will das einfach besagen, dass sie zu Anfang des IV.
Jahrhunderts nicht existierte. — Aber noch mehr : die Vergleichung
der Manuskripte mit den vor einigen Jahren Aviedergefundenen
Werken des Häretikers Priscillianus ermöglichte es, festzustellen,
dass dieser Vers aus Spanien stammt, dass er sogar Aen diesem
Häretiker (f 384) zu gunsten seiner eigenen Lehren über die
Dreifaltigkeit abgefasst Avurde und dass Peregrinus es war, der
seine Verbreitung besorgte" (S. 16).



— 566 —

Zu dieser Auseinandersetzung möchte ich doch einige harmlose

Bemerkungen machen.
Zunächst liegt die Frage nicht so, wie es nach dem

Programm scheinen könnte, dass sie nämlich erst „jetzt vollständig-
gelöst" worden Aväre. Denn auch früher kannte man schon
diese Frage und hatte über sie fast das Nämliche gesagt, was
das Programm darüber auseinandersetzt. Was man jetzt über sie
mehr weiss, besteht in der Heranziehung eines umfassenderen
Materials, das bestätigte, was man früher gesagt, oder andere,
wie z. B. Döllinger in seinem Buch „Christentum und Kirche in
der Zeit der Grundlegung", dadurch zu erkennen gegeben hatten,
dass sie das Comma Johanneum überhaupt ignorierten.
Beschränkte oder starrsinnige Köpfe wird es natürlich immer geben,
welche die augenfälligsten Tatsachen nicht anerkennen av ollen
oder zu missdeuten suchen, die aber selbstverständlich für die
Wissenschaft nicht existieren.

Einige Einschränkungen vorbehalten, ist indessen richtig,
wras das Programm über das Comma sagt. Zu weit geht es nur
mit der Behauptung: „Wenn die Stelle bei dieser Gelegenheit
nicht angeführt wurde, so will das einfach besagen, dass sie zu
Anfang des IV. Jahrhunderts nicht existierte", sowie mit der
anderen, „dass dieser Vers aus Spanien stammt, class er sogar
von dem Häretiker Priscillianus abgefasst wurde ..." Denn
dass das Comma in den arianischen Streitigkeiten zu Anfang
des IV. Jahrhunderts nicht angeführt wurde, schliesst keineswegs

aus, dass es nicht doch in irgend einem Teile der Kirche
schon vorhanden war, und ebensowenig muss Priszillian
desAvegen, weil das Comma in einer seiner jüngst erst bekannt
gewordenen Schriften sich als Zitat findet, es auch abgefasst
haben. Denn Avenn ich mich nicht ganz täusche, so kann Avirklich

die Ablehnung der beiden Behauptungen des Programms
geschichtlich begründet werden. Man darf nur zu diesem Zweck
nicht, wie das Programm tut, das Comma auf die Worte
beschränken: „denn drei sind, die Zeugnis geben im Himmel: der
Vater, der Sohn (das Wort) und der hl. Geist11, sondern muss es
in seinem ganzen Umfang nehmen, wie es hier in den Klammern
zur Veranschaulichung kommt: „Denn drei sind, die Zeugnis
geben (im Himmel : der Vater, das Wort und der hl. Geist, und
diese drei sind eins. Und drei sind, die Zeugnis geben auf Erden) :

der Geist und das Wasser und das Blut, und diese drei sind



— 567 —

eins."1). Daraus geht aber mit Evidenz herver, dass die Worte
„und diese drei sind eins" einen integrierenden Bestandteil mit
den vorausgehenden „der Vater, das Wort und der hl. Geist"
bilden, und dass man daher auch sie ins Auge fassen muss.
Geschieht das aber, so lässt sich auch nachweisen, dass das
Comma Johanneum schon vor dem IV. Jahrhundert vorhanden
sein musste, und dass es später in der Tat gegen den Arianismus

angeführt wurde, als in dem Lande, wo es zuerst bezeugt
ist, der Arianismus den Nikänern auf den Leib rückte.

Den Fingerzeig dazu gibt uns schon der afrikanische Bischof
Fulgentius Aen Ruspe (f 533), der am Schluss seiner Schrift
Contra Arianos schreibt : Cyprianus hsec testimonia de scripturis
inseruit. Dicit Dominus: Ego et Pater unum sumus (Jo. 10, 30).
Et iterum: De Patre et Filio et Spiritu s. scriptum est: et très
unum sunt (1. Jo. 5, 7) — ein Zitat, das sich tatsächlich in
Cyprians berühmter Schrift De catholicae ecclesise unitate, c. 6,

ed. Hartel p. 215, Avörtlich findet: qui pacem Christi et concor-
diam rumpit aduersus Christum facit : qui alibi praeter ecclesiam
colligit Christi ecclesiam spargit. dicit Dominus: ego et pater
unum sumus. et iterum de Patre et Filio et Spiritu sancto scriptum

est: et 1res unum sunt, et quisquam credit hanc unitatem
de diuina firmitate uenientem Cyprian führt aber auch in
seinem Brief an den Bischof Jubaianus die Worte „et très unum
sunt" mit Bezug auf Vater, Sohn und hl. Geist an: si spiritus
sancti, cum très unum sint, quomodo spiritus s. placatus esse
ei potest qui aut filii aut patris inimicus est? ep. 73, Hartel
p. 787, so dass gar kein ernstlicher Zweifel daran aufkommen
kann, Cyprian habe nicht nur das Comma gekannt, sondern
habe es schon in seiner Bibel, aus der er nach seinen eigenen
Worten zitiert, gefunden.

Es Avaren andere Wirren, welche die afrikanische Kirche
auf lange Zeit in Atem hielten, bis endlich die arianischen Van-
dalen in xAfrika eindrangen und mit aller Feindseligkeit gegen
die Nikäner auftraten. Als aber König Hunerich, der Sohn und
Nachfolger Genserichs, 483 einen Befehl erliess, die nikänischen
Bischöfe Afrikas hätten am 1. Februar 484 in Karthago zu einer
Disputation mit den arianischen zusammenzutreten, um zu
untersuchen, ob der nikänische Glaube der Schrift gemäss sei oder

') Priszillian hat dafür : aqua caro et sanguis, Patr. coli. Vindob. XVOT. 6.



— 568 —

nicht, da tauchte auch sofort in dem von den nikänischen
Bischöfen abgefassten Glaubensbekenntnis das Comma Johanneum
Avieder auf: Et ut adhuc luce clarius unius divinitatis esse cum
Patre et Filio Spiritum s. doceamus, Joannis evangelistae
testimonio comprobatur. Ait namque: „Très sunt qui testimonium
perhibent in cœlo, Pater, Verbum et Spiritus s., et hi très unum
sunt. Victor Vitens., de persecut. Vandal. III. 12.

Es blieb aber nicht hierbei. Um die gleiche Zeit oder
wenigstens noch im V. Jahrhundert setzte man auch ein anderes
Glaubensbekenntnis den Arianern entgegen, das in der nicht
über P. Gelasius I. (492—496) hinausgehenden Quesnel'schen
Sammlung ausdrücklich den Titel führt : Expositio fidei catho-
licse atque apostolicae contra hseresim Arianam '), und ebenfalls
das Comma Johanneum aufgenommen hat: Nos Patrem et Filium
et Spiritum s. confitemur Pater Deus et Filius Deus et Spiritus

s. Deus: et très unum sunt in Jesu Christo. Nur hat der
Verfasser dieses Glaubensbekenntnisses nicht auf 1. Joh. 5, 7

zurückgegriffen, sondern auf Cyprian : et iterum de Patre et
Filio et Spiritu s. scriptum est: et très unum sunt. Und wenn
er Cyprians Worte auch nicht rein gibt, sondern zu Pater etc.
je ein Deus hinzufügt, so steht doch Avie bei Cyprian Filius statt
Verbum und entspricht auch et très unum sunt statt et M très
genau dem Zitat Cyprians. Dazu kommt, dass die Schlussklausel

des Glaubensbekenntnisses: Alienus est, profanus est,
adversus veritatem rebellis est, sich in dem gleichen c. 6 de

ecclesie imitate Cyprians findet, in dem er sich auf das Comma
Johanneum beruft: alienus est, profanus est, hostis est2), Hartel
p. 214 (ähnlich p. 630: profanus est, alienus est, foris est).

') Viaassen, Geschichte der Quellen und Literatur des kanon. Rechts.
S. 394, 490.

2) Statt hostis steht allerdings im Glaubensbekenntnis : adversus
veritatem rebellis, allein auch rebellis ist ein Lieblingsausdruck Cyprians und
kommt bei ihm häufig, sowohl allein als in Verbindung- mit hostis A~or :

rebellis, p. 757 ; rebelles et hostes, p. 750; rebelles contra ecclesiam. hostes
pacis, p. 776; contra ecclesiam rebellis et hostis, p. 779; contra ecclesiam
rebelles, p. 632; contra Deum rebelies, p. 665; sacerdotum hostes et contra
ecclesiam catholicam rebelles, p. 671; inimicus et hostis ecclesise, p. 694;
rebellem adversus Christum, p. 727; hostis altaris, adversus sacrificium Christi
rebellis, p. 226. Ahnliche Wendungen wie in c. 6: alienus fit et profanus,
dominicae pacis et divinse unitatis inimicus, p. 753 ; alienus in totum et
profanus fidei et veritatis hostibus, p. 773.



— 569 —

Auffallend ist nur, dass dem Comma Johanneum in diesem
Glaubensbekenntnis die Worte: in Jesu Christo angefügt sind,
Avie bei Priscillianus: et tria sunt, qui testimonium dicunt in
cœlo pater verbum et spiritus, et hsec tria *) unum sunt in Christo
Jesu2), Patr. Coli. Vindob. XVIII. 6. Doch trotz dieser
Übereinstimmung ist nicht anzunehmen, dass Priszillians Text dem
Glaubensbekenntnis zur Vorlage gedient habe, da es gerade in
den Punkten, in denen es mit Cyprian verwandt ist, von Pris-
zillian abweicht : Filius statt Verbum und et très unum statt
et hœc tria, und da es auch sonst keine Verwandtschaft mit
ihm zeigt. Die Worte : in Christo Jesu mag jeder, sowohl Pris-
zillian als der Verfasser des Glaubensbekenntnisses, in seiner
Bibel gelesen haben.

Schon im V. Jahrhundert kannte man dieses Glaubensbekenntnis,

das wegen seiner nahen Verwandtschaft mit Cyprian
in Afrika entstanden sein Avird, auch in Gallien, da die älteste
Sammlung, die es hat, die Quesnel'sche, gallischen Ursprungs
ist und, wie schon bemerkt, noch im V. Jahrhundert
abgeschlossen ist. Und aus Gallien kam es wieder in einer dort nach
626 entstandenen Sammlung, welche den ersten Teil der in der
Münchener Staatsbibliothek aufbewahrten Handschrift Aen
Diessen bildet, auch nach Deutschland, Maassen S. 631.

In Rom Avar das Comma Johanneum gänzlich unbekannt,
da zu der gleichen Zeit, wo es bei Cyprian hervortritt, der
Freund P. Stephans I. und Gegner Cyprians in der Wiedertauf-
frage, de rebaptismate c. 16, Hartel, Append, p. 87, schreibt:
ait enim Joannes de Domino nostro in epistola sua nos docens:

') tria sunt... et hsec tria unum scheint man überhaupt in Spanien
gelesen zu haben. Darauf deuten die offenbar formelhaft gebrauchten Worte
der XI. Toletanischen Synode: Trinitatem igitur in personarum distinctione
agnoscimus ; unitatem propter naturam vel substantiam profitemur. Tria ergo
ista nimm sunt. nec tamen très ista? personse separabiles sestmiandse sunt,
Denzinger, Enchirid. 3, nr. 227. Dann : Cum enim igitur hœc tria sint unum
et unum tria. Denzinger nr. 228.

2) Auf Grund dieses kaum erklärbaren Zusatzes scheint sich eine
eigentümliche christologische Ansicht gebildet zu haben, Avelche die XL Tole-
tanische Synode ablehnt: Ita cum unius substantias credamus esse Patrem
et Filium et Spiritum s., non tarnen dicimus, ut huius trinitatis unitatem
Maria virgo genuerit Patrem et Filium et Spiritum s. unum in Christo
Jesu ex Maria virgine genito?), sed tantummodo Filium, qui solus naturam
nostram in unitate personse suse assumpsit, Denzinger nr. 231.

Revne intern, de Théologie. Heft 67, 1909. 37



— 570 —

hic est qui uenit per aquam et sanguinem Jesus Christus, non
in aqua tantum, sed in aqua et sanguine, et spiritus est qui
testimonium perhibet, quia spiritus est ueritas: quia très
testimonium perhibent, spiritus et aqua et sanguis, et isti très unum
sunt. Und c. 19, p. 92, ohne das charakteristische „in terra" :

arbitror autem et apostoli Joannis doctrinam nos non inepte
disposuisse, qui ait: quia très testimonium perhibent, spiritus et
aqua et sanguis, et isti très unum sunt. Ebenso schreibt noch
449 P. Leo I. in seinem berühmten dogmatischen Schreiben an
den Erzbischof Flavian von Konstantinopel: Beati quoque
Joannis apostoli testimonio non résistât, dicentis : Quis est, qui
vincit mundum, nisi qui credit, quoniam Jesus est filius Dei?
Hic est, qui venit per aquam et sanguinem, Jesus Christus; non
in aqua solum, sed in aqua et sanguine. Et spiritus est, qui
testificatili-, quoniam spiritus est veritas. Quia très sunt, qui
testimonium dant, spiritus, aqua, et sanguis, et très unum sunt
(1. Joh. 5, 6. 8).

Doch nicht lange nach Leo L, noch im V. Jahrhundert,
kam das in Rede stehende antiarianische Glaubensbekenntnis
mit dem Comma Johanneum, wie wir aus der in den ersten
Jahren des VI. Jahrhunderts abgeschlossenen Sammlung
italischen Ursprungs der Handschrift von St. Blasien (sec. VI)
erfahren, auch nach Italien, Maassen S. 507—512, aber auch
nach — Rom. Denn als man dort daran ging, das sogenannte
Constitutum Constantini imperatoris — die Konstantinische
Schenkung — zusammenzustöppeln, besass man es und nahm
aus ihm die Hauptsätze in das aus allen möglichen Materialien
zusammengesetzte Glaubensbekenntnis Konstantins d. G. auf :

Nos patrem et filium et spiritum s. confitemur, ita ut in trinitate

perfecta et plenitudo sit divinitatis et imitas potestatis.
Pater deus, filius deus et spiritus s. deus, et très unum sunt in
Jesu Christo. Très itaque formse, sed una potestas '), Friedrich,
Die Konstantinische Schenkung, S. 56. Beinahe selbstverständlich

ist es, dass es endlich mit dem Constitutum Constantini
auch Pseudo-Isidor in sein grosses Fabelbuch aufnahm. Die

') Ich möchte diese Gelegenheit nicht \Torübergehen lassen, ohne darauf
aufmerksam zu machen, dass die sich in dem Glaubensbekenntnis Konstantins

d. G. hier anschliessenden Worte: Nam sapiens retro semper deus
edidit ex se per quod semper erant gignenda ssecula verbum, wörtlich die
Verse 5, 6 der prsefatio zu der Apotheosis des Prudentius sind.



— 571 —

späteren Canonessammler, Anselm von Lucca, Deusdedit,
Gratian, der Überarbeiter des Pseudo-Cyrillus Bonacursius, dagegen,
die sich nur noch um die Privdlegien und Länderschenkungen,
welche angeblich Kaiser Konstantin dem P. Sylvester Aerliehen
hatte, interessierten, liessen den ersten Teil des Constitutum
mit dem Glaubensbekenntnis weg.

Der Philosophie, darin hat das „Programm der italienischen
Modernisten" gegenüber Pius X. recht, bedarf es zu solchen
Untersuchungen nicht, wenn man nicht das Suchen nach der
Wahrheit, das der Philosophie wie der Geschichte gemeinsam
ist, Philosophie nennen will.

München. J. FRIEDRICH.


	Variétés

